Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 96

Artikel: Un conflit doctrinal au sein de la théologie dialectique
Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380278

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN CONFLIT DOCTRINAL
AU SEIN DE LA THEOLOGIE DIALECTIQUE

L’année derniére, un conflit doctrinal d’une importance capitale pour la
théologie et pour la vie de Eglise a éclaté entre deux des chefs de la pensée
protestante contemporaine : les professeurs Emil Brunner et Karl Barth.
Nous voudrions présenter les éléments essentiels du débat aussi impartiale-
ment que possible ; puis — sans nous ériger le moins du monde en juge —
esquisser la solution que nous entrevoyons a cette controverse passionnante...
et passionnée.

Le feu a été mis aux poudres au printemps 1934 par une publication
de M. Brunner: Natur und Gnade. Zum Gesprich mit Karl Barth (1D,
A plus d’une reprise, est-il dit dans l'introduction de cette brochure, Karl
Barth a traité trés durement son ami de Zurich. Déja en 1933, dans la revue
Zwischen den Zesten, Emil Brunner a été désigné aux lecteurs comme un théo-
logien peu siir, inclinant a la fois vers le thomisme et vers le modernisme pro-
testant, en un mot comme un traitre. Plus tard, Barth est allé plus loin encore :
il a carrément rangé Brunner dans la catégorie des conciliateurs, de ces gens
qui ne sont ni froids ni bouillants, et qui sont cependant redoutables parce
qu’ils disent tout ensemble le oui et le non.

Il n’est guére agréable d’étre traité de la sorte. Cependant M. Brunner n’a
pas eu méme l'idée de se ficher ; au contraire, il a éprouvé de la joie 4 lire
son ami. Dans cette vivacité méme il y a une preuve de fidélité a la tache
entreprise : tel un soldat d’avant-poste, Barth fait feu sur quiconque ne pos-
séde pas le mot de passe — fat-il un frére.

Mais, s’il y a incontestablement de la grandeur dans cette attitude résolue,
— grandeur faite d’une entiére sincérité — il y aussi de D’étroitesse. Clest
pourquoi Natur und Gnade poursuit un triple but : montrer que, malgré les
apparences contraires, les deux théologiens sont animés d’une méme volonté ;

(1) Tiibingen, Mohr, 44 p. in-8e,



BARTH ET BRUNNER 283

marquer nettement que les conséquences tirées par Barth de prémisses excel-
lentes en elles-mémes sont en somme extrémement ficheuses ; prouver enfin
que le théologien de Bonn se trompe quand il considére comme traitre qui-
conque ne le suit pas en tous points.

Si M. Brunner en appelle au jugement du public, c’est aprés avoir vaine-
ment essayé de convaincre un ami. Cet écrit n’a rien de polémique; il ne
poursuit qu’un but : la défense de la vérité.

Le grand mérite de Barth, selon auteur de Natur und Gnade, c’est d’avoir
réussi, en peu d’années, a modifier du tout au tout la situation du protestan-
tisme. Aujourd’hui on ne discute plus autour des idées chéres a I’ Aufklirung ;
la préoccupation centrale de la théologie protestante, c’est la Bible, sa valeur
pour nous, son sens. Et, dansla Bible méme, le centre d’attraction, en quelque
sorte, c’est le message retrouvé et proclamé par Luther : le salut par grace
pure, la croix, la justification par la foi. On comprend aujourd’hui ce qu’on
a trop longtemps méconnu : le message de ’Eglise n’a pas deux sources et
deux normes, la révélation et la raison, ou encore la Parole de Dieu et I’his-
toire. Ce petit mot ¢t n’a lair de rien ; pourtant il entraine des conséquences
redoutables. Sur ce point fondamental, je suis, dit Emil Brunner, en parfait
accord avec Barth. Le titre de mon dernier ouvrage : Das Gebot und die
Ordnungen ne doit pas induire en erreur. Il ne signifie pas: le conmandement
de Dieu et les communautés sociales. Ce ¢t marque Pexistence d’un probléme
et non pas du tout une coordination dont les résultats, du point de vue de
PEvangile, seraient singuliérement ficheux.

Les prémisses posées par Barth sont donc parfaitement exactes, selon
Brunner. Par contre les conséquences tirées de ces prémisses sont fausses. Par
malheur le théologien de Bonn se refuse a le reconnaitre. Intransigeant comme
personne, il s’estime seul capable d’empécher Pintrusion de I’hérésie dans
PEglise. Oublierait-il qu’il peut, lui aussi, se tromper ?

Voici, d’aprés M. Brunner, les six conséquences, évangéliquement erronées,
que Barth tire de sa double affirmation de la valeur unique de la Bible et du
salut sola gratia :

1. Puisque Phomme, pécheur, ne peut étre sauvé que par grace, c’est donc
que Pimage de Dieu, recue au moment de la création, a été totalement effacée
en lui par la chute. Ni sa nature, ni sa raison n’en renferment plus la moindre
trace.

2. Puisque PEcriture sainte est ’'unique source de la révélation, il n’y a
pas de révélation générale, pas plus dans la nature que dans la conscience
morale ou dans Ihistoire. Il n’y a qu’une seule révélation qui, elle, est parfaite:
la révélation en Jésus-Christ.

3. Du fait que la seule griace de Dieu est en Christ, il suit qu’il n’y a pas
dans notre monde de grice conservatrice, donc pas de Providence au sens
traditionnel. Admettre une telle grice, ce serait porter atteinte au caractére
unique de la grice en Jésus-Christ.



284 EDMOND GRIN

4. Par conséquent, prétendre que Dieu nous fait connaitre sa volonté aussi
par le moyen des communautés sociales au sein desquelles il nous fait naitre
et vivre : famille, Eglise, nation, etc., c’est une pensée nettement paienne.

5. Comme 'image de Dieu en ’homme a totalement disparu du fait de la
chute, il n’y a aucun point d’attache, dans 1’étre humain, pour Paction, divine.
81l en allait autrement, c’en serait fait de I'ceuvre rédemptrice et toute-
puissante du Christ, qui constitue le cceur méme de la Bible, comme lont
justement relevé les Réformateurs.

6. Etant donné tout ce qui précéde, la nouvelle naissance n’est en aucun
cas un accomplissement. Elle est bien plutét Pétablissement, la création en
nous d’un donné totalement neuf. Le vieil homme est anéanti et remplacé par
I’homme nouveau. Et cette « nouveauté totale » ne peut étre le fait que d’un
pur miracle. L’affirmation fameuse de saint Thomas : « La grice ne détruit
pas la nature, elle la perfectionne», n’a aucune valeur chrétienne, selon
Barth. Cette phrase renferme, au contraire, une hérésie redoutable.

A ces six affirmations de Karl Barth, M. Brunner en oppose six autres, qu’il
prétend étayer par de solides arguments scripturaires.

1. D’abord la question de "image de Dieu en ’homme. A en croire le pro-
fesseur de Zurich, pour y voir clair dans ce grave probléme, il faut distinguer
nettement le point de vue formel du point de vue matériel. Au sens formel
du terme, I'image de Dieu en ’homme, c’est Pélément qui différencie I’étre
humain de toute autre créature. Sur ce point-la, la Bible est catégorique.
D’aprés Gen. 1, 26 : « Dieu dit : Faisons ’homme a notre image, et qu’il domine
sur toute la terre » — et d’aprés Ps. viir, 4-6 : « Qu’est-ce que ’lhomme pour
que tu te souviennes de lui ?... Tu I’as fait de peu inférieur a4 Dieu,... tu as
tout mis sous ses pieds...», Thomme est bel et bien porteur de 'image de Dieu.
Cette image divine, Phomme ne I’a pas perdue par la chute. En effet, méme
déchu, ’homme demeure le sommet de la création parce que, méme pécheur,
il reste un sujet, c’est-a-dire un étre raisonnable et responsable de ses
actes, Tout cela est si vrai que, pour sauver 'homme, Dieu s’est fait homme.
Voila pour le c6té formel de la question.

Du point de vue matériel, par contre, il n’en va pas de méme; matérielle-
ment parlant, 'image de Dieu en "homme est totalement perdue, en ce sens
que tout en lui est souillé par le péché. Sans doute, malgré la chute, ’homme
est demeuré une personne, mais cette personne est déviée, faussée.

2. La révélation générale : Le monde est ceuvre de Dieu. Or par définition,
dit M. Brunner, on peut reconnaitre dans toute création I’esprit de son créa-
teur, car toute ceuvre loue son maitre d’une fagon ou d’une autre. Relative-
ment 3 notre monde, la Bible parle avec une grande netteté: « Les cieux
racontent la gloire de Dieu et ’étendue manifeste I’ceuvre de ses mains ».
(Ps. x1x, 2.) La Bible va méme plus loin : elle condamne celui qui ne sait pas
discerner le chant de louange qui de la création monte vers Dieu. Singuliére
fidélité a la Bible, donc, que celle de Barth ! Sous couleur de sauvegarder le
caractére unique de la révélation scripturaire, il supprime toute une partie



BARTH ET BRUNNER 285

de cette révélation : la révélation de Dieu dans la nature. Barth oublierait-il
que le péché, précisément, rend ’homme aveugle ? Et, dans le premier chapitre
de PEpitre aux Romains, I’apétre Paul ne déclare-t-il pas inexcusables ceux
qui ne savent pas discerner les perfections invisibles de Dieu, ces perfections
qui éclatent aux yeux depuis la création du monde, pour quiconque sait re-
garder ? (1, 20, 21.)

Et Pon peut en dire autant de la conscience morale : elle nous donne le
sentiment de notre responsabilité personnelle devant Dieu et, par conséquent,
de notre péché. L’animal, qui ne se sent pas responsable devant Dieu, ne
peéche pas.

La question qui se pose n’est donc pas, comme le prétend Barth: Y a-t-il
deux révélations ? Cette question-la est tranchée une fois pour toutes — et
affirmativement — par ’Ecriture elle-méme. La question a résoudre est bien
plutét celle-ci : Quel est le rapport entre les deux révélations ? A cette ques-
tion, la Bible et la chrétienté tout entiére répondent : la révélation naturelle
ne suffit pas 4 nous amener au salut. Elle nous fait connaitre le créateur dans
sa majesté et dans sa sagesse. Mais ’homme, pécheur, remplace ’adoration
de ce Dieu par le culte des idoles. La révélation en Christ, par contre, dépasse
de beaucoup cette révélation premiére, et fait méme pressentir a '’homme
une révélation totale : la vision face a face. Les paiens laissés a eux-mémes
pour un temps, et cependant point abandonnés de Dieu, c’est le message
méme de Paul aux habitants de Lystres (Actes x1v, 16).

3. Quant a la Providence — grice qui conserve le monde —, elle est une
réalité pour le chrétien. Cette griace ne supprime pas le péché, mais seulement
ses conséquences extrémes. D’une part Dieu ne s’éloigne pas totalement de
I’homme pécheur ; d’autre part il donne a Phomme déchu des moyens de
parer aux résultats les plus redoutables du mal: I’Etat, par exemple, qui
permet d’éviter les abimes dans lesquels nous entrainerait le complet égoisme.

Pareille notion de la grace est nettement biblique. L’Evangile ne déclare-
t-1l pas que Dieu fait luire son soleil sur les bons comme sur les méchants ?
Mais, naturellement, seul celui qui a été éclairé par le Christ peut reconnaitre
cette grice générale.

4. Ce qui précéde nous conduit a voir une manifestation de cette grice
conservatrice dans I’existence des communautés sociales au sein desquelles
Phomme est appelé a vivre. Il y a, en effet, des institutions qui sont des
constantes de la vie sociale, mariage, famille, Etat, etc., et sans lesquelles
Pexistence humaine serait impossible. Le degré d’importance de ces institu-
tions varie. Mais, pour le croyant, elles sont toutes une preuve de la bonté de
Dieu.

5. Quant au point d’attache, en ’homme, pour ’ceuvre de la grace divine,
nul n’en peut contester séricusement Pexistence. En effet, Dieu adresse sa
parole non pas a des pierres ni a des morceaux de bois, mais toujours a des
hommes. Seuls des sujets humains sont susceptibles de recevoir le Saint-
Esprit. D’ou vient cette capacité, sinon du fait que, méme déchu, I’homme
porte encore en lui 'image de Dieu ? Si le péché avait détruit jusqu’a cette



286 EDMOND GRIN

capacité, il n’y aurait plus aucun pont entre Dieu et ’homme, et P'ceuvre du
salut serait compromise a tout jamais.

6. Le dernier point, 'homme nouveau, n’est ni moins important, ni moins
évident. Ce que ’Ecriture dit de la mort du vieil homme doit toujours s’en-
tendre dans le sens matériel, et non dans le sens formel. §’il en allait autre-
ment, I’identité du moi serait sacrifiée. Dans I’acte de la nouvelle naissance,
la conscience du moi ne disparait pas, comme dans Pextase mystique par
exemple. Notre Dieu, qui est une personne, ne peut pas vouloir supprimer
notre personne, flit-ce pour nous sauver. A cet égard, le passage Gal. 11, 20,
qui parait friser le mysticisme, est cependant significatif : « Je vis, mais non
pas moi pourtant, c’est Christ qui vit en moi». Ce «je vis», qui suit immé-
diatement Paffirmation : « je suis mort a la Loi... j’ai été crucifié avec Christ »
montre bien que la personnalité du sujet, au sens formel, demeure a travers
la nouvelle naissance. Transformé par le Christ, le croyant ne devient pour-
tant jamais Christ.

On peut en dire autant des déclarations bibliques relatives au Saint-Esprit.
Si la Bible fait de la foi I’ceuvre et le don du Saint-Esprit, jamais pourtant
elle ne déclare que ce soit, en moi, le Saint-Esprit qui croie ; c’est toujours moi
qui crois, par le moyen de ’Esprit. « Ce que Dieu a préparé pour ceux qui
Paiment », lit-on par exemple dans I Cor. 11, 9, 10, « c’est a nous que Dieu 'a
révélé par son Esprit. » (Cf. I Cor. 11, 12, qui parle dans le méme sens.) C’est
dire que, sur ce point encore, I'identité du moi, du sujet humain ne disparait
pas ; sans quoi la nouvelle naissance, qui est réparation, ne serait plus possi-
ble. Comment, en effet, réparer quelque chose qui n’existe plus ? Par contre,
une chose abimée, on peut la réparer de fagon si compléte, si totale qu’on soit
obligé de dire : tout est devenu nouveau !

Telles sont, dit M. Brunner, les affirmations essentielles de ma théologie
naturelle. Contre elles Karl Barth jette anathéme. Oublierait-il que Calvin
est allé beaucoup plus loin dans cette direction et que, sur le fond, Luther est
en parfait accord avec l'auteur de Institution ?

La-dessus M. Brunner examine briévement ce qu’il appelle la théologie
naturelle de Calvin. Nous ne pouvons songer a entrer dans le détail de cet
exposé (1, Il suffira 4 notre propos de le résumer 4 grands traits.

Le mot nature a pour Calvin un sens particulier. Le réformateur désigne
par ce terme la création originelle, si bien que pour lui les mots «la nature en-
seigne» sont presque synonymes de « Dieu enseigne». Cette nature originelle,
le péché l’a gatée, mais non pas anéantie, Par conséquent, aujourd’hui encore
cette nature nous « montre Dieu » et cette connaissance de Dieu par la nature
vient compléter celle que nous donne PEcriture. Comme le dit Calvin dans
son style imagé : la nature nous montre les pieds et les mains de Dieu, mais

(1) Natur und Gnade, 17e éd., p. 22 4 36. Toutes les affirmations de Calvin sont
appuyées par des références. M. Brunner nous apprend que I'un de ses étudiants
vient de se livrer 4 une étude approfondie de ce sujet encore assez neuf : ¢« Theologia
naturalis bei Calvin ».



BARTH ET BRUNNER 287

non pas son cceur. Le cceur de Dieu, le pardon de Dieu, ils ne nous sont
connus qu’en Jésus-Christ.

L’homme, beaucoup plus que la nature, a subi I’atteinte du péché. Depuis
la chute, ’étre humain est en proie a la division intérieure. Mais, si grave que
puisse étre ce déchirement, 'image de Dieu n’a pas totalement disparu de
I’homme. Elle est abimée, certes, mais non pas supprimée. En chacun de nous
il y a, selon Calvin, un reste de cette image. A ce reliquat le réformateur
attribue une importance trés grande, Cette affirmation constitue méme, a en
croire M. Brunner, une des colonnes maitresses de sa théologie. En effet, aux
yeux de Calvin ce reste, c’est notre 4me immortelle, notre conscience morale,
le sentiment de notre responsabilité, et plus encore... Ce reste distingue
’homme de I’animal. C’est pourquoi il n’est pas permis de trop rabaisser
’homme : ce faisant, on porte atteinte 4 ’honneur méme de Dieu.

M. Brunner conclut ’examen de son second point en campant les unes a
c6té des autres les trois positions théologiques relatives au résultat dela chute:

Pour le catholicisme, la chute n’a enlevé a Phomme que les dona super-
addita, la perfection additionnelle ajoutée par Dieu a la créature par pure
grace — perfection point indispensable pour nous. Cela étant, les consé-
quences du péché ne sont pas si graves : c’est une maladie, et non une des-
truction,

Pour Karl Barth, la chute a totalement détruit en ’homme Izmago De:.

Pour Emil Brunner, qui se prétend fidéle a Calvin et a Luther, la chute a
abimé Pimage de Dieu en ’homme. Elle ne I’a pas supprimée pour autant.

Du point de vue de Barth donc, Brunner se rapproche évidemment de
Rome. Mais il n’en va plus de méme du point de vue des Réformateurs.

Le troisiéme et dernier objet de la brochure — la signification et la valeur
de la théologie naturelle pour la théologie et pour ’Eglise — nous retiendra
moins longtemps.

Selon Barth, défenseur d’une position extréme, aucune créature en elle-
méme ne peut avoir une ressemblance avec Dieu. Il faut la révélation en
Christ pour que nous osions parler de cette ressemblance. Si donc, d’aprés
Barth, nous appelons Dieu: notre Pére, ce n’est pas que Dieu ressemble
davantage 4 un pére humain qu’a n’importe quel autre étre, mais simplement
parce que Dieu, dans ’Evangile, nous ordonne de ’appeler ainsi. Mais, dit
Brunner, ce point de vue est tellement exagéré que dans sa Dogmatique
Barth lui-méme est obligé d’y apporter des atténuations. N’a-t-il pas écrit :
La Parole est la forme par laquelle la personne divine entre en communion
avec la personne humaine, et cela en pleine analogie avec ce qui se passe dans
la spheére naturelle(@). Qu’est-ce a dire sinon que la théologie de Barth, infi-
déle a ses prétentions insoutenables, admet bel et bien la notion (formelle) de
Vimago Dei ? Preuve péremptoire que nulle théologie chrétienne ne saurait
se passer de cette donnée-la.

(1) Kirchliche Dogmatik, 1, 1, p. 139.



288 EDMOND GRIN

En effet, la notion formelle de I'\mago Dei est condition de toute prédica-
tion chrétienne : sans elle, comment parler de Dieu aux hommes ? Et com-
ment parler de 'incarnation de Dieu dans un homme ? — Condition, aussi, de
toute pédagogie chrétienne: comment, sans cela, établir le contact entre
IEvangile et Penfant ? — Condition, enfin, de toute apologétique chrétienne
efficace : le refus de toute théologie naturelle risque fort d’amener 4 des consé-
quences redoutables, de condamner IEglise 4 un isolement fatal parce que
total !

Assurément, dans le passé — a ’époque lamentable du rationalisme — on
a falt un mauvais usage de la théologie naturelle. Est-ce une raison suffi-
sante pour tomber aujourd’hui dans P’excés opposé ? Aucunement. Jusqu’ici
la théologie dialectique a négligé la theologia naturalis. A notre génération de
combler sans retard cette lacune !

* *

A cet appel en faveur de la théologie naturelle, Karl Barth a répondu, en
novembre 1934, par une brochure au titre aussi bref que catégorique : Nein !
Antwort an Emil Brunner®. A en croire le professeur de Bonn, il ne s’agit
pas du tout, dans ce débat, d’une affaire personnelle. Il s’agit du cceur méme
de PEvangile. Entre Brunner et lui il y a infiniment plus qu’une nuance
théologique, il y a un véritable abime.

Il serait fastidieux de reprendre ici un a un les six points controversés, et
mentionnés déja par deux fois. Nous nous bornerons donc a résumer de
fagon trés bréve les théses essentielles par lesquelles Barth répond a son
adversaire :

Prétendre que Phomme déchu a conservé une capacité naturelle a recevoir
une révélation, c’est étre infidéle a la doctrine des Réformateurs, a Paffir-
mation du salut sola gratia et sola scriptura. De plus, si les religions paiennes
sont vraiment une révélation partielle, mais imparfaite de Dieu, le caractére
unique de PEvangile est menacé, méme abandonné. En outre, s’il y a, comme
Brunner le déclare, une grice conservatrice dans notre monde, que de-
vient la valeur exclusive, absolue de la grice qui est en Jésus-Christ ?
Et surtout, attribuer la moindre valeur aux communautés sociales
dans lesquelles Dieu nous demande de vivre, c’est oublier que 'homme
— et par conséquent aussi tout ce qui porte son empreinte — est
totalement pécheur. Le méme motif nous interdit de statuer en ’homme une
capacité quelconque a recevoir la Parole, un point d’attache quelconque pour
Pceuvre divine, donc une image de Dieu (méme au sens formel du terme), qui
serait demeurée en nous malgré la chute. Au reste, Brunner joue vraiment
par trop avec les termes formel et matériel. I1y ala une distinction facile, mais
qui peut mener loin! Enfin la nouvelle naissance n’est pas du tout, comme
le veut Brunner, une réparation. C’est bien plutdt un pur miracle, opéré sur
Pirréparable... Toutes ces considérations prouvent nettement qu’Evangile et

(1) Cette brochure constitue le n® 14 de la collection Theologische Existenz heute
(Munich, Chr. Kaiser, 63 p.).



BARTH ET BRUNNER 289

théologie naturelle sont des données antithétiques, absolument inconciliables,
Prétendre opérer leur synthése, c’est tenter une gageure. Si Brunner persiste
dans la voie funeste o il s’est engagé, il ira forcément toujours plus loin de
PEvangile.

Qu’en est-il au juste de Calvin ? Barth conteste formellement que le grand
réformateur ait pensé comme le veut Brunner. Interpréter Calvin de cette
fagon-la, c’est le trahir. Une étude de Peter Barth, le pasteur de Madiswil,
spécialiste en la matiére, se chargera de le prouver(r). Pour Pinstant, le
théologien de Bonn se borne aux grandes affirmations que voici: Jamais Calvin
n’a parlé d’une connaissance de Dieu par la nature, connaissance que Jésus-
Christ serait venu simplement parfaire, améliorer. La connaissance de Dieu
restée 4 'homme naturel depuis la chute est bien plutdt, d’aprés Calvin, la
source d’abominables superstitions. Si donc il fallait lui trouver un nom, il
faudrait Pappeler : point de répulsion, beaucoup plutét que : point d’attache.
Certes Dieu peut étre connu par la contemplation de sa création. Mais c’est
a ceux-la seulement qui connaissent le Christ que la création parle de Dieu,
montre Dieu. Donc, loin d’étre comme le support de la révélation totale en
Jésus-Christ, la connaissance de Dieu par la nature suppose au contraire et
exige la révélation en Christ. Sans elle, elle ne peut pas exister.

Et voici la conclusion de Karl Barth : la différence fondamentale entre
Brunner et moi est affaire d’attitude religieuse. Pour ma part, j’affirme qu’il
suffit pleinement de dire a ’homme: Tu es interpellé par Dieu — tandis que
Brunner veut encore a tout prix montrer 4 'homme comment il est interpellé.
Singulier manque de respect a I’égard du Maitre de nos vies ! De quelle fagon
Dieu nous atteint, de quelle maniére Dieu nous trouve, cela ne regarde que
Lui. La seule chose qui nous importe 4 nous, la seule chose que doive procla-
mer PEglise, c’est que Dieu a trouvé ’homme et qu’il le trouve, aujourd’hui
encore, par Jésus-Christ.

La théologie naturelle ? Simple réponse au désir, tout humain, de succés
dans la prédication, comme aussi réponse a la hantise d’abstraction qui em-
poisonne la théologie. Mais soyons sur nos gardes : cette théologie naturelle
émane de ’Antéchrist en personne, C’est pourquoi elle ne peut apporter a la
pensée évangélique que la maladie et la mort !

*
* *

Au début de 1935 paraissait une seconde édition de Natur und Gnade (2).
Alors méme que la position théologique du professeur de Zurich n’a pas
varié, il n’est pas sans intérét de dire quelques mots de cette nouvelle bro-
chure.

Nous nous arréterons surtout a la préface qui est entiérement neuve.

(1) Elle a paru en janvier 1935 : Das Problem der natiirlichen Theologie bei Calvin,
Theologische Existenz heute, no 18, 6o pages. — (2) Natur und Gnade. Zum Ge-
sprach mit Karl Barth. Zweite, stark erweiterte Auflage. Tibingen, Mohr, 1933,
6o pages.



290 EDMOND GRIN

Pourquoi — demande Emil Brunner — pourquoi I’apétre Paul, qui ne veut
rien savoir d’autre que Jésus-Christ crucifié, a-t-il commencé son exposé de
la foi chrétienne aux Romains par des affirmations relatives a la révélation
de Dieu dans la nature ? Rom. 1, 19 et 20 parle du Dieu révélé dans ses ceu-
vres, Rom. 11, 15, de la Loi de Dieu écrite dans les cceurs. Est-ce la pur hasard ?
Est-ce infidélité de ’apétre a sa propre pensée ? Certes pas. Paul entend sim-
plement poser une base pour une doctrine chrétienne de ’homme naturel, et
aussi pour une doctrine chrétienne des religions paiennes.

Pourquoi les paiens sont-ils déclarés inexcusables ? Parce que, connaissant
tout ce qu’ils connaissent naturellement de Dieu, ils ne Pont cependant pas
adoré. Autrement dit, Paul entend éveiller en ’homme naturel le sens de sa
responsabilité en ce qui concerne son éloignement de Dieu. L’impiété ne pro-
vient pas d’un abandon de ’homme par Dieu ; Pimpiété consiste dans le fait
que 'homme s’est détourné d’un Dieu connu, et qu’il a adoréla créature au
lieu du créateur. Par conséquent les paiens sont paiens, non pas parce que
privés de toute révélation quelconque, mais du fait qu’ils se sont détournés de
la révélation qu’ils possédaient. Cet abandon est péché, du point de vue
humain, et, du c6té divin, il suscite la colére de Dieu.

Ces constatations-1a sont le point de départ de toute prédication mission-
naire chrétienne. Preuve en soient les deux seuls discours missionnaires du
Nouveau Testament : le discours de Paul a Lystres (Actes x1v, 15) et le dis-
cours de Paul a Athénes (Actes xvii, 22). Un missionnaire ne peut pas appor-
ter Jésus-Christ aux pajens autrement. Et, loin de causer préjudice ala doc-
trine du salut sola gratia, ces constatations rendent possible au contraire le
message de la justification par la foi seule. Sur ce point Luther est catégori-
que : si la loi naturelle n’avait pas été inscrite par Dieu dans le cceur de
Phomme, a-t-il dit quelque part, on pourrait précher longtemps, longtemps,
avant d’atteindre les consciences. Les animaux ont, eux aussi, des oreilles,
des yeux, un cceur ; ils entendent tout comme nous... Mais ils n’ont pas de loi
divine gravée en eux.

Incontestablement cette révélation toute générale ne méne pas loin. A cause
de ’aveuglement du péché, ’homme se forge des idoles; il croit a la justice des
ceuvres, et prétend mériter son salut par ses efforts propres. C’est seulement
grace au Christ, par la foi en Lui que nous pouvons trouver le vrai Dieu dans
la création. Mais cela, c’est la faute de ’homme — et non pas celle de Dieu.

Quant au texte méme de cette seconde édition, il reproduit, a quelques dé-
tails prés, celui de la premiére. En effet ’auteur estimait n’avoir rien a modi-
fier d’essentiel. A la fin de la brochure, il a introduit une quinzaine de pages
d’Eclaircissements relatifs a tels points pouvant préter 4 malentendu. Les cita-
tions de Calvin, dans lesquelles s’étaient glissées pas mal d’erreurs de réfé-
rence, ont été corrigées. La publication de I’étude de Peter Barth: Das
Problem der natiirlichen Theologie bei Calvin apporte, selon Brunner, une
confirmation compléte des idées prétées a Calvin dans Natur und Gnade. Le
pasteur de Madiswil n’a prouvé qu’une chose, c’est qu’il n’y a pas, chez
Calvin, de théologie naturelle au sens catholique, c’est-a-dire rationnel du



BARTH ET BRUNNER 291

terme. Par contre, il n’a pas prouvé qu’il n’y ait pas chez le Réformateur une
théologie naturelle chrétienne, au sens od ’entend Brunner. Et il n’a pas
prouvé non plus que chez Brunner ces deux données se confondent. Si d’em-
blée Karl Barth avait reconnu et admis tout ce qu’on peut lire dans Iétude
de son frére, j’aurais pu, nous dit M. Brunner, m’épargner la peine d’écrire
ma brochure (1),

Répondre a Barth, 'auteur de Natur und Gnade y renonce. Dans ses parties
les plus dures, Nein repose essentiellement sur des malentendus, que les
Eclaircissements ajoutés a cette seconde édition dissiperont.

Quant aux cris de joie par lesquels les Deutsche Christen ont salué, dit-on,
Papparition de Natur und Gnade, ils importent fort peu : ils sont sans rapport
direct avec le contenu de Pécrit. La preuve, c’est que certains adversaires
de ce mouvement ont aussi jubilé. Au reste, quels que soient les dangers qui
la menacent, PEglise n’a jamais le droit de porter la moindre atteinte aux
données bibliques, ni de laisser certaines d’entre elles dans 'ombre. Nous ne
sommes pas les maitres de I’Ecriture. Et bien loin d’affermir I’Eglise, toute
atteinte portée aux données scripturaires ne peut que Paffaiblir.

*
* *

Avant de dire en quelques mots notre sentiment sur ce grave probléme,
nous voudrions souligner I"importance capitale de la question. Importance
théorique, d’abord : nous sommes 14 en présence d’un probléme de toujours,
comme celui des rapports entre la raison et la révélation, ou encore entre
Paction de Dieu et I'action de ’homme. Importance pratique, aussi, car la
solution adoptée a fatalement une influence sur toute la prédication et sur
tout I’enseignement religieux.

Cela étant, il est infiniment regrettable de trouver Pesprit de parti a4 un
pareil degré dans un débat dont il devrait étre exclu. Nous n’en citerons qu’une
preuve : parlant d’un voyage a travers la Suéde comme expérience cecumé-
nique, le Dr Winterhager écrit : « Le mouvement de la jeune Eglise de Suéde
a des principes théologiques qui sont a peine réformés. Ils sont bien plutot
dans Pesprit ’Emil Brunner » ! (2

Pareille déclaration se passe de commentaires. Mais il serait facile de
prouver a M. Winterhager que les Réformateurs, disciples de Paul, connais-
saient une révélation de Dieu a 'homme et dans la nature et dans la con-
science. Et I’ancienne théologie protestante a adopté ce méme point de vue,
basé sur PEcriture (Rom. 1). De 14 est née la doctrine de la double révélation,
générale et spéciale.

La lutte contre la théologie naturelle ne date pas d’aujourd’hui, certes.
Mais au x1xe siécle on protestait contre I'idée d’une révélation générale au
nom d’une tendance philosophique : avec le néokantisme, avec les exagéra-
tions de la science surtout, Dieu était comme exclu de la nature... Aujour=-
d’hui on méne ’attaque au nom de honneur dii a Jésus-Christ. Le relati-

(1) Natur und Gnade, 2¢e éd., pp. v et 55. — (2) Cité par Paul Althaus dans la
revue Luthertum, janvier 1935, p. §.



262 EDMOND GRIN

visme moderne, disent Heim, Barth et leurs amis, a fait de la religion un
phénomeéne entre beaucoup d’autres. Par la on lui a donné un caractére tout
relatif. Or il faut, cofite que cofite, lui rendre son caractére absolu. Rejetons
donc tout ce qui est entaché de relativisme, par conséquent la théologie natu-
relle, et comprenons tout « & partir de Jésus-Christ »

Avec un pareil mot d’ordre, on peut aller trés loin. Dans une publication
récente, Die Gewissheit um Gott und der neuere Biblizismus, un disciple de
Heim, M. Engelland, écrit par exemple : « L’homme naturel ne parvient pas
a se débarrasser de I'idée qu’il peut, avec un droit égal, penser des données
contradictoires, voler ou respecter le bien d’autrui, hair ou aimer son frére » (1),
Seule la rencontre avec le Christ transforme tout cela.

En présence d’affirmations aussi massives, nous demandons : ces déclara-
tions sont-elles vraiment conformes aux faits ? Ne sont-elles pas plutét dictées
par Pesprit de systéme ? Le respect absolu du fait, le respect de toute la
réalité dans sa complexité et dans sa richesse, voila ce qui manque, nous
semble-t-il; & beaucoup de penseurs religieux d’aujourd’hui.

On doit le reconnaitre, la position théologique de Barth comme celle de
Brunner est dictée par la conviction. Le professeur de Zurich est hanté par
la vision des masses, des intellectuels surtout, qui ne comprennent plus le
message de ’Evangile. Ces gens, il voudrait les atteindre et, pour cela, leur
montrer qu’il y a un pont jeté entre Dieu et eux. Affirmer, au nom de I’hon-
neur divin, que tous les ponts sont coupés entre le Créateur et la créature,
¢’est un malheur pour les 4mes. Quel sens cela peut-il avoir de précher : « Tu
es interpellé par Dieu » a des gens qui ne savent plus rien des choses de Dieu ?

Le nouveau professeur de Bile ne peut pas autrement que s’opposer a son
ami de Zurich, étant donné le but qu’il poursuit. Le seul souci de Barth, c’est
de conserver le trésor confié 4 I’Eglise : la Parole de Dieu. Lui aussi, certes,
est préoccupé par la situation spirituelle de tant d’hommes cultivés, étran-
gers a la foi. Mais, il en est certain, il suffira pour les gagner de leur précher
fidélement que Christ est mort et ressuscité aussi pour eux.

Nous Pavons dit au début de ces pages, nous ne pouvons pas prétendre,
dans une étude aussi bréve, apporter une solution a4 un probléme infiniment
complexe, Nous nous bornerons & marquer la seule position qui nous paraisse
tenable, et pour ce, nous reprendrons briévement les quatre points essentiels
du débat.

a) Pour que puisse naitre en homme le sentiment de culpabilité, une
révélation générale est nécessaire. A cet égard la voie suivie par Panl est
significative. Dans Rom. 1, 18 s., 'apétre part de la révélation naturelle pour
faire sentir 4 ’homme et son caractére inexcusable et sa désobéissance. Car
cela seulement peut faire comprendre a la créature humaine sa culpabilité, la
réprobation si méritée qui ’atteint de la part de Dieu et la valeur unique du
Christ pour lui, seule porte de salut. Selon Barth, on doit se borner a précher
a ’'homme Jésus-Christ mort et ressuscité pour lui. Mais comment ’homme

(x) Ouwr. cité, Munich, Kaiser, 1933, p. 65.



BARTH ET BRUNNER 293

saisirait-il ce message si on ne lui montre pas qu’il est coupable ? Et com-
ment le ferait-on sans lui parler d’une révélation générale, antérieure au
Christ ? Sans cette révélation-la, en effet, il n’y a pas de culpabilité. Ne
Poublions pas, il n’y a de péché que contre Dieu. Et s’il n’y a aucune con-
naissance de Dieu en Phomme naturel, cet homme ne peut pas pécher.

Si, aprés la chute, Phomme est encore capable d’une connaissance de Dieu,
il n’est donc pas entiérement pécheur, dit-on. A notre avis il faut renverser
les termes et dire : depuis la chute ’homme est tellement pécheur qu’il vit
comme §’il n’avait aucune connaissance (naturelle) de Dieu, alors méme qu’il
en a une. Si on repousse cette connaissance-1a de Dieu, le mot péché — encore
une fois — perd sa signification. Mais tout cela, bien entendu, ne peut étre
compris que du chrétien.

) Il importe grandement d’étre au clair sur le sens des termes: I'image
de Dieu en 'homme. La doctrine des dona superaddita nous parait trop ratio-
naliste pour étre conforme aux données bibliques. Puisque Celui qui a
« réparé les bréches » — le Christ — nous a appris a dire a Dieu : Notre Pére,
I'image de Dieu en ’homme avant la chute ne consistait-elle pas dans une
relation filiale pleine et joyeuse entre ’homme et son Dieu ? En face de son
créateur, ’homme se sentait « fils ».

Si cela est vrai, la chute représenterait la séparation volontaire d’avec
Dieu, la rupture de cette relation filiale par désobéissance. Barth aurait alors
raison dans une large mesure : 'image de Dieu aurait presque totalement
disparu de ’homme, puisque 'homme naturel est devenu incapable de consi-
dérer Dieu comme son Pére, et qu’il faut Jésus-Christ pour rétablir en lui
cette «vision »la. Mais il aurait tort en ce sens qu’il y a encore une relation
entre Dieu et Phomme. A preuve les diverses religions. Seulement — c’est
frappant — en dehors de I’Evangile, partout, méme en Israél, ’homme
tremble devant Dieu.

¢) Les communautés sociales ont une valeur religieuse. Il semble bien que
Paul (Rom. 11, 14, 15) parle des « ordres naturels » créés par Dieu, et connus
de tous les hommes. $’il en est ainsi, il est difficile de prétendre demeurer
biblique tout en déclarant, comme le fait Barth par exemple : les ordres
naturels n’ont qu’une valeur sociale... Comment comprendre, de ce point de
vue-13, le passage Rom. 1, 32 : le décret de Dieu déclarant dignes de mort
ceux qui ne respectent pas les « ordres naturels » ?

Luther, on le sait, a vu dans les divers cercles de la vie sociale une expres-
sion de la volonté méme de Dieu. Pour notre part, nous sommes porté a lui
donner raison. Car seul un acte de foi dans Dorigine divine de ces cercles
sociaux permet d’édifier une morale pratique, tant individuelle que collec-
tive, et permet par conséquent a I’homme de vivre en chrétien ici-bas. En
dehors de cet acte de foi, pas de morale chrétienne possible, et partant pas
de possibilité d’échapper a I’angélisme ou a I'illuminisme. Mais la souverai-
neté de Dieu doit étre expressément réservée : celui qui est absolument libre
ne peut jamais étre lié par P'existence de communautés sociales qu’il a lui-
méme créées.

d) L’ceuvre de la grice est essentiellement une ceuvre réparatrice.



204 EDMOND GRIN

Faut-il vraiment rejeter, comme hérétique, la formule de saint Thomas :
Gratia non tollit naturam, sed perficit ?

Incontestablement cette formule est dangereuse, parce qu’elle peut favo-
riser I’idée anti-évangélique de mérite humain. Elle risque de faire oublier &
Phomme que, quoi qu’il fasse, il demeurera toute sa vie un « fils du pardon »,
et que ses « ceuvres » seront toujours insuffisantes pour exprimer sa reconnais-
sance au Dieu de pure grice. Elle risque encore de faire passer au second plan
la nécessité pour ’homme de mourir a soi-méme et de ressusciter comme
sarment nouveau greffé sur le cep Jésus-Christ...

Mais, malgré ces dangers, nous n’avons pas le droit de repousser totalement
cette formule. Nous devons étre assez respectueux de la vérité pour retenir
de cette affirmation ce qui est conforme 4 ’Evangile, tout en nous gardant des
erreurs possibles. En un mot, nous ne devons étre ni plus sages ni plus pru-
dents que Dieu.

La phrase de saint Thomas doit étre conservée. Mais il la faut compléter.
Nous le ferions comme suit : Gratia non tollit naturam — voila qui assure la
continuité du moi —, sed fotaliter reparat — c’est la nouvelle naissance, avec
son caractére d’entiére nouveauté — et perficit — c’est la porte ouverte a la
sanctification, qui se poursuit jusqu’a I’établissement de la perfection dans
PAu-dela.

On ne nous accusera pas, pour tout cela, de porter atteinte aux sola fide,
sola gratia, sola scriptura, auxquels nous tenons de toute notre 4me. Nous
sommes a I’abri de ce reproche du fait que nous affirmons que tout ce dont nous
avons parlé est perceptible pour le chrétien seulement. Cest lui — et lui seul —
qui reconnait cette bonté de Dieu se manifestant et dans I'imago Dei point
totalement perdue, et dans la révélation générale, et dans Pexistence des
communautés sociales, et dans le caractére total de la grace.

De méme la valeur unique, absolue du Christ est pleinement sauvegardée :
seul il rétablit la relation filiale entre 'homme et Dieu, parce que seul il apporte
ce dont Phomme a besoin sans pouvoir y atteindre par lui-méme : la grace du
pardon.

Enfin, au point de vue tout pratique de ’évangélisation, nous ne pouvons
qu’étre d’accord, jusqu’a plus ample informé, avec les idées exprimées dans
la nouvelle préface de M. Brunner. Aujourd’hui encore, les deux seuls dis-
cours missionnaires du Nouveau Testament nous doivent étre un exemple
et un modéle. N’est-ce pas pour cela que Dieu a permis qu’ils nous fussent
conservés ? Il y aurait péril pour PEglise 4 'oublier.

Edmond GRIN.



	Un conflit doctrinal au sein de la théologie dialectique

