
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 96

Artikel: Un conflit doctrinal au sein de la théologie dialectique

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380278

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380278
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN CONFLIT DOCTRINAL
AU SEIN DE LA THEOLOGIE DIALECTIQUE

L'année dernière, un conflit doctrinal d'une importance capitale pour la

théologie et pour la vie de l'Eglise a éclaté entre deux des chefs de la pensée

protestante contemporaine : les professeurs Emil Brunner et Karl Barth.
Nous voudrions présenter les éléments essentiels du débat aussi impartialement

que possible ; puis — sans nous ériger le moins du monde en juge —
esquisser la solution que nous entrevoyons à cette controverse passionnante...
et passionnée.

Le feu a été mis aux poudres au printemps 1934 par une publication
de M. Brunner : Natur und Gnade. Zum Gespräch mit Karl Barth '•'.
A plus d'une reprise, est-il dit dans l'introduction de cette brochure, Karl
Barth a traité très durement son ami de Zurich. Déjà en 1933, dans la revue
Zwischen den Zeiten, Emil Brunner a été désigné aux lecteurs comme un
théologien peu sûr, inclinant à la fois vers le thomisme et vers le modernisme

protestant, en un mot comme un traître. Plus tard, Barth est allé plus loin encore :

il a carrément rangé Brunner dans la catégorie des conciliateurs, de ces gens
qui ne sont ni froids ni bouillants, et qui sont cependant redoutables parce
qu'ils disent tout ensemble le oui et le non.

Il n'est guère agréable d'être traité de la sorte. Cependant M. Brunner n'a

pas eu même l'idée de se fâcher ; au contraire, il a éprouvé de la joie à lire
son ami. Dans cette vivacîté même il y a une preuve de fidélité à la tâche

entreprise : tel un soldat d'avant-poste, Barth fait feu sur quiconque ne
possède pas le mot de passe — fût-il un frère.

Mais, s'il y a incontestablement de la grandeur dans cette attitude résolue,

— grandeur faite d'une entière sincérité — il y aussi de l'étroitesse. C'est

pourquoi Natur und Gnade poursuit un triple but : montrer que, malgré les

apparences contraires, les deux théologiens sont animés d'une même volonté ;

(') Tübingen, Mohr, 44 p. in-8°.



BARTH ET BRUNNER 283

marquer nettement que les conséquences tirées par Barth de prémisses
excellentes en elles-mêmes sont en somme extrêmement fâcheuses ; prouver enfin

que le théologien de Bonn se trompe quand il considère comme traître
quiconque ne le suit pas en tous points.

Si M. Brunner en appelle au jugement du public, c'est après avoir vainement

essayé de convaincre un ami. Cet écrit n'a rien de polémique ; il ne

poursuit qu'un but : la défense de la vérité.

Le grand mérite de Barth, selon l'auteur de Natur und Gnade, c'est d'avoir
réussi, en peu d'années, à modifier du tout au tout la situation du protestantisme.

Aujourd'hui on ne discute plus autour des idées chères à YAufklärung ;

la préoccupation centrale de la théologie protestante, c'est la Bible, sa valeur

pour nous, son sens. Et, dans la Bible même, le centre d'attraction, en quelque

sorte, c'est le message retrouvé et proclamé par Luther : le salut par grâce

pure, la croix, la justification par la foi. On comprend aujourd'hui ce qu'on
a trop longtemps méconnu : le message de l'Eglise n'a pas deux sources et
deux normes, la révélation et la raison, ou encore la Parole de Dieu et
l'histoire. Ce petit mot et n'a l'air de rien ; pourtant il entraîne des conséquences
redoutables. Sur ce point fondamental, je suis, dit Emil Brunner, en parfait
accord avec Barth. Le titre de mon dernier ouvrage : Das Gebot und die

Ordnungen ne doit pas induire en erreur. Il ne signifie pas : le commandement
de Dieu et les communautés sociales. Ce et marque l'existence d'un problème
et non pas du tout une coordination dont les résultats, du point de vue de

l'Evangile, seraient singulièrement fâcheux.

Les prémisses posées par Barth sont donc parfaitement exactes, selon

Brunner. Par contre les conséquences tirées de ces prémisses sont fausses. Par
malheur le théologien de Bonn se refuse à le reconnaître. Intransigeant comme

personne, il s'estime seul capable d'empêcher l'intrusion de l'hérésie dans

l'Eglise. Oublierait-il qu'il peut, lui aussi, se tromper
Voici, d'après M. Brunner, les six conséquences, évangéliquement erronées,

que Barth tire de sa double affirmation de la valeur unique de la Bible et du
salut sola gratia :

1. Puisque l'homme, pécheur, ne peut être sauvé que par grâce, c'est donc

que l'image de Dieu, reçue au moment de la création, a été totalement effacée

en lui par la chute. Ni sa nature, ni sa raison n'en renferment plus la moindre
trace.

2. Puisque l'Ecriture sainte est l'unique source de la révélation, il n'y a

pas de révélation générale, pas plus dans la nature que dans la conscience

morale ou dans l'histoire. Il n'y a qu'une seule révélation qui, elle, est parfaite :

la révélation en Jésus-Christ.
3. Du fait que la seule grâce de Dieu est en Christ, il suit qu'il n'y a pas

dans notre monde de grâce conservatrice, donc pas de Providence au sens

traditionnel. Admettre une telle grâce, ce serait porter atteinte au caractère

unique de la grâce en Jésus-Christ.



284 EDMOND GRIN

4. Par conséquent, prétendre que Dieu nous fait connaître sa volonté aussi

par le moyen des communautés sociales au sein desquelles il nous fait naître
et vivre : famille, Eglise, nation, etc., c'est une pensée nettement païenne.

5. Comme l'image de Dieu en l'homme a totalement disparu du fait de la
chute, il n'y a aucun point d'attache, dans l'être humain, pour l'action, divine.
S'il en allait autrement, c'en serait fait de l'œuvre rédemptrice et toute-
puissante du Christ, qui constitue le cœur même de la Bible, comme l'ont
justement relevé les Réformateurs.

6. Etant donné tout ce qui précède, la nouvelle naissance n'est en aucun
cas un accomplissement. Elle est bien plutôt l'établissement, la création en

nous d'un donné totalement neuf. Le vieil homme est anéanti et remplacé par
l'homme nouveau. Et cette « nouveauté totale » ne peut être le fait que d'un

pur miracle. L'affirmation fameuse de saint Thomas : « La grâce ne détruit
pas la nature, elle la perfectionne », n'a aucune valeur chrétienne, selon

Barth. Cette phrase renferme, au contraire, une hérésie redoutable.

A ces six affirmations de Karl Barth, M. Brunner en oppose six autres, qu'il
prétend étayer par de solides arguments scripturaires.

1. D'abord la question de l'image de Dieu en l'homme. A en croire le
professeur de Zurich, pour y voir clair dans ce grave problème, il faut distinguer
nettement le point de vue formel du point de vue matériel. Au sens formel
du terme, l'image de Dieu en l'homme, c'est l'élément qui différencie l'être
humain de toute autre créature. Sur ce point-là, la Bible est catégorique.
D'après Gen. 1, 26 : « Dieu dit : Faisons l'homme à notre image, et qu'il domine
sur toute la terre » — et d'après Ps. vm, 4-6 : « Qu'est-ce que l'homme pour
que tu te souviennes de lui Tu l'as fait de peu inférieur à Dieu,... tu as

tout mis sous ses pieds...», l'homme est bel et bien porteur de l'image de Dieu.
Cette image divine, l'homme ne l'a pas perdue par la chute. En effet, même

déchu, l'homme demeure le sommet de la création parce que, même pécheur,
il reste un sujet, c'est-à-dire un être raisonnable et responsable de ses

actes. Tout cela est si vrai que, pour sauver l'homme, Dieu s'est fait homme.

Voilà pour le côté formel de la question.
Du point de vue matériel, par contre, il n'en va pas de même; matériellement

parlant, l'image de Dieu en l'homme est totalement perdue, en ce sens

que tout en lui est souillé par le péché. Sans doute, malgré la chute, l'homme
est demeuré une personne, mais cette personne est déviée, faussée.

2. La révélation générale : Le monde est l'œuvre de Dieu. Or par définition,
dit M. Brunner, on peut reconnaître dans toute création l'esprit de son créateur,

car toute œuvre loue son maître d'une façon ou d'une autre. Relativement

à notre monde, la Bible parle avec une grande netteté : « Les cieux
racontent la gloîre de Dieu et l'étendue manifeste l'œuvre de ses mains ».

(Ps. xix, 2.) La Bible va même plus loin : elle condamne celui qui ne sait pas
discerner le chant de louange qui de la création monte vers Dieu. Singulière
fidélité à la Bible, donc, que celle de Barth Sous couleur de sauvegarder le
caractère unique de la révélation scripturaire, il supprime toute une partie



BARTH ET BRUNNER 285

de cette révélation : la révélation de Dieu dans la nature. Barth oublierait-il

que le péché, précisément, rend l'homme aveugle Et, dans le premier chapitre
de l'Epître aux Romains, l'apôtre Paul ne déclare-t-il pas inexcusables ceux
qui ne savent pas discerner les perfections invisibles de Dieu, ces perfections
qui éclatent aux yeux depuis la création du monde, pour quiconque sait

regarder (1, 20, 21.)
Et l'on peut en dire autant de la conscience morale : elle nous donne le

sentiment de notre responsabilité personnelle devant Dieu et, par conséquent,
de notre péché. L'animal, qui ne se sent pas responsable devant Dieu, ne

pèche pas.
La question qui se pose n'est donc pas, comme le prétend Barth : Y a-t-il

deux révélations Cette question-là est tranchée une fois pour toutes — et
affirmativement — par l'Ecriture elle-même. La question à résoudre est bien

plutôt celle-ci : Quel est le rapport entre les deux révélations A cette question,

la Bible et la chrétienté tout entière répondent : la révélation naturelle
ne suffit pas à nous amener au salut. Elle nous fait connaître le créateur dans

sa majesté et dans sa sagesse. Mais l'homme, pécheur, remplace l'adoration
de ce Dieu par le culte des idoles. La révélation en Christ, par contre, dépasse
de beaucoup cette révélation première, et fait même pressentir à l'homme

une révélation totale : la vision face à face. Les païens laissés à eux-mêmes

pour un temps, et cependant point abandonnés de Dieu, c'est le message
même de Paul aux habitants de Lystres (Actes xiv, 16).

3. Quant à la Providence —¦ grâce qui conserve le monde —, elle est une
réalité pour le chrétien. Cette grâce ne supprime pas le péché, mais seulement

ses conséquences extrêmes. D'une part Dieu ne s'éloigne pas totalement de

l'homme pécheur ; d'autre part il donne à l'homme déchu des moyens de

parer aux résultats les plus redoutables du mal : l'Etat, par exemple, qui
permet d'éviter les abîmes dans lesquels nous entraînerait le complet égoïsme.

Pareille notion de la grâce est nettement biblique. L'Evangile ne déclare-

t-il pas que Dieu fait luire son soleil sur les bons comme sur les méchants

Mais, naturellement, seul celui qui a été éclairé par le Christ peut reconnaître
cette grâce générale.

4. Ce qui précède nous conduit à voir une manifestation de cette grâce
conservatrice dans l'existence des communautés sociales au sein desquelles
l'homme est appelé à vivre. Il y a, en effet, des institutions qui sont des

constantes de la vie sociale, mariage, famille, Etat, etc., et sans lesquelles
l'existence humaine serait impossible. Le degré d'importance de ces institutions

varie. Mais, pour le croyant, elles sont toutes une preuve de la bonté de

Dieu.

5. Quant au point d'attache, en l'homme, pour l'œuvre de la grâce divine,
nul n'en peut contester sérieusement l'existence. En effet, Dieu adresse sa

parole non pas à des pierres ni à des morceaux de bois, mais toujours à des

hommes. Seuls des sujets humains sont susceptibles de recevoir le Saint-

Esprit. D'où vient cette capacité, sinon du fait que, même déchu, l'homme

porte encore en lui l'image de Dieu Si le péché avait détruit jusqu'à cette



286 EDMOND GRIN

capacité, il n'y aurait plus aucun pont entre Dieu et l'homme, et l'œuvre du
salut serait compromise à tout jamais.

6. Le dernier point, l'homme nouveau, n'est ni moins important, ni moins
évident. Ce que l'Ecriture dit de la mort du vieil homme doit toujours
s'entendre dans le sens matériel, et non dans le sens formel. S'il en allait autrement,

l'identité du moi serait sacrifiée. Dans l'acte de la nouvelle naissance,
la conscience du moi ne disparaît pas, comme dans l'extase mystique par
exemple. Notre Dieu, qui est une personne, ne peut pas vouloir supprimer
notre personne, fût-ce pour nous sauver. A cet égard, le passage Gai. n, 20,
qui paraît friser le mysticisme, est cependant significatif : « Je vis, mais non

pas moi pourtant, c'est Christ qui vit en moi ». Ce « je vis », qui suit
immédiatement l'affirmation : « je suis mort à la Loi... j'ai été crucifié avec Christ »

montre bien que la personnalité du sujet, au sens formel, demeure à travers
la nouvelle naissance. Transformé par le Christ, le croyant ne devient pourtant

jamais Christ.
On peut en dire autant des déclarations bibliques relatives au Saint-Esprit.

Si la Bible fait de la foi l'œuvre et le don du Saint-Esprit, jamais pourtant
elle ne déclare que ce soit, en moi, le Saint-Esprit qui croie ; c'est toujours moi
qui crois, par le moyen de l'Esprit. « Ce que Dieu a préparé pour ceux qui
l'aiment », lit-on par exemple dans I Cor. 11, 9, 10, « c'est à nous que Dieu l'a
révélé par son Esprit. » (Cf. I Cor. n, 12, qui parle dans le même sens.) C'est
dire que, sur ce point encore, l'identité du moi, du sujet humain ne disparaît
pas ; sans quoi la nouvelle naissance, qui est réparation, ne serait plus possible.

Comment, en effet, réparer quelque chose qui n'existe plus Par contre,
une chose abîmée, on peut la réparer de façon si complète, si totale qu'on soit
obligé de dire : tout est devenu nouveau

Telles sont, dit M. Brunner, les affirmations essentielles de ma théologie
naturelle. Contre elles Karl Barth jette l'anathème. Oublierait-il que Calvin
est allé beaucoup plus loin dans cette direction et que, sur le fond, Luther est

en parfait accord avec l'auteur de l'Institution
Là-dessus M. Brunner examine brièvement ce qu'il appelle la théologie

naturelle de Calvin. Nous ne pouvons songer à entrer dans le détail de cet

exposé ri). Il suffira à notre propos de le résumer à grands traits.
Le mot nature a pour Calvin un sens particulier. Le réformateur désigne

par ce terme la création originelle, si bien que pour lui les mots « la nature
enseigne» sont presque synonymes de «Dieu enseigne». Cette nature originelle,
le péché l'a gâtée, mais non pas anéantie. Par conséquent, aujourd'hui encore
cette nature nous « montre Dieu » et cette connaissance de Dieu par la nature
vient compléter celle que nous donne l'Ecriture. Comme le dit Calvin dans

son style imagé : la nature nous montre les pieds et les mains de Dieu, mais

Natur und Gnade, ire éd., p. 22 à 36. Toutes les affirmations de Calvin sont
appuyées par des références. M. Brunner nous apprend que l'un de ses étudiants
vient de se livrer à une étude approfondie de ce sujet encore assez neuf : a Theologia
naturalis bei Calvin ».



BARTH ET BRUNNER 287

non pas son cœur. Le cœur de Dieu, le pardon de Dieu, ils ne nous sont
connus qu'en Jésus-Christ.

L'homme, beaucoup plus que la nature, a subi l'atteinte du péché. Depuis
la chute, l'être humain est en proie à la division intérieure. Mais, si grave que
puisse être ce déchirement, l'image de Dieu n'a pas totalement disparu de

l'homme. Elle est abîmée, certes, mais non pas supprimée. En chacun de nous
il y a, selon Calvin, un reste de cette image. A ce reliquat le réformateur
attribue une importance très grande. Cette affirmation constitue même, à en
croire M. Brunner, une des colonnes maîtresses de sa théologie. En effet, aux

yeux de Calvin ce reste, c'est notre âme immortelle, notre conscience morale,
le sentiment de notre responsabilité, et plus encore... Ce reste distingue
l'homme de l'animal. C'est pourquoi il n'est pas permis de trop rabaisser
l'homme : ce faisant, on porte atteinte à l'honneur même de Dieu.

M. Brunner conclut l'examen de son second point en campant les unes à

côté des autres les trois positions théologiques relatives au résultat de la chute :

Pour le catholicisme, la chute n'a enlevé à l'homme que les dona super-
addita, la perfection additionnelle ajoutée par Dieu à la créature par pure
grâce — perfection point indispensable pour nous. Cela étant, les

conséquences du péché ne sont pas si graves : c'est une maladie, et non une
destruction.

Pour Karl Barth, la chute a totalement détruit en l'homme l'imago Dei.
Pour Emil Brunner, qui se prétend fidèle à Calvin et à Luther, la chute a

abîmé l'image de Dieu en l'homme. Elle ne l'a pas supprimée pour autant.
Du point de vue de Barth donc, Brunner se rapproche évidemment de

Rome. Mais il n'en va plus de même du point de vue des Réformateurs.

Le troisième et dernier objet de la brochure — la signification et la valeur
de la théologie naturelle pour la théologie et pour l'Eglise — nous retiendra
moins longtemps.

Selon Barth, défenseur d'une position extrême, aucune créature en elle-
même ne peut avoir une ressemblance avec Dieu. Il faut la révélation en
Christ pour que nous osions parler de cette ressemblance. Si donc, d'après
Barth, nous appelons Dieu : notre Père, ce n'est pas que Dieu ressemble

davantage à un père humain qu'à n'importe quel autre être, mais simplement

parce que Dieu, dans l'Evangile, nous ordonne de l'appeler ainsi. Mais, dit
Brunner, ce point de vue est tellement exagéré que dans sa Dogmatique
Barth lui-même est obligé d'y apporter des atténuations. N'a-t-il pas écrit :

La Parole est la forme par laquelle la personne divine entre en communion
avec la personne humaine, et cela en pleine analogie avec ce qui se passe dans

la sphère naturelle ri). Qu'est-ce à dire sinon que la théologie de Barth, infidèle

à ses prétentions insoutenables, admet bel et bien la notion (formelle) de

l'imago Dei Preuve péremptoire que nulle théologie chrétienne ne saurait
se passer de cette donnée-là.

(*) Kirchliche Dogmatik, I, 1. p. 139.



288 EDMOND GRIN

En effet, la notion formelle de l'imago Dei est condition de toute prédication

chrétienne : sans elle, comment parler de Dieu aux hommes Et
comment parler de l'incarnation de Dieu dans un homme — Condition, aussi, de

toute pédagogie chrétienne : comment, sans cela, établir le contact entre
l'Evangile et l'enfant — Condition, enfin, de toute apologétique chrétienne
efficace : le refus de toute théologie naturelle risque fort d'amener à des

conséquences redoutables, de condamner l'Eglise à un isolement fatal parce que
total

Assurément, dans le passé — à l'époque lamentable du rationalisme —¦ on
a fait un mauvais usage de la théologie naturelle. Est-ce une raison
suffisante pour tomber aujourd'hui dans l'excès opposé Aucunement. Jusqu'ici
la théologie dialectique a négligé la theologia naturalis. A notre génération de

combler sans retard cette lacune

A cet appel en faveur de la théologie naturelle, Karl Barth a répondu, en
novembre 1934, par une brochure au titre aussi bref que catégorique : Nein.1

Antwort an Emil Brunner ri). A en croire le professeur de Bonn, il ne s'agit
pas du tout, dans ce débat, d'une affaire personnelle. Il s'agit du cœur même
de l'Evangile. Entre Brunner et lui il y a infiniment plus qu'une nuance
théologique, il y a un véritable abîme.

Il serait fastidieux de reprendre ici un à un les six points controversés, et
mentionnés déjà par deux fois. Nous nous bornerons donc à résumer de

façon très brève les thèses essentielles par lesquelles Barth répond à son
adversaire :

Prétendre que l'homme déchu a conservé une capacité naturelle à recevoir
une révélation, c'est être infidèle à la doctrine des Réformateurs, à

l'affirmation du salut sola gratia et sola scriptura. De plus, si les religions païennes
sont vraiment une révélation partielle, mais imparfaite de Dieu, le caractère

unique de l'Evangile est menacé, même abandonné. En outre, s'il y a, comme
Brunner le déclare, une grâce conservatrice dans notre monde, que
devient la valeur exclusive, absolue de la grâce qui est en Jésus-Christ
Et surtout, attribuer la moindre valeur aux communautés sociales

dans lesquelles Dieu nous demande de vivre, c'est oublier que l'homme

— et par conséquent aussi tout ce qui porte son empreinte — est
totalement pécheur. Le même motif nous interdit de statuer en l'homme une
capacité quelconque à recevoir la Parole, un point d'attache quelconque pour
l'œuvre divine, donc une image de Dieu (même au sens formel du terme), qui
serait demeurée en nous malgré la chute. Au reste, Brunner joue vraiment

par trop avec les termes formel et matériel. Il y a là une distinction facile, mais

qui peut mener loin Enfin la nouvelle naissance n'est pas du tout, comme
le veut Brunner, une réparation. C'est bien plutôt un pur miracle, opéré sur
l'irréparable... Toutes ces considérations prouvent nettement qu'Evangile et

Cette brochure constitue le n° 14 de la collection Theologische Existenz heute

(Munich, Chr. Kaiser, 63 p.).



BARTH ET BRUNNER 289

théologie naturelle sont des données antithétiques, absolument inconciliables.
Prétendre opérer leur synthèse, c'est tenter une gageure. Si Brunner persiste
dans la voie funeste où il s'est engagé, il ira forcément toujours plus loin de

l'Evangile.

Qu'en est-il au juste de Calvin Barth conteste formellement que le grand
réformateur ait pensé comme le veut Brunner. Interpréter Calvin de cette
façon-là, c'est le trahir. Une étude de Peter Barth, le pasteur de Madiswil,
spécialiste en la matière, se chargera de le prouver'1). Pour l'instant, le

théologien de Bonn se borne aux grandes affirmations que voici : Jamais Calvin
n'a parlé d'une connaissance de Dieu par la nature, connaissance que Jésus-
Christ serait venu simplement parfaire, améliorer. La connaissance de Dieu
restée à l'homme naturel depuis la chute est bien plutôt, d'après Calvin, la

source d'abominables superstitions. Si donc il fallait lui trouver un nom, il
faudrait l'appeler : point de répulsion, beaucoup plutôt que : point d'attache.
Certes Dieu peut être connu par la contemplation de sa création. Mais c'est
à ceux-là seulement qui connaissent le Christ que la création parle de Dieu,
montre Dieu. Donc, loin d'être comme le support de la révélation totale en

Jésus-Christ, la connaissance de Dieu par la nature suppose au contraire et

exige la révélation en Christ. Sans elle, elle ne peut pas exister.

Et voici la conclusion de Karl Barth : la différence fondamentale entre
Brunner et moi est affaire d'attitude religieuse. Pour ma part, j'affirme qu'il
suffit pleinement de dire à l'homme : Tu es interpellé par Dieu — tandis que
Brunner veut encore à tout prix montrer à l'homme comment il est interpellé.
Singulier manque de respect à l'égard du Maître de nos vies De quelle façon
Dieu nous atteint, de quelle manière Dieu nous trouve, cela ne regarde que
Lui. La seule chose qui nous importe à nous, la seule chose que doive proclamer

l'Eglise, c'est que Dieu a trouvé l'homme et qu'il le trouve, aujourd'hui
encore, par Jésus-Christ.

La théologie naturelle Simple réponse au désir, tout humain, de succès

dans la prédication, comme aussi réponse à la hantise d'abstraction qui
empoisonne la théologie. Mais soyons sur nos gardes : cette théologie naturelle
émane de l'Antéchrist en personne. C'est pourquoi elle ne peut apporter à la

pensée évangélique que la maladie et la mort
#

Au début de 1935 paraissait une seconde édition de Natur und Gnadete).

Alors même que la position théologique du professeur de Zurich n'a pas
varié, il n'est pas sans intérêt de dire quelques mots de cette nouvelle
brochure.

Nous nous arrêterons surtout à la préface qui est entièrement neuve.

Elle a paru en janvier 1935 : Das Problem der natürlichen Theologie bei Calvin,
Theologische Existenz heute, n° 18, 60 pages. — (2) Natur und Gnade. Zum
Gespräch mit Karl Barth. Zweite, stark erweiterte Auflage. Tübingen, Mohr, 1935,
60 pages.



2go EDMOND GRIN

Pourquoi — demande Emil Brunner — pourquoi l'apôtre Paul, qui ne veut
rien savoir d'autre que Jésus-Christ crucifié, a-t-il commencé son exposé de

la foi chrétienne aux Romains par des affirmations relatives à la révélation
de Dieu dans la nature Rom. i, 19 et 20 parle du Dieu révélé dans ses

œuvres, Rom. 11, 15, de la Loi de Dieu écrite dans les cœurs. Est-ce là pur hasard
Est-ce infidélité de l'apôtre à sa propre pensée Certes pas. Paul entend
simplement poser une base pour une doctrine chrétienne de l'homme naturel, et
aussi pour une doctrine chrétienne des religions païennes.

Pourquoi les païens sont-ils déclarés inexcusables i Parce que, connaissant

tout ce qu'ils connaissent naturellement de Dieu, ils ne l'ont cependant pas
adoré. Autrement dit, Paul entend éveiller en l'homme naturel le sens de sa

responsabilité en ce qui concerne son éloignement de Dieu. L'impiété ne
provient pas d'un abandon de l'homme par Dieu ; l'impiété consiste dans le fait
que l'homme s'est détourné d'un Dieu connu, et qu'il a adoré la créature au
lieu du créateur. Par conséquent les païens sont païens, non pas parce que
privés de toute révélation quelconque, mais du fait qu'ils se sont détournés de

la révélation qu'ils possédaient. Cet abandon est péché, du point de vue
humain, et, du côté divin, il suscite la colère de Dieu.

Ces constatations-là sont le point de départ de toute prédication missionnaire

chrétienne. Preuve en soient les deux seuls discours missionnaires du
Nouveau Testament : le discours de Paul à Lystres (Actes xiv, 15) et le

discours de Paul à Athènes (Actes xvn, 22). Un missionnaire ne peut pas apporter

Jésus-Christ aux païens autrement. Et, loin de causer préjudice à la
doctrine du salut sola gratia, ces constatations rendent possible au contraire le

message de la justification par la foi seule. Sur ce point Luther est catégorique

: si la loi naturelle n'avait pas été inscrite par Dieu dans le cœur de

l'homme, a-t-il dit quelque part, on pourrait prêcher longtemps, longtemps,
avant d'atteindre les consciences. Les animaux ont, eux aussi, des oreilles,
des yeux, un cœur ; ils entendent tout comme nous... Mais ils n'ont pas de loi
divine gravée en eux.

Incontestablement cette révélation toute générale ne mène pas loin. A cause
de l'aveuglement du péché, l'homme se forge des idoles ; il croit à la justice des

œuvres, et prétend mériter son salut par ses efforts propres. C'est seulement

grâce au Christ, par la foi en Lui que nous pouvons trouver le vrai Dieu dans

la création. Mais cela, c'est la faute de l'homme — et non pas celle de Dieu.

Quant au texte même de cette seconde édition, il reproduit, à quelques
détails près, celui de la première. En effet l'auteur estimait n'avoir rien à modifier

d'essentiel. A la fin de la brochure, il a introduit une quinzaine de pages
d'Eclaircissements relatifs à tels points pouvant prêter à malentendu. Les
citations de Calvin, dans lesquelles s'étaient glissées pas mal d'erreurs de

référence, ont été corrigées. La publication de l'étude de Peter Barth : Das
Problem der natürlichen Theologie bei Calvin apporte, selon Brunner, une
confirmation complète des idées prêtées à Calvin dans Natur und Gnade. Le

pasteur de Madiswil n'a prouvé qu'une chose, c'est qu'il n'y a pas, chez

Calvin, de théologie naturelle au sens catholique, c'est-à-dire rationnel du



BARTH ET BRUNNER 291

terme. Par contre, il n'a pas prouvé qu'il n'y ait pas chez le Réformateur une
théologie naturelle chrétienne, au sens où l'entend Brunner. Et il n'a pas
prouvé non plus que chez Brunner ces deux données se confondent. Si d'emblée

Karl Barth avait reconnu et admis tout ce qu'on peut lire dans l'étude
de son frère, j'aurais pu, nous dit M. Brunner, m'épargner la peine d'écrire
ma brochure '¦'.

Répondre à Barth, l'auteur de Natur und Gnade y renonce. Dans ses parties
les plus dures, Nein repose essentiellement sur des malentendus, que les

Eclaircissements ajoutés à cette seconde édition dissiperont.
Quant aux cris de joie par lesquels les Deutsche Christen ont salué, dit-on,

l'apparition de Natur und Gnade, ils importent fort peu : ils sont sans rapport
direct avec le contenu de l'écrit. La preuve, c'est que certains adversaires
de ce mouvement ont aussi jubilé. Au reste, quels que soient les dangers qui
la menacent, l'Eglise n'a jamais le droit de porter la moindre atteinte aux
données bibliques, ni de laisser certaines d'entre elles dans l'ombre. Nous ne

sommes pas les maîtres de l'Ecriture. Et bien loin d'affermîr l'Eglise, toute
atteinte portée aux données scripturaires ne peut que l'affaiblir.

Avant de dire en quelques mots notre sentiment sur ce grave problème,
nous voudrions souligner l'importance capitale de la question. Importance
théorique, d'abord : nous sommes là en présence d'un problème de toujours,
comme celui des rapports entre la raison et la révélation, ou encore entre
l'action de Dieu et l'action de l'homme. Importance pratique, aussi, car la
solution adoptée a fatalement une influence sur toute la prédication et sur
tout l'enseignement religieux.

Cela étant, il est infiniment regrettable de trouver l'esprit de parti à un
pareil degré dans un débat dont il devrait être exclu. Nous n'en citerons qu'une
preuve : parlant d'un voyage à travers la Suède comme expérience œcuménique,

le Dr Winterhager écrit : « Le mouvement de la jeune Eglise de Suède

a des principes théologiques qui sont à peine réformés. Ils sont bien plutôt
dans l'esprit d'Emil Brunner » '2'

Pareille déclaration se passe de commentaires. Mais il serait facile de

prouver à M. Winterhager que les Réformateurs, disciples de Paul, connaissaient

une révélation de Dieu à l'homme et dans la nature et dans la
conscience. Et l'ancienne théologie protestante a adopté ce même point de vue,
basé sur l'Ecriture (Rom. 1). De là est née la doctrine de la double révélation,
générale et spéciale.

La lutte contre la théologie naturelle ne date pas d'aujourd'hui, certes.
Mais au xixe siècle on protestait contre l'idée d'une révélation générale au

nom d'une tendance philosophique : avec le néokantisme, avec les exagérations

de la science surtout, Dieu était comme exclu de la nature... Aujourd'hui

on mène l'attaque au nom de l'honneur dû à Jésus-Christ. Le relati-

Natur und Gnade, 2e éd., pp. v et 55. — (2) Cité par Paul Althaus dans la

revue Luthertum, janvier 1935, p. 5.



292 EDMOND GRIN

visme moderne, disent Heim; Barth et leurs amis, a fait de la religion un
phénomène entre beaucoup d'autres. Par là on lui a donné un caractère tout
relatif. Or il faut, coûte que coûte, lui rendre son caractère absolu. Rejetons
donc tout ce qui est entaché de relativisme, par conséquent la théologie naturelle,

et comprenons tout « à partir de Jésus-Christ ».

Avec un pareil mot d'ordre, on peut aller très loin. Dans une publication
récente, Die Gewissbeit um Gott und der neuere Biblizismus, un disciple de

Heim, M. Engelland, écrit par exemple : « L'homme naturel ne parvient pas
à se débarrasser de l'idée qu'il peut, avec un droit égal, penser des données

contradictoires, voler ou respecter le bien d'autrui, haïr ou aimer son frère » (').
Seule la rencontre avec le Christ transforme tout cela.

En présence d'affirmations aussi massives, nous demandons : ces déclarations

sont-elles vraiment conformes aux faits Ne sont-elles pas plutôt dictées

par l'esprit de système Le respect absolu du fait, le respect de toute la
réalité dans sa complexité et dans sa richesse, voilà ce qui manque, nous
semble-t-il, à beaucoup de penseurs religieux d'aujourd'hui.

On doit le reconnaître, la position théologique de Barth comme celle de

Brunner est dictée par la conviction. Le professeur de Zurich est hanté par
la vision des masses, des intellectuels surtout, qui ne comprennent plus le

message de l'Evangile. Ces gens, il voudrait les atteindre et, pour cela, leur

montrer qu'il y a un pont jeté entre Dieu et eux. Affirmer, au nom de l'honneur

divin, que tous les ponts sont coupés entre le Créateur et la créature,
c'est un malheur pour les âmes. Quel sens cela peut-il avoir de prêcher : « Tu
es interpellé par Dieu » à des gens qui ne savent plus rien des choses de Dieu

Le nouveau professeur de Bâle ne peut pas autrement que s'opposer à son
ami de Zurich, étant donné le but qu'il poursuit. Le seul souci de Barth, c'est
de conserver le trésor confié à l'Eglise : la Parole de Dieu. Lui aussi, certes,
est préoccupé par la situation spirituelle de tant d'hommes cultivés, étrangers

à la foi. Mais, il en est certain, il suffira pour les gagner de leur prêcher
fidèlement que Christ est mort et ressuscité aussi pour eux.

Nous l'avons dit au début de ces pages, nous ne pouvons pas prétendre,
dans une étude aussi brève, apporter une solution à un problème infiniment
complexe. Nous nous bornerons à marquer la seule position qui nous paraisse

tenable, et pour ce, nous reprendrons brièvement les quatre points essentiels

du débat.

a) Pour que puisse naître en l'homme le sentiment de culpabilité, une
révélation générale est nécessaire. A cet égard la voie suivie par Paul est

significative. Dans Rom. i, 18 s., l'apôtre part de la révélation naturelle pour
faire sentir à l'homme et son caractère inexcusable et sa désobéissance. Car
cela seulement peut faire comprendre à la créature humaine sa culpabilité, la

réprobation si méritée qui l'atteint de la part de Dieu et la valeur unique du

Christ pour lui, seule porte de salut. Selon Barth, on doit se borner à prêcher
à l'homme Jésus-Christ mort et ressuscité pour lui. Mais comment l'homme

(') Ouvr. cité, Munich, Kaiser, 1933, p. 65.



BARTH ET BRUNNER 293

saisirait-il ce message si on ne lui montre pas qu'il est coupable Et
comment le ferait-on sans lui parler d'une révélation générale, antérieure au
Christ Sans cette révélation-là, en effet, il n'y a pas de culpabilité. Ne
l'oublions pas, il n'y a de péché que contre Dieu. Et s'il n'y a aucune
connaissance de Dieu en l'homme naturel, cet homme ne peut pas pécher.

Si, après la chute, l'homme est encore capable d'une connaissance de Dieu,
il n'est donc pas entièrement pécheur, dit-on. A notre avis il faut renverser
les termes et dire : depuis la chute l'homme est tellement pécheur qu'il vit
comme s'il n'avait aucune connaissance (naturelle) de Dieu, alors même qu'il
en a une. Si on repousse cette connaissance-là de Dieu, le mot péché — encore
une fois — perd sa signification. Mais tout cela, bien entendu, ne peut être

compris que du chrétien.
b) Il importe grandement d'être au clair sur le sens des termes : l'image

de Dieu en l'homme. La doctrine des dona superaddita nous paraît trop
rationaliste pour être conforme aux données bibliques. Puisque Celui qui a

« réparé les brèches » — le Christ — nous a appris à dire à Dieu : Notre Père,

l'image de Dieu en l'homme avant la chute ne consistait-elle pas dans une
relation filiale pleine et joyeuse entre l'homme et son Dieu En face de son

créateur, l'homme se sentait « fils ».

Si cela est vrai, la chute représenterait la séparation volontaire d'avec

Dieu, la rupture de cette relation filiale par désobéissance. Barth aurait alors
raison dans une large mesure : l'image de Dieu aurait presque totalement
disparu de l'homme, puisque l'homme naturel est devenu incapable de considérer

Dieu comme son Père, et qu'il faut Jésus-Christ pour rétablir en lui
cette « vision »-là. Mais il aurait tort en ce sens qu'il y a encore une relation
entre Dieu et l'homme. A preuve les diverses religions. Seulement —¦ c'est

frappant — en dehors de l'Evangile, partout, même en Israël, l'homme
tremble devant Dieu.

c) Les communautés sociales ont une valeur religieuse. Il semble bien que
Paul (Rom. 11, 14, 15) parle des « ordres naturels » créés par Dieu, et connus
de tous les hommes. S'il en est ainsi, il est difficile de prétendre demeurer

biblique tout en déclarant, comme le fait Barth par exemple : les ordres

naturels n'ont qu'une valeur sociale... Comment comprendre, de ce point de

vue-là, le passage Rom. 1, 32 : le décret de Dieu déclarant dignes de mort
ceux qui ne respectent pas les « ordres naturels »

Luther, on le sait, a vu dans les divers cercles de la vie sociale une expression

de la volonté même de Dieu. Pour notre part, nous sommes porté à lui
donner raison. Car seul un acte de foi dans l'origine divine de ces cercles

sociaux permet d'édifier une morale pratique, tant individuelle que collective,

et permet par conséquent à l'homme de vivre en chrétien ici-bas. En
dehors de cet acte de foi, pas de morale chrétienne possible, et partant pas
de possibilité d'échapper à l'angélisme ou à l'illuminisme. Mais la souveraineté

de Dieu doit être expressément réservée : celui qui est absolument libre
ne peut jamais être lié par l'existence de communautés sociales qu'il a lui-
même créées.

d) L'œuvre de la grâce est essentiellement une œuvre réparatrice.



294 EDMOND GRIN

Faut-il vraiment rejeter, comme hérétique, la formule de saint Thomas :

Gratia non tollit naturam, sed perficit
Incontestablement cette formule est dangereuse, parce qu'elle peut favoriser

l'idée anti-évangélique de mérite humain. Elle risque de faire oublier à

l'homme que, quoi qu'il fasse, il demeurera toute sa vie un « fils du pardon »,

et que ses « œuvres » seront toujours insuffisantes pour exprimer sa reconnaissance

au Dieu de pure grâce. Elle risque encore de faire passer au second plan
la nécessité pour l'homme de mourir à soi-même et de ressusciter comme
sarment nouveau greffé sur le cep Jésus-Christ...

Mais, malgré ces dangers, nous n'avons pas le droit de repousser totalement
cette formule. Nous devons être assez respectueux de la vérité pour retenir
de cette affirmation ce qui est conforme à l'Evangile, tout en nous gardant des

erreurs possibles. En un mot, nous ne devons être ni plus sages ni plus
prudents que Dieu.

La phrase de saint Thomas doit être conservée. Mais il la faut compléter.
Nous le ferions comme suit : Gratia non tollit naturam — voilà qui assure la
continuité du moi —, sed totaliter réparât — c'est la nouvelle naissance, avec
son caractère d'entière nouveauté — et perficit — c'est la porte ouverte à la

sanctification, qui se poursuit jusqu'à l'établissement de la perfection dans
l'Au-delà.

On ne nous accusera pas, pour tout cela, de porter atteinte aux sola fide,
sola gratia, sola scriptura, auxquels nous tenons de toute notre âme. Nous

sommes à l'abri de ce reproche du fait que nous affirmons que tout ce dont nous
avons parlé est perceptible pour le chrétien seulement. C'est lui •—• et lui seul —
qui reconnaît cette bonté de Dieu se manifestant et dans l'imago Dei point
totalement perdue, et dans la révélation générale, et dans l'existence des

communautés sociales, et dans le caractère total de la grâce.
De même la valeur unique, absolue du Christ est pleinement sauvegardée :

seul il rétablit la relation filiale entre l'homme et Dieu, parce que seul il apporte
ce dont l'homme a besoin sans pouvoir y atteindre par lui-même : la grâce du

pardon.
Enfin, au point de vue tout pratique de l'évangélisation, nous ne pouvons

qu'être d'accord, jusqu'à plus ample informé, avec les idées exprimées dans
la nouvelle préface de M. Brunner. Aujourd'hui encore, les deux seuls

discours missionnaires du Nouveau Testament nous doivent être un exemple
et un modèle. N'est-ce pas pour cela que Dieu a permis qu'ils nous fussent
conservés Il y aurait péril pour l'Eglise à l'oublier.

Edmond GRIN.


	Un conflit doctrinal au sein de la théologie dialectique

