
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 96

Artikel: Philosophie et théologie dialectique

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380277

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380277
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE M

Le sujet des réflexions qui suivent m'a été suggéré par M. Etienne
Gilson. Dans une lettre qu'il m'a adressée en décembre dernier, il
me disait entre autres choses : « Maintenant, permettez-moi une
question sérieuse... Comment peut-on être protestant sans être
barthien et comment peut-on, étant barthien, avoir une philosophie
Cette question n'est pas une taquinerie, ni une attrape ; c'est un
problème que beaucoup d'entre nous se posent... » et sur lequel,
ajoutait-il, j'aimerais avoir votre avis.

Il y avait là une amicale mise en demeure que je ne pouvais écarter,

d'autant plus qu'elle correspondait à des préoccupations secrètes.

J'écrivis à M. Gilson que pour donner suite à sa suggestion j'essayerais

de publier une étude sur la question qu'il voulait bien me poser ;

je lui disais cependant qu'à première vue il me semblait qu'en
tout état de cause être chrétien, catholique ou protestant, c'était
être en un sens barthien, c'est-à-dire accepter certaines affirmations
fondamentales que Barth souligne avec autant de vigueur que de

profonde conviction. Mais, ces affirmations une fois acceptées,
discuter théologiquement à leur sujet n'entraînait pas, à mon avis

tout au moins, le rejet de tout recours à la philosophie pas plus que
l'impossibilité d'une philosophie chrétienne.

Il est vrai que K. Barth paraît le contester. « Est-il rien de plus
désolant que la tentative développée depuis des siècles pour
déterminer un lien systématique, ou inversement une distinction systé-

(i) Cette étude a été présentée à la Société vaudoise de théologie, en mai 1935.



256 ARNOLD REYMOND

matique, entre le domaine de la théologie et celui de la philosophie

» ri' Mais, un peu plus loin, il ne méconnaît pas la possibilité
d'une telle relation. « Il est évident, dit-il, que le rapport de la théologie

à la philosophie ne peut devenir positif et fructueux que dès

l'instant où la théologie a résolument renoncé, non seulement à être
elle-même une philosophie, mais aussi à vouloir démontrer et fonder

en principe son existence à côté de la philosophie. »

Par ailleurs il reconnaît même la nécessité pour tout théologien
de recourir à des postulats philosophiques. «Chacun», dit-il, «y
compris le théologien historien, appliquera toujours certains postulats
philosophiques, idéaliste, positiviste ou sceptique, par exemple,
à la matière qu'il étudie ; et donc ici à la Bible, au dogme du IVe et
du Ve siècle, à la Réforme. » '2'

On le voit, d'un côté K. Barth sépare radicalement théologie et

philosophie ; et de l'autre il reconnaît inévitable l'intervention de

postulats philosophiques dans le travail du théologien. S'il en est

ainsi, c'est que le problème dépasse le barthisme et qu'il y a là une
difficulté cruciale à laquelle la pensée chrétienne s'est heurtée dès

ses débuts et se heurtera toujours.
La vérité chrétienne est en même temps affirmation de faits

irréductibles et message connu sur ces faits, message qui retentit en

nous non pas comme un simple écho, mais qui devient chair de notre
chair, agissant sur tout notre être. Et alors, parce qu'il est devenu

chrétien, l'homme est-il entièrement renouvelé, transformé dans

toutes ses facultés, de telle sorte qu'il n'y a plus de commune mesure
possible entre ce qu'il pensait comme homme naturel et ce qu'il
pense après sa conversion au christianisme Et si une commune
mesure est possible, sur quels éléments doit-elle porter En d'autres

termes, la conversion est-elle une régénération qui infuse la vie et
reconstitue les parties malades ou bien est-elle vraiment une
nouvelle naissance qui d'un état de totale décomposition fait surgir la

vie
Dès son contact avec le monde gréco-romain la pensée chrétienne

se heurta à ce redoutable problème. Qu'il y ait conversion, aucun
chrétien ne le met en doute. Mais jusqu'où s'étendent ses effets

Pour Tertullien il y a opposition complète, absolue, irréductible

(1) Révélation, Eglise, Théologie. Paris, éd. «Je sers», 1934^.42. — (2) Ibidem,
p. 46.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 257

entre la folie de la croix et la sagesse du siècle. « Quelle ressemblance

y a-t-il entre un philosophe et un chrétien entre un
disciple de la Grèce et un disciple du ciel » (Apolog. XLVI, 18.) '*'

Les Pères de l'Eglise grecque prennent en général une autre position.

Grégoire de Nysse, ce grand théologien, déclare dans son
Discours catéchétique que la sagesse et la science grecques gardent toute
leur valeur ; car, bien comprises, elles s'accordent avec la Révélation
chrétienne et la consolident.

Après la chute de l'empire romain et lorsque le moyen âge cherche

à formuler sa conception de la vérité chrétienne, nous retrouvons
le même conflit.

C'est Pierre Damien au XIe siècle qui s'écrie : « Si, comme on doit
le croire, la religion chrétienne est toute la vérité, la soi-disant sagesse
humaine est vaine, pernicieuse ; choisir entre la théologie et la
philosophie, c'est choisir entre Dieu et le diable... Pourquoi préférer le

lit de la courtisane qu'est la philosophie au lit de la chaste épouse

qu'est l'Ecriture sainte... Si la science profane était utile à notre
salut, pourquoi Jésus a-t-il choisi ses apôtres parmi des pêcheurs

ignorants Pourquoi est-ce avec une mâchoire d'âne que Samson a

tué les Philistins » '2'

Mais, tandis que Pierre Damien attaque ainsi la philosophie, dans

ce même XIe siècle, les dialecticiens l'utilisent pour faire éclater la

vérité de la foi et saint Anselme montre à l'insensé disant dans son
cœur : «Il n'y a point de Dieu», qu'il prouve par là-même l'existence
de ce Dieu qu'il nie. Puis, au XIIIe siècle, c'est Thomas d'Aquin qui
s'efforce d'établir la ligne de démarcation entre les vérités naturelles

et les vérités révélées ainsi que le rôle de la raison dans l'un et l'autre
de ces domaines.

Le problème des rapports de la science et de la foi, de la philosophie

et de la théologie se révèle donc comme extrêmement complexe
et toute attitude extrême risque de le fausser. Un humanisme excessif

provoque un choc en retour d'affirmations religieuses et théologiques

et inversement.
Sous ce rapport, l'humanisme du XIXe siècle est caractéristique.

(¦) Cf. De prcescriptione hœreticorum, VII, 9. « Quoi de commun entre Athènes et
Jérusalem, entre l'Académie et l'Eglise, entre les hérétiques et les chrétiens?...
Nous n'avons plus besoin de nouveautés, depuis le Christ Jésus ; nous ne désirons

aucune recherche philosophique après l'Evangile... » — (2) Cf. E. Gilson, Etudes
de philosophie médiévale. Strasbourg, 1921, p. 32 s.



258 ARNOLD REYMOND

ha Renaissance certes avait proclamé l'humanisme, mais elle entendait

par là revendiquer l'autonomie de la pensée et de la conduite
individuelles vis-à-vis des traditions et de l'autorité extérieure ; elle

ne répudiait pas en principe la dépendance de l'homme vis-à-vis
de Dieu. '

L'humanisme du XIXe siècle a été tout autre. Il a été une affirmation

de la puissance de l'homme à subjuguer la matière par le moyen
de la science et de la technique sans recourir à l'assistance divine.
Mais cette affirmation a eu pour contre-partie un asservissement à la

pensée scientifique, à la machine, qui entraîne après elle
l'uniformisation, les produits en série, l'automatisme, la négation des réalités
individuelles et de l'imprévu dans tous les domaines. L'irruption du
transcendant devient alors inconcevable dans l'histoire des sociétés

comme dans celle de chaque individu. Tout homme est le produit
d'un milieu social et physique déterminé et ce milieu lui-même est

façonné suivant un enchaînement inéluctable de causes et d'effets.

Je n'insiste pas davantage sur ce point qui est bien connu. La théologie

dialectique a eu le grand mérite de montrer le danger mortel
qu'avaient fait et que faisaient courir à la pensée et à l'Eglise
chrétiennes les positions radicales qui sont celles de l'historicisme, du

psychologisme et du naturalisme. On ne saurait lui être trop
reconnaissant de la croisade qu'elle a entreprise dans ce domaine.

Mais comment la théologie dialectique en est-elle arrivée à s'exprimer

sous la forme que nous lui connaissons L'influence de Sôren

Kierkegaard est ici prépondérante et il faut chercher à caractériser
brièvement en quoi elle consiste.

Kierkegaard a vécu deux événements qui ont orienté sa pensée
d'une façon décisive et originale (l).

Son père, alors qu'il était âgé de quatre-vingt-deux ans, lui fit
la confidence suivante : J'ai, dit-il, étant encore enfant, maudit
l'Eternel et commis ainsi le péché contre le Saint-Esprit qui ne sera

jamais pardonné. La confession de son père bouleversa le jeune
Kierkegaard qui dans un éclair eut la vision tragique du péché.

(î) Voir entre autres sur ce point la préface que P.-H. Tisseau a placée en tête
de sa belle traduction de La répétition de Kierkegaard. Paris, Alcan.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 259

Quelque temps après cela il se fiance et, tout en aimant passionnément

sa fiancée, il estime moralement ne pouvoir l'épouser, parce
qu'elle croit éternel un absolu d'amour, alors que celui-ci ne s'incarne

qu'en de fugitifs instants. Il y a ainsi entre elle et lui désaccord sur
la conception de l'amour et dans ces conditions mieux vaut rompre.
Par mille épreuves ironiques Kierkegaard s'efforce de détacher
de lui le cœur de sa fiancée. Celle-ci de guerre lasse abandonne la

partie et finit par épouser un ami d'enfance. Déçu et meurtri, Kierkegaard

n'en reste pas moins fidèle à celle qu'il a aimée et il ne se mariera

jamais.
En méditant sur son amour, il est amené à formuler sa théorie de

la répétition qui est la clef de toute sa philosophie. Par répétition il
n'entend pas la réapparition des phénomènes qui, dans le monde

physique, permet l'énoncé des lois naturelles ; il s'agit uniquement
du monde de l'esprit et de la liberté. L'esprit en vertu de sa liberté est

capable constamment de se ressaisir et de bondir en avant. Cette libre
capacité se manifeste dans divers domaines.

En matière d'art, par exemple, on cherche à éprouver, à nouveau
et avec la même intensité, des jouissances autrefois éprouvées
et c'est dans cet espoir que Kierkegaard, après un premier séjour à

Berlin, y retourne. Mais la répétition espérée ne se produit pas, car
elle est en fait impossible.

Au point de vue moral, il y a sans doute répétition de certains

actes dans la pratique courante ; il y a des cas toutefois où elle est

impossible. Dans le mariage, par exemple, les premières émotions et

l'intensité de l'amour ne peuvent se répéter.
Le domaine religieux seul est capable de satisfaire à la répétition,

parce qu'il touche à l'absolu. Mais ici le bond en avant de l'esprit est

retour sur soi-même, conversion et abandon à Dieu.
Cela étant, voici comment on peut caractériser la dialectique de

Kierkegaard '*'.

Exister, tout d'abord, c'est être un individu et ne subsister que par
la faculté et l'obligation constante de choisir. Ce choix nous limite
sans doute, mais, s'il nous fait perdre en extension, il nous fait
gagner en intériorité.

D'autre part, la décision que le choix implique ne vaut et n'existe

que par la passion ; celle-ci transporte l'existant à une telle profon-

(1) J. Wahl, Sur quelques catégories kierkegaardiennes. Recherches philosophiques,

vol. III, p. 171-202. Paris, Boivin, 1933-34-



26o ARNOLD REYMOND

deur qu'il se produit un dépassement de l'existence dans l'union du

fini et de l'infini. Cette union toutefois a un caractère spécial, en ce

sens qu'elle s'oriente vers l'avenir et voici pourquoi : l'existence
n'est possible que par le choix ; mais qui dit choix dit succession.

L'existence se révèle donc comme étant avant tout devenir et
temporalité. Elle constitue un milieu mouvant dans lequel l'éternité se

réfracte et prend forme d'avenir. Mais comme nous sommes, de par
notre nature d'existants, plongés dans le temps, nous n'avons aucune
certitude absolue de l'avenir et il nous faut en courir le risque, comme
Socrate et Pascal l'ont si bien vu.

Et ce pari, qui est en même temps passage et conversion, chaque
existant est entièrement seul à l'effectuer, sans compagnon et dans

l'Unique solitude, qui est l'Unique religieux brisant les enveloppes,
les quiétudes où se complaît la multitude.

Ainsi exister, au sens vrai du terme, c'est choisir, se passionner,
devenir, risquer le tout pour le tout dans l'abandon solitaire.

Si telle est la nature de l'existant, la pensée sur l'existence ne

peut être que subjective et non pas une dialectique objective à la
manière de Hegel. La vérité objective est éparpillement sur les objets ;

elle n'est du reste que superficielle et approximative. La vérité qui
atteint l'être est un effort passionné pour parvenir à la béatitude
éternelle ; elle est toujours fonction de cet effort et subjective par
conséquent.

La religion est donc le véritable domaine de la pensée subjective
et de la vérité qui est en même temps être et vie. La voie qui y conduit

est si étroite que l'on ne peut y marcher que seul. C'est le signe
du reste que l'on est dans l'Absolu, puisque celui-ci est incommunicable.

Le rapport à Dieu est invisible à nous-mêmes et aux autres.
De là l'angoisse de l'homme religieux.

De tout ce qui précède il résulte que la pensée subjective ne peut
communiquer directement à autrui la vérité dont elle a la possession.

Elle ne pourra le faire que sous forme indirecte, c'est-à-dire
paradoxale, comme Socrate et Jésus lui-même nous en ont donné l'exemple.

Le paradoxe et l'ironie en effet scandalisent autrui et l'amènent

par conséquent à réfléchir, à rentrer en lui-même et à découvrir la
voie par laquelle il doit passer solitaire et au terme de laquelle se

trouve la vérité.
Il y a cependant un témoignage direct qui est le couronnement de

la pensée subjective, c'est le martyre. Par le martyre l'existant



PHILOSOPHIE ET THEOLOGIE DIALECTIQUE 261

rentre dans l'incommunicable, après le témoignage que sa mort a

rendu à l'invisible vérité.
Il ne faudrait pas croire cependant que le paradoxe soit un simple

moyen de communication, un mode à bien plaire de l'exposition du
vrai. La forme paradoxale d'opposition, qui est essentielle au penseur

subjectif, lui est imposée par la réalité même. Hegel l'avait bien

compris, mais l'enchaînement d'oppositions et de synthèses qu'il a

conçu anéantit en fait la réalité du moi, chaque moi pensant n'étant
qu'une synthèse complexe qui émerge un instant du sein de l'Absolu

pour s'y dissoudre aussitôt après. Aux yeux de Kierkegaard c'est
le moi lui-même qui est siège des contradictoires et ce sont ces
contradictoires qui le maintiennent en état de tension et de vie.

Le paradoxe atteint alors son maximum dans la relation de Dieu
à l'homme. Dieu est absolument autre par rapport à l'homme et

pourtant il s'unit à lui. Il y a à la fois immanence et transcendance.
La suprême intériorité est en même temps suprême objectivité.
Mais, et c'est là l'ironie de l'entendement, si le saut dans la
transcendance peut être exécuté, il ne peut en aucune façon être observé

et décrit.
Inversement il existe un paradoxe qui est le pendant du premier,

c'est la relation de l'homme à Dieu. Par suite du péché l'homme est
devenu complètement autre par rapport à Dieu, vers lequel cependant

tendent ses aspirations les plus profondes, quoiqu'il en soit
absolument séparé. L'existence se présente ainsi comme rupture
(ex-sistere, tenir hors de) et en même temps désir d'union. La subjectivité,

qui est vérité, est tout d'abord erreur et péché, et le péché est
à ce moment la plus haute valeur de l'existence temporelle, puisque
prendre conscience de son péché, c'est être devant Dieu. L'éloignement
infini est en même temps le suprême rapprochement.

Par le double paradoxe que nous venons de signaler la vie
chrétienne s'affirme comme la vie existentielle par excellence et comme
dépassant la sagesse socratique. Pour celle-ci, il faut réaliser son

ignorance afin d'être sage ; dans le christianisme, se sentir pécheur
est la condition du salut. Pour conclure, tout se résume dans le paradoxe

de l'éternel qui s'incarne dans le temps et qui de ce fait est

source de tous les paradoxes attachés à l'existant. Le penseur subjectif

maintient en lui les oppositions dans toute leur acuité. Il ne cherche

pas à les anéantir en détruisant le principe de contradiction, car
la contradiction est la mesure de la vérité.



262 ARNOLD REYMOND

Nous avons tenu à rappeler les traits essentiels de la pensée kier-
kegaardienne, parce qu'elle commande l'un des principaux courants
actuels de la phénoménologie allemande ainsi que la théologie dialectique.

En effet, l'un des disciples originaux de Husserl, lié d'amitié avec
R. Bultmann, à savoir M. Heidegger, se rattache étroitement à

Kierkegaard ; nous avons à examiner rapidement de quelle façon '*'.
A ses yeux, le but à atteindre est de joindre, sans les émousser, le

subjectivisme existentiel et l'objectivisme réaliste. Kierkegaard a en

partie manqué ce but, parce qu'il est resté malgré lui inféodé à

Hegel et à la philosophie ancienne. Pour aboutir, il faut creuser au

point de vue ontologique le problème de l'existence et prolonger dans

cette intention la phénoménologie d'un point de vue kierkegaardien.
La méthode phénoménologique de Husserl consiste, comme on le

sait, à analyser ce qui'dans la conscience surgit comme phénomènes '2'.
Ces derniers existent-ils en eux-mêmes pour se révéler ensuite dans
les états de conscience Nous n'avons pas, dit Husserl, à répondre
d'emblée à ce problème et nous en suspendons la solution. Mais, tels

qu'ils se présentent, les phénomènes sont chargés de ce qui constitue

leur spécificité, c'est-à-dire d'essences. Et ce sont ces essences

que l'analyse phénoménologique doit décrire et mettre à nu.
Tout en reprenant la méthode de Husserl, Heidegger estime que

pour fonder la philosophie l'analyse doit porter sur les existants
(entid) qui sont des da-sein et des so-sein, et cela afin d'atteindre
l'essence même de l'être. Or le seul existant dans lequel nous saisissons

immédiatement l'implication essence-être, c'est l'existant
humain'3'. C'est donc de lui qu'il faut partir, car il est le point de

(t) M. Heidegger, Sein und Zeit. 4e édit., Halle 1935. De la nature de la cause,
Recherches philosophiques, III, p. 83-124. J. Wahl, Heidegger et Kierkegaard,
Recherches philosophiques, II, p. 349-370. G. Gurvitch, Les tendances actuelles
de la philosophie allemande. Paris, Vrin, 1930. — (2) E. Husserl, Logische
Untersuchungen. 4e édition, Halle 1928. Méditations cartésiennes. Paris, Colin, 1931.
Société thomiste : La phénoménologie. Juvisy, 1932. M. de Corte, Idée sommaire de la
phénoménologie. Revue de philosophie, janvier 1935, p. 23-42. G. Gurvitch, ouvr.
cité, p. 11-66. — (3) Implication ne peut ici, nous semble-t-il, signifier que constatation

d'une simultanéité indissoluble entre essence-existence et non pas lien de causalité

comme dans l'argument ontologique de saint Anselme où l'essence de Dieu
entraîne nécessairement et éternellement son existence.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 263

départ et le terme suprême de l'ontologie phénoménologique
universelle.

L'essence de l'être se révèle alors, non pas comme étant l'idée
hégélienne de l'être, incolore, indéterminée et voisine du néant, mais au

contraire comme étant affectivité latente, temporalité, capacité de

sujets existentiels. De plus elle se manifeste comme impliquant d'une

façon indissoluble l'existant humain et l'existant mondial.
Ce point de départ assuré, Heidegger décrit tout d'abord l'existence

banale. L'homme se trouve dans un monde semé de menaces et
d'embûches et, parce qu'il est un être fini et limité, le souci constitue
le fond de son être. Mais le souci se présente sous deux formes. Il y
a le souci banalisé de « Monsieur tout le monde » qui nivelle tout,
qui cherche à supprimer le mystère en donnant le sentiment que
la vie et la mort sont choses naturelles, puisque chacun vit et
meurt. Il pousse l'homme à s'extérioriser, à se dissiper dans des

conversations et des distractions mondaines.
Dans l'existence qui se retrouve le souci prend forme d'angoisse.

Sous le poids de l'angoisse l'homme s'arrache au monde dont il
reconnaît la vanité. Il réalise que son existence est délaissée, humiliée

dans l'immensité infinie de la totalité et suspendue au-dessus

d'un abîme impénétrable.
L'être de l'existence se révèle alors comme l'être pour la mort, car

la mort sépare les hommes les uns des autres, les rend à eux-mêmes

et vraiment libres. L'existence à ce moment s'adresse à elle-même

un propre appel ; elle se reconnaît fautive et se résigne au néant.

Une analyse plus approfondie montre enfin que le sens ontologique
du souci, c'est le temps et que l'existence est concrétisation du temps.
Le passé, le présent et le futur sont les extases du temps (ex-stare).
Grâce à eux le temps se superpose à lui-même suivant trois positions,
qui sont : le temps primordial, durée pure et qualitative enfeimée
dans l'immédiat et source de l'angoisse, puis le temps mondain,
qui dans la peur de vivre se rattache au passé, à la tradition, et enfin
le temps incolore et mesurable, qui est celui de l'existence banale et

pleine d'ennui.
L'histoire est donc constitutive de l'être en soi et il est impossible

soit de séparer le monde extérieur et l'existant humain, soit de les

faire dériver l'un de l'autre. Réalisme et idéalisme dogmatiques ont
également tort. Par suite du fondement temporel de l'existence toute
vérité est essentiellement historique. Grâce au temps il y a création,



264 ARNOLD REYMOND

jaillissement de positions nouvelles de l'être et par conséquent sur-
gissement de vérités qui se découvrent à un moment donné et qui
n'existaient pas auparavant '*'.

La philosophie se ramène donc à une dialectique de l'histoire dont
le terme final est l'être pour la mort. Ce qui frappe entre autres dans

cette philosophie, c'est la liaison étroite, indissoluble qu'elle établit
entre la temporalité et l'être de l'existence. Le temps devient une
réalité de nature affective, un absolu vivant, concret ; ce n'est pas

une propriété incolore comme pour la physique ou une forme a priori
comme chez Kant. Il y a là une sorte de retour aux cosmogonies
anciennes pour lesquelles le dieu Chronos est un être vivant qui
engendre et dévore ce qu'il engendre.

La théologie dialectique utilise, elle aussi, mais pour aboutir à

d'autres conclusions que Heidegger, les thèmes kierkegaardiens sur

l'opposition du temps et de l'éternité et les paradoxes qui en découlent

'2'.

Ce que K. Barth en particulier retient de ces thèmes, il nous le

dit dans la préface de la deuxième édition de son Römerbrief : « Si

j'ai un système, il consiste en ce que je maintienne devant mes yeux
avec toute la constance possible, dans sa signification négative et

positive, ce que Kierkegaard a appelé la différence qualitative infinie
du temps et de l'éternité. Dieu est au ciel et toi sur la terre. La relation

de ce Dieu à cet homme, de cet homme à ce Dieu est pour moi
le thème de la Bible et la somme de la philosophie tout ensemble ».

Au nom de cette différence qualitative, K. Barth proteste contre
l'historicisme, contre une certaine mystique, contre le psychologisme

et l'idéalisme, qui suppriment le rapport moi-toi, et contre
l'évolutionnisme dans le domaine de la foi.

Les schémas posés par Kierkegaard font éclater les conceptions

que les Grecs, que Hegel et la science se sont faites du temps et de

son déroulement. Suivant ces conceptions le temps n'a pas de réalité
existentielle. Le futur, comme le présent du reste, est tout entier
renfermé dans le passé ; car le temps est une ligne dont les extrêmes

(i) On voit, sans qu'il soit nécessaire d'y insister, les rapprochements et les
distinctions qui pourraient être marqués entre les vues de Heidegger et celles de Bergson.
— (2) Comparer sur ce point H. Corbin, La théologie iialectique et l'histoire, Recherches

philosophiques, III, p. 250-284 et les substantiels bulletins sur la théologie
protestante allemanle de G. Rabeau, Revue des Sciences philosophiques et
théologiques, 1930, p. 359-388 et 1931, p. 827-850.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 265

sont éternité. Il n'est que déroulement (explicatio), suivant des lois

inéluctables, de ce qui se trouvait déjà tout au début. Entièrement
autres sont les rapports du temps et de l'éternité. Chaque instant est

un atome d'éternité, un absolu. Le temps déchire perpétuellement
l'éternité et celle-ci à son tour le transperce constamment.

Bien loin que le passé explique le futur, c'est le futur qui est le

tout véritable dont le passé n'est qu'une partie. Tandis que la
réminiscence platonicienne est dirigée vers le passé, la répétition kier-
kegaardienne est mouvement vers le futur.

h'eschaton est alors la seule réalité qui s'impose à la pensée
lorsqu'elle rentre en elle-même et devient subjective. Mais Yeschaton

chrétien n'est pas le néant posé par Heidegger ; il est au contraire
au delà du temps ou plutôt il en marque la fin. L'angoisse innommable

que fait naître le sentiment du péché a pour terme la mort
et la résurrection tout à la fois. Entre Dieu et le pécheur la

différence est absolue, la séparation radicale ; mais, à l'instant où l'homme

meurt sous le poids de son péché, il est saisi verticalement de bas en
haut par la grâce divine qui surgit de l'éternité pour le sauver et le

ressusciter.
Un christianisme dit historique est donc un galimatias. La foi ne

change pas de nature au travers des siècles, car elle met toujours le

croyant en simultanéité avec Christ, Dieu sauveur. Abraham crut
en Dieu et sa foi lui fut imputée à justice. L'histoire sacrée est ainsi
hors de l'histoire ; elle n'en reste pas moins en contact avec elle,

parce que le soliloque de la simultanéité se produit toujours dans un
hic et nunc temporels. Seulement, et c'est là le point capital, il ne

s'agit pas dans ce cas de la répétition d'un fait qui est soumis à une
loi invariable, telle que la loi réglant le cours des éclipses du soleil.
Les moments sont choisis par Dieu et c'est en cela que l'histoire
sacrée est à la fois historique et non-historique.

Je n'insiste pas sur les autres aspects de la pensée de K. Barth,
mon seul but étant ici de montrer ses rapports avec les positions
philosophiques de Kierkegaard.

Cela étant, est-il possible de préciser le rôle exact que le barthisme
attribue à la philosophie et à la raison dans la théologie Dans l'étude
de ce problème une première difficulté se présente.

REV. DE THÉOL, ET PHIL. N. S. t. XXIII (n° 96. 1935). '8



266 ARNOLD REYMOND

K. Barth argumente fréquemment à la façon d'un orateur, qui
utilise les formes paradoxales et ironiques pour secouer son auditoire
et le faire réfléchir. Mais les formules qu'il emploie se révèlent à

l'examen dire trop ou trop peu. Je n'en citerai qu'un exemple :

« Voilà », nous dit-il en conclusion d'une étude sur la Révélation,
« ce qu'elle est : l'événement de la souveraine initiative de Dieu.
Qu'elle soit un événement, c'est ce que disent les témoins bibliques.
S'ils ont raison, elle est l'événement de tous les événements. Et c'est
alors Descartes qui a tort ; notre propre existence nous est moins
certaine que cet événement, moins certaine que l'existence de Dieu

pour nous ». On ne voit pas très bien ici ce que Barth veut dire et

pourquoi il oppose Descartes aux témoins bibliques. Quoi que l'on
fasse, le « je pense, donc je suis » est, pour celui qui doute, la donnée

première et indubitable ; mais sur cette donnée nous pouvons réfléchir

et comprendre que sans Dieu nous n'existerions pas. Notre
existence nous apparaît alors par rapport à celle de Dieu, non pas

comme moins certaine, mais comme contingente, ce qui est bien
différent. En mélangeant certitude et contingence, K. Barth obscurcit

complètement la question.
Il y a en tout cas dans le sujet qui nous occupe une chose nettement

établie, c'est que pour K. Barth la théologie a comme office la

Parole de Dieu, l'exégèse et l'explication des textes bibliques ; elle

ne peut donc se passer de la dogmatique, c'est-à-dire « de l'examen

critique des systèmes conceptuels ¦—• relativement indépendants
ou dépendants de leur temps ¦— qui se rattachent à l'interprétation
du texte sacré»'1'. Elle doit découvrir, tendre à voir «le dogme» au

travers des dogmes qui se sont formulés au cours des siècles. La
dogmatique est ainsi au centre de la science théologique. Or celle-ci

pour mener à bien sa tâche s'est engagée dans trois voies '2'.

Il y a tout d'abord la voie qui consiste à exposer simplement les

dogmes transmis par la tradition. Il y a ensuite la voie critique,
idéaliste ou mystique, dans laquelle le croyant renonce à son
individualité, à son moi et accepte passivement son néant. Vient enfin la
voie dialectique. Celle-ci maintient dans toute leur abrupte rigueur
les négations et les affirmations bibliques, sans les concilier, tout en
sachant qu'elles jaillissent les unes et les autres de la même source,
à savoir Dieu, qui est au delà du «oui» et du « non », mais qui ne se

(i) Révélation..., p. 50 s. ¦— (2) Parole de Dieu et parole humaine, p. 208 s.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 267

révèle que dans le « oui » et le « non » : péché et grâce, désespoir et

espérance, justice et amour. La voie dialectique ne fait qu'expliciter
le message biblique dans ses oppositions contradictoires ; cela fait,
elle se dérobe pour laisser Dieu parler directement à tel ou tel homme
dans un hic et nunc déterminé par lui.

Cela étant, la théologie possède comme science des caractères

originaux qui, d'après K. Barth, sont les suivants : la théologie

repose sur un postulat qu'elle ne peut produire comme le fait le

naturaliste de ses phénomènes, l'historien des faits qu'il étudie, le

philosophe et le mathématicien de leurs axiomes, etc. '"). Ce

postulat est la Révélation, et la Révélation est un fait. La théologie n'a

qu'à prouver son existence en existant et en accordant une vraie et
entière confiance à son postulat.

Mais il nous semble que sous tous ces rapports chaque discipline
scientifique est logée à la même enseigne que la théologie. Toutes les

sciences, y compris les sciences occultes, invoquent des faits dont
l'authenticité se prouve par une constatation que chacun est appelé
à faire lui-même. Il n'en va pas autrement pour la théologie chrétienne.

Il y a pour elle dans l'histoire du peuple d'Israël et de la chrétienté
des faits qui resteraient absolument inexplicables si une Révélation,
transhistorique dans sa nature, historique dans ses effets, ne s'était

pas produite. Et ce point de vue sera partagé par tous ceux qui seront
amenés à saisir ce caractère de la Révélation.

Cela étant, quand Barth nous dit que la théologie ne choisit pas
sa vérité et qu'elle n'a pas à rechercher le problème de la vérité en
général, nous répondons qu'il en est de même de toute science. Une
fois choisi tel domaine de faits, la vérité, que ce soit même celle du

oui et du non, n'est plus livrée à l'arbitraire ; elle devient fonction
de ces faits. Il peut arriver cependant que telle science, en vertu des

faits dont elle s'occupe, ait à se poser des questions qui relèvent du

problème de la vérité en général. Ce problème surgit, entre autres,
lorsque certains postulats philosophiques entrent en jeu ; la théologie

ne saurait donc l'éviter entièrement, puisqu'elle emploie
forcément, comme Barth le reconnaît lui-même, de semblables postulats.

Ainsi la description qu'il nous donne de la théologie comme science

n'accorde pas à cette dernière une originalité de structure formelle

qui la distinguerait nettement des autres sciences.

(1) Révélation... p. 41.



26] ARNOLD REYMOND

Dira-t-on alors que c'est par sa méthode qu'elle est originale,
puisqu'elle ne peut d'après K. Barth que suivre les trois voies

indiquées plus haut.
Sans examiner si ce sont bien là les voies de la théologie, je constate

simplement ceci: la voie dogmatique, qui consiste à s'attacher

aux dogmes transmis par la tradition, n'est pas le propre de la
théologie. On la retrouve dans les sciences, plus ou moins accusée suivant
les époques, par exemple au moyen âge la fidélité aux dogmes de la

physique aristotélicienne.
La voie mystique ou idéaliste se rencontre également ailleurs

qu'en théologie. Que de savants sont attachés mystiquement au
déterminisme universel au point de déclarer absurde toute façon de penser

qui en limite la portée Et, de même que pour certain mysticisme
le moi s'anéantit en Dieu, de même le moi — épiphénomène du

déterminisme universel — rentre dans la matière pour s'y dissoudre.

Quant à la voie dialectique, on la rencontre fréquemment dans la

philosophie et elle n'est pas étrangère aux sciences elles-mêmes.

D'après la physique contemporaine, la matière est de nature
électrique ; mais l'électricité est formée d'éléments positifs et négatifs
qui se posent contradictoirement et s'appellent toutefois invinciblement

l'un l'autre. Dès que cette opposition disparaît, l'électricité
nous échappe et nous l'appelons neutre ; nous ne la percevons plus ;

elle est au delà du «oui» et du «non», exactement comme Dieu pour la

pensée d'après la théologie dialectique de K. Barth. Dans le domaine
si lumineux des mathématiques l'opposition du continu et du
discontinu fait le désespoir des mathématiciens ; depuis Zenon d'Elèe

cette opposition a créé et crée périodiquement des crises qui n'ont

pas encore été surmontées.

Lorsqu'il s'agit d'une pensée existentielle, la réalité provoque
toujours et partout des positions dialectiques, des oui et des non.
K. Barth semble du reste le reconnaître quand il dit : « Et nous
pouvons être sûrs que la dialectique de la nursery n'est pas moins redoutable

que la dialectique de nos cabinets de travail » '''.
Ainsi, quant à la structure et aux méthodes envisagées par K. Barth,

la théologie ne se distingue des autres disciplines du savoir que par
des questions de degré et non d'essence. Mais y a-t-il aussi entre la

théologie et certaines de ces disciplines une communauté plus pro-

(') Parole le Dieu..., p. 219.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 269

fonde qui serait celle de l'objet étudié Quels sont en particulier,
sous ce rapport, les relations de la théologie et de la philosophie

Dans la discussion si vivante qu'il a soutenue à la Société française
de philosophie, le pasteur P. Maury a déclaré catégoriquement et

constamment que dans la pensée de K. Barth tous les ponts sont
coupés entre la réflexion philosophique et l'acceptation par le croyant
de la Révélation. « Le croyant ne peut être que croyant ; il ne peut
être croyant, puis philosophe, ou en même temps philosophe et

croyant. » '''
Il me semble que M. Maury a exagéré et trahi quelque peu la pensée

de K. Barth, non pas certes en ce qui concerne l'absolue indépendance

du message et de l'action de Dieu, mais dans ce qui touche à

la théologie et à la philosophie.
Par exemple, au sujet de la Bible, K. Barth nous dit : « La parole

et la pensée bibliques sont primitives, une pensée et une parole qui
procèdent du Tout et vont au Tout. La Bible pourra s'entendre
admirablement avec toute philosophie digne de ce nom, jamais avec aucun
psychologisme»'2'. Jamais d'autre part il n'a nié que l'on puisse être

en même temps un théologien et un vrai croyant ; or, à ses yeux,
comme nous l'avons vu, le théologien, dans son travail de compréhension

du texte biblique, ne peut se passer de certains postulats
philosophiques '3'. Il déclare aussi que « si la théologie a le devoir de

renoncer à être une philosophie, elle n'en soutient pas moins avec
elle des rapports positifs et fructueux »W. Il est du reste la preuve
vivante de ce fait, puisqu'il affirme avoir trouvé dans la philosophie
de Kierkegaard la justification de sa théologie dialectique. Il est

vrai qu'il ne s'est jamais expliqué sur la nature des rapports que la

théologie soutenait avec la philosophie. Aussi bien allons-nous
maintenant envisager en elle-même cette question.

Emile Bréhier, dans son admirable Histoire de la philosophie, conteste

que le christianisme ait apporté des éléments nouveaux à la spéculation

philosophique européenne et qu'il y ait eu de ce fait une phi-

(*) Quelques grandes orientations de la pensée de Karl Barth. Bulletin de la Société

française de philosophie, décembre 1933. — (2) Parole de Dieu..., p. 108.— (^Révélation...,

p. 46. — (4) Ibidem, p. 42-43.



27o ARNOLD REYMOND

losophie chrétienne. D'après lui en effet, les thèmes du Logos, de la

conversion, de la pauvreté, etc., avaient déjà été traités par les

philosophes de la Grèce. Le passage entre la philosophie ancienne et la

philosophie médiévale a été insensible et conforme à l'évolution
historique des idées. M. Bréhier a précisé sa thèse avec beaucoup de

vigueur dans la Revue de Métaphysique et de Morale 1931, p. 133-162 :

T a-t-il une philosophie chrétienne? Il montre entre autres qu'un
système philosophico-chrétien est hybride et historiquement dégénère

en une philosophie profane. De même, pourrait-on dire, le

croisement de deux espèces animales voisines donne naissance à

une espèce qui le plus souvent est instable.
Ces déclarations de M. Bréhier ont suscité une vive et courtoise

polémique '*' dont je me bornerai à dire quelques mots seulement.

M. Gilson, ce maître de la philosophie médiévale, fait tout d'abord
voir que la question est extraordinairement complexe, faute de

savoir ce qu'il faut entendre par philosophie chrétienne. Certains,

par exemple, en nient l'existence spécifique, mais pour des raisons

diamétralement opposées ; le christianisme est pour les uns
irrationnel et par conséquent irrecevable en philosophie ; pour les autres.
au contraire, il est la seule vérité dans tous les domaines et la vraie

philosophie ne peut être que chrétienne. Plusieurs enfin estiment que,
foi et raison se prêtant un mutuel appui, rien ne s'oppose à l'existence

d'une philosophie chrétienne.
Pour M. Gilson le vrai problème est de savoir si le christianisme a

introduit en fait de nouvelles perspectives sur la vision du réel. Or

on ne saurait nier qu'il en soit ainsi (dogmes de la création, du Logos
incarné, par exemple) '2'. Tout en reconnaissant l'importance de

l'élément historique, M. Maritain le juge insuffisant, car, en parlant de

philosophie chrétienne, on entend désigner dans le genre philosophie
autre chose qu'une espèce telle que le cartésianisme, le kantisme,

(1) Voir entre autres la discussion introduite par E. Gilson sur la notion de

philosophie chrétienne à la Société française de philosophie. Bulletin, mars-juin 1931.
Du même auteur : L'Esprit de la philosophie médiévale, en 2 vol. Paris. Vrin.
— (2) D'après M. Gilson toutefois les scolastiques n'estiment pas qu'une solution
de continuité soit introduite par ces perspectives nouvelles. Pour eux en effet, la

nature humaine étant restaurée et non supprimée par la grâce divine, la sagesse-

antique n'est pas à dédaigner pourvu qu'elle soit vivifiée par la pensée chrétienne.
Erasme et Luther combattront énergiquement cette manière de voir (E. Gilson,
Le moyen âge et le naturalisme antique, Archives d'histoire littéraire et doctrinale
du moyen âge, tome VII, p. 5-37. Paris, Vrin, 1932).



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 271

le positivisme, etc. Il estime donc que la donnée historique doit être

appuyée par les distinctions que saint Thomas d'Aquin a établies

entre foi et raison, philosophie et théologie — je reviendrai plus loin
sur ce problème.

Quant à M. Brunschvicg, il ne nie pas, bien au contraire, que le

christianisme n'ait renouvelé la spéculation philosophique. Mais

a-t-il vraiment créé une philosophie spécifiquement chrétienne, en

ce sens qu'elle s'appuie sur un révélé authentique En d'autres

termes, ce révélé consiste-t-il en une irruption véritable du
transcendant ou n'est-il que le jaillissement, intérieur à l'esprit humain,
d'une ardente tension Et, pour illustrer sa pensée, M. Brunschvicg

cite la réflexion suivante de Boutroux : « Le naturel a d'abord été

surnaturel, car le génie ne sait comment il procède et il ne s'apparaît
à lui-même que comme un Dieu qui visite la créature ». « De ce point
de vue », ajoute M. Brunschvicg,' « la foi, en tant que foi, est seulement

la préfiguration, le symbole sensible, l'approximation de ce que
l'effort proprement humain pourra mettre en pleine lumière. » '*'
Dans ces conditions une philosophie ne pourrait être chrétienne

que si elle réfutait cette manière de voir et prouvait, comme
Malebranche a tenté de le faire, que l'univers est rationnellement
inexplicable sans le révélé.

Il nous semble pour notre part que M. Brunschvicg met le doigt
sur la vraie question : la foi s'appuie-t-elle sur un révélé authentique
Pour y répondre, force nous est d'examiner les rapports de la raison

et de la foi.
On peut sans doute écarter sans autre ce problème en disant que

la raison est corrompue, mais à l'examen cette position est
intenable ; car, si la raison était radicalement corrompue, il y a beau

longtemps que l'humanité tout entière serait anéantie et ne discuterait

plus. Ses relations avec le réel étant complètement faussées,
elle n'aurait pu échapper aux dangers de tout genre qui la menacent
constamment ; elle n'aurait pu les surmonter par aucune découverte

technique ou scientifique. La raison ne saurait donc être entièrement

viciée, et c'est le grand mérite de Thomas d'Aquin de l'avoir
souligné avec force.

Mais qu'est-elle alors au juste Il est bien difficile de le dire, tant

(1) Bulletin de la Société française de philosophie, mars-juin 1931, p. 74-75.



272 ARNOLD REYMOND

les définitions qui en sont et qui en ont été données sont diverses '*'.
A mon sens, il faut en tout état de cause distinguer dans la raison,

telle qu'on la comprend aujourd'hui, deux activités qui en fait ne se

séparent jamais complètement ; l'une est le pouvoir de déduction,
l'autre le pouvoir appréciatif.

Le pouvoir de déduction, considéré en lui-même, fait l'objet d'une
science appelée la logique. Cette science met en lumière les formes

d'implication, de déduction, etc. qui caractérisent l'activité de la

pensée. Ces formes nous renseignent sur le possible, sur la structure
logiquement pensable du réel, lorsqu'il existe, mais non pas sur l'existence

de fait. Le profond logicien qu'est Wittgenstein termine ainsi

son Tractatus logico-philosophicus : « Le lecteur qui m'a suivi et

compris doit rejeter au loin l'échelle dont il a gravi les échelons ;

car de la réalité en soi on ne peut rien dire et de ce dont on ne peut
rien dire mieux vaut se taire » '2'.

Le pouvoir appréciatif de la raison porte au contraire sur ce qui
se présente comme réel. Il établit des valeurs d'existence. Et cela

pose alors le grave problème du contenu sur lequel s'exerce ce pouvoir

appréciatif. Pour les uns (tendance idéaliste), la raison ne fait
que s'expliciter à elle-même une réalité implicite qu'elle porte en

son sein ; pour les autres (tendance réaliste), elle reçoit d'un existant,
qui du dehors la pénètre, des éléments qu'elle assimile. Mais de toutes
manières, que le contenu soit implicite ou reçu du dehors, il se

présente d'une façon différente de ce qui constitue l'idéel explicite.
Il y a donc opposition entre ce que l'on peut nommer le monde

du réel et le monde idéel, celui-ci cherchant à saisir et à comprendre
celui-là au moyen de la raison.

Je crois dans ces conditions qu'il est possible de définir la vérité
de la façon suivante : il n'y a vérité que par l'activité implicite ou

explicite de juger. Le jugement lui-même peut être défini comme une
position fonctionnelle de la pensée vis-à-vis d'une position de réalité.
U y a jugement vrai, et vérité par conséquent, lorsque la position

(•) Au moyen âge, par exemple, intelligence et raison étaient dans une position
sensiblement inverse de celle que nous leur attribuons. L'intelligence était capacité

de comprendre et d'apprécier avec nuances. La raison (ratio, rapport)
n'établissait que des rapports tels que le géomètre en établit entre grandeurs calculées ;

elle ne voyait que les relations superficielles. — (2) Cette affirmation est trop
catégorique. Par le fait que la logique étudie les conditions auxquelles est soumis le
réel, s'il existe, la pensée du logicien pour établir ces conditions a dû forcément
être en contact avec un réel véritable et non pas simplement supposé existant.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 273

fonctionnelle de la pensée vis-à-vis de son donné se révèle unique
relativement à ce donné'1'. Par exemple, soit un donné mathématique

2 + 2, le jugement 2 + 2 4 est vral> parce que la seule position

de pensée qui corresponde à la position 2 -f- 2 de réalité
mathématique est précisément marquée par ce jugement. Quant au faux,
et c'est ce qui le distingue du vrai, il est représenté par une
multiplicité de jugements : 2 + 2 3, ou 5, ou 6, ou etc.

Cette définition qui ne sépare pas la pensée de son objet est valable

pour toute conception de la vérité, même dialectique ; car la position
fonctionnelle unique qui est la marque du vrai peut caractériser une
réalité qui se manifeste par des propriétés opposées. Par exemple,
le jugement : «L'électricité est de nature positive et négative à la fois »

est vrai. Le nier serait être dans le faux, à moins que l'on ne puisse
faire la preuve de cette négation. A ce propos une remarque s'impose

: les « opposés » sont fréquemment pris par les barthiens dans

le sens de « contradictoires ». Mais c'est là une erreur ; les positions
antithétiques ne doivent pas être interprétées comme étant logiquement

contradictoires. En effet, la contradiction logique dénie tout
rapport possible entre le ceci et le non-ceci. Dès qu'on affirme l'existence

d'un lien, même inconnaissable, entre les deux termes, on

quitte le plan de la contradiction purement logique pour se placer
sur celui de l'expérience vécue.

Seulement, si la vérité est positivité unique en tant que rapport
fonctionnel de la pensée avec son donné, il y a divers types de vérités
suivant les positions de réalité ou objets que l'on envisage et suivant
les procédés de vérification qui leur sont propres. En particulier,
les procédés de vérification par lesquels on s'assure que la position
fonctionnelle de la pensée est vraie, c'est-à-dire unique, exigent

que l'on soit devenu familier avec l'objet du jugement. Cette condition

va de soi dans le domaine religieux ou moral. Quelqu'un qui
n'a jamais pratiqué la charité, la justice, est incapable de savoir en

quoi elles consistent vraiment. Mais même dans le domaine des

sciences exactes il n'en est pas autrement. Celui qui n'a jamais fait
d'exercices de calcul différentiel et intégral pourra répéter exactement

la définition de la différentielle et de l'intégrale, mais il ne

saura pas ce qu'elle signifie. De même celui qui n'a jamais pratiqué

(1) A. Reymond, Les principes de la logique et la critique contemporaine. Paris,
Boivin, 1932, p. 259. L'unicité du vrai a été également mise en lumière par
R. Dupréel, Les deux racines de la valeur du vrai. Bruxelles, 1935, p. 182.



274 ARNOLD REYMOND

un laboratoire de physique ou de chimie ignore en quoi réside

exactement la vérité de ces disciplines. Il accorde trop ou trop peu à la

portée de leurs lois.
Le pouvoir appréciatif de la raison dépend ainsi de certaines

conditions qui, si elles ne sont pas remplies, peuvent le fausser. La
passion, la déchéance morale en particulier le diminuent dans son
intégrité et c'est en quoi la raison peut être dite, non pas corrompue,
mais égarée par le péché.

Quoi qu'il en soit, et en vertu des conditions que nous venons
d'énoncer, le vrai pour la raison conserve toujours un caractère plus
ou moins hypothétique ; car étant donnée l'interdépendance
fonctionnelle de la réalité et de la pensée, prises en elles-mêmes ou dans

leur rapport, on n'est jamais assuré que la position fonctionnelle

unique soit atteinte.
Pour la raison, le vrai s'exprime toujours par une implication de

propositions p o q, c'est-à-dire que la proposition impliquée q est

vraie, à moins que la proposition p qui l'implique ne soit fausse.

2 -f- 2 4 est vrai, si les définitions données de i, de l'addition et
de l'égalité sont valables. Un raisonnement ne crée rien ; il démontre,
c'est-à-dire montre « à partir de » et, pour la raison, cet « à partir de »

reste toujours justiciable du «plus ample informé».
La foi chrétienne au contraire admet comme certainement vraies

des affirmations que la raison laisse en suspens jusqu'à plus ample
informé.

Dieu, c'est-à-dire quelqu'un, un être conscient de lui-même,
puisqu'il est le créateur de toutes choses, agit en vertu de sa

puissance souveraine et de son amour infini. Il a parlé et il parle ; il
s'est manifesté en Jésus-Christ pour sauver l'humanité pécheresse

et il consommera son œuvre dans Yeschaton d'une économie

future. La foi chrétienne affirme ces choses comme absolument
certaines.

Ce caractère d'affirmation se retrouve du reste ailleurs que dans le

domaine religieux. La science pose invinciblement un monde objectif

distinct du savant et qui existerait en soi, alors même qu'il n'y
aurait aucun savant pour l'étudier. Cette affirmation, le philosophe,
si même il l'accepte, la tient suspendue à «un plus ample informé».
Et s'il en est ainsi, c'est que la philosophie est une vision du monde
dans sa totalité, une Weltanschauung.

Comme le dit H. Gouhier, «elle n'est ni la religion ou synthèse des



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 275

religions, ni la science ou synthèse des sciences ; mais son élan vital
est d'origine scientifique ou religieuse ». '*'

Mais il est temps de marquer, si possible, les rapports exacts entre
la philosophie et la théologie.

D'après Thomas d'Aquin ces rapports peuvent être établis de la

façon suivante : les vérités que la raison découvre par ses seules

forces et les vérités révélées par la foi constituent les domaines
respectifs de la philosophie et de la théologie. Il y a cependant une région
commune (théologie naturelle) renfermant des vérités — l'existence
de Dieu, par exemple — qui, directement accessibles à la raison,
appartiennent en même temps à la foi. Dans ces conditions la raison

peut prouver l'existence de Dieu, mais non les vérités révélées qui
concernent sa nature, telles que la Trinité, l'Incarnation '2'.

Ces distinctions sont lumineuses, à condition d'accorder à l'Aquinate

qu'il y a des vérités ou propositions premières qui s'imposent
comme se suffisant à elles-mêmes dans l'ordre du sensible, dans celui
du rationnel et dans celui du révélé ; or ce n'est pas le cas. Le pouvoir
appréciatif de la raison intervient dans les faits de tout genre,
physiques, intellectuels, religieux, qui se présentent à la perception
extérieure ou interne. L'entente rationnelle peut se faire sans doute

sur l'usage technique, si l'on peut dire, des propositions premières

qui, une fois acceptées, permettent l'explication scientifique d'un
certain « donné », qu'il soit mathématique, physique ou religieux.
Mais, sitôt qu'il s'agit de rechercher quel est le fondement dernier
de ces propositions premières, les avis divergent suivant les opinions
métaphysiques et religieuses du penseur et du savant. La cause

première sera conçue différemment et, suivant le choix qui sera fait,
le rationnel et l'irrationnel comme le suprarationnel seront répartis
différemment. Par exemple, pour une philosophie matérialiste les

affirmations faites par les religions positives sont irrationnelles et

par conséquent illusoires. Une philosophie spiritualiste, au contraire,
déclarera toujours irrationnelle la prétention de faire sortir par évo-

Digression sur la philosophie, à propos de la philosophie chrétienne. Recherches

philosophiques, III, p. 211-237. — (2) E. Gilson, Le thomisme. Nouvelle
édition. Paris, Vrin, 1923.



276 ARNOLD REYMOND

lution la conscience et le moi à partir d'atomes matériels, inconscients

et soumis au mouvement.
Ainsi, en vertu de l'universalité de son objet, chaque philosophie

se heurte à des irrationnels « pour autrui » qu'elle accepte cependant,

parce qu'ils sont pour elle source de rationnalité ; quant à l'accusation

d'irrationnalité dont on l'accable, elle reste convaincue que
cette accusation tombera par la force des choses devant une
connaissance plus approfondie de la réalité.

Dans ce sens il peut donc y avoir une philosophie chrétienne,
c'est-à-dire un exposé systématique prouvant que la raison d'être
de la vie humaine et de l'univers ne peut se comprendre sans le

« révélé chrétien ». Mais ce dernier postulat reste toujours soumis
« au plus ample informé » et par suite sujet à revision, puisque son
caractère transcendant pourrait se résoudre en une immanence
mieux comprise.

A ce propos, M. Brunschvicg soulève au sujet de la philosophie de

Malebranche un problème des plus significatifs. A ses yeux
Malebranche est le représentant type de la philosophie chrétienne parce
que, ne pouvant dans l'ordre spéculatif et l'ordre pratique joindre
le monde intelligible et le monde sensible, il a recours pour cette
union au Verbe chrétien, Logos incréé et incarné. Il attribue
toutefois plus d'importance au fait que le Logos est siège des essences

éternelles qu'à celui de son Incarnation et c'est en quoi, d'après
M. Brunschvicg, sa philosophie, si elle tend à la rationnalité, s'éloigne
du christianisme véritable. Mais dans le cas où, comme le dit Heidegger,

l'essence de l'être est temporalité, Malebranche aurait tort
précisément sur le point où il est approuvé par M. Brunschvicg. Ce qui
est certain, c'est que la position centrale adoptée par le philosophe
chrétien, comme par tout philosophe du reste, commande et colore

tous les postulats qu'il pose, alors même qu'il estime les avoir établis
d'une façon indépendante. Lorsque Charles Secrétan raisonne sur
l'être, la volonté, la liberté, il charge ces notions d'un sens chrétien,
même quand il croit ne pas le faire'1'.

En regard de la philosophie chrétienne, la théologie tient le « révélé »

non pour un postulat, mais pour la vérité même. Il y a pour elle,

Voir sur ce point la thèse nourrie et pleine de promesses de M. André
Burnier, La pensée de Charles Secrétan el le problème du fondement métaphysique des

jugements de valeur moraux. Neuchâtel, Attinger, 1934.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 277

comme nous l'avons déjà indiqué, une révélation de Dieu dont la

Bible nous donne le témoignage et qui se maintient comme une preuve
vivante dans l'Eglise au travers des siècles. Cette Révélation qui
est acte et parole de Dieu est distincte de la Bible en tant que recueil
de documents historiques ; elle est distincte aussi de la tradition
(dogmes, institutions) qui a constamment cherché, en l'explicitant,
à se l'approprier et à la défendre contre l'hérésie.

Outre la Révélation qui au sein du peuple d'Israël s'est manifestée
dans sa plénitude, plusieurs théologiens, en s'appuyant sur les textes
bibliques, estiment que Dieu n'a jamais cessé de faire sentir sa

présence dans le reste de l'humanité et de s'y révéler en quelque mesure.

Il y a ainsi pour eux deux sphères de la Révélation, l'une qu'étudie
la théologie naturelle en s'appuyant sur l'histoire des religions et

l'autre qui fait l'objet de la théologie chrétienne, plus spécialement
de la dogmatique'1'.

Ainsi conçue la Révélation doit être acceptée comme telle par le

théologien. Le fait qu'il y a eu Révélation n'est pas et ne peut pas
être soumis au « plus ample informé » ; car « les cieux et la terre

passeront, mais la Parole de Dieu subsiste éternellement ».

Je crois qu'il est capital à ce propos de distinguer entre la théologie

et le théologien, entre la philosophie et le philosophe. Si, en

droit, il n'y a qu'une seule théologie, il y a en fait plusieurs théologies

qui expriment chacune la foi de telle ou telle Eglise et qui se distinguent

par des conceptions quelque peu différentes du révélé. Sur un

point cependant toutes ces théologies sont unanimes : il y a eu un
révélé et celui-ci n'est pas justiciable du « plus ample informé », en

ce sens que le «plus ample informé» ne pourra jamais que confirmer

et éclairer plus vivement le « révélé » authentique. Le théologien qui
a lui-même reçu de Dieu un appel direct et qui se sait entre ses mains

ne peut faire autrement que de partager cette certitude. Si par ses

recherches il en arrivait à une conception du révélé que son Eglise
jugerait inacceptable, il ne lui resterait qu'à quitter celle-ci ou tout
au moins à abandonner l'enseignement qu'il y professe. Quant à

l'Eglise et à la théologie, elles ne sauraient, sous peine de se renier,
admettre que le « plus ample informé » puisse jamais faire évanouir

ou même atténuer le « révélé », c'est-à-dire l'action du Dieu vivant

(1) Il va sans dire qu'une théologie appartenant à l'une des grandes religions
positives autres que la religion chrétienne jugerait le révélé chrétien moins parfait
que le sien ; le rapport que nous avons établi serait alors renversé.



278 ARNOLD REYMOND

et conscient, qui s'est manifesté et se manifeste de telle et telle
manière et dans telle circonstance.

Le philosophe, s'il est chrétien, accepte comme vrai le fait de la
Révélation parce que ce fait est pour lui source de rationnalité, et il
l'incorpore dans l'essai d'explication universelle qu'il tente de donner

de l'homme et de l'univers. Il est convaincu du reste que son
essai explicatif n'a rien à redouter du « plus ample informé », de

même qu'un philosophe professant le matérialisme estime que ses

vues seront de plus en plus justifiées par le progrès des sciences.

Mais l'existence de la philosophie n'est pas liée à cette notion
d'un « révélé » que « le plus ample informé » ne ferait que mieux éclairer

et confirmer, et c'est en quoi une philosophie, même chrétienne,
sera toujours distincte, sinon en fait, du moins en droit, d'une

dogmatique. Celle-ci, en effet, relève directement et en droit de l'existence

et de la primauté du révélé biblique posé par la foi comme donnée

première et indiscutable, tandis qu'une philosophie chrétienne

est toujours soumise en droit à un critère rationnel ; elle ne peut se

référer au postulat du révélé qu'indirectement et comme à une
condition de rationnalité qui philosophiquement peut toujours être
contestée au nom d'un rationnel plus amplement et complètement
informé '*'.

Si ces distinctions sont justifiées, la théologie, la dogmatique en

particulier ont alors pour tâche de dégager la Révélation dans sa

pureté, de la saisir dans sa signification profonde, en laissant tomber
les éléments caducs qui, en raison des conceptions de telle ou telle

époque, l'ont surchargée ou obscurcie. Ce travail les laissera peut-
être en face d'affirmations antithétiques. Elles les maintiendront
cependant si leur suppression avait pour conséquence d'anémier et
d'éteindre la vie de l'Eglise et du croyant.

Pour toute théologie chrétienne il y a donc un « survenu » intangible

et grâce auquel théologie catholique et théologies protestantes
peuvent s'éprouver, se comparer les unes aux autres. A ce point de vue
la discussion de K. Barth sur la foi réformée comparée au luthéranisme

et au catholicisme est des plus intéressantes'2'.

On le voit : en déclarant que le croyant « ne peut être croyant, puis philosophe

ou en même temps philosophe et croyant », M. Pierre Maury applique au

penseur comme tel des séparations qui ne valent que pour la dogmatique et la
philosophie envisagées dans certains de leurs rapports. — (2) Parole le Dieu, p. 222-
262.



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 279

Il va sans dire que le « survenu » ne peut devenir objet de foi que
dans la mesure où, sous une forme ou une autre, il s'explicite en
éléments notionnels qui en aucun cas ne doivent le nier. Seulement,

comment s'opère cette explicitation Là est le problème redoutable

entre tous. Dieu fait-il surgir en propositions précises et infaiflibles
sa Parole dans la vision intellectuelle du prophète ou de l'apôtre
chargés de la transmettre Ou bien, comme nous le pensons, est-ce

par une intense réflexion intérieure, dans laquelle le pouvoir appréciatif

de la raison est guidé, mais non despotiquement, que l'appelé
de Dieu voit se dégager en son esprit la formule la plus adéquate

pour traduire ses expériences et l'inspiration reçue de Dieu
Quelle que soit la solution adoptée, chaque théologie chrétienne

doit prendre conscience de ce qu'elle est et, forcément, dans le
travail de comparaison où elle s'éprouve elle-même, elle utilisera toutes
les disciplines scientifiques et philosophiques qui l'aideront dans sa

recherche. S'il en est ainsi, c'est qu'elle ne dispose pas d'un critère

unique qui, posé mécaniquement comme une grille sur les pages de

la Bible, permettrait de déchiffrer les textes sacrés et de séparer une
fois pour toutes ce qui est Parole de Dieu et ce qui est parole humaine.

Quant à la question posée par M. Gilson on pourrait, semble-t-il,

y répondre maintenant de la manière suivante :

En ce qui concerne les rapports de Dieu avec l'homme, on constate

chez K. Barth deux conceptions qui ne sont jamais nettement
distinguées et qui chevauchent l'une sur l'autre.

Suivant la première, les positions antithétiques découlent aussi

bien de la nature finie de l'homme que du péché originel en présence
des perfections infinies de Dieu ; elles sont présentées comme
contradictoires au sens logique, tout en étant l'expression même de

la réalité, et cela tient au fait que malgré la conversion et la grâce
de Dieu la raison humaine reste chez le croyant impuissante et
entachée du péché originel. Toutefois, bien que cela soit impossible,

un lien existe entre les contradictoires réalisés; mais ce lien,
malgré le nom de Dieu que lui donne K. Barth, n'est en somme pas
autre chose que l'Un plotinien, insondable et indéterminé, avec cette
aggravation qu'il ne peut pas être connu, même indirectement et par
ses effets, comme c'est le cas dans la philosophie de Plotin. Cependant

ce Dieu à jamais inconnaissable est déclaré entrer en communion

intime avec le croyant auquel il se révèle dans la plénitude de



28o ARNOLD REYMOND

son être : «La Révélation n'est rien de moins que Dieu lui-même».
Sur de pareilles bases, non seulement toute philosophie, mais toute
théologie est impossible.

D'après la deuxième conception les positions antithétiques se révèlent

sur le terrain de l'expérience vécue et plus spécifiquement
chrétienne. Elles ne sont pas des contradictoires logiques, mais de fortes

oppositions. Dieu sans doute reste inconditionné dans son être
dernier, puisqu'il est causa sui ; mais il se laisse connaître par nous et
relativement à nous, en vertu même de l'acte créateur qu'il a librement

accompli. La liberté humaine et les conséquences possibles de

son usage, la justice et la sainteté divines, le pardon en Jésus-Christ,
etc. ont leur racine dans l'amour de Dieu, amour qui est cause de la
création et qui n'a pas à s'expliquer lui-même, puisque Dieu est
l'être inconditionné.

On le voit : pour qu'une théologie dialectique soit possible, il
faut pour le moins distinguer un domaine où sans la foi les positions
antithétiques se poseraient comme logiquement contradictoires et
le domaine où grâce à l'expérience de la foi vécue le lien véritable qui
les unit apparaîtrait, à savoir : Dieu est amour. Il n'y a plus alors des

contradictions au sens logique, mais des oppositions qui sont en fait
surmontées.

K. Barth, me semble-t-il, mélange fréquemment les deux points
de vue ci-dessus esquissés et c'est pourquoi sa pensée reste obscure.
Ce qui manque à sa théologie, c'est une étude approfondie du
problème de la vérité. De là cette oscillation constante entre un intui-
tionnisme pragmatiste et un logicisme transcendental, qui anéantit
la réalité du rapport vécu « toi-moi ». E. Brunner, le professeur de

Zurich, respecte d'une façon plus vraie, à mon sens, les conditions
du problème.

Quant à une philosophie chrétienne, il semble bien que K. Barth
en nie l'existence possible, crainte de voir le révélé soumis au « plus

ample informé ». Si parfois il hésite à maintenir catégoriquement
cette négation, c'est, je crois, pour la raison suivante : nier la
possibilité même d'une philosophie chrétienne, c'est ébranler du même

coup la dogmatique chrétienne ; car c'est interdire au théologien
de raisonner sur les problèmes les plus vitaux de sa foi, tels que celui-
ci : ou la création du monde par Dieu est l'acte le plus arbitraire et

monstrueux qui soit et d'un pareil Dieu l'humanité n'a que faire,



PHILOSOPHIE ET THÉOLOGIE DIALECTIQUE 281

ou bien elle est un acte d'amour et, de même que la Révélation, elle

se justifie sur le plan de l'amour. Sitôt que l'on accorde au théologien
la permission de raisonner sur de semblables questions, on ne saurait
interdire au penseur chrétien le droit de chercher, en prenant le

« révélé » pour base, à construire une philosophie qui sera, comme

toute philosophie, justiciable du « plus ample informé ».

Arnold REYMOND.

REV. DE THÉOL. ET PHIL. N. S. t. XXIII (n° 96, 193S)-


	Philosophie et théologie dialectique

