
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 96

Artikel: Réflexions sur les rapports de la théologie et de la philosophie dans la
pensée de Karl Barth

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REFLEXIONS SUR LES RAPPORTS
DE LA THÉOLOGIE ET DE LA PHILOSOPHIE

DANS LA PENSÉE DE KARL BARTH ri)

Karl Barth est l'homme qui, naguère, à Paris, parlant de la
théologie, s'est exprimé de la façon suivante : « Est-il rien de plus désolant

que la tentative, développée depuis des siècles, pour déterminer

un lien systématique ou, inversement, une distinction systématique
entre le domaine de la théologie et celui de la philosophie S'est-il
trouvé un philosophe digne de ce nom pour accorder la moindre
attention aux constructions des théologiens voués à cette tâche

L'inquiétude, l'incertitude avec laquelle on s'y est voué n'auraient-
elles pas dû rappeler que cette tâche ne saurait être entreprise qu'avec
une mauvaise conscience Il est évident que la théologie ne peut
devenir intéressante pour le philosophe que dès l'instant où elle

renonce à l'intéresser. Il est évident que le rapport de la théologie à

la philosophie ne peut devenir positif et fructueux que dès l'instant
où la théologie a résolument renoncé non seulement à être elle-
même une philosophie, mais aussi à vouloir démontrer et fonder en

principe son existence à côté de la philosophie » 'a). Aux yeux de

l'éminent maître la théologie digne de ce nom est, au sens propre
du terme théologie, Geoö Xoyoç, vraie parole de Dieu, parole parlée

par Dieu lui-même. Elle appartient à un monde, le monde de Dieu,
totalement autre que la philosophie, qui est parole de l'homme et

appartient au monde de l'homme. Au principe même de l'attitude
de Barth, le dualisme des deux mondes...

(*) Causerie faite devant le groupe neuchâtelois de la Société romande de

philosophie, le 4 juin 1935. — (2) K. Barth, Révélation, Eglise, Théologie. Paris, éd. «Je

sers», 1934, p. 42.



244 MAURICE NEESER

Une discussion entre barthiens et philosophes risque donc d'être
malaisée. Et c'est bien ce que fait voir le Bulletin de la Société française

de philosophie de décembre 1933. Ladite Société a accepté, ou
demandé à M. Maury une communication sur la pensée de Karl
Barth, sans se bercer de l'illusion d'être à même de la discuter : « On

pourrait être surpris, au premier abord », dit M. Blondel, « de voir une
société de philosophie accepter une communication sur une pensée

religieuse dont le trait le plus saillant est la négation même de tout
caractère philosophique » 'ri. En fait la discussion n'est pas allée bien

loin. J'aurais pu vous renvoyer à cet intéressant fascicule, où l'on voit
clairement que barthiens et philosophes ne s'entendront que grâce

aux ressources de la politesse. J'ai préféré suivre une autre voie, pas
originale du tout, et où je vais commencer par faire appel, à titre de

jalons, aux données courantes de la pensée chrétienne sur le problème
en jeu.

A. Jalons. La position moyenne et, à ce titre, orthodoxe dans le

monde de la théologie chrétienne quant au rapport de la théologie et de

la philosophie consiste à admettre une collaboration des deux attitudes.
La philosophie et la théologie, la raison et la foi, la révélation naturelle

et la révélation surnaturelle entretiennent une collaboration dans

laquelle, au reste, la philosophie est subordonnée à la théologie. Telle

une maison à deux étages, où la philosophie occuperait le premier,
servant d'assise au second, celui de la théologie. Le catholicisme
affirme très carrément les droits de la révélation surnaturelle ou de la

théologie, telle que la garantit à ses yeux l'Eglise. Mais il n'est pas
moins catégorique quant à la nécessité, dans son ordre, de la
révélation naturelle, c'est-à-dire de la philosophie basée sur la raison et

sur l'observation. Il admet que l'existence de Dieu, par exemple, est
affaire de démonstration philosophique certaine. « Dieu », dit le pape
Pie X dans le Motu proprio de 1910, «peut être connu, et par conséquent

démontré avec certitude par la lumière naturelle de la raison

au moyen des choses qui ont été faites, c'est-à-dire par les ouvrages
visibles de la Création, comme la cause par ses effets.»'2) Et le concile
du Vatican prononce l'anathème contre ceux qui mettraient en doute
cette affirmation '3). Quant au protestantisme moyen, il affirme, cela

va de soi, le droit de la révélation surnaturelle, garantie à ses yeux

(1) Bulletin, p. 48. — (-2) Formule du serment antimoderniste, Mirbt, Quellen zur
Geschichte des römischen Papsttums. Tübingen 1924, p. 516. — (3) Mirbt, ouvr. cité,
p. 457 s.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 245

par les saintes Ecritures. S'il y met moins de raideur, il reconnaît
d'autre part aussi la légitimité, voire la nécessité, dans son ordre, de

la révélation naturelle, et donc de la philosophie. Consultez sur ce

point l'immortel J.-F. Ostervald —car, n'en déplaise à ses détracteurs,
Ostervald est certainement immortel, et précisément en sa qualité de

représentant de la théologie protestante moyenne —. Son Catéchisme,
hors d'usage et toujours vivant, vous renseignera. Il est bien entendu

que « Dieu s'est fait connaître de la manière la plus claire et la plus
parfaite dans sa parole, ou dans l'Ecriture Sainte ». Mais nous le

connaissons aussi « par les lumières de la raison, par les sentiments
de la conscience... La raison fait comprendre qu'il doit y avoir une
cause première de tout... la conscience nous fait sentir qu'il y a un
Juge qu'il faut craindre...»'1'. Le Catéchisme d'Ostervald est tombé.
La substance en subsiste dans les cours d'instruction religieuse, voire
dans les recueils de passages bibliques (quelle revanche généralement

en usage parmi nous et sur la foi desquels nous enseignons que
la connaissance de Dieu a pour source la nature, la conscience aussi

et la Bible, autant dire la raison et la foi.
De cette position moyenne et orthodoxe se détachent deux

tendances extrêmes, opposées l'une à l'autre, qu'il faut reconnaître
hétérodoxes. Elles portent dans l'histoire de la pensée chrétienne les noms
étroits et partiellement inexacts de rationalisme et de supranaturalisme.

Je rappelle d'abord l'existence de cette attitude qui croit pouvoir
négliger toute révélation surnaturelle et, en somme, toute théologie.
On l'appelle communément rationalisme ; elle comporte en réalité
deux variantes, le rationalisme proprement dit et l'empirisme, unis

par le même dédain de la révélation surnaturelle. La raison, pour le

rationalisme, l'observation des faits, pour l'empirisme, offrant de

suffisantes bases de connaissances même dans le domaine religieux,
on se passera des prétendues données de la foi. Vieux comme le

monde, le rationalisme, comme le monde de la pensée. Asservi au

moyen âge, libéré par la Renaissance, épanoui dans le kantisme. Il
faut reconnaître que le catholicisme lui a toujours fermé ses parvis.
Il a influencé en revanche, de loin, le protestantisme. Et cela dans ses

deux nuances. Intellectualiste et particulièrement confiant dans la
raison « théorique », tel qu'il s'est exprimé surtout chez Hegel, il n'est

pas sans avoir impressionné certains de nos théologiens, Richard

Abrégé du Catéchisme, chap. I.



246 MAURICE NEESER

Rothe par exemple. Il en a influencé un plus grand nombre lorsqu'il
a insisté sur l'aspect « pratique » de la raison (voir Albrecht Ritschl
et l'école romande des « théologiens de la conscience » : Malan, Frommel,

Fulliquet). Et vieux comme le monde aussi, sans doute, comme
le monde de l'observation, cet empirisme religieux dont Schleiermacher

passe pour être le père. Et il l'est sans doute, pour un assez vaste
courant du protestantisme moderne, par sa fameuse définition de la

religion : Weder Denken, dit-il contre le rationalisme intellectualiste,
noch Handeln, ajoute-t-il contre le rationalisme éthique, sondern

Anschauung und Gefühl des Universums, intuition et sentiment provoqués

en l'homme par la contemplation du monde. On précisera ;

Schleiermacher lui-même précisera ; cette contemplation de l'univers
proposée à l'origine, en qualité de point de départ de la connaissance

religieuse, sera remplacée par l'observation de la vie de l'Eglise ou

par celle de l'expérience chrétienne individuelle. Mais de toute façon
il s'agira d'empirisme. Et cet empirisme, représenté avec un éclat

particulier par William James, a joui depuis quelque soixante ans
d'une réelle vogue chez de nombreux théologiens protestants.

Au total, notons-le, ce rationalisme qui prétendrait faire fi de

toute révélation surnaturelle, même si l'on y joint l'empirisme,
n'a pas submergé la théologie protestante. Et encore moins le
catéchisme. Théologie et catéchisme sont restés dans la large moyenne
signalée tout à l'heure.

La seconde attitude extrême porte le nom de supranaturalisme, qui
est ici synonyme de suprarationalisme. Nous pourrions lui appliquer
aussi celui de supra-empirisme. Elle est l'un et l'autre.Tendance vieille
comme le monde, comme le monde de la foi, elle a son principe dans

l'affirmation de la nécessité et de la réalité d'une révélation qui
n'emprunte rien ni à la raison ni à l'expérience, donc rien à la philosophie.
Elle a reçu au XVIe siècle une expression de haut relief dans la théologie

des Réformateurs, celle de Calvin en particulier. Epoque unique,
cette Renaissance, où les positions essentielles se marquent : à gauche
et à droite du catholicisme qui s'affermit dans l'admission du synergisme

de la science et de la foi, le rationalisme plus ou moins
expérimental des philosophes d'une part et, de l'autre, l'intrépide
irrationalisme des Réformateurs.

Disons-le tout de suite : le calvinisme de Calvin n'a pas fait longue
fortune dans le calvinisme. Il est resté à la limite extérieure de ce

dernier, submergé par la tendance moyenne, où, s'agissant des aspects



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 247

généraux du problème de la révélation et des rapports entre la
révélation surnaturelle et la philosophie, les protestants sont fort
près des catholiques. Calvin lui-même, le plus intrépide des pères de

la Réforme, celui en qui la Réforme est le plus elle-même, n'est

pas d'une conséquence parfaite dans son suprarationalisme, et il se

pourra que Barth le développe. Mais il y a dans sa conception des

rapports entre la raison, unie à l'observation, et la révélation
surnaturelle un point qui le caractérise très nettement : les arguments
avancés par la raison ou par l'observation (ces arguments qui pour
certains philosophes constituent en eux-mêmes la matière d'une foi
rationnelle, et qui pour les théologiens orthodoxes préparent activement,

de façon positive, la voie à la foi surnaturelle) ne servent à

rien, dit Calvin, si un argument venu de Dieu et dont seule la
souveraineté divine dispose ne s'est imposé préalablement. Les argumenta
humana avancés pour établir la révélation surnaturelle sont vains si

Yargumentum divinum, que Calvin appelle le témoignage du Saint-

Esprit, n'a pas opéré au préalable, cette opération dépendant de

Dieu seul ''). Thèse étroitement rattachée à celle de la prédestination,

que l'on sait centrale chez Calvin, et qui revient à ceci : la
révélation proprement dite, celle qui est source du salut, ne dépend en

aucune façon de l'homme, ni du monde de l'homme, mais de Dieu
seul. Dieu l'accorde, avec cette souveraine indépendance où éclate
Sa gloire, à qui il veut...

Et l'on entrevoit les valeurs engagées dans ce débat. Le débat
implique une prise de position personnelle ou, plus simplement, une
mise au point, une reconnaissance personnelle à l'égard de la
Puissance qui domine la vie.

La thèse traditionnelle, c'est celle de la coexistence et de la
collaboration de Dieu et de l'homme, conçus comme deux forces appariées

qui se coudoieraient.
La thèse rationaliste et empiriste, c'est l'exaltation de l'homme et

du monde de l'homme. Dieu s'y résorberait en vertu d'une totale
immanence.

La thèse suprarationaliste, telle que Calvin la représente, c'est le
refus d'attribuer à l'homme et au monde de l'homme aucune valeur
vraiment religieuse ; c'est l'exaltation de Dieu en tant que Toute-
Puissance absolument transcendante.

(J) Institution chrétienne, I, 1, 8.



248 MAURICE NEESER

B. L'attitude de Karl Barth. Elle se rattache étroitement au
suprarationalisme de Calvin. Son originalité, son très grand intérêt, c'est
de l'épanouir, ce suprarationalisme, sur deux points particuliers.

i. Barth nie résolument la valeur de la théologie naturelle, soit

rationnelle, soit empirique. A l'entendre, il n'existe aucune possibilité

de parvenir à la connaissance du vrai Dieu par les voies de la

raison ou de l'expérience, par les chemins qui partent soit du microcosme

humain, soit du cosmos universel. C'est une question
actuellement débattue (entre K. Barth et E. Brunner surtout) de savoir si

Calvin fut à ce point sceptique sur la valeur des preuves traditionnelles

de l'existence de Dieu. Les chapitres m à v du livre I de

l'Institution, considérés dans leur allure générale, laissent penser que le

Réformateur les admet au moins à titre provisoire. Barth est à cet

égard d'un pessimisme irréductible. Les arguments tirés du monde
de la raison ou de la nature, contraignants selon le catholicisme,
adjuvants selon la plupart des protestants, sont à ses yeux de purs
mensonges. « Il n'y a pas de plus grande profanation qu'une
affirmation rationnelle sur Dieu» lui fait dire un disciple fidèle'1'. Les

vénérables preuves démontées par Kant et toujours vivantes serviront,

tout au plus, à celui que la révélation surnaturelle aura
préalablement éclairé. Seule compte la révélation surnaturelle.

2. Où est cette révélation surnaturelle Dans l'Eglise, disent les

uns. Dans l'Ecriture sainte, disent les autres. Calvin a le sentiment

que la révélation de Dieu ne saurait être enchaînée ni dans une
organisation ecclésiastique toujours humaine, ni dans la lettre d'un livre
sacré, humaine elle aussi. Sur ce dernier point, il ne va pas jusqu'au
bout de la thèse de la liberté divine. L'Ecriture sainte, enseigne-t-il,
sera le lieu de la révélation divine pour ceux en qui aura agi le témoignage

du Saint-Esprit. Mais, à ses yeux, ces derniers possèdent dans

l'Ecriture sainte une permanente révélation divine. L'Ecriture
constitue pour eux un établissement surnaturel bien près de se

confondre, et qui, en fait, se confond avec la lettre elle-même.
Calvin n'accuse-t-il pas constamment ceux de ses adversaires

qui restent insensibles à l'autorité d'un argument scripturaire de

résister à Dieu lui-même ou au Saint-Esprit Ne prête-t-il pas aux
textes bibliques, à tous les textes bibliques et en tout temps, une

permanente force de persuasion divine Ne se comporte-t-il pas dans

(i) Visser t'HooFT, Introduction à Karl Barth, p. 13.



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 249

la discussion en homme qui disposerait de façon définitive, dans la
lettre des textes sacrés, de la révélation surnaturelle Et c'est ici que
Barth, semble-t-il, dépasse Calvin et le complète. Le maître a du génie ;

il peut s'accorder ici et là les profondes obscurités ou même les

contradictions du génie. Ce n'est pas dans sa conférence sur la révélation

que je vous engagerais à chercher la définition vraiment barthienne
de la révélation ; Barth s'y rapproche de la thèse protestante moyenne.
Vous le trouverez plus nettement barthien dans ces lignes du disciple,

qu'il approuve pleinement : «Nous ne pouvons jamais disposer de

la Parole de Dieu comme si elle était nôtre. Il la prononce où il veut...
Nulle part il n'est captif, ni dans l'Eglise, ni dans la Bible... Notre
situation humaine est telle que nous ne pouvons jamais dire : Voici
la Parole est ici, la Parole de Dieu est là »''). Elle est, et la révélation
est avec elle — c'est un refrain dans la bouche de Barth —¦ là où

Dieu parle, là et dans le moment et pour le temps où il daigne parler.
En somme, aux yeux de l'illustre théologien, l'Eglise, les saintes

Ecritures (à quoi il convient d'ajouter l'expérience chrétienne) ne

constituent nullement en elles-mêmes le monde surnaturel. En elles-

mêmes elles sont, à côté de la raison et de la nature, une autre
province du monde de l'homme ; elles appartiennent à notre monde, à

ce monde-ci. Et Barth nous invite à les distinguer comme telles du

monde de Dieu, qui est essentiellement un autre monde : monde de

l'éternité, de la souveraine transcendance, monde « eschatologique »,

c'est-à-dire toujours à venir pour notre monde et pour nous-mêmes.

Deux mondes que sépare un abîme. Et voici les formules désormais

familières : aucun pont de bas en haut, du monde de l'homme au
monde de Dieu ; seul celui que «hic et nunc», au gré de sa souveraine

liberté, Dieu daigne jeter et dont l'homme, le chrétien pas plus que
quiconque, ne tient jamais la tête. Vous l'entendez bien : aucune

théologie naturelle, aucune apologétique, aucune philosophie, aucun
effort de la raison, aucune conquête de l'expérience ne sont capables
de vous servir de chemin. Seule vaut, venant d'en haut, l'inspiration
que rien n'enchaîne.

Telle est l'admirable conséquence (ou telle elle serait, si vraiment
le maître pouvait s'y tenir) de cette affirmation de l'absolue liberté
divine : Dieu n'est jamais ni dans la nature, ni dans la raison de

l'homme ; aucune histoire naturelle, aucun idéalisme, aucune science,

(J) Visser t'HooFT, ouvr. cité, p. 13.

rev. de théol. et phil. — N. s. t. xxm (n° 96, 1935)- 17



250 MAURICE NEESER

aucun humanisme ne révèlent rien de lui. Dieu n'est pas non plus, du
moins de façon permanente, dans aucune institution réputée
surnaturelle. Aucune histoire sainte ne le produira nécessairement, ni celle

que tisse l'Eglise, ni celle que raconte la Bible. En soi la Bible est

parole humaine sur Dieu, elle n'est pas Parole de Dieu. Dieu n'est

captif nulle part, ni dans l'Eglise, ni dans l'Ecriture. Il est présent là
où il veut, quand il veut, pour la durée qu'il veut. Et humainement
inaccessible. Aucune méthode humaine ne force son secret, pas
même la méthode dialectique.

Et voici l'occasion de dire quelques mots de la méthode désormais

fameuse. Ou plutôt de laisser parler Karl Barth, en résumant les

pages qu'il consacre à ce sujet, si belles et si grandes, que l'on peut
douter qu'il écrive désormais rien de mieux sur ce point :

Aucune méthode de ce monde, aucune méthode qui prendrait son

point d'appui dans ce monde ne permet à l'homme de parler de Dieu.
La méthode dogmatique Elle s'appuie sur cet aspect de notre
monde qu'est l'histoire sainte ; elle reprend avec dévotion l'enseignement

de l'Eglise, les formules du catéchisme, les paroles bibliques
respectées dans leur lettre même. Elle affirme d'autorité. Qu'elle le

fasse; elle a pour elle d'excellentes raisons. Mais qu'elle ne s'imagine

pas conduire à Dieu : Dieu n'est pas le prisonnier des formules,
fussent-elles les plus orthodoxes.

La méthode critique Elle s'appuie sur cet aspect du monde et de

l'homme que raconte l'histoire naturelle. Elle consiste dans l'analyse
critique que nous faisons de la nature et de nous-mêmes pour trouver
Dieu dans la nature ou en nous-mêmes. Cette analyse est à faire ; elle
doit être faite. Mais nous amène-t-elle à un autre résultat que de

nous saisir, nous-mêmes et le monde, dans notre néant
La méthode dialectique Elle consiste dans l'utilisation alternée

des deux précédentes, qui étaient en somme, vous Pavez compris,
la méthode religieuse et la méthode scientifique. « Les grandes vérités
» de la voie dogmatique et de la voie critique sont ici présupposées...
» mais ne sont pas considérées indépendamment les unes des autres ;

» au contraire, elles sont constamment rapportées à leur présupposition
» commune, à la vérité vivante, à qui certainement l'on ne peut donner
» de nom, mais qui se tient au centre, entre l'affirmation et la négation,
» pour donner à l'affirmation et à la négation leur sens et leur portée. »

La vérité vivante, dont le Nom est au-dessus de tout nom, le dialecticien

tentera de s'en approcher en marchant en «fils des monta-



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 251

gnes » sur P « étroite arête » où la pensée, sans cesse, oscille entre le

oui de l'adhésion et le non de la critique. «C'est la voie de beaucoup la
meilleure ». Conduit-elle au but Barth vient de laisser entendre que
non. Mais il va insister, et c'est sur ce point qu'il convient de ne pas
l'interrompre :

« Comment établir le rapport nécessaire de ces deux aspects de la

» vérité à leur centre vivant Le vrai dialecticien sait que le centre
» ne peut être ni appréhendé ni contemplé ; il ne se laissera donc que
» rarement entraîner à en parler directement, sachant que toute affir-
» mation directe sur cette vérité, qu'elle soit positive ou négative, est

¦» impossible et qu'elle ne sera pas réellement une affirmation sur cette
» vérité, mais toujours ou bien de la dogmatique ou bien de la critique.
» Sur cette étroite arête de rocher on ne peut qu'avancer, mais pas
» s'arrêter, sous peine de tomber à droite ou à gauche, mais sûrement
» en bas. Ainsi donc il ne nous reste—émouvant spectacle pour ceux
» qui n'ont pas le vertige — qu'à rapporter constamment ces deux
» attitudes l'une à l'autre, la positive et la négative, à expliquer le

» «oui» par le «non» et le «non» par le «oui», sans jamais nous
» arrêter un instant sur le « oui » ou sur le « non » ; c'est-à-dire à ne
» pas parler de la majesté divine dans la création sans souligner en
» même temps et très fort (en nous rappelant Romains vm) que,
» pour notre regard, Dieu est totalement caché dans la nature... »

Suivent de multiples exemples que faute de place je passe sous
silence. Ce qu'il importe de relever, c'est la « faiblesse intrinsèque
que Barth reconnaît à la méthode dialectique elle-même et qu'il
signale, en particulier, dans l'impossibilité où le dialecticien se trouve
souvent, lorsqu'il prétend parler de Dieu, de persuader son entourage :

« S'il parlait vraiment de Dieu... il ne lui arriverait jamais de laisser

partir son interlocuteur hochant la tête... Toutes les fois où une
affirmation dialectique a vraiment rendu témoignage à la réalité — et il
semble que tel ait été le cas pour certains interlocuteurs de Platon,
de Paul et des Réformateurs ¦— ce n'est pas à cause de l'effort du dialecticien,

ce n'est pas à cause de son affirmation, en elle-même sujette à

caution, plus sujette à caution que le spectateur dédaigneux de ces

jeux logiques ne le suppose, c'est à cause de la vérité vivante elle-même

qui était au centre de ses assertions claires et ambiguës, de la vérité
même de Dieu qui s'affirmait... Mais cette possibilité, la possibilité que
Dieu lui-même parle là où on parle de lui, n'est pas un des moments de

la méthode dialectique. Elle ne saurait se trouver sur le chemin dialecti-

»



252 MAURICE NEESER

que, mais bien là où ce chemin même est coupé. Car on peut se dérober

aux affirmations des dialecticiens, l'expérience le prouve. Le dialecticien

comme tel ne réussit pas mieux que le dogmaticien ou le critique... »

J'ai souligné les phrases les plus essentielles de ce passage où tout
est essentiel et qui culmine en cet humble et intelligent aveu : le

dialecticien, comme tel, ne réussit pas mieux que le dogmaticien ou
le critique. Il est, aux yeux de Karl Barth, l'homme qui, mieux que
le dogmaticien ou le critique, se courbe devant cette constatation :

il n'y a de révélation que lorsque le chemin de l'homme vers Dieu se

trouve « coupé » d'en haut, par une libre descente de Dieu.
C'est de ce point de vue que, avec une hardiesse admirable (bien

que la conséquence y soit quelquefois en défaut), seront définies les

réalités religieuses centrales : la Parole de Dieu, conçue, au sens

propre de l'expression, comme acte divin, acte libre et momentané
dont le message biblique est l'occasion ; la révélation, étroitement
liée à l'acte de la parole, car il y a révélation là où et pour le temps
où Dieu parle ; l'Eglise, groupe de ceux à qui la Parole se révèle, et
dont on peut se demander si elle sera autre chose que l'invisible corps
des élus ; la théologie enfin, tâche nécessaire, tâche humainement
irréalisable, tâche dont la réalisation exigée de l'homme dépend de

Dieu seul. Dans les trois thèses que voici Barth en dénonce, avec

une verve austère, le caractère paradoxal :

« Nous devons parler de Dieu », dit-il, s'adressant à des théologiens ;

» notre nom le dit. Mais pas seulement notre nom... Qu'attendent les

» hommes de nous, les hommes qui désirent ou qui tolèrent que nous
» soyons ce que nous sommes, des théologiens L'homme réclame

» Dieu... Mais nous sommes des hommes et comme tels nous ne pou-
» vons parler de Dieu... Quiconque a compris tout cela, quiconque a

» sondé les possibilités de toutes ces voies [il s'agit des trois méthodes

» analysées plus haut, dont Barth dit encore : je n'ai parlé que de

» celles qui méritent qu'on les prenne au sérieux] que peut-il, sinon

» sentir sa détresse »

« Nous devons savoir à la fois que nous devons parler de Dieu et
» que nous ne le pouvons pas, et par là même rendre à Dieu la gloire...
» Passer an service du silence Dire adieu à la théologie Si nous
» ne l'étions pas, il faudrait que d'autres fussent théologiens, et dans

» les mêmes conditions. La mère ne peut pas abandonner ses enfants,
» ni le cordonnier ses savates... »

« Il ne nous reste qu'à persévérer et rien d'autre... Maintenir



THÉOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 253

» notre regard, fixement, invariablement, sur ce que l'on attend
» de nous,... et tout autant nous rappeler que Dieu seul peut par-
» 1er de Dieu. » ri)

C. Remarques. Ma tâche consistait à vous donner une vue
sommaire de l'attitude barthienne... Me hasarderais-je à l'apprécier i
Très brièvement.

Quelques mots d'abord de sa grandeur. Elle a sa source, cette grandeur,

dans le caractère absolu du dualisme introduit par Karl Barth
entre le monde de Dieu et le monde de l'homme. Ce dualisme libère,
en effet, et l'essor de la théologie et celui de la philosophie. Théologie
libérée, à même de déployer l'affirmation religieuse dans sa plus large
ampleur en manifestant le souci le plus respectueux de la libre
souveraineté divine. Deux fois proclamé dans l'histoire de la pensée
chrétienne, ce souci. Une première fois dans l'effort trinitaire des grands
conciles où il s'agit de reconnaître l'essence divine des organes de la

rédemption : le Christ et le Saint-Esprit. Une seconde fois au XVIe siècle,

par l'insistance avec laquelle les Réformateurs s'opposent à la
doctrine du salut par les œuvres de l'homme. Il y a, dans l'efficace
dislocation de toute confiance terrestre à laquelle s'acharnent Karl
Barth et ses disciples —ils le disent et je suis disposé à les en croire'2'
—¦ une poussée nouvelle, une nouvelle et puissante trouée de ce

même mouvement.
Et de même, philosophie libérée, humanisme affranchi. La

philosophie, l'humanisme, pourront aller leur train dans leur monde, qui
est notre monde, le monde de l'homme et de la nature, et de la logique
rationnelle et de l'observation empirique. La théologie allant dans

son monde, qui est le monde de Dieu, son train, qui est le train de

Dieu, la philosophie ira le sien, désempêtrée de toute préoccupation
théologique. Barth, théologien à ses heures, qui sont dans sa vie les

heures de Dieu, ne laissera pas d'être en d'autres heures, qui sont
celles de l'homme, un philosophe averti, un humaniste féru de Gœthe,

un critique pénétrant, un impitoyable ironiste.
Mais la faiblesse de cette position n'en est pas moins réelle, faite

de cette grandeur même ou en rapport intime avec elle. Elle a sa

source, elle aussi, dans ce dualisme absolu, dans cette abyssale
séparation des deux mondes, s'il est vrai qu'il faille irrévocablement la

Parole le Dieu et parole humaine. Paris 1933, p. 197, 206, 218-219.
(2) Cf. Révélation, Eglise, Théologie, spécialement la première des trois

conférences.



254 MAURICE NEESER

considérer comme un fait. Est-elle un fait Cela est fort douteux.
S'il en était ainsi, si Dieu était en réalité totalement absent de notre
monde ; disons ici (laissant de côté le problème de l'immanence
divine dans l'histoire sainte) : si Dieu était en réalité totalement
absent du monde de la nature et de la raison humaine, il y a

longtemps que la conversation entre philosophes et théologiens serait

rompue. Elle n'eût jamais commencé. Cet animal assez commun
qu'est un théologien nourri de philosophie ou un philosophe ouvert
aux données de la révélation chrétienne n'existerait nulle part. De

nombreux esprits, qui n'ont rien d'anormal, ne reviendraient pas

sans cesse, pour la confirmer, à la collaboration séculaire de la raison

et de la foi révélée. L'apologétique ne serait pas toujours entreprise
à nouveau comme elle l'est en effet ; elle ne le serait pas si elle se

trouvait aussi inefficace que Karl Barth le prétend.
Bref, le dualisme qui, s'il était un fait, entraînerait l'intelligence

et la conscience de nos dialecticiens (leur pensée, leur morale) à de

funestes déchirements, n'est pas un fait... Mais il est peut-être —
c'est sur cette note où se mêlent la réserve et l'adhésion reconnaissante

que je voudrais m'arrêter — un postulat du sentiment chrétien,

tel du moins qu'il se fait jour dans cette manifestation accentuée

de l'Evangile qu'est le paulinisme. N'est pas rationaliste qui veut.
Tous ne sauraient soutenir cet élan de l'idée qui emporte les hégéliens

; tous ne sauraient nourrir la confiance qu'il implique en la bonté

foncière de la nature. D'autre part, la thèse traditionnelle de la coexistence

des deux mondes, celui de l'homme et celui de Dieu, et de la

collaboration des deux forces, celle de l'homme et celle de Dieu, cette

image d'un coudoiement de l'homme et de Dieu, courante et
commode, n'est vraiment intéressante ni pour la philosophie ni pour la

théologie. Resterait à considérer le dualisme, la pure transcendance
du monde de Dieu d'une part et de l'autre la totale corruption du

monde de l'homme comme une limite idéale. L'action conjuguée de

la réflexion philosophique et de la grâce nous y ferait tendre, sans nous

permettre de l'atteindre jamais. La réflexion philosophique, à quoi il
faut ajouter l'action morale, certaines méditations du sens esthétique,

tout le labeur de la science, tout l'apparent bonheur et tout le

réel malheur des initiatives de la liberté ne semblent-ils pas
concourir, pour certaines âmes du moins, à préparer cette confession de

la vanité du monde et de l'incapacité de l'homme, qui implique un
plus mystérieux Appel ou qui en est le signe

Maurice NEESER.


	Réflexions sur les rapports de la théologie et de la philosophie dans la pensée de Karl Barth

