Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 96

Artikel: Réflexions sur les rapports de la théologie et de la philosophie dans la
pensée de Karl Barth

Autor: Neeser, Maurice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380276

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REFLEXIONS SUR LES RAPPORTS
DE LA THEOLOGIE ET DE LA PHILOSOPHIE
DANS LA PENSEE DE KARL BARTH ®

Karl Barth est Phomme qui, naguere, a Paris, parlant de la théo-
logie, s’est exprimé de la fagon suivante : « Est-il rien de plus déso-
lant que la tentative, développée depuis des siécles, pour déterminer
un lien systématique ou, inversement, une distinction systématique
entre le domaine de la théologie et celui de la philosophie ? S’est-il
trouvé un philosophe digne de ce nom pour accorder la moindre
attention aux constructions des théologiens voués a cette tiche ?
L’inquiétude, 'incertitude avec laquelle on s’y est voué n’auraient-
elles pas dfi rappeler que cette tdche ne saurait &tre entreprise qu’avec
une mauvaise conscience ? Il est évident que la théologie ne peut
devenir intéressante pour le philosophe que dés linstant ou elle
renonce a Pintéresser. Il est évident que le rapport de la théologie a
la philosophie ne peut devenir positif et fructueux que deés l'instant
ou la théologie a résolument renoncé non seulement a étre elle-
méme une philosophie, mais aussi a vouloir démontrer et fonder en
principe son existence 4 c6té de la philosophie» ®. Aux yeux de
Péminent maitre la théologie digne de ce nom est, au sens propre
du terme théologie, 600 Aoyog, vraie parole de Dieu, parole parlée
par Dieu lui-méme. Elle appartient 4 un monde, le monde de Dieu,
totalement autre que la philosophie, qui est parole de 'homme et
appartient au monde de ’homme. Au principe méme de P’attitude
de Barth, le dualisme des deux mondes...

(1) Causerie faite devant le groupe neuchitelois de la Société romande de philo-
sophie, le 4 juin 1935. — (2) K. BarTH, Révélation, Eglise, Théologie. Paris, éd. « Je
sers », 1934, p- 42.



244 MAURICE NEESER

Une discussion entre barthiens et philosophes risque donc d’étre
malaisée. Et c’est bien ce que fait voir le Bulletin de la Société fran-
caise de philosophie de décembre 1933. Ladite Société a accepté, ou
demandé a M. Maury une communication sur la pensée de Karl
Barth, sans se bercer de l'illusion d’étre 4 méme de la discuter : « On
pourrait étre surpris, au premier abord », dit M. Blondel, « de voir une
société de philosophie accepter une communication sur une pensée
religieuse dont le trait le plus saillant est la négation méme de tout
caractere philosophique » . En fait la discussion n’est pas allée bien
loin. J’aurais pu vous renvoyer a cet intéressant fascicule, ou ’on voit
clairement que barthiens et philosophes ne s’entendront que grace
aux ressources de la politesse. J’ai préféré suivre une autre voie, pas
originale du tout, et ol je vais commencer par faire appel, a titre de
jalons, aux données courantes de la pensée chrétienne sur le probléeme
en jeu.

A. Falons. La position moyenne et, a ce titre, orthodoxe dans le
monde de la théologie chrétienne quant au rapport de la théologie et de
la philosophie consiste a admettre une collaboration des deux attitudes.
La philosophie et la théologie, la raison et la foi, la révélation natu-
relle et la révélation surnaturelle entretiennent une collaboration dans
laquelle, au reste, la philosophie est subordonnée 4 la théologie. Telle
une maison a deux étages, ou la philosophie occuperait le premier,
servant d’assise au second, celui de la théologie. Le catholicisme
afirme trés carrément les droits de la révélation surnaturelle ou de la
théologie, telle que la garantit 4 ses yeux ’Eglise. Mais il n’est pas
moins catégorique quant a la nécessité, dans son ordre, de la révé-
lation naturelle, c’est-a-dire de la philosophie basée sur la raison et
sur 'observation. Il admet que Pexistence de Dieu, par exemple, est
affaire de démonstration philosophique certaine. « Dieu », dit le pape
Pie X dans le Motu proprio de 1910, « peut étre connu, et par consé-
quent démontré avec certitude par la lumiere naturelle de la raison
au moyen des choses qui ont été faites, c’est-a-dire par les ouvrages
visibles de la Création, comme la cause par ses effets.» ?) Et le concile
du Vatican prononce ’anathéme contre ceux qui mettraient en doute
cette affirmation ®. Quant au protestantisme moyen, il affirme, cela
va de soi, le droit de la révélation surnaturelle, garantie a ses yeux

() Bulletin, p. 48. — (2) Formule du serment antimoderniste, MireT, Quellen zur
Geschichte des rémischen Papsuums. Tiibingen 1924, p. 516. — (3) MirBT, 0uvr. cité,

P 457 s



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 245

par les saintes Ecritures. S’il y met moins de raideur, il reconnait
d’autre part aussi la légitimité, voire la nécessité, dans son ordre, de
la révélation naturelle, et donc de la philosophie. Consultez sur ce
point 'immortel J.-F. Ostervald — car, n’en déplaise a ses détracteurs,
Ostervald est certainement immortel, et précisément en sa qualité de
représentant de la théologie protestante moyenne —. Son Catéchisme,
hors d’usage et toujours vivant, vous renseignera. Il est bien entendu
que « Dieu s’est fait connaitre de la maniere la plus claire et la plus
parfaite dans sa parole, ou dans I’Ecriture Sainte». Mais nous le
connaissons aussi « par les lumieres de la raison, par les sentiments
de la conscience... La raison fait comprendre qu’il doit y avoir une
cause premitre de tout... la conscience nous fait sentir qu’il y a un
Juge qu’il faut craindre... »(. Le Catéchisme d’Ostervald est tombé.
La substance en subsiste dans les cours d’instruction religieuse, voire
dans les recueils de passages bibliques (quelle revanche!) générale-
ment en usage parmi nous et sur la foi desquels nous enseignons que
la connaissance de Dieu a pour source la nature, la conscience aussi
et la Bible, autant dire la raison et la foi.

De cette position moyenne et orthodoxe se détachent deux ten-
dances extrémes, opposées I'une a 'autre, qu’il faut reconnaitre hété-
rodoxes. Elles portent dans I’histoire de la pensée chrétienne les noms
étroits et partiellement inexacts de rationalisme et de supranatura-
lisme.

Je rappelle d’abord Pexistence de cette attitude qui croit pouvoir
négliger toute révélation surnaturelle et, en somme, toute théologie.
On Pappelle communément rationalisme ; elle comporte en réalité
deux variantes, le rationalisme proprement dit et ’empirisme, unis
par le méme dédain de la révélation surnaturelle. La raison, pour le
rationalisme, ’observation des faits, pour ’empirisme, offrant de
suffisantes bases de connaissances méme dans le domaine religieux,
on se passera des prétendues données de la foi. Vieux comme le
monde, le rationalisme, comme le monde de la pensée. Asservi au
moyen 4ge, libéré par la Renaissance, épanoui dans le kantisme. Il
faut reconnaitre que le catholicisme lui a toujours fermé ses parvis.
Il a influencé en revanche, de loin, le protestantisme. Et cela dans ses
deux nuances. Intellectualiste et particulirement confiant dans la
raison « théorique », tel qu’il s’est exprimé surtout chez Hegel, il n’est
pas sans avoir impressionné certains de nos théologiens, Richard

() Abrégé du Catéchisme, chap. 1.



246 MAURICE NEESER

Rothe par exemple. Il en a influencé un plus grand nombre lorsqu’il
a insisté sur Paspect « pratique » de la raison (voir Albrecht Ritschl
et I’école romande des « théologiens de la conscience » : Malan, From-
mel, Fulliquet). Et vieux comme le monde aussi, sans doute, comme
le monde de Pobservation, cet empirisme religieux dont Schleierma-
cher passe pour étre le pére. Et il I’est sans doute, pour un assez vaste
courant du protestantisme moderne, par sa fameuse définition de la
religion : Weder Denken, dit-il contre le rationalisme intellectualiste,
noch Handeln, ajoute-t-il contre le rationalisme éthique, sondern An-
schauung und Gefiibl des Universums, intuition et sentiment provo-
qués en ’homme par la contemplation du monde. On précisera;
Schleiermacher lui-méme précisera ; cette contemplation de Iunivers
proposée a Porigine, en qualité de point de départ de la connaissance
religieuse, sera remplacée par 'observation de la vie de ’Eglise ou
par celle de Pexpérience chrétienne individuelle. Mais de toute fagon
il s’agira d’empirisme. Et cet empirisme, représenté avec un éclat
particulier par William James, a joui depuis quelque soixante ans
d’une réelle vogue chez de nombreux théologiens protestants.

Au total, notons-le, ce rationalisme qui prétendrait faire fi de
toute révélation surnaturelle, méme si 'on y joint Pempirisme,
n’a pas submergé la théologie protestante. Et encore moins le caté-
chisme. Théologie et catéchisme sont restés dans la large moyenne
signalée tout a I’heure.

La seconde attitude extréme porte le nom de supranaturalisme, qui
est ici synonyme de suprarationalisme. Nous pourrions lui appliquer
aussi celui de supra-empirisme. Elle est I'un et ’autre. Tendance vieille
comme le monde, comme le monde de la foi, elle a son principe dans
Paffirmation de la nécessité et de la réalité d’une révélation qui n’em-
prunte rien ni a la raison ni 4 expérience, donc rien a la philosophie.
Elle a requ au XVIe siécle une expression de haut relief dans la théo-
logie des Réformateurs, celle de Calvin en particulier. Epoque unique,
cette Renaissance, ou les positions essentielles se marquent : a gauche
et a droite du catholicisme qui s’affermit dans ’admission du syner-
gisme de la science et de la foi, le rationalisme plus ou moins expé-
rimental des philosophes d’une part et, de I’autre, Pintrépide irra-
tionalisme des Réformateurs.

Disons-le tout de suite : le calvinisme de Calvin n’a pas fait longue
fortune dans le calvinisme. Il est resté a la limite extérieure de ce
dernier,submergé par la tendance moyenne, ou, s’agissant des aspects



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 247

généraux du probléme de la révélation et des rapports entre la
révélation surnaturelle et la philosophie, les protestants sont fort
pres des catholiques. Calvin lui-méme, le plus intrépide des peres de
la Réforme, celui en qui la Réforme est le plus elle-méme, n’est
pas d’une conséquence parfaite dans son suprarationalisme, et il se
pourra que Barth le développe. Mais il y a dans sa conception des
rapports entre la raison, unie a Pobservation, et la révélation surna-
turelle un point qui le caractérise trés nettement: les arguments
avancés par la raison ou par ’observation (ces arguments qui pour
certains philosophes constituent en eux-mémes la matitre d’une foi
rationnelle, et qui pour les théologiens orthodoxes préparent active~
ment, de fagon positive, la voie a la foi surnaturelle) ne servent a
rien, dit Calvin, si un argument venu de Dieu et dont seule la souve-
raineté divine dispose ne s’est imposé préalablement. Les argumenta
humana avancés pour établir la révélation surnaturelle sont vains si
Pargumentum divinum, que Calvin appelle le témoignage du Saint-
Esprit, n’a pas opéré au préalable, cette opération dépendant de
Dieu seul ). These étroitement rattachée a celle de la prédestina-
tion, que I'on sait centrale chez Calvin, et qui revient a ceci : la révé-
lation proprement dite, celle qui est source du salut, ne dépend en
aucune fagon de ’homme, ni du monde de ’homme, mais de Dieu
seul. Dieu Paccorde, avec cette souveraine indépendance ou éclate
Sa gloire, a qui il veut...

Et Pon entrevoit les valeurs engagées dans ce débat. Le débat im-
plique une prise de position personnelle ou, plus simplement, une
mise au point, une reconnaissance personnelle a I’égard de la Puis-
sance qui domine la vie.

La theése traditionnelle, c’est celle de la coexistence et de la colla-
boration de Dieu et de ’homme, congus comme deux forces appariées
qui se coudoieraient.

La these rationaliste et empiriste, c’est exaltation de ’homme et
du monde de I’homme. Dieu s’y résorberait en vertu d’une totale
immanence.

La these suprarationaliste, telle que Calvin la représente, c’est le
refus d’attribuer 2 Phomme et au monde de ’homme aucune valeur
vraiment religieuse ; c’est ’exaltation de Dieu en tant que Toute-
Puissance absolument transcendante.

(1) Instiiution chrétienne, 1, 1, 8.



248 MAURICE NEESER

B. Lattitude de Karl Barth. Elle se rattache étroitement au supra-
rationalisme de Calvin. Son originalité, son trés grand intérét, c’est
de I’épanouir, ce suprarationalisme, sur deux points particuliers.

1. Barth nie résolument la valeur de la théologie naturelle, soit
rationnelle, soit empirique. A ’entendre, il n’existe aucune possibi-
lité de parvenir a la connaissance du vrai Dieu par les voies de la
raison ou de Pexpérience, par les chemins qui partent soit du micro-
cosme humain, soit du cosmos universel. C’est une question actuel-
lement débattue (entre K. Barth et E. Brunner surtout) de savoir si
Calvin fut a ce point sceptique sur la valeur des preuves tradition-
nelles de Pexistence de Dieu. Les chapitres 111 a v du livre I de I'Ins-
titution, considérés dans leur allure générale, laissent penser que le
Réformateur les admet au moins a titre provisoire. Barth est a cet
égard d’un pessimisme irréductible. Les arguments tirés du monde
de la raison ou de la nature, contraignants selon le catholicisme,
adjuvants selon la plupart des protestants, sont a ses yeux de purs
mensonges. «Il n’y a pas de plus grande profanation qu’une affir-
mation rationnelle sur Dieu» lui fait dire un disciple fidele @), Les
vénérables preuves démontées par Kant et toujours vivantes servi-
ront, tout au plus, & celui que la révélation surnaturelle aura préala-
blement éclairé. Seule compte la révélation surnaturelle.

2. Ou est cette révélation surnaturelle ? Dans ’Eglise, disent les
uns. Dans PEcriture sainte, disent les autres. Calvin a le sentiment
que la révélation de Dieu ne saurait étre enchainée ni dans une orga-
nisation ecclésiastique toujours humaine, ni dans la lettre d’un livre
sacré, humaine elle aussi. Sur ce dernier point, il ne va pas jusqu’au
bout de la these de la liberté divine. L’Ecriture sainte, enseigne-t-il,
sera le lieu de la révélation divine pour ceux en qui aura agi le témoi-
gnage du Saint-Esprit. Mais, a ses yeux, ces derniers possédent dans
PEcriture sainte une permanente révélation divine. L’Ecriture
constitue pour eux un établissement surnaturel bien prés de se
confondre, et qui, en fait, se confond avec la lettre elle-méme.
Calvin n’accuse-t-il pas constamment ceux de ses adversaires
qui restent insensibles a lautorité d’un argument scripturaire de
résister a Dieu lui-méme ou au Saint-Esprit ? Ne préte-t-il pas aux
textes bibliques, a tous les textes bibliques et en tout temps, une
permanente force de persuasion divine ? Ne se comporte-t-il pas dans

(1) Visser t'Hoorr, Introduction 4 Karl Barth, p. 13.



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 249

la discussion en homme qui disposerait de fagon définitive, dans la
lettre des textes sacrés, de la révélation surnaturelle ? Et c’est icique
Barth, semble-t-il, dépasse Calvin et le complete. Le maitre a du génie ;
il peut s’accorder ici et 1a les profondes obscurités ou méme les con-
tradictions du génie. Ce n’est pas dans sa conférence sur la révélation
que je vous engagerais a chercher la définition vraiment barthienne
dela révélation ; Barth s’y rapproche de la thése protestante moyenne.
Vous le trouverez plus nettement barthien dans ces lignes du disci-
ple, qu’il approuve pleinement : «Nous ne pouvons jamais disposer de
la Parole de Dieu comme si elle était notre. I1la prononce ou il veut...
Nulle part il n’est captif, ni dans I’Eglise, ni dans la Bible... Notre
situation humaine est telle que nous ne pouvons jamais dire : Voici
la Parole est ici, la Parole de Dieu est 1a »(®, Elle est, et la révélation
est avec elle — c’est un refrain dans la bouche de Barth — 1a ou
Dieu parle, 1a et dans le moment et pour le temps ou il daigne parler.

En somme, aux yeux de lillustre théologien, ’Eglise, les saintes
Ecritures (a quoi il convient d’ajouter ’expérience chrétienne) ne
constituent nullement en elles-mémes le monde surnaturel. En elles-
mémes elles sont, a c6té de la raison et de la nature, une autre pro-
vince du monde de ’homme ; elles appartiennent a notre monde, a
ce monde-ci. Et Barth nous invite 4 les distinguer comme telles du
monde de Dieu, qui est essentiellement un autre monde : monde de
Péternité, de la souveraine transcendance, monde « eschatologique »,
c’est-a-dire toujours a venir pour notre monde et pour nous-mémes.
Deux mondes que sépare un abime. Et voici les formules désormais
famili¢res : aucun pont de bas en haut, du monde de ’homme au
monde de Dieu ; seul celui que «hic et nunc», au gré de sa souveraine
liberté, Dieu daigne jeter et dont I’homme, le chrétien pas plus que
quiconque, ne tient jamais la téte. Vous Pentendez bien: aucune
théologie naturelle, aucune apologétique, aucune philosophie, aucun
effort de la raison, aucune conquéte de I’expérience ne sont capables
de vous servir de chemin. Seule vaut, venant d’en haut, 'inspiration
que rien n’enchaine.

Telle est ’admirable conséquence (ou telle elle serait, si vraiment
le maitre pouvait s’y tenir) de cette affirmation de Pabsolue liberté
divine : Dieu n’est jamais ni dans la nature, ni dans la raison de
Phomme ; aucune histoire naturelle, aucun idéalisme, aucune science,

(r) Visser t'HoorT, ouvr. cité, p. 13.

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. §. t. XXIII (N° g6, 1935). 17



250 MAURICE NEESER

’

aucun humanisme ne révélent rien de lui. Dieu n’est pas non plus, du
moins de fagon permanente, dans aucune institution réputée surna-
turelle. Aucune histoire sainte ne le produira nécessairement, ni celle
que tisse ’Eglise, ni celle que raconte la Bible. En soi la Bible est
parole humaine sur Dieu, elle n’est pas Parole de Dieu. Dieu n’est
captif nulle part, ni dans ’Eglise, ni dans ’Ecriture. Il est présent la
ou il veut, quand il veut, pour la durée qu’il veut. Et humainement
inaccessible. Aucune méthode humaine ne force son secret, pas
méme la méthode dialectique.

Et voici Poccasion de dire quelques mots de la méthode désormais
fameuse. Ou plut6t de laisser parler Karl Barth, en résumant les
pages qu’il consacre a ce sujet, si belles et si grandes, que I’on peut
douter qu’il écrive désormais rien de mieux sur ce point :

Aucune méthode de ce monde, aucune méthode qui prendrait son
point d’appui dans ce monde ne permet a ’homme de parler de Dieu.
La méthode dogmatique ? Elle s’appuie sur cet aspect de notre
monde qu’est Ihistoire sainte ; elle reprend avec dévotion I’enseigne-
ment de PEglise, les formules du catéchisme, les paroles bibliques
respectées dans leur lettre méme. Elle affirme d’autorité. Qu’elle le
fasse; elle a pour elle d’excellentes raisons. Mais qu’elle ne s’imagine
pas conduire a Dieu : Dieu n’est pas le prisonnier des formules, fus-
sent-elles les plus orthodoxes.

La méthode critique ? Elle s’appuie sur cet aspect du monde et de
Phomme que raconte ’histoire naturelle. Elle consiste dans I’analyse
critique que nous faisons de la nature et de nous-mémes pour trouver
Dieu dans la nature ou en nous-mémes. Cette analyse est a faire; elle
doit étre faite. Mais nous amene-t-elle 4 un autre résultat que de
nous saisir, nous-mémes et le monde, dans notre néant ?

La méthode dialectique ? Elle consiste dans P'utilisation alternée
des deux précédentes, qui étaient en somme, vous P’avez compris,
la méthode religieuse et la méthode scientifique. « Les grandes vérités
» de la voie dogmatique et de la voie critique sont ici présupposées...
» mais ne sont pas considérées indépendamment les unes des autres
» au contraire, elles sont constamment rapportées a leur présupposition
» commune, a la vérité vivante, a qui certainement ’on ne peut donner
» de nom, mais qui se tient au centre, entre Paffirmation et 1a négation,
» pour donner a Paffirmation et 4 la négation leur sens et leur portée. »
La vérité vivante, dont le Nom est au-dessus de tout nom, le dialec-
ticien tentera de s’en approcher en marchant en «fils des monta-



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 251

gnes » sur I’ « étroite aréte » ou la pensée, sans cesse, oscille entre le
oui de ’adhésion et le non de la critique. «C’est la voie de beaucoup la
meilleure ». Conduit-elle au but ? Barth vient de laisser entendre que
non. Mais il va insister, et c’est sur ce point qu’il convient de ne pas
Pinterrompre :

« Comment établir le rapport nécessaire de ces deux aspects de la
» vérité a leur centre vivant ? Le vrai dialecticien sait que le centre
» ne peut étre ni appréhendé ni contemplé; il ne se laissera donc que
» rarement entrainer a en parler directement, sachant que toute affir-
» mation directe sur cette vérité, qu’elle soit positive ou négative, est
-» impossible et qu’elle ne sera pas réellement une affirmation sur cette
» vérité, mais toujours ou bien de la dogmatique ou bien de la critique.
» Sur cette étroite aréte de rocher on ne peut qu’avancer, mais pas
» s’arréter, sous peine de tomber a droite ou a gauche, mais sfirement
» en bas. Ainsi donc il ne nous reste — émouvant spectacle pour ceux
» qui n’ont pas le vertige — qu’a rapporter constamment ces deux
» attitudes Pune 4 Pautre, la positive et la négative, a expliquer le
» «oui» par le «non» et le «non» par le «ouin, sans jamais nous
» arréter un instant sur le «oui» ou sur le «non» ; c’est-a-dire & ne
» pas parler de la majesté divine dans la création sans souligner en
» méme temps et trés fort (en nous rappelant Romains vii) que,
» pour notre regard, Dieu est totalement caché dans la nature... »

Suivent de multiples exemples que faute de place je passe sous
silence. Ce qu’il importe de relever, c’est la «faiblesse intrinseéque »
que Barth reconnait a la méthode dialectique elle-méme et qu’il
signale, en particulier, dans Pimpossibilité ou le dialecticien se trouve
souvent, lorsqu’il prétend parler de Dieu, de persuader son entourage :
« $’1l parlait vraiment de Dieu... il ne lui arriverait jamais de laisser
partir son interlocuteur hochant la téte... Toutes les fois ou une affir-
mation dialectique a vraiment rendu témoignage a la réalité — et il
semble que tel ait été le cas pour certains interlocuteurs de Platon,
de Paul et des Réformateurs — ce w’est pas a cause de Peffort du dialec-
ticiem, ce n’est pas a cause de son affirmation, en elle-méme sujette &
caution, plus sujette 4 caution que le spectateur dédaigneux de ces
jeux logiques ne le suppose, c’est 4 cause de la vérité vivante elle-méme
qui était au cenire de ses assertions claires et ambigués, de la vérité
méme de Dieu qui s’affirmait... Mais cette possibilité, la possibilité que
Diew lui-méme parle la o1l on parle de lui, west pas un des moments de
la méthode dialectique. Elle ne saurait se trouver sur le chemin dialecti-



252 MAURICE NEESER

que, mats bien la o1 ce chemin méme est coupé. Car on peut se dérober
aux affirmations des dialecticiens, I'expérience le prouve. Le dialec-
ticien comme tel ne réussit pas mieux que le dogmaticien ou le critique... »

J’ai souligné les phrases les plus essentielles de ce passage ou tout
est essentiel et qui culmine en cet humble et intelligent aveu: le
dialecticien, comme tel, ne réussit pas mieux que le dogmaticien ou
le critique. Il est, aux yeux de Karl Barth, 'homme qui, mieux que
le dogmaticien ou le critique, se courbe devant cette constatation :
il n’y a de révélation que lorsque le chemin de ’homme vers Dieu se
trouve « coupé » d’en haut, par une libre descente de Dieu.

C’est de ce point de vue que, avec une hardiesse admirable (bien
que la conséquence y soit quelquefois en défaut), seront définies les
réalités religieuses centrales: la Parole de Dieu, congue, au sens
propre de I’expression, comme acte divin, acte libre et momentané
dont le message biblique est 'occasion ; la révélation, étroitement
lide a Pacte de la parole, car il y a révélation 1a ou et pour le temps
ou Dieu parle ; Eglise, groupe de ceux a qui la Parole se révele, et
dont on peut se demander si elle sera autre chose que I'invisible corps
des élus; la théologie enfin, tiche nécessaire, tiche humainement
irréalisable, tAche dont la réalisation exigée de ’homme dépend de
Dieu scul. Dans les trois theses que voici Barth en dénonce, avec
une verve austere, le caractere paradoxal :

« Nous devons parler de Dieu », dit-il, s’adressant a des théologiens;;
» notre nom le dit. Mais pas seulement notre nom... Qu’attendent les
» hommes de nous, les hommes qui désirent ou qui tolérent que nous
» soyons ce que nous sommes, des théologiens ?... L’homme réclame
» Dieu... Mais nous sommes des hommes et comme tels nous ne pou-
» vons parler de Dieu... Quiconque a compris tout cela, quiconque a
» sondé les possibilités de toutes ces voies [il s’agit des trois méthodes
» analysées plus haut, dont Barth dit encore: je n’ai parlé que de
» celles qui méritent qu’on les prenne au sérieux] que peut-il, sinon
» sentir sa détresse ? »

« Nous devons savoir a la fois que nous devons parler de Dieu et
» que nous ne le pouvons pas, et par la méme rendre a Dieu la gloire...
» Passer au service du silence ? Dire adieu a la théologie ? Si nous
» ne Pétions pas, il faudrait que d’autres fussent théologiens, et dans
» les mémes conditions. La meére ne peut pas abandonner ses enfants,
» ni le cordonnier ses savates... »

« Il ne nous reste qu’a persévérer et rien d’autre.. Maintenir



THEOLOGIE ET PHILOSOPHIE CHEZ K. BARTH 253

» notre regard, fixement, invariablement, sur ce que Pon attend
» de nous,... et tout autant nous rappeler que Dieu seul peut par-
» ler de Dieu, » @

C. Remarques. Ma tiche consistait a vous donner une vue som-
maire de Pattitude barthienne... Me hasarderais-je a Papprécier ?
Trés brievement.

Quelques mots d’abord de sa grandeur. Elle a sa source, cette gran-
deur, dans le caracteére absolu du dualisme introduit par Karl Barth
entre le monde de Dieu et le monde de ’homme. Ce dualisme libere,
en effet, et I’essor de la théologie et celui de la philosophie. Théologie
libérée, 2 méme de déployer I’affirmation religieuse dans sa plus large
ampleur en manifestant le souci le plus respectueux de la libre souve-
raineté divine. Deux fois proclamé dans I’histoire de la pensée chré-
tienne, ce souci. Une premitre fois dans Peffort trinitaire des grands
conciles ou il s’agit de reconnaitre P’essence divine des organes de la
rédemption : le Christ et le Saint-Esprit. Une seconde fois au XVIe sie-
cle, par l'insistance avec laquelle les Réformateurs s’opposent a la
doctrine du salut par les ceuvres de ’homme. Il y a, dans Pefficace
dislocation de toute confiance terrestre a laquelle s’acharnent Karl
Barth et ses disciples —ils le disent et je suis disposé a les en croire (2)
— une poussée nouvelle, une nouvelle et puissante trouée de ce
méme mouvement. ‘

Et de méme, philosophie libérée, humanisme affranchi. La philo-
sophie, ’humanisme, pourront aller leur train dans leur monde, qui
est notre monde, le monde de ’homme et de la nature, et de la logique
rationnelle et de Pobservation empirique. La théologie allant dans
son monde, qui est le monde de Dieu, son train, qui est le train de
Dieu, la philosophie ira le sien, désempétrée de toute préoccupation
théologique. Barth, théologien a ses heures, qui sont dans sa vie les
heures de Dieu, ne laissera pas d’étre en d’autres heures, qui sont
celles de Phomme, un philosophe averti, un humaniste féru de Geethe,
un critique pénétrant, un impitoyable ironiste,

Mais la faiblesse de cette position n’en est pas moins réelle, faite
de cette grandeur méme ou en rapport intime avec elle. Elle a sa
source, elle aussi, dans ce dualisme absolu, dans cette abyssale sépa-
ration des deux mondes, s’il est vrai qu’il faille irrévocablement la

(¥) Parole de Dieu et parole bumaine. Paris 1933, p. 197, 206, 218-219.
(2) Cf. Révélation, Eglise; Théologie, spécialement la premiére des trois confé-
rences.



254 MAURICE NEESER

considérer comme wun fait. Est-elle un fait ? Cela est fort douteux.
S’il en était ainsi, si Dieu était en réalité totalement absent de notre
monde ; disons ici (laissant de c6té le probléme de Pimmanence
divine dans Dhistoire sainte) : si Dieu était en réalité totalement
absent du monde de la nature et de la raison humaine, il y a long-
temps que la conversation entre philosophes et théologiens serait
rompue. Elle n’efit jamais commencé. Cet animal assez commun
qu’est un théologien nourri de philosophie ou un philosophe ouvert
aux données de la révélation chrétienne n’existerait nulle part. De
nombreux esprits, qui n’ont rien d’anormal, ne reviendraient pas
sans cesse, pour la confirmer, a la collaboration séculaire de la raison
et de la foi révélée. L’apologétique ne serait pas toujours entreprise
a nouveau comme elle ’est en effet ; elle ne le serait pas si elle se
trouvait aussi inefficace que Karl Barth le prétend.

Bref, le dualisme qui, s’il était un fait, entrainerait I’intelligence
et la conscience de nos dialecticiens (leur pensée, leur morale) a de
funestes déchirements, n’est pas un fait... Mais il est peut-&tre —
c’est sur cette note ou se mélent la réserve et ’adhésion reconnais-
sante que je voudrais m’arréter — un postulat du sentiment chré-
tien, tel du moins qu’il se fait jour dans cette manifestation accentuée
de ’Evangile qu’est le paulinisme. N’est pas rationaliste qui veut.
Tous ne sauraient soutenir cet élan de l’idée qui emporte les hégé-
liens ; tous ne sauraient nourrir la confiance qu’il implique en la bonté
fonciére de la nature. D’autre part, la these traditionnelle de la coexis-
tence des deux mondes, celui de Phomme et celui de Dieu, et de la
collaboration des deux forces, celle de ’homme et celle de Dieu, cette
image d’un coudoiement de ’homme et de Dieu, courante et com-
mode, n’est vraiment intéressante ni pour la philosophie ni pour la
théologie. Resterait a considérer le dualisme, la pure transcendance
du monde de Dieu d’une part et de ’autre la totale corruption du
monde de ’homme comme une limite idéale. I’action conjuguée de
la réflexion philosophique et de la grice nous y ferait tendre, sans nous
permettre de ’atteindre jamais. La réflexion philosophique, & quoi il
faut ajouter Paction morale, certaines méditations du sens esthé-
tique, tout le labeur de la science, tout 'apparent bonheur et tout le
réel malheur des initiatives de la liberté ne semblent-ils pas con-
courir, pour certaines Ames du moins, a préparer cette confession de
la vanité du monde et de Pincapacité de I’homme, qui implique un
plus mystérieux Appel ou qui en est le signe ?

Maurice NEESER.



	Réflexions sur les rapports de la théologie et de la philosophie dans la pensée de Karl Barth

