Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 95

Artikel: La notion de la parole de Dieu dans le nouveau testament d'apres M.
Rudolf Bultmann

Autor: Lachat, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380272

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380272
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA NOTION DE LA PAROLE DE DIEU
DANS LE NOUVEAU TESTAMENT
D’APRES M. RUDOLF BULTMANN

Quel contenu P’Ancien Testament, le judaisme et Jésus donnent-ils a
Pexpression debar ¥ abve et quel usage la pensée grecque et hellénistique fait-
elle des mots Aéyog et Aéyog ToD Oeod, telle est la question qu’il faut poser
avant d’aborder notre sujet.

Dans PAncien Testament, la Parole de Dieu signifie soit ’action souveraine
de Dieu, soit exigence impérative de Dieu. Toutefois ces deux significations
peuvent étre ramenées a une conception primitive de la parole : la parole est
une manifestation de la puissance divine. « Les cleux ont été créés par la pa-
role de PEternel et toute leur armée par le souffle de sa bouche » (Ps. xxx11, 6).
Puissance inflexible, efficace et a la durée de laquelle il n’y a pas de fin : « Une

N. B. Le présent article est une adaptation de I'étude intitulée: Der Begriff des
Wortes Gottes im Neuen Testament, tirée du recueil d’essais de M. Bultmann,
Glauben und Versteben, Tibingen 1933.

1l est & peine besoin d’en présenter I'auteur aux lecteurs de la Revue. Professeur
de Nouveau Testament & I'Université de Marbourg, dans la chaire de Joh. Weiss et
de W. Heitmiiller, M. Bultmann a publié, en 1921 déja, une histoire de la tradition
synoptique qui fait autorité et qui a eu les honneurs d’une seconde édition. Un
petit volume, ¥ésus, Berlin 1929, n’a pas attiré moins I’attention du public. M. Bult-
mann doit donner prochainement a la collection de Meyer un commentaire du
quatriéme Evangile, sans préjudice des importants articles qu’il fournit au grand
dictionnaire théologique du Nouveau Testament, dirigé par M. Gerhard Kittel.
Eléve de Gunkel, auquel 1l doit sa formation d’historien, et I'un des représentants
les plus autorisés de Iécole exégétique dite « Formgeschichtliche Schule », M. Bult-
mann n’a pas hésité a saluer d’emblée le mouvement théologique de Karl Barth et
de ses amis, sans d’ailleurs s’y inféoder. La pensée « existentielle » de son collégue, le
philosophe Martin Heidegger, auquel est dédié le volume de ses Aufsdtze, ne I'a pas
non plus laissé indifférent. Comme on pourra s’en rendre compte dans les pages qui
suivent, la science de M. Bultmann, loin de limiter ou d’étouffer safo1, enléve a
celle-ci tous ses faux appuis et lui laisse le champ libre pour s’épanouir dans sa pleine
stature chrétienne, sur son seul fondement possible.



LA NOTION DE LA PAROLE DE DIEU 149

fois qu’elle est sortie de ma bouche, ma parole ne revient pas a moi sans effet,
sans avoir réalisé ce que j’ai voulu et accompli P'ceuvre pour laquelle je Iai
envoyée » (Esaie Lv, 11). « L’herbe séche, la fleur se flétrit, mais la parole
de notre Dieu demeure éternellement » (Es. x1, 8). Dans ’Ancien Testament,
Porigine causative et le caractére déclaratif de la Parole sont de toute impor-
tance. Ce qui est décisif, c’est le fait qu’elle est prononcée par Dieu, et non
pas tant son contenu et son sens, quoique, cela va sans dire, ceux-ci possédent
aussi leur valeur. Dieu dit ce qui doit arriver et ce qui arrive c’est ce qu’ll
dit, mais sa Parole fait autorité parce que c’est Lui qui la prononce, au mo-
ment concret ou il Lui plait de la prononcer. Elle n’est pas un ensemble de
vérités générales et éternelles, de jugements rationnels ou éthiques, mais elle
est un appel, une interpellation, un commandement, qui n’ont de sens que
1n actu Dei et qui s’adressent ad hominem ou 4 un autre « vis-a-vis » déterminé,
tel que P'univers. « Car il parla, et la chose fut, il ordonna, et elle surgit»
(Ps. xxx111, 9). « Dieu dit : Que la lumiére soit ! Et la lumiére fut » (Gen. 1, 3).

La Parole de Dieu est un ordre divin irrésistible dans ses effets, comme cela
ressort, par exemple, du Psaume cxvrvi, 15-19 :

« I1 envoie ses ordres sur la terre

Et sa parole court avec rapidité.

Il fait tomber la neige comme de la laine

Et répand le givre comme de la cendre ;

Il jette la glace comme par morceaux :

Devant ses frimas les eaux s’arrétent

Il envoie sa parole, la glace fond aussitot ;

I1 fait lever le vent, les eaux recommencent a couler.
I1 a révélé sa parole a Jacob,

Ses préceptes et ses commandements a Israél. »

La Parole de Dieu, c’est Dieu, non pas Dieu dans son inaccessible majesté,
mais Dieu se rendant sensible, présent a ’homme, Dieu appelant 'homme &
Pexistence devant Lui et le limitant par ses impératifs souverains. La Parole de
Dieu n’est pas une théologie, une doctrine sur Dieu et sur le monde, ni une
Bewpfa, contemplation du divin détachée du monde extérieur, mais elle est
une mise en demeure de I’homme par Dieu et une prise de position de 'homme
devant Dieu; c’est un appel et un ordre divins qui font surgir du néant
'« existence » humaine et en dehors de quoi 'homme n’cexiste» pas, mais
s’écroule. Obéir a cette Parole, c’est vivre, ne pas ’écouter, c’est étre déja
mort. « Ce n’est pas une parole sans valeur pour vous, mais elle est votre vie ;
et c’est en observant cette parole que vous prolongerez vos jours» (Deut.
XXXII, 47). « J’ai mis devant toi la vie et la mort, la bénédiction et la malé-
diction. Choisis donc la vie» (Deut. xxx, 19). Le commandement divin,
remarquons-le, ne se présente qu’accompagné d’une promesse. Le Décalogue
ne veut étre compris que précédé de la grice: « Je suis "Eternel ton Dieu,
qui t’ai fait sortir du pays de servitude ».



150 W. LACHAT

Dans le judaisme postérieur (Apocryphes et Targoum), la Parole de Dieu
est encore la puissante Parole qui a créé et qui dirige ’univers et la vie hu-
maine. Mais parfois elle devient, par exemple, une collection d’amulettes aux
effets quasi magiques, de tephillim, capsules contenant des versets écrits sur
parchemin, que I’Israélite fixera a son bras gauche et sur son front pour la
priére matinale. Néanmoins, on se souviendra encore ici que la Parole de
Dieu est un commandement. Elle veut étre écoutée et non pas vue, elle
s’adresse moins 2 la spéculation qu’a Pobéissance.

Jésus comprend la Parole 4 la maniére de ’Ancien Testament et il voit en
celui-ci la Parole divine, qui a la prétention de régner sur ’homme tout entier
et sur tout ce qui est humain. Aux Pharisiens il dira : « Vous anéantissez la
parole de Dieu par la tradition que vous avez établie » (Marc vir, 13). Mais il
est non moins clair 4 ses yeux que Dieu agit, a ’heure présente, par la parole
que lui-méme il prononce. La tradition synoptique le représente préchant et
enseignant, et la communauté chrétienne rassemblera et transmettra a la
postérité ses paroles. Il s’est considéré lui-méme comme prédicateur de la
Parole. Méme si les mots edayyéhov et edayyehiZecBar ont été mis sur ses
lévres par PEglise primitive, il a su — cela est certain — qu’il était le man-
dataire de Dieu chargé de proclamer ce message : le régne de Dieu est a la
porte, il est déja la. Jésus s’est présenté, non avec des codes, des rites et des
pratiques, mais avec la Parole, qui est son seul «instrument de travail », qui
est, dans sa bouche, non un dogme ou une Weltanschauung, mais un appel
a la repentance, a la décision personnelle en vue du royaume imminent. Ce
qu’il dit n’est pas nouveau, mais ce qui est décisif, éminemment, c’est I'heure,
le moment présent ou la Parole éternelle est articulée par lui, devient en lui
un événement d’une prodigieuse actualité, d’une inouie proximité,

Ecouter, c’est cela qui seul importe. « Que celui qui a des oreilles pour
entendre, entende.» « Ecoutez-moi tous et comprenez!» (Marc vii, 14).
« Prenez garde a ce que vous entendez ! » (Marc 1v, 24). Cette audition est une
obéissance qui aboutit & I’action. Qui écoute sans mettre en pratique cons-
truit sa maison sur le sable. La Parole de Dieu est la volonté de Dieu qui
réclame son accomplissement. I est significatif de voir le passage Marc 111, 35 :
« Quiconque fait la volonté de Dieu, celui-13 est mon frére... » transcrit ainsi
dans Luc (vi, 21) : « Ceux qui écoutent la parole de Dieu et qui la mettent
en pratique, ceux-la sont mes fréres... ». Excellente exégése : on ne rencontre
la volonté de Dieu que dans sa parole et s’ouvrir a cette volonté divine est le
seul moyen de comprendre Jésus. Il se refuse 4 accomplir un miracle pour
légitimer son autorité, parce qu’il n’a d’autorité que celle de la parole sortant
de sa bouche. Pour la méme raison, Jésus ne se réclame jamais de ses qualités
personnelles. Ce qui seul compte, c’est la parole agissant avec toute la puis-
sance de la volonté divine et atteignant I’homme qui écoute et qui décide de
sa destinée en prenant parti pour ou contre la Parole. « Si quelqu’un a honte
de moi et de mes paroles, au milieu de cette génération perverse..., le Fils de
Phomme aura aussi honte de lui» (Marc v, 38). Quand Luc (x11, 8) rend
cela par les mots : « Quiconque me confessera devant les hommes, je le con-



LA NOTION DE L4 PAROLE DE DIEU 151

fesserai... », nous reconnaissons de toute évidence que la personne et la parole
de Jésus ne font qu’un.

On se sent d’emblée dans un tout autre monde quand on demande a la pensée
grecque et hellénistique ce qu’elle entend par Aéyoc. Ici, a c6té de la formule
magique et de 'oracle, du discours inspiré, apparait le Aéyoc au sens d’énoncé,
d’assertion, Ce n’est plus la parole divine interpellant ’homme et régissant
souverainement toute la réalité humaine, ainsi que P’entend Jésus a la suite
de PAncien Testament, mais bien la sagesse mystérieuse dont le contenu et
le sens, ayant perdu toute fonction causative et impérative, s’offrent en
objets extérieurs pouvant étre contemplés a distance, exposés et rationnel-
lement expliqués. Ici Aéyewv signifie simplement «expliciter», et non pas,
comme chez les Juifs, mettre en demeure de répondre et susciter ’engagement
total de Pétre, la décision personnelle dont découlera la vie ou la mort. Ecouter
le Aéyog grec, c’est s’écouter sol-méme, c’est préter platoniquement loreille
aux murmures du « moi» profond, de la raison, et non pas, comme pour
PAncien Testament, se savoir devant le « Toi» divin qui domine le moi hu-
main de ses prétentions absolues, de ses droits souverains, de toute la dis-
tance qui sépare le ciel de la terre. Socrate a compris le yviér geavtév du
dieu de Delphes en ce sens : écoute la voix de ton « daimdn » intérieur. Le
A6vog grec est dépourvu de toute autorité absolue transcendantale.

Il en va autrement chez les stoiciens ou le Aéyog, devenu synonyme de
@loig, est revétu de puissance et considéré comme « pneuma », c’est-a-dire
comme une matiére subtile, comme njp ou ai®fp. Le dualisme classique que
la philosophie grecque postule entre la forme et la matiére est ainsi résolu. Le
Aoyoc stoicien n’est plus que le xowdg véuog @icewe, la loi naturelle. Il
pénétre tout le Kosmos et en fait un étre vivant animé. L’identité est ainsi
consommée entre le Adyog qui parle dans les profondeurs du moi et le Aéyog
de I'univers. Mais la notion du Logos va subir une nouvelle transformation.

Sous Pinfluence de la tradition platonicienne et aristotélicienne, la divinité
est congue comme étant toujours plus transcendante au monde; P'idée grec-
que de Punivers harmonieux, fait de forme et de matiére, fait place a un
dualisme de deux substances, ’une divine et Pautre terrestre, dont ce monde-
ci est un mélange. Le Logos sert d’intermédiaire entre Dieu et le monde, on
Passimile 4 ces étres de la mythologie, dont le réle est d’ordre cosmique ou
sotériologique, il est cong¢u de plus en plus comme un étre personnel. II est
celui qui révéle le Dieu invisible, il est Hermés, héraut et messager des dieux
auprés des hommes, pour faire connaitre a ceux-ci la volonté divine.

Peut-on parler ici d’une analogie avec la Parole de Dieu de ’Ancien Testa-
ment ? Non, car c’est essentiel qui manque au Aéyog grec, c’est le fait d’étre
prononcé, c’est le caractére de ’événement divin précis, temporel, historique,
s’adressant avec une autorité souveraine a la décision personnelle de ’homme
dans chacune des situations concrétes ou il se trouve. Le AdYog grec n’est
qu’une gmdpavorg, une explication rationnelle de certains mystéres, il n’a
plus aucun réle &4 jouer quand le fidéle atteint Pétat supérieur de oy, le
silence cultuel ou extatique dans lequel il est uni 4 la divinité.



152 W. LACHAT

Dans le Nouveau Testament, la notion de « Parole » est identique a celle
dont ’Ancien Testament, le judaisme et la prédication de Jésus font usage.
On trouve quelques traces du sens primitif de la parole magigue, comme dans
Pemploi répété, parmi les premiers chrétiens, de formules telles que Epbpha-
tab! Talitha koumi. Mais on rencontre surtout dans le Nouveau Testament
la Parole créatrice et rédemptrice. « Dieu nous a parlé par son Fils qu’il a
établi héritier de toutes choses et par lintermédiaire duquel il a créé le
monde. Reflet de sa gloire et empreinte de son essence, ce Fils, qui soutient
Punivers par sa parole puissante, a accompli la purification des péchés et
s’est assis a la droite de la majesté divine, au plus haut des cieux » (Hébr.
1, 2 et 3). « Par la foi, nous reconnaissons que le monde a été formé par la
parole de Dieu » (Hébr. x1, 3). « Toutes choses ont été faites par la Parole et
rien de ce qui existe n’a été fait sans elle. En elle était la vie, et la vie était
lalumiére des hommes » (Jean 1, 3, 4). Puis le grand paradoxe de ’apétre Paul :
« Ce Fils est I'image du Dieu invisible, le premier-né de toute la création. En
effet, tout a été créé par lui, dans les cieux et sur la terre, le monde visible
comme le monde invisible » (Col. 1, 15 et 16). Elle est en méme temps la
Parole qui juge: «Le Seigneur accomplira pleinement et promptement sa
parole sur la terre » (Rom. 1x, 28). « La parole de Dieu est vivante et efficace,
plus acérée qu’aucune épée a deux tranchants; elle s’enfonce jusqu’a la
séparation de ’Ame et de Iesprit, des jointures et des moélles ; elle juge les
intentions et les pensées secrétes des cceurs » (Hébr. 1v, 12). « Mais Dieu lui
dit : Insensé ! cette nuit méme ton dme te sera redemandée... » (Luc x11, 20).
« Les cieux et la terre d’a présent sont conservés par cette méme parole et
réservés pour le feu au jour du jugement » (II Pierre 111, 7). Elle est encore
une Parole qui commande : « Moise regut sur le mont Sinai les paroles de vie,
pour nous les donner » (Actes viI, 38). « Si la parole annoncée par des anges
a eu son accomplissement,... comment échapperons-nous si nous négligeons
un si grand salut ? » (Hébr. 11, 2). « La parole qu’ils ont entendue ne leur a
servi de rien, parce que tout en entendant ils ne se la sont pas appropriée
par la foi» (Hébr. 1v, 2). Mais a la parole impérative est toujours associée la
parole de la promesse. « Quelle est donc la prérogative du Juif ?... Elle est
grande a tous égards. Et tout d’abord ceci : c’est aux Juifs que les oracles de
Dieu ont été confiés » (Rom. 111, I, 2). « Ce n’est pas que la parole de Dieu
soit restée sans effet... C’est une promesse que cette parole : Je reviendrai en
cette méme saison et Sara aura un fils » (Rom. 1x, 6, 9). « Quand ce corps
corruptible aura revétu lincorruptibilité, alors s’accomplira cette parole de
PEcriture : La mort a été engloutie dans la victoire ! » (I Cor. xv, 54). Par-
dessus tout, la Parole de Dieu a dans le Nouveau Testament le caractére, non
de doctrine ou de théorie, mais d’appel et d’interpellation attendant une
réponse humaine. « Nous savons que tout ce que la loi dit, elle ’adresse a
ceux qui sont sous la loi, afin que toute bouche soit fermée et que le monde
entier soit reconnu coupable devant Dieu » (Rom. 1, 19).

Tel est encore le caractére de la parole de Dieu lorsqu’elle désigne le mes-



LA NOTION DE LA PAROLE DE DIEU 153

sage chrétien (xnpiyua). C’est tantét la parole de Dieu, la parole du Christ, ou
du Seigneur, tantét, le génitif déterminant le contenu de ce message, la
parole du royaume, la parole de la croix, la parole de la vie, la parole du
salut, la parole de la réconciliation. Elle est une puissance opérante. « Aussi
agit-elle efficacement en vous qui croyez» (I Thess. 11, 13). «La parole de Dieu
se répandait de plus en plus et le nombre des disciples augmentait fort »
(Actes v1, 7). « Allez, présentez-vous dans le temple et annoncez au peuple
toutes ces paroles de vie » (Actes v, 20). « Tu as les paroles de la vie éternelle »
(Jean vi, 68). I Pierre 1, 25 fait sienne Paffirmation d’Esaie x1, 8: «La
parole de Dieu demeure éternellement ». Cette parole n’a de sens que si elle
est préchée «a toutes les nations, dans le monde entier » (Marc x111, 10 et
X1v, g) et écoutée (dans Rom. x, 16, la prédication est appelée axon et la foi
vient de la, c’est-a-dire qu’elle a pour seule origine humaine le fait d’écouter
la prédication). La Parole veut étre accomplie et gardée (Luc v, 21, Jean
v, §1ss., Luc x1, 28, Jean xi1, 47). En tout ceci, le Nouveau Testament ne
se distingue pas de ’Ancien Testament. Dans 'un et 'autre Paccent est mis
sur Paction exclusivement divine qui est au point de départ et d’arrivée de
I’événement de la Parole. Celle-ci est une pure action du Saint-Esprit, mais
une action qui ne répugne pas de s’exprimer, quand et comme il lui plait,
par le langage humain. Elle ne dépend pas des idées ni de la volonté de
Ihomme, ni méme du prédicateur, dont Iétat psychique (enthousiasme,
extase, glossolalie, etc.) ne saurait étre un critére permettant de distinguer
la parole divine de toute autre parole humaine. Saint Paul se méfiera de ces
manifestations psychiques et leur préférera le parler &v voi. Quand Dieu
parle effectivement par le moyen de la parole humaine, cela échappe tout a
fait au spectateur, cela n’est percu que par le croyant qui écoute quand,
dans P’4me de celui-ci, la Parole divine se charge elle-méme d’attester sa
propre vérité et son autorité. Parce que la Parole n’existe qu’en tant qu’appel
et ordre de Dieu, elle ne peut étre congue comme une vérité rationnelle, mais
elle n’est comprise que quand cet appel et cet ordre sont véritablement
écoutés et obéis. La Parole n’offre aucune preuve ou légitimation de son
authenticité ; elle ne livre son secret qu’a celui qui se livre 4 elle, qui est
subjugué par elle. Cognitio Dei ab obedentia nascitur (Calvin). La Parole ne
se laisse ni approcher, ni comprendre par Pobservateur neutre qui redoute
de s’engager et de se laisser saisir par elle avant d’avoir vérifié ses lettres de
créance, C’est spirituellement qu’on juge des choses de I’Esprit de Dieu, les-
quelles sont folie pour Phomme naturel (I Cor. 11, 14). Mais ce mveuparikie
dvaxpiverv n’est possible que 1 od I’homme taxe sa propre sagesse de folie,
14 ou il renonce a tout critére humain de la sagesse divine, car user d’un tel
critére ce serait s’écouter soi-méme au lieu d’écouter Dieu qui parle, ce
serait attendre de Dieu qu’il se justifie lui-méme devant sa créature qui le
juge. N’entend la Parole de Dieu que ’homme qui, renongant a tout désir
de se faire valoir, 4 toute gloire humaine, regoit la folie de la parole de la
croix pour la parole de Dieu et reconnait en elle une question solennelle et
incisive que Dieu lui pose, 4 lui personnellement.

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N.S. t. XXII1 (NO 95, 1935). 11



154 W. LACHAT

-Mais, quoique échappant a tout critére humain, la Parole de Dieu est une
parole compréhensible qui n’agit pas par magie, ni comme un dogme récla-
mant la soumission aveugle. Elle est compréhensible, non pas surle plan ra-
tionnel, mais en ce sens qu’elle apprend a ’homme a se voir et a se compren-
dre tel qu’il est, en réalité, aux yeux de Dieu. « Si notre évangile est encore voilé,
il n’est voilé que pour ceux qui périssent » (II Cor. 1v, 3). Mais pour ceux qui
a la lumiére de la Croix se voient condamnés, perdus et déja morts, Dieu fait
resplendir sa gloire sur la face de Jésus-Christ. La compréhension humaine de
la Parole divine est avant tout une prise de position éminemment personnelle
dans le moment précis; c’est a moi de décider entre le salut et la perdition,
entre la vie et ]a mort, entre la justice et la condamnation. C’est, selon saint
Paul (Rom. x), la décision de la foi, suscitée — et c’est la vie — ou écartée
— et c’est la mort — par la prédication de la Parole, d’ou Pimportance sans
précédent, tant actuelle qu’eschatologique, de la prédication chrétienne. Les
« élus » sont ceux qui, appelés par la Parole du pardon et de la justification,
lui ont répondu et ont saisi en elle 'unique possibilité de vie. Les « croyants »
sont ceux que la vie issue de la foi dérobe a la mort. Croire c’est bien com-
prendre, mais c’est se comprendre sol-méme, avec sa responsabilité de pécheur
devant le Dieu saint, devant le Maitre absolu de I’existence humaine, c’est
comprendre ce que signifie le pardon divin quand on est dans les griffes de la
mort éternelle.. La Parole de Dieu dévoile ’homme aux yeux de la foi, elle
lui découvre son péché au moment ou elle le pardonne. Elle n’apporte pas une
théorie anthropologique, une doctrine du péché, mais elle est Pacte divin de la
grice qui s’accomplit 4 'instant méme et qui ne signifie le don incompréhensi-
ble de la vie que parce qu’il est en méme temps un verdict de condamnation.

« Pourquoi ne comprenez-vous pas mon langage ? C’est parce que vous ne
pouvez écouter ma parole», dit Jésus aux Juifs (Jean vim, 43). Dans les
écrits johanniques la Parole apparait comme une grandeur étrangére qui
nécessairement entre en conflit avec le monde, parce qu’elle met radicale-
ment en question la maniére dont le monde s’envisage et se comprend lui-
méme, parce qu’elle rejette les appréciations de la «saine raison humaine »
et qu’elle exige de P’homme qu’il se courbe sous la vérité qui le concerne, a
savoir qu’il est un captif livré 4 empire des ténébres et a la destruction qui
est le salaire du péché. Le quatriéme évangile refuse toute preuve ou garantie
de Pautorité de la Parole et ne veut étre que « témoignage ». Mais il n’y a
pas de vrai témoignage en dehors de la Parole, qui veut elle-méme témoigner
d’elle-méme. Il est impossible 4 ’homme de se rendre compte de ce qu’elle
est, de contréler ses droits a étre tenue pour vraie, avant d’engager sa foi et
son obéissance. Elle ne Iui en laisse pas le temps, car elle est un jugement et
attend, au moment ou elle est prononcée, le «oui» ou le «non» de ’homme.
Quand elle ne parle plus, et le temps vient o elle ne parlera plus, c’est
trop tard.

Jusqu’ici, ancune différence notoire ne semble exister entre ’Ancien Tes-
tament et le Nouveau Testament. Mais alors ou trouver cette différence ?
11 peut sembler que si, dans I’Ancien Testament, la Parole est multiple, dans



LA NOTION DE L4 PAROLE DE DIEU 155

le Nouveau Testament elle est une, elle est toujours la Parole de Christ. En
réalité, elle est une aussi dans ’Ancien Testament, parce qu’elle est la Parole
de Dieu, toujours du méme Dieu, soit qu’elle exige et ordonne, soit qu’elle
promette et pardonne. Ou bien alors la différence entre les deux Testaments
git-elle dans le fait que la Parole du Nouvean Testament n’est pas seulement
un appel, mais aussi une communication, la communication sans cesse renou-
velée de la grice, plus encore la communication d’un fait historique déter-
miné, de cet événement qu’est Jésus-Christ ? Dés lors, quel est le rapport
entre ces deux définitions de la Parole ? En d’autres termes, comment se
comporte événement de Jésus-Christ, qui appartient au lointain passé,
vis-a-vis de I’événement de Pinterpellation qui s’opére dans le présent,
aujourd’hui, maintenant ? Notons que déja dans I’Ancien Testament le
commandement, la menace et la promesse de Dieun sont liées aux événements
historiques accomplis par Yahvé en faveur du peuple élu (la sortie d’Egypte,
la traversée de la Mer Rouge et du désert, le don de la Loi et Pentrée au pays
de Canaan). Les appels de Dieu a Israél se fondent sur ce que Dieu a fait
pour ce peuple dans Phistoire, comme nous le lisons couramment dans les
prophétes (Amos 11, 9-13, Esaie xviu, 1). Ainsi, dans ’Ancien Testament, il
y a continuité et liaison organique entre ce que Dieu a fait autrefois et sa
libre action dans le présent. L’histoire est une unité, parce qu’elle est ’action
une et continue de 'unique Maitre de I’histoire, qui fait sortir le présent du
passé et qui donne son caractére a la parole prononcée dans le moment
actuel. La Parole qui s’adresse 2 moi aujourd’hui et la Parole qui me com-
munique des faits du passé sont distinctes, mais inséparables, parce que ce
qui m’est communiqué du passé me parle a I’heure présente. L’obéissance
a la parole de Yahvé qui parle aujourd’hui est donc en méme temps, pour
PIsraélite, fidélité aux actes libérateurs du Yahvé d’autrefois. Selon ’Ancien
Testament, la communication du passé n’a donc pas le sens d’une séche et
abstraite transmission de renseignements historiques ; il ne s’agit pas d’une
évocation romantique, ou d’une reconstruction critique d’historien, mais ce
passé posséde une autorité a laquelle le présent n’a pas le droit de se sous-
traire ; le passé est une « représentation », c’est-a-dire que I’histoire se rend
« présente », vivante et contraignante au sein des circonstances actuelles.
Quand la Bible parle de la volonté de Dieu, de son jugement et de sa grice, il
ne s’agit 1 aucunement de vérités générales et intemporelles, d’une loi
morale ou d’une W eltanschauung, mais uniquement des hautes exigences
adressées a chacun de nos instants par Celui qui d’éternité en éternité est
Dieu exigences qui nous interpellent en raison de ce que Dieu a fait pour
nous dans le passé.

Ce qui précéde nous aide 4 comprendre ce que le Nouveau Testament veut
dire par « Parole de Dieu». Par exemple, la prédication de la croix et de la
résurrection qui, selon saint Paul, constitue la substance et fonde ’existence
de PEglise, n’est pas comprise quand on voit en elle un simple rappel d’évé-
nements passés. Suivant Rom. vi, ces événements sont actualisés dans le
baptéme, qui comporte la mort du croyant avec le Christ et sa résurrection



156 W. LACHAT

avec Lui. Et c’est par le moyen de la prédication et de la foi qui lui répond
que le fidéle participe effectivement a 'événement du salut.

Le Christ est rendu présent dans la prédication. C’est le Christ, c’est Dieu
lui-méme qui parle, quand lapétre exerce le ministére de la réconciliation
et prononce la parole de la réconciliation : « Comme si Dieu exhortait par
notre bouche, nous vous en supplions, au nom du Christ, soyez réconciliés
avec Dieu » (I Cor. v, 20). Dans II Cor. v1, 2 apparait nettement le caractére
d’actualité de la prédication paulinienne : « Voici maintenant le temps favo-
rable ; voici maintenant le jour du salut ! » «La puissance de Dieu opérant
le salut de tous ceux qui croient est révélée dans I’Evangile préché mainte-
nant» (Rom. 1, 16). En répandant la Parole, Paul est conscient de répandre la
vie et la mort: «Nous sommes, pour Dieu, la bonne odeur de Christ parmi
ceux qui sont sauvés et parmi ceux qui périssent : pour ceux-ci, une odeur
de mort, qui donne la mort ; pour ceux-la, une odeur de vie, qui donne la
vie » (IT Cor. 11, 15-17). L’affirmation que le Christ est présent dans la prédi-
cation se rencontre encore dans les épitres deutéro-pauliniennes. « Dieu m’a
confié la mission de vous annoncer pleinement la parole de Dieu, le mystére
caché de tout temps et dans tous les 4ges, mais maintenant manifesté a ses
saints... a savoir : Christ en vous, espérance de la gloire » (Col. 1, 25 ss.).

L’Eglise, c’est-a-dire l'organe de la « tradition », de la transmission de la
Parole, a pour assise le fait que I’événement de Jésus-Christ continue a
g’accomplir dans la Parole préchée. Cet événement ne s’actualise que par
cette «tradition» dans I’Eglise et c’est en vue de cette transmission que,
selon I Cor. xi1, 28 et Ephés. 1v, 11, Dieu a institué les prédicateurs de la
Parole qui édifient le o®pa Xpiorod «sur le fondement des apétres et des
prophétes » (Ephés. 11, 20). Les murs de la Jérusalem céleste ont douze
pierres de fondation portant les noms des douze apdtres (Apoc. xx1, 14).

Si le Christ est présent dans la parole de I’Eglise, si ’événement du salut
par le Christ continue a s’accomplir dans la prédication de la Parole, on
aboutit a cette conclusion, qui est celle du quatriéme évangile : le Christ est
lui-méme la Parole. Cette identification est faite dans le prologue de Jean,
ou Jésus est appelé le Logos, terme qui est certainement emprunté a la
mythologie antique, mais auquel I’évangéliste donne un contenu d’une
nouveauté inouie et absolue. Si le titre de Logos ne se rencontre que dans
le prologue, on ne cherchera pas pour cette raison, comme Harnack, a disso-
cier le prologue du reste de Pévangile, a s’en débarrasser en en faisant une
lecon de métaphysique philonienne. Ce procédé facile est une impossibilité,
car ’évangile de Jean tout entier n’a qu’un but : montrer que Jésus est la
Parole. En effet, nous voyons a chaque page I’action de Jésus se confondre
avec sa parole ; ses ceuvres sont ses paroles et ses paroles sont ses ceuvres. Il
prétend faire la volonté et accomplir I’ceuvre de son Pére en pronongant la
Parole qui témoigne de lui-méme, en attestant ce qu’il a vu et entendu
auprés de son Pére. « Mon Pére agit jusqu’a présent et moi aussi j’agis... Le
Peére aime le Fils et lui montre tout ce qu’il fait ; il lui montrera des ceuvres
plus grandes que celles-ci, afin que vous soyez dans I’étonnement » (Jean



LA NOTION DE LA PAROLE DE DIEU 157

v, 17, 20). De quelle nature sont ces ceuvres ? Elles consistent 4 « juger » et
2 «donner la vie » au nom du Pére. Et comment cela se réalise-t-il ? « Celui
qui écoute ma parole et croit en celui qui m’a envoyé, a la vie éternelle et
ne vient pas en jugement, mais il est passé de la mort a la vie. L’heure vient,
et elle est déja venue, ou les morts entendront la voix du Fils de Dieu, et
ceux qui auront entendue vivront » (v, 24, 25). « Celui qui me rejette et ne
regoit pas mes paroles a déja celui qui le juge ; la parole que j’ai annoncée,
c’est elle qui le jugera au dernier jour » (x11, 48). De méme que I’on croit en
Ini, on croit en ses paroles. De méme qu’on Paccepte, lui personnellement, on
accepte son « témoignage », sa parole. Comme on demeure en lui, on demeure
dans sa parole. Comme il a les paroles de la vie éternelle, comme sa parole
donne la vie, bien plus, comme elle est la vie (vi, 63) et la vérité, il est lui-
méme la vérité et la vie. Comme sa parole a le pouvoir de juger les hommes,
le Pére lui «a remis le jugement tout entier ». Mais il n’est rien de cela 'l
veut étre quelque chose en lui-méme et par lui-méme, s’il cherche son honneur,
sa gloire. Dans ce cas son témoignage ne serait pas « digne de foi» et il ne
pourrait étre le juge. Il ne P’est qu’en tant qu’il prononce la Parole et qu’il
est la Parole.

Cette parfaite identification indique clairement que la Parole ne saurait
consister en un complexe de pensées, en une doctrine que ’on recevrait de
Jésus et dont on prendrait connaissance, tout en se passant de Jésus lui-
méme. On n’attend pas de lui, comme d’un hiérophante, une mystérieuse
sagesse, mais on va a lui, car il est la vérité, il est 1a Parole. Comprendre la
Parole n’est donc pas connaitre son contenu d’idées, c’est croire. Et quand la
foi est réellement 13, elle ne peut étre humainement connue, mais seulement
reconnue comme leffet de ’action de Dieu. Le contenu de la Parole divine
est inséparable de P’acte souverain par lequel Dieu la fait avoir lieu a tout
instant, par lequel il nous parle et nous interpelle personnellement dans notre
situation actuelle. Jean accentue ceci au point qu’il ne donnera aux paroles
qu’il préte a Jésus presque rien du contenu de la tradition synoptique ; & peu
prés tout ce qu’il fait dire a Jésus se réduit précisément a ceci qu’il dit et
qu’il est en personne la Parole de Dieu.

Qu’est-ce donc que la Parole de Dieu ? Il est impossible de répondre a
cette question par une énumeération d’idées, flit-ce méme I'idée du jugement
et celle du pardon, I'idée de la colére et celle de la grice de Dieu. 1l faut dire
que la Parole divine n’est présente que dans I'bvénement de la colére et de la
grace, du jugement et du pardon s’accomplissant pour moi aujourd’hui, s’il
lui plait de s’accomplir. Qui plus est, saint Jean affirme — et avec lui tout
le Nouveau Testament — que cet événement n’a lien qu’a travers la parole
humaine, qui préche le jugement et le pardon; la prédication ne consiste
pas seulement 3 transmettre plus loin les paroles du Jésus de Ihistoire qui
nous sont conservées, de sorte que tout dépendrait de leur authenticité. Le
Jésus de Pévangile de Jean ne veut pas étre le « Jésus de Ihistoire ». II est
«la Parole», la Parole de la prédication chrétienne. Mais Jésus n’est la
Parole préchée par PEglise que parce que cette Parole, dans laquelle s’actua-



158 W. LACHAT

lisent le jugement et la grice, le verdict de mort et le don de la vie, est insti-
tuée, légitimée et autorisée par I’événement souverain de Jésus qui constitue
PEglise. Ainsi, ce qu’il importe seul d’enseigner & propos de Jésus, c’est
Paction divine qui fait de lui la Parole de Dieu pour nous, action qui com-
mence dans son existence historique et qui se poursuit et se poursuivra
dans la prédication de son Eglise.

Maintenant enfin nous touchons du doigt la différence qu’il y a entre
PAncien et le Nouveau Testament quant 4 la notion de la Parole de Dieu.
Dans I’Ancien Testament la Parole est distincte de P’histoire, quoiqu’elles
ne soient pas sans attaches. Dans le Nouveau Testament, par contre, Parole
et histoire se recouvrent et se confondent absolument en Christ. L’histoire
du Christ n’est aucunement le fait du passé, mais elle s’accomplit aujour-
d’hui et s’accomplira demain dans et par la Parole préchée. Précher le Christ
est tout autre chose que, par exemple, parler de Moise et rappeler ce qu’il
fut pour son peuple. Précher la Parole, c’est offrir a 'auditeur la possibilité
de commencer d’«exister » et d’avoir part a histoire véritable en rencon-
trant, dans la Parole, Celui qui seul fait Phistoire, Celui en dehors duquel
rien n’arrive qui vaille, rien n’existe réellement et ne peut subsister. Sila prédi-
cation des prophétes a son siége dans I’histoire du peuple, la prédication du
Christ a son siége dans I’éxkAnofa, qui n’a pas une histoire comme celle d’un
peuple, parce qu’elle est la communauté eschatologique dans les derniers
temps de lhistoire universelle. L’événement de Jésus-Christ signifie la fin
de Pauwv olitoc, de ’ancien monde, de notre monde. 1l est le dernier mot de
Dieu. L’histoire de la prédication de la Parole n’est pas une partie intégrante
de I’histoire universelle, mais elle se déroule en dehors et au-dessus de toute
histoire terrestre.

C’est pourquoi Jésus n’est pas, aux yeux de Jean, un prophéte, mais bien
le prophéte, mieux encore : le Fils, le Dieu révél¢, Dieu manifesté en chair
(Jean 1, 1 : «et la Parole était Dieu »). Dieu n’est accessible qu’en lui : « Per-
sonne n’a jamais vu Dieu ; le Fils unique, qui est dans le sein du Pére, nous
Pa fait connaitre » (1, 18). Qui le voit, voit le Pére. Qui ne le connait pas, ne
connait pas Dieu. C’est pourquoi Jean pourra parler aussi de la préexistence
de Jésus : « Avant qu’Abraham fit, je suis» (Jean viir, 58). « Tu m’as aimé
avant la création du monde » (Jean xvir, 24), et désigner par le mot Logos.
autant le Créateur que le Révélateur. Car Dieu est « Parole», c’est-a-dire
qu’il se révéle dans la création comme dans Pévénement de la prédication
chrétienne et la révélation est une, comme Dieu est un. Celui qui se révéle
dans P’acte créateur et dans le drame rédempteur est le méme que Celui qui,,
dans la prédication, est lumiére et vie.

W. LACHAT.



	La notion de la parole de Dieu dans le nouveau testament d'après M. Rudolf Bultmann

