Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 23 (1935)

Heft: 94

Artikel: Sublimation et synthese

Autor: Baudouin, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380267

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380267
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SUBLIMATION ET SYNTHESE

Nous avons consacré une précédente étude®) a dégager quelques
modalités du déplacement affectif ; il convient de nous fonder sur les
résultats de cette étude, lorsque nous voulons aborder la sublimation,
puisque celle-ci est un cas particulier du déplacement : la sublima-
tion, c’est en un mot le déplacement vers le mieux, celui qui se pré-
sente comme favorable du point de vue d’un jugement de valeur.
C’est la transformation de la tendance dans un sens moral ou spirituel.

On se souvient peut-&tre que nous avons dégagé alors la notion de
systeme symboligue. Un systéme symbolique est un systéme associatif
stable dont les termes symbolisent entre eux, et peuvent, par exemple
dans les réves, étre représentés les uns par les autres ; or nous avons
vu que les déplacements de Pénergie affective dans la vie réelle ne se
meuvent qu’au sein d’un systéme symbolique donné. Ainsi, disions-
nous, ’hostilité se déplace du pere sur le chef ou sur I’Etat ; ainsi,
encore, une certaine tendance plastique se transfere des patés de
sable sur la pate a giteaux, sur la pate a modeler, sur la sculpture
ou la peinture.

Il est fort beau que P’énergie affective soit susceptible de ces chan-
gements d’orientation ; mais la sublimation n’est pas une magie, 'on
ne change pas n’importe quoi en n’importe quoi, et tout «plomb
vil» en «or pur»; il en est ici comme partout ailleurs : notre action

(Y) Le Déplacement affectif in Scientia, Milan, octobre 1934. Ce sujet a fait égale-
ment la matiére d’une conférence a la Société de philosophie a2 Lausanne, en décem-

bre 1934.



SUBLIMATION ET SYNTHESE 47

sur la nature se fonde sur ses lois, et elle est limitée, du méme coup,
par celles-ci. Nous venons de toucher une premieére loi et une premiere
limite de la sublimation: la sublimation ne se produit qu’au sein
d’un systéme symbolique donné.

Tout essai de fonder une pédagogie ou une psychagogie sur la théo-
rie de la sublimation devra donc partir de la considération des sys-
teémes symboliques. Il y aura lieu de distinguer alors, comme nous
Pavons fait, des systémes symboliques d’objets et des systémes sym-
boliques de verbes, les premiers marquant les possibilités de dépla-
cement d’une tendance d’un objet sur un autre (du pere sur le chef),
les seconds répondant a des transformations plus profondes de P’ac-
tion méme (de ’hostilité en émulation). On distinguera du méme coup
deux sortes de sublimation, 'une qui consistera dans un changement
de Pobjet, Pautre qui supposera un changement du verbe.

L’exemple précédent : le passage des patés de sable a la sculpture,
a travers plusieurs termes intermédiaires, est le type de la sublima-
tion de P'objet. La transformation de I’instinct sexuel en tendresse est
le type de la sublimation du verbe. En pratique, ces deux processus
s’appellent sans cesse I'un Dautre. La transformation profonde de
Pobjet modifie Pactivité elle-méme : lorsqu’une tendance infantile de
sucage sera devenue, 4 travers les bulles de savon et les musiques a
bouche, une vocation de la parole ou du chant, P’activité sera mécon-
naissable. Inversement, la transformation du verbe retentit sur
Pobjet et lorsque Dante platonise son amour pour Béatrice, Béatrice
elle-méme finit par devenir une Idée.

De toute maniere, la sublimation se meut au sein des systémes
symboliques. Autrement dit, tout se passe comme si le nouvel objet
ou la nouvelle activité était le symbole de Pancien objet ou de I’an-
clenne activité, et comme si la tendance se donnait ainsi le change.
Mais il ne faut pas conclure, comme certains analystes le laisseraient
entendre, que la sublimation est une sorte d’E7satz trompeur, alors que
Pactivité instinctive brute serait la seule véritable, la seule désirée
au fond. Un tel point de vue procéderait de cette conception simpliste
du symbole, que nous avons souvent combattue. Evolution ne signi-
fie pas identité. Lorsque ’on montre qu’une tendance supérieure pro-
ceéde d’un déplacement de tel instinct brut, on ne réduit pas plus la
premiére au second, que 'on ne prétend réduire ’homme aux orga-
nismes inférieurs, lorsque ’'on pose I’évolution des étres vivants.

Cette réalité de la sublimation doit étre afirmée d’autant plus qu’il



48 CHARLES BAUDOUIN

existe précisément des cas de fausses sublimations et ’on voit bien
alors qu’on a affaire a tout autre chose (ainsi une érotisation de la
vie religieuse). Dans ces cas Pactivité supérieure n’est pas suffisam-
ment fixée ; elle se défait a la premiére occasion et retombe dans la
tendance originelle ; on peut dire que le sujet joue ou se joue alors
la comédie et, de fait, ces déplacements fragiles rentreraient assez
bien dans la catégorie des déplacements que nous avons qualifiés
de ludiques. 1ls abondent chez les mythomanes et les hystériques.
Certes, de ce jeu il ne faut pas trop médire ; il peut étre sur le che-
min d’une sublimation véritable, mais sur le chemin seulement et
comme 'hypocrisie, c hommage du vice a la vertu », peut étre sur le
chemin de la vertu.

A bien prendre, il est probable que toute vertu est d’abord « hypo-
crisie », mais dans ce sens précis qu’une sublimation doit commencer
selon toute vraisemblance par s’essayer dans le stade du jeu, comme
plus généralement toute activité vitale, et il n’y a pas la de quoil
renforcer outre mesure la position des moralistes pessimistes. Ceux-ci,
qui accusent ’homme d’étre un incurable hypocrite, ont oublié que
ce beau mot grec signifie d’abord acteur ; ’homme est un joueur,
mais qui se prend 2 son jeu, et s’¢leve ainsi jusqu’aux actes héroiques.

Si nous avons pu dire qu’une fausse sublimation est tout autre
chose qu’une vraie, il ne faut pas méconnaitre cependant que le pas-
sage du jeu au transfert véritable comporte de délicates transitions.

On le voit bien dans les faits qu’on a pris ’habitude, d’aprés Freud,
de désigner du nom de rationalisation : le sujet se donne a lui-méme,
dans sa conscience, de beaux motifs pour expliquer sa conduite, alors
que celle-ci, lorsqu’on Panalyse, se révele comme dirigée par des mo-
tifs inconscients beaucoup moins nobles. Ainsi cette fillette qui se
mit & voler par revendication, se trouvant inconsciemment jalouse
de son petit frere, et qui expliquait ses vols en disant qu’elle devait
constituer des réserves pour son petit frére! Voila, dirait Jules de
Gaultier, de joli bovarysme. Mais nous savons par d’autres cas que
ces jalousies infantiles peuvent effectivement se surmonter et se subli-
mer en sollicitude a I’égard du plus petit, et il est probable que la
jeune voleuse est, par ses vols mémes, sur le chemin de cette sublima-
tion. Remarque extrémement grave pour la psychologie, et aussi pour
’éducation, ou il faut savoir qu’un acte «mauvais» peut étre une ten-



SUBLIMATION ET SYNTHESE 49

tative maladroite d’amélioration: punir sévérement cet acte, qui
n’était qu'un moindre mal, peut aboutir 4 enrayer cette tentative.

Jusqu’ou va, dans de tels cas, la «rationalisation » ou le jeu « bo-
varyste » et ou commence la sublimation ? Notons bien que si ’on
analyse la sublimation la plus effective et la plus réussie, on trou-
vera toujours dans les soubassements les éléments suspects originels,
et c’est pourquoi les psychanalystes, par la nature de leurs recherches,
sont facilement induits & ce pessimisme moral, qui verrait partout
rationalisation hypocrite de mobiles peu avouables; mais c’est
toujours confondre évolution et identité. De fait, nous avons le droit
de parler d’une sublimation réelle quand Pensemble de la conduite
réelle est conforme aux motifs arborés par la conscience ; nous parle-
rons au contraire de rationalisation et de déguisement quand il y a
un décalage flagrant et que la conduite continue a étre commandée
par les mobiles inférieurs que le sujet prétend renier. Cependant
il est juste d’observer que nous opposons la deux extrémes théoriques.
En fait, la rationalisation, comme dans le cas de notre petite voleuse,
est bien déja pour une part une sublimation a tatons, et inversement
il n’est pas de sublimation si réussie qu’elle ne laisse percer par éclairs
les tendances inférieures d’ou elle procede. Si, par exemple, la jalousie
finit par se sublimer en sollicitude réelle, cette sollicitude pourra
redevenir, par moments, un moyen sournois et inconscient de tour-
menter et de dominer. De méme, derriere le chirurgien dévoué, I’on
est surpris de voir reparaitre tout a coup le sadique, dans la crudité de
certains propos et méme de certains actes; et tel justicier intégre
garde, dans un recoin de son caractére, quelque chose de cette envie
haineuse qui fut le prototype de sa passion de justice.

Cela montre combien est large la part du «déguisement» et du
«jeu». Et cela rameéne notre attention sur le réle du jeu comme pré-
paration, sans doute nécessaire, des transferts réels.

Ce jeu, nous le saisissons dans certaines activités d’essai, dans les
rationalisations, dans les fantaisies de Pimagination, enfin dans les
réves. Au cours de notre étude sur le déplacement aflectif, nous avons
vu que dans les réves et dans les diverses activités de jeu, Pénergie
se déplace selon les mémes systémes symboliques que dans les trans-
ferts réellement vécus, mais avec une mobilité beaucoup plus grande.
Nous avons vu l'importance théorique de ce fait ; nous saisissons
maintenant son importance pratique. C’est grice a cette grande mo-
bilité que le jeu et aussi le réve (fonction ludique du réve) peuvent

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N, S. t. XXITI (N0 g4, 1935). 1



50 CHARLES BAUDOUIN

essayer tour a tour, au sein d’un systéme symbolique, diverses possi-
bilités de déplacement, dont une seule sera réalisée en fait. C’est ainsi
que pratiquement toute sublimation se prépare. Le réve et les acti-
vités de jeu sont le laboratoire de cette métamorphose, le creuset de
cette alchimie. Et voici ot nous touchons a une autre et importante
limite de la sublimation. Celle-ci ne se laisse pas décréter du dehors
et arbitrairement, ni par un guide, ni par la conscience méme du
sujet. Il ne suffit pas de tourner un commutateur, comme des débu-
tants se 'imaginent dans leur beau zéle. Il y a 1a un travail de crois-
sance, une chrysalide dont I’éclosion ne veut pas étre brusquée.

Mais ce travail intérieur peut étre ausculté a travers précisément
le réve et les activités de jeu et la sublimation qui se cherche peut
étre alors aidée et orientée par une maieutique délicate. C’est 1a le
travail de la psychologie analytique, dans cette phase constructive
que lui assigne C.-G. Jung, a la suite de la phase réductive.

D’ailleurs, il est une erreur que 'on commet facilement au sujet
de cette phase constructive : on se la représente volontiers comme
un composé de philosophie, de moralisation et de suggestion, qui
n’aurait alors plus de Panalyse que le nom et qui ne présenterait
aucune originalité véritable. Méme certains psychanalystes, parti-
sans exclusifs de la méthode réductive, entretiennent cette erreur.
En réalité, la phase constructive fait bel et bien partie de la techni-
que analytique, au méme titre que la phase réductive ; elle ne doit,
ni plus ni moins que celle-ci, étre assimilée a la suggestion et a la mora-
lisation. Dans 'une et Pautre phase, il s’agit toujours de suivre les
séries le long desquelles se déplace I’énergie, la «libidoy, et de per-
mettre au sujet d’en prendre conscience. Seulement, dans la phase
réductive, on se tourne vers le passé et ’on cherche a reconstituer
le chemin par ou s’est glissée Pénergie pour aboutir a tel symptéme ;
dans la phase constructive, on repere les directions nouvelles o I’éner-
gie cherche a s’engager actuellement (),

Cette analogie est treés instructive, si ’on considere d’autre part la
différence des résultats dans les deux cas. Ici et 12 il s’agit bien d’une
prise de conscience ; or, dans la réduction, cette prise de conscience
tend a détruire les déplacements qui se sont produits ; dans la cons-

(1) On congoit que C.-G. Jung, qui, dans 'analyse réductive elle-méme, accorde
moins d’importance que Freud au passé et davantage aux conflits actuels, ait été
par l1a méme induit & considérer les recherches actuelles de solution et ait abouti
a définir une phase constructive.



SUBLIMATION ET SYNTHESE 51

truction, elle veut au contraire, comme en appuyant sur le trait,
favoriser la sublimation qui se cherche. Cela semble paradoxal, et
Pon dirait que la méme cause produit des effets contraires. Ce fait
nous parait, en réalité, bien propre a éclairer le processus de la psy-
chagogie analytique et a justifier Pinterprétation que nous en avons
donnée ailleurs (). On voit ici, mieux qu’en d’autres circonstances,
que la prise de conscience n’est pas, comme on ’a cru d’abord, la
condition suffisante de la disparition des symptémes ; ce n’est qu'une
condition préalable. Comme nous I’avons soutenu, la prise de cons-
cience permet surtout la reconstitution d’une série, le rétablissement
de la continuité d’une ligne : le résultat essentiel, c’est que des lors
Pénergie peut circuler librement le long de ceite ligne. Mais le sens et
les modalités de cette circulation dépendent d’autres facteurs. Par
exemple, Pénergie qui s’est fourvoyée dans le cul-de-sac d’un symp-
tome ne rebroussera chemin que si le désir de guérison est suffisant,
et, tant que la maladie est secrétement désirée, tant que ce désir
n’est pas analysé a son tour, la prise de conscience des autres com-
plexes ne réalisera pas la guérison. On a méme signalé que, dans cer-
taines psychoses, la prise de conscience a été utilisée par le malade
pour consolider son état. On congoit donc que, dans la phase cons-
tructive, I'énergie puisse utiliser de méme la prise de conscience non
pour détruire, mais pour renforcer. En un mot, la prise de conscience,
c’est la lumiere qui éclaire des chemins intérieurs jusque la obscurs ;
grace a clle le voyageur peut s’orienter, soit pour revenir sur ses pas
lorsqu’il reconnait s’tre trompé (ce qu’il ne reconnait pas toujours
du premier coup), soit pour s’aventurer plus avant vers la sublimation
pressentie.

Par simplification nous avons jusqu’a présent parlé des systémes
symboliques comme de systémes clos et donnés une fois pour toutes,
et nous avons montré la sublimation se mouvant au sein de ces sys-
teémes. Ici comme ailleurs, cependant, 'un des aspects de la vie est
Pinvention créatrice. Les systémes symboliques peuvent sans cesse
s’enrichir de termes nouveaux, et ce bourgeonnement imprévu mé-
rite une particulitre attention. On reconnait ici la greffe psychologique
dont nous avons parlé ailleurs @), pour caractériser 'une des fonctions

() Dans Mobslisation de I’ Energie, Paris, Pelman, 1931, p. 295. — (2) Dans notre
Psychanalyse de I’ Art, Paris, Alcan, 1929, part. 111, cap. V.



52 CHARLES BAUDOUIN

de Pceuvre d’art. Car c’est bien le fait des créations du génie esthéti-
que que d’inventer des sublimations nouvelles. Nous avons indiqué
alors, nous appuyant sur des considérations de Bjerre, que le travail
du symbole ressemble a celui du métabolisme dans le corps et qu’il
comporte une fonction de synthese @, « Des expériences antérieures,
écrivions-nous, et dont plusieurs sont infantiles, voire ancestrales,
vont au-devant des nouvelles venues et les invitent a prendre place
parmi elles, 4 entrer, pour ainsi dire, dans leur danse. »

Cet enrichissement et cette rénovation du symbole, cette greffe
psychologique, sont également saisissables dans les créations du génie
religieux. Il suffit de considérer ’évolution d’un théme de la pensée
religieuse au cours des si¢cles pour reconnaitre que ce théme est un
systeéme symbolique en voie d’accroissement ; a chaque étape, il s’en-
richit d’un terme nouveau, coloré d’une spiritualité plus pure, qui
continue de vibrer symboliquement avec les précédents, mais qui
attire peu a peu a lui, par déplacement d’accent, ’énergie accumulée
en eux : on apergoit fort bien cette évolution si ’on suit la ligne qui
part du sacrifice totémique, passe par les divers sacrifices d’animaux,
par 'agneau pascal des Juifs, pour aboutir a ’Eucharistie, ou Jésus
continue d’étre désigné par l’expression, devenue métaphorique,
d’agneau mystique.

Mais si nous admettons qu’un systéme symbolique (soit chez I’in-
dividu, soit au cours de ’évolution humaine) est susceptible de s’en-
richir de termes nouveaux, cela comporte aussitét un corollaire.
Nous pouvons prévoir que le terme nouveau n’est cependant pas
une création ex nihilo, et qu’il n’était pas, au préalable, suspendu
dans le vide. Plus probablement il existait déja sous quelque forme
dans DPesprit, il irradiait lui aussi ses associations d’idées ; autrement
dit, il appartenait sans doute, lui aussi, a quelque systéme symbo-
lique. Et qu’est-ce a dire, sinon que son adjonction au premier sys-
téme considéré peut étre envisagée également, et mieux encore,
comme la conjonction de deux systémes ? Alors la nouveauté, I'in-
vention consisterait proprement dans cette rencontre; elle serait
Pétincelle qui jaillit de ce choc.

Nous sommes habitués, en psychanalyse, a de telles rencontres ;
ce sont elles que désigne proprement le terme freudien de surdéter-
mination, qui marque la convergence de plusicurs séries dans un
méme terme ; un cas particulier est la formation de compromis, ol

(*) 1bid, p. 226-227.



SUBLIMATION ET SYNTHESE 33

la convergence est celle de deux séries opposées (ainsi ’exhibition et
la pudeur convergent dans la parure). Ces rencontres ont été surtout
étudiées sous la forme de symptdmes nerveux, mais quoi d’étonnant
que nous les retrouvions aux étages supérieurs de I’esprit ? Ne saisi-
rions-nous pas ici, dans un de ses aspects essentiels, la synthése
mentale ?

A vrai dire les systémes symboliques, qui nous sont actuellement
donnés et que, dans les pages précédentes, nous avons acceptés
comme donnés, n’ont pas surgi tout d’une piece : ils se sont formés
peu a peu, par des adjonctions de termes ; ces adjonctions ont sans
doute résulté, elles aussi, de la convergence de quelque affluent :
ainsi, de syntheése en synthese, le fleuve a grandi. Pierre Janet, dés
son premier livre, I’ Automatisme psychologique, qui marque une date
dans ’étude de Pinconscient, a pu distinguer dans Pesprit humain
les deux fonctions d’automatisme et de syntheése — Pautomatisme
consistant dans le maintien des syntheéses précédemment acquises.
On voit quelle application nous pouvons faire ici de cette simple et
féconde distinction.

Nous aboutirions ainsi a ce point de vue que toute sublimation est,
a quelque degré, convergence et synthese. Elle est de méme nature
que les surdéterminations et les formations de compromis étudiées
dans la névrose. Elle consiste dans Pinvention d’un terme nouveau,
dont le prix est de répondre a deux ou plusieurs séries, a deux ou
plusicurs systémes, en somme et pour parler bref, de satisfaire a deux
ou plusieurs tendances. Ces tendances étaient jusque la divergentes
(ce qui apparait le plus violemment dans les formations de compro-
mis, mais ce qui s’applique a quelque degré a toute surdétermination) ;
maintenant elles convergent, elles trouvent leur apaisement dans un
seul et méme objet. Ainsi le repas pris en commun satisfait a la fois
le palais et Pamitié (1),

De ce point de vue, que sera la sublimation ? Elle sera une syn-
thése heureuse, et, 2 quelque degré, la solution d’un conflit.

Cette these, si on nous Paccorde, serait importante, car elle per-
mettrait de conférer une certaine objectivité a la notion de sublima-

(r) Si toute recherche de solution, si toute création psychologique est ainsi une
synthése, on congoit que la phase constructive du traitement analytique, bien que
procédant vraiment de la méthode analytique comme nous I'avons dit, ait pu
étre désignée, a certains égards, comme « synthétique » : elle étudie et surveille des
synthéses en formation.



54 CHARLES BAUDOUIN

tion. Tant que nous n’envisagions la sublimation que comme un
mouvement le long d’une seule ligne et comme un cas particulier du
déplacement, nous ne pouvions la caractériser que par un jugement
de valeur (déplacement vers le mieux) et celui-ci dépendait de notre
conception subjective du mieux. Mais si nous pouvons placer la subli-
mation a la convergence de deux lignes, la considérer comme un acte
de syntheése, comme la solution d’un conflit, nous voyons que notre
qualification de «mieux » se fonde sur des constatations d’¢quilibre
et d’harmonie. Dés lors la notion de sublimation, comme celle de
santé, pour relative qu’elle demeure, cesse d’&tre aussi subjective
qu’on le pouvait croire. Ainsi la distance diminuerait entre le juge-
ment de valeur et le jugement de fait, entre I’éthique et la psycholo-
gie ; Panalyste, sous prétexte de se cantonner dans la thérapeutique,
n’aurait plus le droit de vouloir ignorer la sublimation ; il serait im-
possible de guérir vraiment sans améliorer et I’assertion vieillie des
anciens philosophes, que «la vertu est la santé de ’Ame », recevrait

une confirmation concréte et un regain de vigueur.

De synthese en synthese, on congoit que se forment, dans esprit,
des ensembles de plus en plus vastes et cohérents. C’est 13 un état de
choses qu’il faut rétablir par une thérapeutique dans les cas ou la
névrose a désaccordé la personnalité, mais qui se constitue et se
maintient de lui-méme dans les conditions normales. C’est en un
mot P’état de santé psychique.

Cependant, méme dans cet état, nous constatons que les synthéses
normalement formées n’englobent pas la totalité de Pesprit. Nous
avons bien plutdt un spectacle analogue a une carte d’Europe, ou de
grandes puissances se sont constituées par 'absorption croissante de
moindres provinces, mais s’affrontent pour finir, sans pouvoir se
résorber dans une unité plus vaste.

Clest 1a un fait qui, sous différents angles, a retenu P’attention
de C.-G. Jung et qu’il a décrit avec force. Cet auteur montre bicn
que le moi, complexe compréhensif entre tous, n’englobe cependant
qu’une partie de la réalité intérieure. Au-dessous de lui continuent
d’exister des « complexes autonomes » dont les personnalités secondes
de la pathologie et les « voix » des hallucinés ne sont que des accen-
tuations. Des oppositions subsistent entre ces complexes, comme entre



SUBLIMATION ET SYNTHESE 55

eux et le moi. Tout un dialogue est sans cesse engagé au dedans de
nous, et les réves, vus d’un certain biais, en sont la mise en sceéne.
Si fort qu’on atténue de semblables oppositions, il subsiste toujours
dans Pinconscient ces synthéses caractéristiques, que Jung nomme
Pcombre », Pcanima », et qui s’opposent, comme de véritables per-
sonnes, a lindividualité consciente. Craint-on, en évoquant de pa-
reils personnages, d’étre dupe d’une mythologie et veut-on réduire
tout cecl a une simplification plus poussée : des oppositions demeu-
reront néanmoins entre le conscient et inconscient, entre la partie
personnelle et la partie impersonnelle de P’esprit. Si 'on désire garder
le langage plus sobre et plus abstrait de Freud et ses distinctions
plus sommaires en ce domaine, on se souviendra du moins de I'impor-
tance croissante accordée par lui aux conflits entre ces trois puis-
sances qu’il désigne des noms de moi, de «surmoi» et de «es». En
d’autres termes, le moi dans cette psychologie demeure coincé pour
le moins entre deux autres ensembles psychiques, dont le premier
représente les exigences idéales, le second les exigences de linstinct.
Les conflits qui surgissent entre ces puissances ne sont pas assimi-
lables a ceux qui caractérisent la névrose et que on peut traiter
comme des symptémes morbides (bien qu’ils en forment la substruc-
ture). Ils sont normaux ; ils sont le lot de la condition humaine.
Cependant des efforts spontanés apparaissent également pour ré-
soudre cette sorte de conflit ; le travail de sublimation et de synthese
se poursuit dans cette région et il se manifeste, ici encore, par la
floraison des symboles. Mais les symboles les plus caractéristiques
de cette étape sont de qualité religieuse. Les symboles religieux
joueraient par excellence, selon Jung, ce réle de conciliation. Il s’agit
de réconcilier ’homme, dirions-nous volontiers, avec lui-méme, avec
Pesprit et avec la nature (retrouvant ici sous un langage plus cou-
rant les trois puissances distinguées tout a I’heure d’apreés Freud).
Les plus significatifs de ces symboles seraient alors ceux qui mar-
quent un passage, un trait d’union entre les rives, un lien entre deux
et trois mondes. Ainsi, dans le paganisme antique, Mercure le messa-
ger du ciel et le divin intermédiaire ; ainsi, aux Indes, la fleur de
lotus, suspendue et flottante a la surface entre le domaine de lair
lumineux et celui des eaux profondes (entre le conscient et Iincons-
cient) ; ainsi, dans ’Ancien Testament Parc-en-ciel de Jahvé apaisé;
ainsi enfin la qualité de « médiateur » attribuée & Jésus. A travers ces
données — et & travers maints symboles produits spontanément par



56 CHARLES BAUDOUIN

nos sujets — nous touchons a ce que Jung a désigné du nom de
« fonction transcendante », exprimant par la essentiellement, comme
le mot veut Pindiquer, une fonction de passage, un pont entre le moi
et ce qui est au dela ®.

Il s’agirait la — indépendamment de toutes les interprétations
métaphysiques auxquelles ces faits peuvent donner lien — d’une
forme particulierement élevée de sublimation et de syntheése. Mais
comme précédemment, nous constatons ici encore que la solution
des conflits est obtenue par un passage, par une plus libre circula-
tion de I’énergie. Et il faut bien entendre que Pénergie doit circuler
dans les deux sens: du moi vers la nature et du moi vers Pesprit.
Cela, mieux que par lintellect, s’exprimerait poétiquement si ’on
nous permet, pour finir, d’emprunter un instant la langue méme des
symboles : Mercure, le « psychagogue » muni du caducée ou les deux
serpents s’enroulent en sens contraire, est celui qui tour a tour con-
duit les 4mes aux enfers et évoque les morts ; I’échelle de Jacob est
un va et vient entre ciel et terre ; quant a Penfant Jésus, il nait entre
les bergers et les rois, entre les anges et les bétes, et la méme inspira-
tion circule, grice a lui, de I’un a ’autre des trois volets du triptyque.

C’est ainsi que le courant passe a travers tout I’étre et que la sé¢ve
de la nature réconciliée peut enfin animer pleinement les floraisons
de D’esprit.

Charles BAUDOUIN.

(1) C.-G. June, Psychologische Typen, Zurich, Rascher, 1921, p. 125, 162,



	Sublimation et synthèse

