
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 92: René Guisan

Artikel: René Guisan : 3 octobre 1874 - 31 mars 1934

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦

¦¦:.":..:..¦. :

' ',-Û:,': '
¦

ISPI

kj-!;-êi^* îii:::„i;iâ;S«

'vSlil;,^, .»Ail

» g^Jai i H---.-" ;.."',-
HyHK^U".' ^V ^K -

li:::;ii:|:pïljÉi|§|||;|îr;V.;,'i;di%: -

'

¦.;..'•'-•;.k|ï a 5$ *..• • ;i^â
Bi

::...:.¦¦-¦ ..¦¦¦¦-:"' ¦ ¦ ;

"^^^Ä^^Btefellll^-¦¦¦¦¦'¦¦:'¦¦¦ ¦.:së^\ .:,.'¦>:¦';
:

ï=^^>^^?Si^4^^^^'¦¦:'¦'::',¦• ^V~/' : : ¦¦¦¦
"""¦:"' ¦ ¦ ¦> :v»".i.:;v. ¦¦..::¦¦¦ Ä|Ä|tl||||i||lliÄ

..:¦

-^^lËI-MilliilIllll^Éii^IPi^

mr**/-'»m .¦,a;'5;ï||||:ï;/» ¦¦¦-«:¦

»i ^i.^H»W^
ç?< ' 0yu^u<* LA



RENE GUISAN

3 OCTOBRE 1874 31 MARS I934.

Lorsque notre président, M. Edmond Grin, me pria d'évoquer
devant vous la personnalité de René Guisan et de retracer plus
spécialement quelques aspects de son activité dans la pensée et la vie
religieuses de notre pays romand, j'en ai été très touché ; mais j'ai
d'abord refusé ; puis, sur de nouvelles instances et après avoir
longuement hésité, j'ai fini par accepter.

Toutefois, à mesure que j'ai tenté de réaliser la tâche dont on
avait bien voulu me charger, les motifs de mes hésitations, loin de

disparaître ou même de s'atténuer, se sont renforcés en se précisant
et vous me permettrez de les exposer très brièvement.

Il y a tout d'abord une difficulté qu'éprouverait tout ami de René

Guisan, s'il était à ma place. Après la mort d'un être aimé la vie
reprend forcément son cours ; mais cet être, nous le sentons encore si

près de nous-même, si mêlé à notre vie intérieure qu'il est difficile d'en

parler comme de quelqu'un qui n'est plus et, sitôt qu'on tente de le

faire, on se trouve paralysé par l'obsédante pensée des « dernières

fois » où avec lui telle question avait été méditée, où avec lui telle
chose avait été faite en tel endroit.

Mais il y a plus ; pour parler de René Guisan ainsi qu'il conviendrait,

il faudrait être comme lui un historien, un théologien, un
homme d'action qui, de la façon admirable dont il l'a fait lui-même,
sache unir la vie spirituelle et la vie administrative. Or je réalise

mieux que personne mes lacunes dans ces divers domaines; je n'ai



174 ARNOLD REYMOND

pu suivre le mouvement théologique contemporain comme je l'aurais

désiré, je connais mal la vie profonde et les besoins souvent
inexprimés de nos Eglises ; je doute pouvoir suppléer à ces insuffisances.

Faute de temps, en effet, je n'ai pu relire la correspondance suivie

que pendant plus de quarante ans nous avons échangée l'un avec
l'autre ; je n'ai pas davantage pu prendre connaissance, pour
autant qu'ils sont rédigés, des cours universitaires qu'il a

professés durant ces quinze dernières années. Tout ce que j'ai pu faire, et
encore très superficiellement, c'est de compléter mes souvenirs en

parcourant de brèves notes écrites par lui presque jour après jour à

certaines époques et qui reflètent ses préoccupations théologiques et

ecclésiastiques. Pour toutes ces raisons mon exposé ne sera pas ce

qu'il aurait pu être et je m'en excuse auprès de vous.
Divers scrupules d'un autre ordre m'arrêtent en outre. Dans certaines

circonstances nous avons, René Guisan et moi, agi et pensé en commun

et je serai forcé en les racontant de parler de moi autant que
de lui ; en un jour comme celui-ci j'aurais désiré ne pas le faire.

Enfin (et c'est là le point le plus délicat peut-être), chez René Guisan
les formules théologiques ne se séparent jamais de ce qu'il y a de plus
sacré, de plus intime et mystérieux dans la vie de l'Eglise et de chaque

croyant, à savoir la communion avec Dieu, rendue possible et
effectivement réelle par la communion avec Jésus-Christ, le chef de

l'Eglise. Comment, sur de si graves problèmes, chercher à esquisser
la pensée d'un ami, si lié que l'on ait pu être avec lui

Je m'en voudrais d'insister davantage sur ces points, encore qu'il
m'eût été impossible de les passer sous silence.

Avant d'aborder mon sujet, qu'il me soit permis en premier lieu
de rappeler le rôle que René Guisan a joué dans la Société vaudoise de

théologie. Déjà comme étudiant il suivait avec un intérêt passionné
les discussions qui se déroulaient dans son sein et au cours desquelles
s'affrontaient des courants de pensée très opposés. Voici comment
il caractérise la situation dans une causerie qu'au sortir de ses études

il fit à ses élèves de Batignolles et qu'il avait intitulée : Souvenirs

d'un vieux mômier.

Quand en octobre 1893 notre volée entra à la Faculté —¦ nous étions sept
et nous avons eu la joie de rester ensemble jusqu'au bout —- l'atmosphère



IN MEMORIAM 175

théologique était encore imprégnée d'une forte odeur de poudre. Depuis

quatre ans l'orthodoxie évangélique et la théologie nouvelle dite de la
conscience se livraient un combat courtois, mais vif. Le gros de la lutte était
passé sans doute ; mais nous en connaissions les péripéties jusque dans les

moindres détails.

Sitôt rentré de Paris et alors qu'il est pasteur à Moudon, René

Guisan se fait en 1903 recevoir membre de la Société. Elu au Comité

en 1917, c'est à lui qu'incombe en 1925 l'honneur, en qualité de

président, d'en organiser et d'en diriger le cinquantenaire. A cette
occasion il présente une magistrale étude sur « La période d'histoire
religieuse vaudoise représentée par le journal : Evangile et Liberté »,

étude dans laquelle il retrace, entre autres, les luttes dogmatiques
auxquelles nous venons de faire allusion M.

Parmi les autres travaux qui se rattachent à son activité au sein

de la Société il faut signaler : 1. Le livre des Actes et ses récents critiques.

— 2. Causerie sur les Bibles grecques (à l'occasion d'une
exposition de Bibles qui avait été organisée dans cette salle même). —
3. La nature de l'Eglise, à propos de la Conférence de Lausanne. —
4. Quelques publications récentes relatives au Nouveau Testament. —
5. La théologie dialectique et les Eglises. Remarques à propos d'un

ouvrage de M. Adolf Keller. — 6. Enfin, quelques semaines avant de

tomber gravement malade, il présenta le 29 janvier 1934 une
communication sur Une Revue qui disparaît : Zwischen den Zeiten.

Ai-je besoin d'ajouter que ses interventions au cours des discussions

étaient vivement appréciées ; car elles éclairaient toujours un

aspect nouveau du problème traité, en faisant appel, par exemple, à

l'histoire et à la dogmatique pour montrer combien la vie de l'Eglise
et la prédication étaient intéressées à la solution positive ou négative
du problème envisagé.

Dans Le Lien (2\ publication bi-mensuelle de l'Eglise libre vaudoise,

j'ai essayé de dégager comme suit les principaux traits qui, chez René

Guisan, expliquent le pasteur, l'homme d'Eglise et le théologien.
Un amour profond des âmes individuellement comprises, telle me

paraît être la caractéristique essentielle. A ceux que d'une façon
accidentelle ou quotidienne la vie place sur notre chemin, on peut

(') L'essentiel de cette étude a paru en 1932 dans la Festschrift zum 60. Geburtstag

von Paul Wernle, p. 428, sous le titre Le journal «.Evangile et Liberté» 1880-
1894. Etude d'histoire religieuse vaudoise. — (2) 25 mai 1934.



i76 ARNOLD REYMOND

s'intéresser de deux manières bien différentes : ou bien communier

avec eux dans ce qu'ils pensent ou au contraire communier avec eux
dans ce qu'ils sentent, c'est-à-dire dans leur être affectif, par
rapport aux circonstances spéciales dans lesquelles ils se trouvent placés

et qui commandent, au moment précis où nous les rencontrons, leurs

espoirs et leurs souffrances. C'est ce deuxième genre de communion

qui caractérise le véritable don de soi-même à autrui. Mais il n'est

pas donné à chacun de savoir le pratiquer au degré exceptionnel

que possédait René Guisan ; car il faut pour cela un tact, une
compréhension, une divination rares qui excluent tout procédé artificiel,
tout automatisme dans les témoignages de sympathie.

Ce qui est frappant, c'est que chez lui, l'amour de l'âme individuelle

comprenait non seulement le monde présent, mais le monde

passé et c'est là, à mon sens, qu'il faut chercher l'explication de son
intérêt passionné pour les études historiques.

D'autre part l'individu ne se suffit pas à lui-même ; il a besoin

d'une ambiance pour s'épanouir et l'Eglise seule peut lui donner le

milieu spirituel dont il a besoin pour trouver Dieu et vivre en lui (').

L'Eglise, René Guisan ne la concevait pas comme une simple société,
mais bien comme une réalité à la fois visible et invisible qui enveloppe

de sa prévenante sollicitude les individus et leurs familles dès

la naissance jusqu'à la mort. A ses yeux elle s'est incarnée et
s'incarne encore dans des institutions ecclésiastiques qui respectivement
répondent ou ont répondu à des besoins précis, et c'est pourquoi il
vouait à chacune de ces institutions une affection particulière,
partageant leurs inquiétudes et leurs espérances, leurs tristesses et
leurs joies.

Mais la vie spirituelle ne saurait se comprendre sans les idées directrices

qui en assurent l'épanouissement et c'est pourquoi l'Eglise a

besoin d'une doctrine. Cela étant, l'effort du théologien doit être de

respecter à la fois les droits imprescriptibles de la recherche scientifique

et les droits non moins intangibles de la piété. Tâche délicate et

souvent angoissante. Pour la mener à bien il faut (et dès le temps de

ses études René Guisan en avait l'intime conviction) qu'un rapport
étroit, constant, existe entre les Eglises et les Facultés de théologie.

(i) Au cours de ses études à Heidelberg, puis à Lausanne, René Guisan, comme
en témoignent les brèves notes de ses agendas, se passionnait pour les questions
philosophiques, dogmatiques et politiques. Il est significatif de constater cependant
que le concours présenté par lui comme étudiant à la Faculté de théologie avait
pour objet La notion d'Eglise d'après Calvin.



IN MEMORIAM 177

Dès lors une seule voie est ouverte pour le théologien comme pour
le simple croyant, lorsqu'il s'agit de trouver le fondement de la vie

et de la vérité chrétiennes, c'est une consécration de plus en plus
intense à l'idéal de sainteté, à l'oubli de soi-même; et cette consécration,

la prière seule permet de la réaliser.

Je n'ai pas l'intention aujourd'hui de compléter par une biographie

détaillée la brève esquisse que j'avais faite dans Le Lien et dont
je viens de rappeler les traits essentiels.

Je voudrais seulement essayer de montrer, en fonction des événements

qui les ont légitimées, que les préoccupations théologiques de

René Guisan ont toujours visé à maintenir intégralement une
parfaite indépendance de pensée en même temps qu'une humble soumission

aux vérités sans lesquelles les Eglises végéteraient misérablement

et seraient indignes de leur divine mission.

De bonne heure, semble-t-il, René Guisan s'est senti attiré vers le

saint ministère, et dans cette orientation l'influence de sa mère et
l'instruction religieuse qu'il reçut du pasteur Alfred Schrœder paraissent

avoir été décisives. Aussi, lorsque le devoir de s'intéresser aux
vocations pastorales fut, il y a quelques années, rappelé aux Eglises
de notre pays, René Guisan a-t-il essentiellement souligné le rôle

capital de la famille et du eatéchuménat pour susciter de pareilles
vocations.

Ce qui est certain en tout cas, c'est qu'au gymnase il affirmait sa

décision d'entrer dans le pastorat, comme nous l'apprend sa grand'
mère Mme d'Albenas dans une lettre qu'elle adresse à l'une de ses

amies, au printemps 1893 :

René, dix-huit ans et demi, finit à Pâques son année de Lettres à l'Académie

et de là en septembre, moment où il commencera ses études de théologie,
ira à Heidelberg perfectionner son allemand en suivant divers cours. Depuis
un an il a déclaré vouloir être pasteur, ce que je désirais,'et pouvais espérer
d'après ses goûts. Sérieux, peu causeur, très doux, il s'occupe depuis deux

ans activement des Ecoles du dimanche et de l'Union chrétienne de jeunes

gens ; comme délassement, musique dont il ne se tire pas mal. Soigné
d'extérieur par goût, il est touchant par sa volonté de coûter le moins possible à

sa mère ; il est de la taille de son père, plus bronzé de teint et plaisant à tous.



i78 ARNOLD REYMOND

Il semble même que déjà au sortir du collège René Guisan
songeait à la carrière pastorale ; car, à ce moment, de Gallenweiler
où il est en pension chez un pasteur pour apprendre l'allemand, le

12 juin 1890, il envoie en ces termes à sa mère ses vœux d'anniversaire

:

J'espère que cette année sera une année de bénédictions et de joie et qu'avec
l'aide de Dieu je pourrai contribuer à cette joie par un bon travail, assidu et
consciencieux, mieux que je ne l'ai fait jusqu'à présent ; j'espère pouvoir
exécuter dès mon retour à Lausanne cette bonne résolution dans le travail difficile,

j'en suis sûr, que je vais entreprendre, travail sérieux qui doit me mener
à remplir ma tâche sur cette terre, tâche qui m'est si bien indiquée.

Et de fait, sitôt devenu gymnasien, il commence déjà à remplir la
tâche qu'il entrevoit devoir être plus tard la sienne ; comme le

rappelle Mme d'Albenas dans la lettre mentionnée plus haut, il s'occupe
activement des Ecoles du dimanche ; il se rattache à l'Union
chrétienne de jeunes gens avec un amour et une fidélité qui ne devaient

jamais faiblir par la suite '').

Toutefois, si ferme que fût sa vocation pastorale, elle subit l'épreuve
du doute pendant l'année où, au sortir du gymnase et avant d'entrer
à la Faculté de théologie de l'Eglise libre, il vécut en partie à

Lausanne et en partie à Heidelberg. Nous en avons le témoignage dans
les brèves et quotidiennes réflexions de son agenda qui dans
l'adolescent laissent déjà deviner entièrement ce que sera l'homme fait,
sérieux et enthousiaste tout à la fois.

C'est ainsi qu'à maintes reprises se rencontrent de joyeuses
exclamations telles que :

« Oh la Môme » <2), ou encore : « Ah en octobre Chemin des Cèdres »

et « Vive Belles-Lettres »

Mais il y a aussi, et non moins fréquemment, des inquiétudes sur
la nature de la foi et son rapport avec la doctrine; car les discussions

sur la christologie, les miracles battaient leur plein à Lausanne,
comme il a été dit plus haut.

(¦) Voir Jeunesse, juin 1934 (publication mensuelle des Unions chrétiennes de

jeunes gens de la Suisse romande). — (2) Nom familier donné par les étudiants de
Lausanne à la Faculté libre de théologie de cette ville, qui se trouve au Chemin des
Cèdres.



IN MEMORIAM 179

Le 28 février 1893 René Guisan écrit :

J'avais mis tout mon espoir dans la Nouvelle Ecole ; mais je commence à

croire que je n'avais pas raison.

Puis le 6 mai, lors de son immatriculation à l'Université de

Heidelberg :

Immatriculé à l'Aula comme étudiant en théologie Ce n'est pas une petite
chose. Oh qu'en adviendra-t-il Mais la vérité n'est-ce pas : tu aimeras

ton prochain comme toi-même, et yvû)9i aeauTÓv

Le 18 mai, après une leçon de Wendt sur la vie de Jésus :

Inauthenticité des récits de la naissance. Serait-ce possible Et nos Fêtes
de Noël Inquiet, mais non convaincu.

La même journée, après être rentré d'une promenade:

Tombé sur Tim. vi, tout juste le verset dont j'avais besoin. Apaisé par
la Bible et heureux. Oh si j'arrivais un jour..,

Le 19 mai :

un peu rassuré, toujours inconvaincu.

Le 9 juin :

La loi de l'Ancien Testament. Ici difficulté : la punition des Cananéens.

Pourquoi Que c'est difficile.

Le 10 juin :

Le soir j'ai regardé longtemps la Grande Ourse, étendu dans l'herbe ; il
faisait un vent frais ; l'herbe exhalait une odeur délicieuse. Et j'ai rêvé au
christianisme renouvelé, à l'humanité régénérée. Oh si notre génération
pouvait faire quelque chose.

Les apaisements et les angoissantes questions se succèdent ainsi

presque sans interruption. Par exemple, le 24 juin :

Le soir, au jardin, devant la lune et les étoiles, un moment de recueillement

; seul devant Lui, cela m'a fait du bien. Oh tout ce qu'il m'a donné

et fait.

Le 17 juillet :

Insuffisance de la vie de Jésus de Wendt ; elle a bien des attraits, mais

ne me suffit pas. Oh où est le vrai Dans l'amour. « Il vit qu'ils avaient

beaucoup de peine à ramer... et il alla vers eux ». Marc vi, 48.

Le 22 juillet, au reçu de la lettre d'un ami qui lui parle de

Dandiran, de la nouvelle théologie, de l'Eglise libre et de l'inspiration des

saintes Ecritures :



i8o ARNOLD REYMOND

Affreuse matinée de crise intense. Ce sont deux Christ et lequel... f Que

Dieu me donne avant tout la sincérité, le sérieux, la conviction.

Surviennent au début d'août les Conférences pour étudiants qui
ont lieu à Francfort ; elles laissent chez René Guisan une joie sans

nuage ; le 15 août il décrit à sa mère ses impressions à leur sujet dans

une longue lettre dont on nous permettra de citer plusieurs passages :

A table une vive discussion s'élève sur Ritschl.

Discussion bientôt interrompue : nous n'étions pas en effet venus pour
discuter des systèmes de théologie, mais pour nous unir et prier ensemble.

Le soir, privilège d'entendre

le célèbre Hudson Taylor, fondateur de la China Inland Mission, un tout
petit homme avec une barbe blanche assez longue et un charmant visage...
j'eusse voulu que tu l'entendisses parler de sa Bible, avec une naïveté
charmante er sainte qui nous a tous profondément émus.

Celui qui a été le plus écouté, a eu le plus d'influence, est Schrenk.

C'est incroyable l'activité de cet homme qui a déjà réveillé de nombreuses

paroisses ou de nouvelles œuvres religieuses. J'ai rarement, jamais même,
entendu un homme parler avec une telle autorité et une telle conviction ;

c'était admirable absolument... Ce qui fait sa puissance et sa force, c'est son
étonnante connaissance de la Bible ; il l'a lue, relue et surtout vécue et il parle
d'expérience.

Le dimanche, après le sermon de M. Schrenk, service de cène.

C'était une belle cérémonie et un beau souvenir pour nous tous, qui nous
lie tous les uns aux autres, quoique nous ayons peu de chances de nous revoir...

Le dernier soir, «Theeabend»; tables en fer à cheval.

Quand le thé a été fini, quelques messieurs ont de nouveau parlé, puis il y
a eu une réunion de prières. Ça a été peut-être la plus jolie partie de toute la
conférence que cette soirée-là.

P.-S. Mes compliments à Melle Schrœder; j'ai eu l'honneur d'écrire dans le

livre d'étrangers donné à M. Correvon par M. Ch. Schrœder. Voudrais-tu
lui demander si elle sait s'il y a des formalités à remplir pour l'inscription à

la Faculté.

On le voit, les hésitations que René Guisan a pu avoir quant à sa

vocation pastorale sont dues avant tout au sérieux avec lequel il
l'envisageait et non à une absence d'inclination ou d'intérêt. C'est
donc sans arrière-pensée qu'il entra comme étudiant à la Faculté
de théologie de l'Eglise libre vaudoise.



IN MEMORIAM i8i

A cette époque la situation était bien différente de ce qu'elle est

présentement. Au sein d'une prospérité économique indéniable la
démocratie et le libéralisme paraissaient avoir fait leurs preuves et
devoir s'imposer de plus en plus au monde civilisé. La science, d'autre

part, étendait ses conquêtes aussi bien dans le domaine pratique que
dans celui des idées. La théologie et la religion étaient jugées comme
relevant d'une mentalité inférieure et comme étant une survivance
d'un autre âge. Aux séances de Belles-Lettres, de Zofingue ou d'Hel-
vétia, lorsqu'un étudiant soumettait à ses condisciples l'examen d'un
problème religieux, les représentants de la science officielle
l'accablaient de leur mépris et de leurs arguments.

Il semblait établi que la courbe de la civilisation était nettement
tracée par la primauté des méthodes scientifiques et de l'idéal
démocratique. A la théologie le soin de s'adapter, si elle le pouvait, à ces

données intangibles. Ainsi le problème qui se posait à notre génération

était avant tout celui des rapports de la science et de la foi,
comme je l'ai mentionné en parlant des séances de la Société de

théologie à cette époque.
Un autre problème, d'ordre pratique celui-là, était le suivant : la

prospérité générale se faisait encore à ce moment-là aux dépens
d'une partie de la classe ouvrière et c'est en quoi le socialisme, sous

la forme idéaliste et généreuse qu'il avait alors, nous intéressait
vivement. Cette prospérité en outre avait pour corollaire un matérialisme

grandissant et un affaiblissement des valeurs spirituelles.
Il nous fut donc impossible de ne pas réfléchir à la position que

l'Eglise avait à prendre vis-à-vis du problème social et vis-à-vis du

rapport de la science et de la foi.
Au point de vue théologique l'orthodoxie dans la forme où elle

s'affirmait alors nous apparaissait comme intenable. D'autre part,
si nous jugions inadmissibles les formules orthodoxes d'un Frédéric

Godet, le libéralisme d'un Buisson ou d'un Pécaut ne nous
satisfaisait pas davantage ; car il était négateur de l'action réelle et
efficace de Dieu dans l'histoire.

Une chose nous semblait certaine, c'est que, dans le remous des

idées qui se produisait, les membres fidèles des Eglises tant libre que
nationale restaient pour la plupart, en Suisse romande, des adeptes
convaincus de l'orthodoxie et en particulier du dogme de l'inspiration
littérale.



182 ARNOLD REYMOND

En ce qui concerne plus spécialement l'Eglise libre, c'est dans le

sens orthodoxe que la majorité de ses membres comprenaient la
confession de foi qui était à la base de ses statuts. De là équivoque
entre les fidèles et le pasteur qui, ayant donné son adhésion à la
confession de foi, ne l'interprétait pas dans le sens couramment admis

par l'Eglise. Le fait que ce pasteur aurait pu au préalable et comme
candidat au saint ministère exposer loyalement ses idées devant

une Commission de consécration et être accepté par elle, ce fait ne
levait pas nos scrupules, puisqu'en réalité l'équivoque n'en subsistait

pas moins.

Il nous semblait à tort ou à raison que là n'était pas le seul malentendu

et qu'il en était un autre en rapport avec nos préoccupations
de l'ordre social. L'Eglise libre en effet nous paraissait dans ce
domaine vivre surtout du souvenir de ses origines; et certaines formes
de piété, que les circonstances spéciales et précaires de sa fondation
avaient fait naître spontanément et qui se justifiaient à ce moment,
ne correspondaient plus en fait à la vie telle qu'elle était réellement
vécue dans l'Eglise. Et cela nous paraissait grave à une époque où,

pour agir efficacement, l'accord entre l'idéal affirmé et la manière de

vivre était indispensable.
Cette équivoque dont notre jeunesse intransigeante exagérait la

portée s'ajoutait à celle qui de toute évidence s'imposait à nous dans

le domaine théologique et sur laquelle il me sera permis d'insister ;

car je crois que le problème de la confession de foi est devenu plus
actuel que jamais dans le protestantisme contemporain ; il
commande en un sens toutes les tentatives de rapprochement qui ont été

faites à Stockholm et à Lausanne ; il commande également la vie de

chaque Eglise particulière, même de celles qui n'ont point de symbole
confessionnel et qui souffrent de cette lacune. La raison de cette

importance est facile à discerner.
Le XIXe siècle a été le siècle de l'individualisme et du subjectivisme

dans tous les domaines que les méthodes de la science dite

positive ne peuvent atteindre. On se rend compte maintenant que
ce subjectivisme doit comporter des limites. Même pour vivre
spirituellement une société a besoin d'une base commune d'idées. Mais

cette base, où la placer et comment la définir A ce point de vue les

réflexions qui suivent peuvent avoir quelque intérêt.
Pour René Guisan et pour moi la difficulté soulevée par la confession

de foi de l'Eglise libre se concentra tout naturellement sur le



IN MEMORIAM 183

fait de la résurrection de Jésus-Christ comme résumant les problèmes

qui concernent le miracle, la révélation et d'une façon plus générale
l'action de Dieu dans la nature et l'histoire de l'humanité.

Or le terme « ressuscité » peut éveiller dans l'esprit du croyant
deux jugements distincts, à savoir : l'affirmation d'un fait qui se

serait passé conformément aux récits évangéliques, et d'autre part
l'affirmation que Jésus-Christ n'a pas été anéanti par la mort, mais

qu'il vit actuellement auprès de Dieu son Père, étant à tout jamais
le Chef suprême de l'Eglise.

Ces deux affirmations sont-elles absolument solidaires comme
l'affirme l'orthodoxie ou bien la seconde a-t-elle sa valeur indépendamment

de la première, comme de plus en plus nous en avions la
conviction

Je ne veux pas ici discuter à fond la question du miracle. Je me
bornerai à quelques traits essentiels en présentant au préalable la

remarque suivante : René Guisan était historien dans l'âme ; il ne
s'intéressait que subsidiairement aux sciences exactes et naturelles
et dans ce domaine c'est le problème du déterminisme qui le
préoccupait surtout. Or, chose curieuse, les résultats auxquels aboutissaient

ses réflexions sur le terrain historique coïncidaient d'une
façon frappante avec les conclusions auxquelles j'étais amené en
étudiant la nature des axiomes et propositions premières qui sont à la
base des sciences exactes et naturelles. Cela étant, les considérations

qui suivent au sujet du miracle sont notre œuvre commune et je vais

essayer de les exposer aussi brièvement que possible.
Tout d'abord, en ce qui concerne les miracles et la révélation, la

toute-puissance de Dieu ne saurait être mise en cause. Dieu n'est en
rien limité dans son action, sinon par lui-même. Il peut à son gré
faire flotter un morceau de fer à la surface de l'eau, faire parler une
ânesse ou ressusciter les morts. Ce n'est donc pas sur ce point que
doit porter le débat. La seule question qui se pose est de savoir
comment Dieu a agi et agit encore dans la nature et dans l'histoire de

l'humanité.
Or dans le sujet qui nous occupe les récits bibliques sont les seuls

documents qui nous renseignent sur la naissance, la vie, la mort de

Jésus-Christ et les événements qui l'ont suivie. La bonne foi des

témoins qui ont rapporté ces faits ne saurait, comme la critique
historique l'a démontré, être en général suspectée. Mais cette bonne

foi, à elle seule, ne suffit pas. Un témoin peut raconter l'événement



184 ARNOLD REYMOND

qu'il a vu ou dont on lui a parlé d'une façon qui ne correspond pas
à la vérité. En fait, au premier siècle de l'ère chrétienne, la croyance
à des miracles tels que l'Ancien et le Nouveau Testament nous les

rapportent était courante dans tout l'empire romain, même au sein
de la société cultivée, et souvent les miracles profanes sont
historiquement attestés d'une façon plus directe que les miracles bibliques

; nous n'estimons pas cependant que ce soit là une raison
suffisante de leur créance. Les uns et les autres sont du reste toujours
considérés comme en contradiction avec ce que nous appelons, nous
modernes, les lois de la nature.

Cette conception, courante dans l'antiquité, s'est maintenue jusqu'à
nos jours dans l'Eglise catholique, preuve en soient les miracles de

Lourdes, avec cette restriction toutefois que les résurrections des

morts, à partir de l'âge apostolique, ne se produisent plus guère.
Du côté protestant on accepta d'abord tous les miracles rapportés

par les livres bibliques en rejetant ceux qui ne figuraient pas dans

ces livres ; plus tard et à mesure que le déterminisme, tel que la
science le concevait, s'imposait aux esprits, on écarta les miracles de

l'Ancien Testament, puis une partie de ceux du Nouveau Testament,

pour ne retenir finalement que les actes miraculeux concernant Jésus-
Christ ou accomplis par lui.

Seulement, pareille attitude est difficile à maintenir en présence
même des textes bibliques. Par exemple, au moment où Jésus meurt
sur la croix, des saints ressuscitent et sortent de leurs sépulcres et ce

fait a pour l'auteur sacré qui le rapporte la même réalité physique

que la résurrection de Jésus.

Faut-il dans ces conditions et en s'inspirant de Kant adopter les

conceptions de Ritschl, c'est-à-dire envisager deux mondes, dont

l'un, le monde sensible, serait soumis à une nécessité rigoureuse et dont

l'autre, le monde nouménal, serait le théâtre de l'activité libre de

l'esprit Mais dans l'être humain l'âme et le corps s'unissent étroitement

et dans l'histoire de l'humanité les facteurs physiques et spirituels

se conditionnent sans cesse les uns les autres. Par conséquent
si le déterminisme historique équivaut à une nécessité inéluctable,
il rend impossibles la révélation et l'action rédemptrice de Dieu.

Il semble dès lors qu'il faille absolument opter entre l'orthodoxie
et un libéralisme théologique qui nie en fait les aspirations les plus
profondes de la piété.

Mais ce dilemme est-il fondé C'est ici qu'intervient la critique



IN MEMORIAM 185

des principes et des méthodes scientifiques telle qu'elle a été formulée
à la fin du XIXe siècle par les savants eux-mêmes. Cette critique,
comme Emile Boutroux l'a si bien montré, permet de distinguer
entre la nécessité et le déterminisme proprement dit ou liaison
constante de phénomènes. En fait le déterminisme seul est donné dans

les choses ; il est le point d'appui obligé de toute activité libre de

l'esprit, mais c'est à tort que les sciences l'érigent en nécessité inflexible,

car il renferme des éléments de contingence.
D'autre part, après les études pénétrantes d'Henri Bergson sur les

données immédiates de la conscience, le déterminisme historique se

trouvait battu en brèche ; en particulier les vues de Taine sur
l'influence exclusive du milieu et de l'hérédité se révélaient de plus en

plus caduques et arbitraires.
Pour le dire en passant le développement des sciences

physicomathématiques au XXe siècle devait confirmer, sinon dans les termes
employés, du moins dans leur tendance, les conclusions ci-dessus.

En effet une étude approfondie des mathématiques et de la
physique montre combien est artificiel le cadre a priori dans lequel
Kant les a enfermées. D'autre part on a été amené à distinguer divers

types de déterminisme. Il en résulte que le déterminisme explicite
de la mécanique classique, sur lequel est fondé le concept de lois

rigoureuses et nécessaires, est l'exception. C'est un cas privilégié, un
cas-limite du déterminisme implicite ou statistique, lequel porte sur
des ensembles de faits et non sur un fait particulier pouvant être

envisagé dans toutes ses conditions initiales. En général et sitôt
qu'il s'agit d'un fait isolé, le seul déterminisme possible est celui du

comportement.

Grâce aux considérations que je viens d'exposer deux choses nous

paraissaient certaines.
D'une part la foi chrétienne n'a de sens que dans l'affirmation d'un

Dieu vivant qui agit dans la nature et au sein de l'humanité ; cette
affirmation ne saurait être niée par une recherche scientifique qui
reste consciente de ses postulats et de ses limites. Seulement il nous
est impossible de dire à quel moment précis et à quel endroit de la

trame du réel Dieu oriente les faits et les événements de façon à les

faire concourir à tel ou tel résultat, et la science trouve toujours dans

le monde sensible de quoi accrocher ses lois.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. —- N. S., t. XXII (n° <)2, 1934). I3



186 ARNOLD REYMOND

D'autre part les miracles dont la Bible nous a transmis le récit
n'ont certainement pas eu lieu tels qu'ils sont rapportés. En ce qui
concerne la résurrection du Christ le seul fait qui soit bien établi, c'est
la foi que les disciples ont eu en la résurrection de leur Maître ; mais

historiquement il ne paraît pas possible, telle que celle-ci est racontée,
d'en admettre toute la teneur.

Cela étant, nous ne pouvions en toute conscience adhérer à une
profession de foi dans laquelle le terme « ressuscité » était interprété
par la grande majorité des fidèles dans un sens traditionnel, à

l'exclusion de tout autre, et il fallait à notre grande tristesse renoncer à

entrer dans une Eglise qui nous était chère à tous égards.
Cette conviction née au cours de nos études alla en s'affermissant

et c'est pourquoi, celles-ci étant achevées (et alors que nous étions

tous deux à Paris), nous fîmes, sur le désir de plusieurs amis, paraître
en 1902 dans la Revue de théologie et de philosophie un article dans

lequel nous exposions les inconvénients, pour la vie intérieure d'une

Eglise, de toute confession de foi à caractère dogmatique.
En même temps que paraissait cet article, l'Eglise libre résolut,

pour des raisons pratiques, de reviser sa Constitution ; car aux débuts,
sauf erreur, le problème de la confession n'était pas mis en cause. A la
même époque également nous fûmes l'un et l'autre appelés à remplir
comme pasteurs deux postes voisins qui étaient devenus vacants
dans la vallée de la Broyé. A cet appel nous répondîmes affirmativement,

sous condition de ne prendre aucun engagement doctrinal et de

réserver notre décision sur ce point, jusqu'au moment où la nouvelle
constitution de l'Eglise aurait été élaborée. Les deux paroisses
intéressées et la Commission synodale, en acceptant cette réserve, firent

preuve d'une largeur d'esprit qu'il me sera permis de souligner ici.

Sitôt entré en fonctions René Guisan se révéla pasteur dans l'âme

et prêtre dans toute l'acception du terme. Ses prédications à la fois
sobres et riches allaient au cœur de ses auditeurs, comme aussi

l'affectueuse et constante sollicitude avec laquelle il suivait leurs soucis

et leurs joies ; bien que son ministère à Moudon n'ait duré que deux

ans, il y a laissé des traces profondes.
Cette pratique du ministère se révéla du reste pour chacun de

nous féconde relativement au problème qui nous préoccupait et dont
la solution nous tenait de plus en plus à cœur.



IN MEMORIAM 187

En particulier, sur la nécessité de dissiper les équivoques entre
laïques et pasteurs, René Guisan publia dans L'Eveil de Moudon une
série d'articles (17 et 20 février, 5 et 12 mars 1904) dans lesquels il
rend compte de conférences de vulgarisation que donnait au temple
M. Louis Goumaz, alors pasteur à Thierrens.

M. Goumaz, écrit-il, se propose de faire connaître les résultats de

la science théologique qui jusqu'ici n'ont guère franchi les murs des

universités et des cercles savants.

C'est là une tentative aussi nécessaire que délicate. Nécessaire au premier
chef...

Car il faut que le public religieux, dans l'intérêt même de la foi
chrétienne, soit mis au courant de travaux qui,

sur beaucoup de points, ont modifié totalement les idées généralement reçues.
Le jeu de l'autruche ne serait pas digne de la part des héritiers des réformateurs

; nos pères du XVIe siècle nous ont appris qu'une conviction ne vaut
que dans la mesure où elle est le fruit d'une lutte et d'une expérience
personnelle et que rien ne doit prévaloir contre la vérité, seule atmosphère dans

laquelle la conscience religieuse puisse vivre et s'épanouir. Ce jeu n'est pas
seulement indigne, il est fort dangereux, à notre époque plus que jamais.

En effet les idées nouvelles pénètrent déformées chez les croyants ;

elles les rendent perplexes et souvent les détachent de leur Eglise,
dans laquelle ils n'ont plus confiance.

Il y a bien des années déjà que les Eglises auraient dû se mettre à l'œuvre
en préparant les esprits, en instruisant les laïques, en leur montrant que les

travaux de la science moderne étaient nécessaires, qu'ils n'avaient pas pour
unique résultat l'anéantissement des convictions personnelles, que bien au
contraire ils étaient la seule arme dont les défenseurs convaincus du christianisme

peuvent aujourd'hui se servir avec quelque chance de succès. Nous
n'avons pas à examiner ici quelles sont les causes qui ont empêché les Eglises
d'instituer ce ministère d'instruction et d'initiation ; ce qu'il importe de

mettre en lumière, c'est qu'aujourd'hui la tâche s'impose à elles avec une
impérieuse nécessité. A nos yeux, l'idéal serait que chaque Eglise comme telle
se mît à l'œuvre et que les questions en litige fussent abordées dans un esprit
aussi positif que sincère du haut de la chaire (ce qui ne veut pas dire dans la
prédication)...

La tentative est donc nécessaire ; nous avons ajouté qu'elle est délicate ;

il ne sera pas difficile de le montrer en quelques mots.
Qu'il le veuille ou non, tout croyant a sa théologie, intimement unie à sa foi

dont elle est issue et dont il ne la distingue souvent pas ; cette théologie est
son bien précieux, il ne saurait en modifier la formule sans douleur et sans
inquiétudes. De pareils scrupules sont si naturels et si respectables que nous



188 ARNOLD REYMOND

estimons qu'ils doivent constituer le premier facteur dont le théologien
tiendra compte lorsqu'il entreprendra l'œuvre d'éducation telle que nous
l'avons esquissée plus haut. Il devra chercher dans la foi vivante de ceux
auxquels il s'adresse le terrain sur lequel il fondera toutes ses démonstrations
ultérieures... L'essentiel en tout cela, c'est d'être positif et de montrer
que si l'on se débarrasse des formules du passé, c'est parce qu'on y a été
contraint au nom de la vérité et dans l'intérêt de la vie religieuse elle-même.

Il ne faut pas oublier non plus que les résultats des travaux
historiques et critiques sont loin d'être définitifs.

On doit se le rappeler et user d'une extrême réserve et d'un doigté exercé

quand on veut exposer ces résultats jugés acquis.

Enfin, après avoir rendu compte du contenu des conférences de

M. L. Goumaz et fait sur certains points des réserves, René Guisan
termine par la réflexion suivante :

Tant que les hommes iront chercher au contact du Christ le secret de la
vie véritable et les forces nécessaires à la vie quotidienne ; tant qu'il y aura
des âmes croyantes et vraiment convaincues, les dogmes naîtront et mourront,

et cela dans l'exacte mesure de l'intensité de la foi et de la grandeur
des problèmes humains qu'elle sera appelée à résoudre.

Quant à la confession de foi, la vie en commun des paroisses nous
montrait qu'il était difficile à une Eglise, surtout à une Eglise libre,
de s'en passer entièrement. Mais comment la formuler de manière
à éviter les difficultés qui nous arrêtaient C'est alors qu'un soir
l'illumination se fit rapide et précise. Nous étions allés aider notre ami
Gustave Nicod à ramasser du trèfle sur un pré. Et tout à coup, au

moment où le soleil couchant dorait les monts de Villarzel, l'un de

nous s'écria : « Mais une confession de foi ne doit pas être autre chose

qu'une prière. Quand les premiers martyrs allaient être jetés dans

les arènes pour y être dévorés, le symbole des apôtres par lequel ils

professaient publiquement leur foi était en même temps un acte
d'adoration. Il doit en être de même pour les Eglises de tous les temps. Les

affirmations fondamentales qui alimentent leur vie doivent jaillir
comme une prière adressée au Dieu vivant et éternel qui en est la

source. Cette prière devient ainsi un témoignage vis-à-vis du monde,
un symbole de ralliement qui groupe et non une formule qui écarte ».

Pénétrés de cette idée, nous eûmes tôt fait de rédiger avec joie et
confiance une brochure dans laquelle nous exposions nos vues et qui



IN MEMORIAM 189

avait pour titre La Confession de foi de l'Eglise libre du Canton de

Vaud (juillet 1904). Par cette brochure nous désirions faire connaître

en toute simplicité les raisons pour lesquelles une confession de

foi, au lieu d'énoncer une doctrine, devait exprimer avant tout
l'expérience fondamentale faite par les chrétiens de tous les temps,
bien mieux encore être une prière adressée à Dieu et nous disions :

De cette manière l'Eglise reste à l'abri des éléments qui sont préjudiciables

à sa vie et à son développement. Ce qui préserve le chrétien dans sa vie
intérieure, ce ne sont point avant tout les idées qu'il a sur tel ou tel sujet,
mais l'expérience qu'il a faite au contact de Jésus-Christ. La conviction du

péché, la certitude du pardon que par Christ nous trouvons en Dieu, le

désir de la sainteté, voilà ce qui est incompatible avec la vie mondaine et
ce qu'une profession de foi relèverait nettement sans faire tort à l'expérience

individuelle de la foi.

Quant aux courants de pensée qui pourraient nuire à l'union
vivante de ses membres,

l'Eglise pourra prendre les précautions qu'elle jugera nécessaires ; la
commission chargée d'examiner les candidats au ministère peut continuer à agir
comme par le passé et cette mesure sera sans doute suffisante.

Grâce au changement que nous demandons, une plus grande franchise

pourra régner dans l'Eglise sur les questions de doctrine ; les graves malentendus

dont nous parlions plus haut seront largement atténués, peut-être
même évités.

Pour terminer, et à titre d'exemple, nous proposions le projet
suivant de confession de foi :

L'Eglise libre se rattache par l'unité de l'esprit à l'Eglise apostolique et
aux Eglises de tous les temps qui, sur le témoignage des Ecritures saintes,

ont proclamé le salut gratuit par Jésus-Christ. Recherchant avant tout l'union
vivante des volontés et laissant à Dieu le jugement des cœurs, elle proclame
en ces termes l'acte de foi et d'adoration qui groupe ses membres :

« O Dieu, notre Père en Jésus-Christ, nous reconnaissons en ta sainte

présence que nous sommes pécheurs et dignes de condamnation. Mais tu
nous as aimés le premier ; dans ta miséricorde infinie tu nous offres en Christ

pardon, délivrance et dès maintenant la vie éternelle. C'est à lui, vivante et
sainte révélation de ton amour, que nous désirons nous attacher d'un cœur
de plus en plus sincère, afin de vivre pleinement en toi ; de pouvoir faire ta
volonté, te servir dans la personne de nos frères et travailler à l'avènement
de ton règne.

» Veuille, ô notre Dieu, par la puissance de ton Esprit, subvenir à notre
faiblesse et nous affermir dans l'attente des réalités éternelles où tu seras

tout en tous.
» A toi soit la gloire en Jésus-Christ, aux siècles des siècles Amen. »



190 ARNOLD REYMOND

Survinrent les synodes de Vevey (novembre 1904) et de Morges

(janvier 1905). Nous les attendions avec anxiété, réalisant combien
était grave la question engagée. Ce que furent ces synodes, il serait
hors de propos de le raconter ici. Nous étions enveloppés par la
sympathie de tous, laïques, pasteurs et professeurs. L'attitude de

M. Charles Porrret en particulier nous touchait vivement, car son
orthodoxie l'obligeait à juger nos vues dangereuses. La sollicitude

que l'on nous témoignait aurait pu nous ébranler.
Mais nous avions la conviction de représenter un principe auquel

plusieurs parmi la jeune génération étaient attachés, à savoir :

H. Miéville, S. Gagnebin, M. Vuilleumier, P. Bovet, H. Reverdin,
D. Lasserre, pour ne citer que ceux-là.

En fait et relativement à la signification historique des récits de

la résurrection une interprétation officielle fut donnée à Vevey, puis
confirmée à Morges.

Dès lors il fallut se séparer, séparation d'autant plus douloureuse

que les sentiments d'affection réciproque subsistaient intacts entre
l'Eglise libre et nous.

Durant les mois qui précédèrent et qui suivirent ces deux synodes
Mme Guisan eut une attitude admirable de tendresse maternelle, de

piété et de sympathie comprehensive. Sans saisir exactement le fond
du débat théologique, elle réalisa parfaitement le sérieux des

scrupules qui arrêtaient son fils ; elle s'inclina avec respect devant sa

décision et le laissa entièrement libre d'organiser son avenir comme
il le jugerait bon.

Le 8 février 1905, par exemple, elle lui écrit :

Combien de fois ma pensée te cherche à Moudon ; comme je voudrais t'ac-
compagner dans tes visites, m'asseoir près de toi dans ta chambre... J'ai par
moment des bouffées de tant de soucis, de si grandes angoisses que je ne sais

comment je vis ; ce n'est que la moitié de moi-même qui va son chemin et

je cache le reste qui ne peut se dire à tout le monde... et pourtant c'est là,
vivant et tragique, au plus profond de moi-même.

Le 22 février 1905 :

Je pense sans cesse que tu dois écrire à la Commission synodale et
comment tu le feras ; puis ce qui me paraît plus difficile encore, c'est de dire ta
décision à l'Eglise de Moudon, d'arriver à en parler avec ces gens que tu
aimes, qui te le rendent et qui ont le droit d'être informés par toi, bien que



IN MEMORIAM 191

tu aies été envoyé par la Commission synodale ; je vois une série d'heures
sombres à traverser où tu auras plus que jamais besoin de demander que la
lumière et la force te soient mesurées d'En-haut.

Le 8 avril 1905 :

Quand tu auras copié ta lettre M, tu me la montreras ; j'espère que ces
messieurs l'auront comprise, sans qu'il y eût rien pour les blesser. Je
voudrais que tu te sentes très fibre dans les idées que tu peux avoir pour l'avenir.
Tout est bien vague encore, je le sais, puisque d'ici à la fin de ta thèse il
peut se passer bien des choses. Si la pensée d'une activité selon ton goût et à

Lausanne m'avait paru si heureuse, je sais que tu peux avoir le désir de

travailler hors du pays ; tu es à un âge où tu sais ce que tu te veux et je ne

veux pas être un obstacle sur ta route...

Avril 1905 :

Tu passes par une voie douloureuse, mon cher René, et crois bien que j'en
parcours avec toi toutes les étapes, affligée de ne rien pouvoir faire pour te

soulager et t'aider. Si la lumière se fait plus tard, tu auras été mûri par
l'adversité ; mais j'ai bien besoin de me répéter qu'à chaque jour suffit sa

peine ; je voudrais voir en avant...

Le 2 octobre 1905 :

Bien cher enfant, j'ignore encore si nous nous verrons demain soir ; mais

j'ai besoin de te dire combien particulièrement je te suivrai du cœur demainte).

Tu te trouves dans une position bien étrange de quitter une tâche à l'âge
où justement on la commence, de te retrouver sans bien savoir où tu vas,
comme si tu avais dix ans de moins. Il y a là matière à réflexion, à angoisse ;

il faut bien que nous nous disions chacun que le fil de notre vie n'est pas
entre nos mains et que nous avons à obéir, à marcher, sans pouvoir
toujours comprendre... et puis je me dis que nous voyons si peu et si mal avec

nos esprits bornés. Il me semblait hier qu'il y a pourtant des cas où il n'y a

guère de place pour la reconnaissance, tandis que M. Gagnebin (3) à la Chapelle
de Martheray la recommandait en tous temps. J'ai pensé alors à la sympathie
comprehensive qui t'a entouré ces deux ans, aux précieux liens qui se sont
formés et dureront, j'y compte bien. Tu aurais pu tomber sur une paroisse
à l'esprit étroit, hostile et où tu aurais bien souffert. Et puis ces quelques
mois de vie que nous aurons ensemble me sont bien doux ; je m'en veux de

ne pas m'en réjouir sans arrière-pensée, parce qu'ils sont achetés bien cher;
mais ils ont leur prix immense et j'y vois un secours précieux...

Que Dieu te bénisse, mon bien cher René, qu'il veuille bientôt éclairer ta
voie et en tout cas faire tourner à ton plus grand bien le temps d'épreuves

par lequel tu dois passer ; nous le partageons avec toi et voudrions te
l'alléger.

Adressée à la Commission synodale. —¦ (z) Jour anniversaire de René Guisan,
qui avait alors trente et un ans. — (3) M. Henri Gagnebin, pasteur.



192 ARNOLD REYMOND

Comme je l'ai dit, la séparation d'avec l'Eglise fut douloureuse.
Les pasteurs qui au sortir de leurs études théologiques sont entrés
dans le ministère pour ne plus le quitter ont peine, sinon à le

comprendre, du moins à le réaliser. Etre privé subitement du milieu spirituel

(communio sanctorum) dans lequel on vivait, c'est éprouver une
solitude intérieure difficile à supporter, et nous en faisions la dure

expérience.
Au cours de nos années de pastorat nous avions lu avec passion la

Vie de saint François d'Assise par Paul Sabatier, en nous demandant

s'il était possible, sous une forme ou une autre, de réaliser dans

notre monde moderne ce que saint François avait fait au XIIIe siècle. Ce

projet effleura notre esprit au moment où nous dûmes quitter l'Eglise.
Mais le mont Sauvabelin n'est pas le mont Subasio et la vie économique

du monde moderne se prête mal à la création dans le
protestantisme d'un ordre mendiant.

Je fus obligé pour ma part d'accepter dans une école de commerce

un enseignement qui ne correspondait pas à mes goûts.

Quant à René Guisan, que sa situation matérielle laissait plus libre
de ses mouvements, il fut sollicité de fonder une Eglise, ou du moins

un groupe qui, en toute liberté, se vouerait à des tâches sociales et

théologiques. Après mûre réflexion il s'y refusa obstinément : on ne
crée pas sans nécessité une Eglise sur un différend théologique qui
par la force des choses jouera un rôle discriminatif et qui rétrécira,
au lieu de la vivifier, la piété chrétienne.

Et c'est peut-être à ce moment et au cours des années qui ont suivi

que René Guisan m'est apparu le plus admirable. Il reste à

Lausanne auprès de sa mère et de sa sœur, attendant que Dieu lui montre
sa voie ; il accepte les occupations, si humbles soient-elles, qui se

présentent sur son chemin ; il se dévoue corps et âme aux Unions
chrétiennes, à la Maison du peuple et il s'occupe avec sa mère et sa

sœur d'œuvres charitables ; il donne quelques leçons à l'Ecole Vinet
dont il devient plus tard le directeur M et entretient une correspondance

active avec ses anciens élèves des Batignolles.

(*) Voir sur cette activité : Journal de l'Association des anciennes élèves de l'Ecole
Vinet, juin 1934.



IN MEMORIAM i93

Il n'abandonne pas pour autant ses études théologiques. Livres
et revues, déjà à cette époque, s'accumulent sur sa table et, toutes
les fois qu'il a un moment de loisir, il lit et note tout ce qui lui paraît
digne d'intérêt ; il le fait sans autre but que la recherche de la vérité,
car rien ne peut lui laisser entrevoir qu'un jour viendra où il pourra
utiliser tant de trésors amassés.

Cette longue patience, cette fidélité dans les tâches quotidiennes,
cette soumission à la volonté de Dieu dans le présent, quoi qu'il doive
arriver plus tard, trouvèrent enfin leur récompense et leur raison
d'être et je ne puis ici m'empêcher de songer à la parole du Maître :

« Parce que tu as été fidèle en peu de choses, reçois le gouvernement
de dix villes ».

En effet l'horizon qui pendant plusieurs années avait été incertain
s'éclaircissait peu à peu. Tout d'abord, en 1913, MM. H. Vuilleumier
et Ph. Bridel remettent la Revue de théologie et de philosophie entre
les mains de René Guisan et de Maurice Vuilleumier avec liberté
entière de l'administrer comme ils l'entendraient.

Après les tâtonnements du début et d'entente avec les amis qui
formaient le Comité de rédaction, René Guisan maintint à la Revue
les traits qui l'avaient caractérisée dès ses origines et qui la
caractérisent encore : largeur d'idées, mais souci constant de la vérité et
des besoins de la vie spirituelle.

Un autre événement capital se produisit. En 1917 M. Charles

Porret fut contraint, par son âge et par l'état de sa santé, d'abandonner

la chaire de Nouveau Testament qu'il avait magistralement
occupée à la Faculté libre de théologie. A l'étonnement de plusieurs
il exprima le vœu de voir René Guisan lui succéder. Ce vœu pouvait
surprendre, en effet, puisque Charles Porret et René Guisan avaient
relativement aux postulats de la méthode exégétique des idées très

opposées.
Mais sur un point ces deux théologiens communiaient dans une

même pensée et un même sentiment, c'est sur l'humble soumission
vis-à-vis des besoins vitaux de l'Eglise et sur le respect sacré envers
les droits de la piété. Que le vénéré Charles Porret ait eu l'intuition
de ce qu'était René Guisan à ce point de vue prouve combien était
grande sa pénétration psychologique. Il n'en reste pas moins admirable

pour avoir passé outre à des divergences théologiques qu'il
tenait pour capitales.

René Guisan fut profondément ému par le désir d'un maître en



194 ARNOLD REYMOND

qui il avait une confiance absolue et pour lequel il avait toujours
manifesté une profonde vénération. En regard des événements de

Vevey et de Morges le fait lui apparut à bon droit comme extraordinaire

et miraculeux. Plus que jamais il se sentit entre les mains
de ce Dieu qui dirige ses enfants et réalise dans leurs vies ce qui à

vues humaines est impossible.
Les scrupules vis-à-vis de la confession de foi subsistaient cependant

entièrement. Ni les exhortations amicales de ses futurs collègues,

ni les lettres officieuses qu'il recevait à ce sujet ne parvenaient

à les lever.

Je ne puis, me disait-il dans nos rencontres ou dans ses lettres, je ne puis
rentrer sans autre dans l'Eglise. Je ne le puis au nom du passé ; car à Vevey
la confession de foi a reçu une interprétation officielle qui n'a jamais été

par la suite démentie et qui pour les conservateurs subsiste tacitement.
Je ne le puis au nom de la pratique présente. La Commission de consécration,

lors de l'examen des candidats au saint ministère, passe souvent outre
à l'interprétation consacrée à Vevey et l'équivoque subsiste parmi les fidèles.

Je ne le puis enfin au nom de l'avenir ; car entrer dans l'Eglise à la faveur
d'un compromis, ce serait d'emblée paralyser l'action que je pourrais y
déployer.

Et il ajoutait :

Il faut qu'on comprenne qu'il ne s'agit plus ici d'orthodoxie, de libéralisme,

etc. La question est beaucoup plus haute et dépasse tous ces

cadres, périmés du reste. Il s'agit de savoir si un homme qui a éprouvé la
valeur des vérités chrétiennes auxquelles il s'alimente chaque jour a le droit
de vivre, à la grande lumière, dans l'Eglise libre et d'y rester lui-même. Notre
« simplicité » n'est pas autre chose. Je serais orthodoxe que cela ne changerait
rien à mon attitude : nous ne voulons pas d'une règle de doctrine sous forme
extérieure ; celle-ci doit être assez vivante au sein de la communauté pour
que chacun se sente à la fois pleinement libre et volontairement asservi

vis-à-vis d'elle. C'est un point qu'il ne faut pas se lasser de répéter. Nos

objections à la confession de foi ne viennent pas de réserves sur des questions
de détail, mais sur sa portée doctrinale et l'usage qu'on en veut faire comme
norme dans ce domaine. Peu importe alors que nous soyons orthodoxes ou
libéraux, puisque ces mots ne signifient plus rien pour nous.

On se rend compte, sans que j'aie besoin d'insister, combien fut
douloureuse pour René Guisan cette période de pourparlers. Etre si

près de réaliser une vocation qui lui tenait particulièrement à cœur
et qui était sa raison d'être, et pourtant être contraint par fidélité à

sa conscience de ne pas l'accepter Mais, si René Guisan fut angoissé,



IN MEMORIAM 195-

il attendit avec confiance, persuadé que, si l'obstacle ne pouvait être
levé, c'est Dieu qui aurait jugé bon qu'il en fût ainsi.

Les difficultés cependant furent aplanies et voici comment. René
Guisan avait d'abord été appelé provisoirement et sans condition ;
à ce titre il professa à la Faculté libre au semestre d'été 1917 et en
hiver (1917-1918), période pendant laquelle un jury fut chargé de

repourvoir définitivement la chaire. Celui-ci, avant de se prononcer,
décida d'attendre le prochain synode afin d'y exposer à la fois son
désir d'appeler René Guisan et les difficultés auxquelles ce désir se

heurtait. Dans ce synode qui eut lieu à Vevey, en mai 1918, la
Commission des Etudes expliqua en toute franchise les raisons qui l'avaient
poussée à faire appel à René Guisan pour remplacer provisoirement
M. Charles Porret ; puis il y eut de longs et fraternels débats où le

problème de la résurrection de Jésus fut abordé avec non moins de

franchise et finalement la <c proposition Paul Laufer » fut votée en

pleine et entière conscience de la portée qu'il fallait lui attribuer. En
voici la teneur :

« Le Synode — plus que jamais attaché à la foi que l'Eglise s'est
efforcée de proclamer dans les premiers articles de sa Constitution,
et soucieux de l'unité spirituelle de l'Eglise —- approuve la Commission

d'inscription au registre des ministres de s'assurer de la foi des

futurs ministres par leurs déclarations spontanées plus encore que
par leur adhésion littérale au texte de la Constitution » C),

Dès lors René Guisan put accepter sa nomination de professeur
qui fut faite le 10 juin et, à l'ouverture des cours (automne 1919),

expliquer dans quel esprit il donnait l'enseignement dont on avait
bien voulu le charger.

Une fois entré dans le professorat et jusqu'à sa mort il déploie
une double et intense activité, pratique et pastorale en même temps

que didactique.
Au point de vue pratique il s'intéresse à toutes les manifestations

religieuses du pays (Unions chrétiennes, camp de Vaumarcus, camp
des éducateurs) pour ne mentionner que celles-là.

Fidèle à sa conviction que tout repose sur la confiance mutuelle,

(') Voir Le Lien, juillet et août 1918. Cf. Ph. Bridel, Les principes de l'Eglise
évangélique litre du Canton de Vaud, p. 13, 33 à 36. Chapelle des Terreaux, Lausanne
1928.



i96 ARNOLD REYMOND

il s'occupe, dans l'Eglise libre et plus tard dans l'Eglise nationale, de

la vie individuelle des paroisses et il cherche en outre à établir entre
elles et leurs Facultés respectives de théologie (professeurs et
étudiants) des rencontres étroites et fréquentes. A plus forte raison
est-il préoccupé du contact à réaliser entre les deux Eglises elles-

mêmes. Dans son discours d'installation comme professeur ordinaire
à l'Université

il faut, dit-il, aider à la compréhension intime que doivent rechercher deux

Eglises appelées à travailler côte à côte dans le pays.

Et dans l'un de ses agendas en 1923 il précisait comme suit sa

pensée sur ce point :

Peut-être pourrait-on élargir au sein de l'Eglise libre le professionisme
strict par un multitudinisme qui s'inspirerait d'une tradition libriste familiale.

Il faut d'autre part abandonner les discussions ecclésiastiques dans la

mesure où elles pourraient aigrir nos rapports avec l'Eglise nationale. Nous
devons sentir en nous comme une douleur qui est nôtre les peines qu'elle
traverse et soutenir de notre sympathie et de notre affection tous les efforts

qu'elle fait pour sauvegarder et augmenter son autonomie spirituelle. C'est
seulement de cette manière que notre pays se trouvera prêt, ecclésiastique-
ment et religieusement parlant, à faire face à des événements que nous ne
saurions prévoir.

Ces préoccupations, que l'on ose à peine qualifier de « pratiques »

tant elles ressortent à l'ordre spirituel, n'empêchaient nullement
René Guisan de remplir avec ardeur sa tâche de professeur M.

Les longues années d'attente l'avaient admirablement préparé à

cette tâche absorbante, car dès le temps de ses études il avait pris
l'habitude de classer dans diverses enveloppes ou encore de noter

(1) Rappelons à ce propos que René Guisan fut à diverses reprises doyen de la
Faculté de théologie de l'Eglise libre, inaugurant chaque fois son décanat, comme
il est d'usage, par un discours d'ouverture. Voici les sujets qu'il traita à cette occasion

: Les idées de Charles Secrétan sur l'Eglise, octobre 1919. — La conception
paulinienne de l'Eglise, octobre 1924. — Y a-t-il deux exégèses, deux méthodes pour
interpréter le Nouveau Testament? octobre 1929. — Le secret messianique, octobre 1933.

Nommé professeur à la Faculté de l'Université, il y fit, le i*r novembre 1928,
une leçon d'ouverture sur La valeur du canon du Nouveau Testament. Son discours
d'installation comme professeur ordinaire fut prononcé à l'Aula le Ier décembre

1932. Nommé doyen pour la période 1932-1934, il donna en octobre 1932 une
étude sur la Chaire de dogmatique de cette Faculté; au semestre d'été 1933, une
méditation sur : Rachetez le temps, car les jours sont mauvais, Eph. v : 16 ; en
novembre 1933 une méditation sur : Personne n'a jamais vu Dieu, Jean 1: 18.



IN MEMORIAM 197

dans de petits carnets bleus tout ce qui lui semblait de quelque importance

: articles de journaux, indications bibliographiques découpées
dans des catalogues, passages tirés des auteurs les plus variés, résumés

plus ou moins longs d'articles de revue ou même de volumes. Le
champ ainsi parcouru était aussi vaste que possible. Qu'il s'agisse des

origines du christianisme, du catholicisme, du protestantisme, de la

politique, de la littérature ou des questions sociales, les auteurs
anciens de langues grecque ou latine, les auteurs modernes de langue
française, allemande ou anglaise étaient mis à contribution. Grâce

au système de classement adopté, le butin amassé de cette façon était
toujours prêt à fournir les matériaux d'un cours, d'une conférence

ou d'un sermon.
Les notes prises ont du reste très rarement un caractère personnel ;

j'ai cependant relevé les deux suivantes :

«Bonstetten avait écrit à Stapfer:
Il est affreux que vous n'écriviez rien qui soit à vous. Il y a une espèce

de modestie qui n'est qu'un manque de courage. »

Après avoir transcrit ce passage René Guisan ajoute ces simples
mots :

A méditer et à s'appliquer à soi.

Ailleurs, il écrit :

Voici qu'on se met à rendre hommage à la personne et à l'œuvre de Daniel
Halévy (Beatjnier, Revue des Deux Mondes, 15 août 1923; Drieu la
Rochelle, Nouvelle Revue française, Ier octobre 1923). Je voudrais à mon
tour parler de cet homme que j'ai tant aimé et suivi de si près et dont
l'histoire intérieure me paraît assez proche de la mienne.

Au milieu des visites qu'il recevait ou faisait, à côté de ses courses

au travers du pays, malgré toutes ses multiples occupations, René
Guisan a toujours trouvé le temps de lire et de classer ce qu'il lisait.
Comment s'y prenait-il On a peine à le comprendre.

N'être ni orthodoxe ni libéral, être libre vis-à-vis de la doctrine
vivante de l'Eglise et s'y asservir cependant librement, ce sont là

sans doute des conditions indispensables, mais plutôt négatives, pour
le travail du théologien. Un professeur ne saurait en effet se borner,
même en matière exégétique, à énumérer les diverses interprétations
qui ont été données de la vérité chrétienne en s'appuyant sur les



198 ARNOLD REYMOND

textes qui l'ont transmise. Il doit forcément prendre position. Comment

le faire de manière à respecter les droits imprescriptibles de la

piété et de l'étude critique
J'ose à peine préciser, crainte de la trahir, l'attitude de René

Guisan sur ce grave problème ; mais il me semble qu'éluder cette
tâche ce serait être infidèle à sa mémoire.

Un point particulièrement délicat est de savoir si René Guisan, vers
la fin de sa vie et sous diverses influences (entre autres celle de Barth),
avait évolué vers des positions de plus en plus orthodoxes. Tout
dépend de ce qu'on entend par orthodoxie. Si ce terme désigne des

raisonnements métaphysiques rigoureusement déduits sur les deux

natures en Christ, le péché originel, etc., René Guisan n'est jamais
devenu plus orthodoxe qu'il ne l'avait été au temps de son pastorat.
Mais si par orthodoxie on entend des affirmations de plus en plus
nettes sur l'indigence de notre vie spirituelle, la grandeur incompréhensible

de l'amour de Dieu et de sa grâce, sur le rôle unique,
indispensable, exceptionnel et miraculeux de la personne du Christ dans

l'œuvre de notre régénération et dans la vie de l'Eglise, alors René
Guisan a de plus en plus explicité son orthodoxie. Il s'agit donc ici d'un
approfondissement de la vie intérieure par la vérité évangélique plutôt
que d'une évolution vers un système théologique nettement défini.

Une chose me paraît certaine en tout cas, c'est de la part de René
Guisan un refus obstiné à s'inféoder à une dogmatique arrêtée dans

tous ses détails ; car une pareille dogmatique impose forcément aux
textes une interprétation systématique en décrétant que les événements

rapportés par ces textes ont dû se dérouler de telle et telle
façon. Il y a là un a priori qui repose sur une conception particulière
du miracle et de la révélation, comme nous l'avons vu plus haut.

Or, suivant le point de vue adopté, ce sont les droits de la critique
historique ou ceux de la piété qui se trouvent atteints et dans les

deux cas on est infidèle à la vérité.
Le vrai problème qui se pose alors est de découvrir comment en

fait Dieu a jugé bon d'agir et de se révéler dans l'histoire de l'humanité.

Pour résoudre ce problème il me semble qu'en matière exégétique

René Guisan ait adopté les lignes directrices suivantes :

Il y a tout d'abord une constatation historique qui s'impose, c'est

que la Bible a toujours été la source vivifiante des doctrines
professées par les Eglises.



IN MEMORIAM 199

Cette constatation est du reste conforme à l'expérience individuelle

que chaque croyant est à même de faire.
La Bible renferme donc le message divin qui alimente la piété

tant individuelle que collective.

D'après le catholicisme la pureté de ce message nous est garantie

par le fait que la révélation de la doctrine s'est produite, une fois pour
toutes, aux origines du christianisme et que l'Eglise catholique en a

conservé intégralement le dépôt. Semblable conception paraît, du

point de vue de la logique humaine, la plus conforme à la sagesse
divine. En effet, comme le dit Malebranche, il est plus simple que
Dieu, après s'être incarné dans la personne de son Fils, ait établi
une Eglise qui, grâce à ses institutions, a seule qualité pour décider
de la vérité des doctrines et indiquer quels ont été au cours des siècles

les miracles accomplis par Dieu et ses serviteurs. Par ce moyen la
voie du salut est assurée pour chaque croyant W

Tout en rejetant le catholicisme, les protestants défenseurs de la

théopneustie trouvent dans le dogme de l'inspiration littérale la
même assurance, quant à la pureté de la doctrine.

Mais tout ce que nous savons concernant la composition des écrits

sacrés, les circonstances dans lesquelles ils ont été rédigés et les

modifications qu'ils ont subies avant d'être définitivement fixés, tout cela

prouve que le message divin nous a été transmis par des hommes,
inspirés sans doute par le Saint-Esprit, mais qui n'en étaient pas
moins imprégnés de la mentalité de leur époque et faillibles par
conséquent. Il faut donc dans la Bible distinguer ce qui est vraiment
Parole de Dieu et ce qui est humain.

Et alors se pose le problème de rechercher pourquoi Dieu a jugé
bon qu'il en soit ainsi. La raison dernière de cette conduite divine
est apparemment la suivante.

La foi est une conquête quotidienne, en ce sens qu'elle est un
acte de confiance quotidiennement renouvelé. Le croyant doit donc

marcher de jour en jour dans la lumière et les ténèbres tout ensemble,
afin de sentir constamment sa dépendance vis-à-vis de Dieu.

C'est pourquoi Dieu est à la fois le Dieu qui se révèle et le Dieu

(1) Entretiens sur la métaphysique. « Il faut ou que le Saint-Esprit révèle à chaque
particulier ce qui est inspiré ou qu'il le révèle à l'Eglise pour tous les particuliers.
Or l'un est bien plus simple, plus général, plus digne de la Providence que l'autre. »

— « Il faudra à tous moments à chaque particulier une assistance du Saint-Esprit
que les hérétiques refusent à toute l'Eglise lorsqu'elle est assemblée pour former ses
décisions. Quelle extravagance, quel aveuglement, que d'orgueil » (Xffle entretien.)



200 ARNOLD REYMOND

qui se cache, le Deus absconditus dont parie Pascal. Son action dans

le monde sensible et dans les cœurs est en même temps surnaturelle
et naturelle ; elle est surnaturelle puisqu'elle ne se confond pas avec

ce que la science appelle les lois de la nature ; elle reste naturelle en

ce sens que nous ne pouvons pas dans la réalité sensible en isoler le

mode, à la manière dont le chimiste sépare un corps d'un autre corps
ou le médecin un remède de l'organisme sur lequel celui-ci agit M.

Dieu garde donc jalousement le secret de son action ; mais les

résultats de cette action n'en éclatent pas moins aux yeux du croyant
et au cours de sa vie René Guisan en avait eu trop de preuves
évidentes pour la mettre en doute.

S'il en est ainsi, la Bible renferme forcément une clarté éblouissante

et des obscurcîtes voulues de Dieu. La lumière brille dans tout
ce qui concerne l'ascension progressive de la vie intérieure. Les
obscurités d'autre part sont nécessaires ; car elles tiennent constamment
en éveil cette vie intérieure et l'empêchent de s'endormir dans la
sécurité d'un formalisme doctrinal ou de tomber dans la propre
justice d'une dogmatique dénuée de charité et d'humilité ; elles

obligent le croyant à faire sienne cette parole du Seigneur : Ma grâce

te suffit.
Dans ces conditions l'exègète a une tâche bien simple, encore qu'infiniment

délicate à remplir. Dans les textes qu'il étudie il mettra en
évidence la lumière qui affermit la piété, la consécration et la
soumission à la volonté divine ; de ce point de vue et par contraste il
rendra compte des obscurités et des erreurs qu'une critique impartiale

permet de démêler.

Que telle ait été la conviction de René Guisan et que dans ses cours
universitaires il ait constamment cherché à la justifier, j'en trouve
la preuve dans les sujets qu'il a étudiés avec le plus de prédilection,
à savoir : les paraboles, l'évangile de Marc, l'évangile de Jean et son

prologue, certaines épîtres de Paul, l'Apocalypse et enfin le secret

messianique.

(i) Quand, écrivions-nous au Lien, saint Augustin dans le jardin de Milan et
en pleine crise de conversion, entend chanter dans une maison voisine età
plusieurs reprises ces paroles : « Prends et lis » et qu'ouvrant les épîtres de l'apôtre
Paul il y trouve le verset libérateur (Rom. xm, 13), qui dira si c'est par des moyens
naturels ou surnaturels que s'est dénouée la crise r N'y a-t-il pas ici union intime
de ce que nous appelons nature et surnature



IN MEMORIAM 201

La critique nous révèle que les paraboles sont les échos les plus
immédiats de la prédication du Christ. Or les paraboles nous montrent

comment les événements les plus ordinaires de la vie peuvent
et doivent être transposés sur le plan spirituel ; car là seulement ils

reçoivent leur vraie signification et nous renseignent du même coup
sur les moyens employés par Dieu pour agir sur les âmes et dans le

monde, moyens dans lesquels l'action immédiate de Dieu et la vie

courante s'unissent étroitement.
Le prologue de Jean nous instruit de la même façon : La lumière

luit dans les ténèbres et les ténèbres ne l'ont point reçue. Si en Jésus-
Christ Dieu s'était manifesté d'une façon artificiellement surnaturelle,

les ténèbres auraient été contraintes de le recevoir. Nous

retrouvons ici le Dieu qui se cache et le Dieu qui se révèle, dans une
union dont le lien nous échappe.

Certes Jésus, présence vivante de Dieu incarnée au sein de

l'humanité, a dans l'humilité de sa condition fait éclater, comme le dit
Pascal, son auguste origine. Il est autre chose qu'un modèle qu'il
faudrait imiter et tous les concepts par lesquels nous voulons le

définir se révèlent indigents, étriqués et inadéquats. C'est ce mystère

que marque le terme de «préexistant » appliqué au Christ. Mais que
signifie-t-il exactement au point de vue théologique Ici aussi

lumière et obscurité. Ce qui est clair, c'est que la grâce et la vérité
viennent de Jésus-Christ et qu'en lui nous contemplons Dieu le Père.

Il y a plus. Jésus-Christ lui-même a accepté de marcher au jour
le jour dans la voie que Dieu lui traçait ; il a accepté d'être à la fois

compris et méconnu, à mesure que se déroulait sa carrière, jusqu'au
sacrifice qui en marquait le terme. Tout le « secret messianique »,

comme René Guisan l'a montré, est dans cette acceptation.
L'Apocalypse de Jean nous oblige à chercher quel est le vrai sens de

l'eschatologie chrétienne. Elle est décevante et ténébreuse par tous
les caractères qui l'apparentent aux eschatologies réalistes et
matérialistes de son époque ; elle pousse les croyants de tous les temps
à chercher dans les événements qu'ils vivent l'explication des rébus

que posent la femme et le dragon ainsi que le chiffre 666 de la bête.
Mais cette même Apocalypse devient lumineuse lorsqu'elle parle des

certitudes éternelles qui jaillissent au sein même des épreuves dans

le cœur du croyant. Là aussi Dieu éclaire et fortifie la vie chrétienne
dans la fidélité aux devoirs de chaque jour, mais quant au couronnement

dernier de cette vie chrétienne il en garde jalousement le secret.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXil (n° 92, 1934). I4



202 ARNOLD REYMOND

La carrière de saint Paul était pour René Guisan une illustration
non moins ferme de tout ce que nous venons de dire. Saint Paul en
effet n'a pas été un témoin direct de la vie du Christ ; à la suite
d'événements qui pour les uns sont naturels et pour les autres
miraculeux, mais dans lesquels la foi discerne simplement l'action de

Dieu, il se convertit et accomplit la grande œuvre missionnaire et

épistolaire que l'on sait.
Et pourtant, bien que saint Paul ait été à vues humaines moins

privilégié que les autres apôtres, sa foi n'en a pas moins été aussi

ferme qu'on peut le souhaiter. Il y a quelques années, lors d'une visite

que je fis à Pierre Lasserre (c'était peu avant sa mort) celui-ci me
dit à brûle-pourpoint : « Lisez-vous les épîtres de saint Paul » et

comme assez interloqué je répondais : « Mais oui, certainement », il
ouvrit le Nouveau Testament et me lut l'admirable passage où saint
Paul affirme que ni la mort ni la vie, ni les anges ni les dominations,
ni les choses présentes ou à venir, ni les puissances, ni la hauteur ou
la profondeur, ni aucune autre créature ne pourront jamais nous

séparer de l'amour de Dieu manifesté en notre Seigneur Jésus-Christ.
Et Pierre Lasserre d'ajouter : « Je ne crois pas que dans aucune

littérature on puisse trouver un chant de joie aussi triomphant, un
hymne de certitude aussi absolue en face du mystère à jamais insondable

qui enveloppe les pauvres destinées humaines ».

Quand je racontai à René Guisan cette conversation, il me dit :

« C'est vrai, la certitude est d'autant plus vive qu'elle brille dans les

ténèbres ».

On voit mieux maintenant l'erreur des théologies dites libérale et
orthodoxe. Identifier, comme le fait la théologie libérale, l'action
divine avec l'enchaînement des causes et des effets tel que les sciences

le conçoivent, c'est imaginer un mécanisrne qui s'interpose entre Dieu

et son œuvre et c'est engager l'homme à attendre de ce mécanisme

et non du Dieu vivant et personnel aide et secours. D'autre part,
affirmer avec telle orthodoxie le miracle comme étant une rupture
visible de ce mécanisme, c'est accorder à ce dernier une existence

qu'il n'a pas en réalité, c'est admettre que la science serait à même
de constater la rupture et placer sa confiance dans des faits que la

science, au nom de postulats et de procédés étrangers à la vie
spirituelle, pourrait expérimenter. En fait c'est invoquer un critère de



IN MEMORIAM 203

l'existence de Dieu que les investigations scientifiques pourraient
directement contrôler sur tel ou tel fait de l'ordre sensible. Or
personne n'a jamais vu Dieu ; si nous nous aimons les uns les autres, Dieu
demeure en nous et son amour est parfait en nous. (I Jean iv, 12.)

En particulier et relativement à la résurrection voici, semble-t-il,
ce qu'on peut dire. Jusqu'à preuves historiquement mieux établies,
les événements qui ont suivi la mort du Christ ont été déformés par la

tradition qui les a rapportés. Du reste, même si cette dernière s'avérait

historiquement fondée, elle ne garantirait pas pour autant la

pérennité de l'action directe et personnelle de Jésus-Christ dans l'histoire

de la chrétienté ; car Jésus, au cours des siècles, n'est plus apparu
aux communautés des fidèles comme il serait d'après la tradition

apparu «en chair et en os» (Luc 24 : 39) à celle des premiers disciples.
Le fait certain, c'est que dans le cœur de ses premiers disciples

Jésus mort a été d'emblée plus présent et plus constamment présent

qu'il ne l'était de son vivant et, s'il en a été ainsi, c'est qu'ayant été

durant sa vie corporelle présence de Dieu incarnée, la mort ne pouvait

l'anéantir. Quant aux circonstances et aux faits qui ont affermi

cette conviction intime, il ne nous est pas possible de les déterminer

exactement et sur ce point nous en sommes réduits à des conjectures.
Dans son cours sur les origines du christianisme René Guisan,

après avoir montré qu'aucun fait n'est plus contradictoirement
attesté que la résurrection du Christ, expose la solution que paraît autoriser

une étude impartiale et comprehensive des textes, à savoir, entre
autres : l'abattement des disciples, leurs prières; puis, s'imposant à

eux, la révélation du sens dernier de l'œuvre accomplie par Jésus et
diverses visions de sa gloire céleste ; pour terminer il s'adresse en ces

termes à ses étudiants :

« Si par mes explications je contribuais à tarir en vous la source
de la charité ou à éteindre l'Esprit, je voudrais que vous déchiriez
les pages de vos cahiers ; car pour Jésus la chose essentielle est la foi
en la puissance spirituelle de Dieu, en l'action de l'Esprit dans l'âme
humaine.

Je ne viens pas pour vous endoctriner ; je vous expose comment

je vois les choses et je voudrais vous dire : regardez à votre tour,
étudiez sans peur ; car d'une étude consciencieuse il ne peut sortir

qu'un plus grand ravissement pour la voix de Dieu et une plus
grande reconnaissance pour le don qu'il nous fait de son Esprit dans

la personne du Christ.



2o4 ARNOLD REYMOND

Notre foi ne dépend pas des résultats d'une étude de textes, des

hasards d'une découverte d'archéologie, des conclusions d'une
recherche grammaticale ou linguistique. Et si ces résultats devaient
l'ébranler, c'est qu'elle serait alors fondée sur une base chancelante,
extérieure à nous.

La foi au Dieu vivant qui se donne, qui nous cherche et se fait
trouver par nous, qui use des moyens extérieurs les plus humbles, les

plus mesquins, semble-t-il, au premier abord, ne saurait être tenue
dans la dépendance de recherches auxquelles quelques rares privilégiés

peuvent comme vous, étudiants, consacrer des années et comme

nous, professeurs, toute une vie. Non Cela ne saurait être.
Le littéralisme mitigé pesait sur moi. J'ai éprouvé un soulagement

immense à « croire » sans y être asservi. Toute ma carrière et ma vie

ont été orientées par cela. C'est ma voie et j'y marche avec joie et

gratitude. Mais le professeur en moi se demande s'il a avec assez de

scrupules étudié la pensée de ses contradicteurs ».

La communion avec le Christ se fait sans doute par le moyen des

saintes Ecritures ; mais elle est davantage qu'un simple contact
avec des textes ; elle est communion réelle avec le Christ, invisible
aux yeux de la chair mais directement senti par le cœur et l'esprit ;

car les lois du monde invisible dépassent et dominent celles du monde

terrestre et sensible.

La preuve objective que Jésus-Christ invisible continue son action

personnelle dans l'histoire de l'humanité est ailleurs que dans une

interprétation matérielle de textes controuvés. Elle se trouve dans

l'existence même de l'Eglise (l) qui est le corps du Christ et dont il
est la tête.

(i) Il n'est pas sans intérêt de rapprocher sur ce point les conceptions de

René Guisan et les vues d'Augustin Cournot. Celui-ci, après avoir rappelé que
les langues, les institutions sociales et politiques présentent un peu partout des

caractères semblables, ajoute : « Mais de bonne foi la religion que nos pères nous
ont transmise n'est pas une religion comme une autre. Elle remplit dans l'histoire

du monde civilisé un rôle unique, sans équivalent, sans analogue. Les

grandes lignes de l'histoire, voilà le vrai champ de bataille de l'apologétique
chrétienne, celui où elle a tous les avantages de l'offensive. Elle ne les perdrait pas,
quand même la civilisation, étonnant le monde par son ingratitude (comme cela

est arrivé quelquefois aux Puissances de la terre) ferait divorce avec le christianisme

: car, ce serait faire en même temps divorce avec toute religion. L'huma



IN MEMORIAM 205

De cette preuve objective la piété individuelle a un besoin évident,
car elle ne se suffit à elle-même ni dans la pratique ni dans la doctrine

qui l'alimente. La consécration a besoin de la communion des frères

en Christ pour s'affermir et d'une norme qui l'empêche de s'égarer.
De là l'urgente nécessité pour les Facultés de théologie de s'unir
étroitement à l'Eglise.

Celui, dit René Guisan,

qui n'a pas compris que l'Eglise est le lieu qualifié par Dieu lui-même pour
faire entendre sa Parole n'a pas le droit de s'intituler théologien. Qu'il se

taise plutôt et porte ailleurs son activité to.

Mais qu'est-ce que l'Eglise Ce problème, René Guisan l'a abordé
à plusieurs reprises, dans son étude sur Charles Secrétan to et surtout
dans un travail pénétrant relatif à la notion paulinienne de l'Eglise (3).

Au cours de cette étude il insiste sur le fait que si l'on ne peut imiter,
réaliser telle quelle cette notion, il faut tout au moins s'en inspirer
quotidiennement. Voici du reste comment il la caractérise dans les

conclusions de son travail :

De l'Eglise primitive, Paul reçoit cette tradition que le Christ ne
se révèle pas, sinon tout à fait exceptionnellement, à l'individu dans

l'extase ou par des visions. Il est «présent» dans l'assemblée des

croyants qui l'invoquent et prennent en commun le repas sacré.
L'individu participe essentiellement à la vie du Seigneur dans la mesure
où il appartient à cette personnalité affective qu'est l'Eglise. Celle-ci

n'est pas née de par la volonté humaine ; c'est le Christ céleste qui
l'a créée pour en faire son corps, non pas en se tenant à distance, mais

en élisant domicile en elle. Christ invisible, saisi par la foi, se manifeste

dans l'Eglise et par l'Eglise dont chaque croyant est appelé à

faire partie.
La conception de Paul est en un sens inimitable. Si le catholicisme

l'a déformée sur certains points, le protestant doit se souvenir
constamment qu'il existe une forme d'individualisme religieux qui n'est

nité entrerait dans une nouvelle phase ; Dieu se retirerait personnellement des

sociétés humaines en les abandonnant aux lois de leur mécanisme naturel qui
font aussi partie de ses décrets ; et ceux qui, dans leur isolement, conserveraient

une foi devenue étrangère au gouvernement des sociétés pourraient se glorifier de

posséder le principe surnaturel dont la vertu divine s'était jadis mêlée à la
conduite des choses terrestres ». Traité de l'enchaînement des idées fondamentales dans
les sciences et l'histoire, nouvelle édition, p. 663.

(1) Discours d'installation comme professeur ordinaire à l'Université. ¦—• (2) Voir
plus loin, p. 236 ss. — (3) Voir ci-dessus, p. 196, n. 1.



2o6 ARNOLD REYMOND

pas chrétienne. Comme le dit Vinet, sans la communauté qu'est
l'Eglise il y a longtemps que la vérité aurait tari.

Si Jésus durant sa vie terrestre a eu son secret messianique dans le

sens où il a été dit plus haut, à plus forte raison doit-il en être de

même, quoique d'une autre manière, pour les fidèles de tous les

temps. Le chemin de notre route ne s'éclaire que dans la pratique
joyeuse des devoirs quotidiens, dans la prière et dans une consécration

toujours plus intense à Dieu et à notre prochain, dans l'attachement

aussi à l'Eglise dont nous faisons partie et qui rentre dans

l'Eglise universelle ou corps du Christ. Après avoir lavé les pieds de

ses disciples, Jésus leur dit : « En vérité, en vérité, je vous le dis, le

serviteur n'est pas plus grand que son seigneur, ni l'apôtre plus grand

que celui qui l'a envoyé. Si vous savez ces choses, vous êtes heureux,

pourvu que vous les pratiquiez ».

Et c'est parce que René Guisan savait ces choses et les pratiquait
qu'il nous laisse comme pasteur, professeur et conducteur d'âmes

un admirable exemple de pensée, de vie et de consécration
chrétiennes.

Arnold REYMOND.


	René Guisan : 3 octobre 1874 - 31 mars 1934

