Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 92: René Guisan

Artikel: René Guisan : 3 octobre 1874 - 31 mars 1934
Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Qs



RENE GUISAN

3 OCTOBRE 1874 — 31 MARS 1934.

Lorsque notre président, M. Edmond Grin, me pria d’évoquer
devant vous la personnalité de René Guisan et de retracer plus spécia-
lement quelques aspects de son activité dans la pensée et la vie reli-
gleuses de notre pays romand, jen ai été trés touché; mais jai
d’abord refusé ; puls sur de nouvelles instances et apres avoir lon-
guement hészté, j’ai fini par accepter.

Toutefois, & mesure que j’ai tenté de réaliser la tiche dont on
avait bien voulu me charger, les motifs de mes hésitations, loin de
disparaitre ou méme de s’atténuer, se sont renforcés en se précisant
et vous me permettrez de les exposer trés bri¢vement. “ ,

Il y a tout d’abord une difficulté qu’éprouverait tout ami de René
Guisan, s’il était 4 ma place. Aprés la mort d’un étre aimé la vie
reprend forcément son cours; mais cet étre, nous le sentons encore si
prés de nous-méme, si mélé a notre vieintérieure qu’il est dlfﬁcﬂe d’en
parler comme de quelquun qui n’est plus et, sitét qu’ on tente de le
faire, on se trouve paralysé par Pobsédante pensée des « dernidres
fois » ou avec lui telle question avait été méditée, ou avec lui telle
chose avait été faite en tel endroit.

Mais il y a plus ; pour parler de René Guisan ainsi qu’il convien-
drait, il faudrait étre comme lui un historien, un théologien, un
homme d’action qui, de la fagon admirable dont il P’a fait lui-méme,
sache unir la vie spirituelle et la vie administrative., Or je réalise
mieux que personne mes lacunes dans ces divers domaines; je n’ai



174 ARNOLD REYMOND

pu suivre le mouvement théologique contemporain comme je Pau-
rais désiré, je connais mal la vie profonde et les besoins souvent
inexprimés de nos Eglises ; je doute pouvoir suppléer a ces insuffi-
sances.

Faute de temps, en effet, je n’ai pu relire la correspondance suivie
que pendant plus de quarante ans nous avons échangée I'un avec
Pautre ; je n’ai pas davantage pu prendre connaissance, pour
autant qu’ils sont rédigés, des cours universitaires qu’il a pro-
fessés durant ces quinze dernieres années. Tout ce que j’ai pu faire, et
encore trés superficiellement, c’est de compléter mes souvenirs en
parcourant de bréves notes écrites par lui presque jour aprés jour a
certaines époques et qui reflétent ses préoccupations théologiques et
ecclésiastiques. Pour toutes ces raisons mon exposé ne sera pas ce
qu’il aurait pu étre et je m’en excuse aupreés de vous.

Diversscrupules d’un autre ordre m’arrétent en outre. Dans certaines
circonstances nous avons, René Guisan et moi, agi et pensé en com-
mun et je serai forcé en les racontant de parler de moi autant que
de lui; en un jour comme celui-ci j’aurais désiré ne pas le faire.

Enfin (et c’est la le point le plus délicat peut-étre), chez René Guisan
les formules théologiques ne se séparent jamais de ce qu’il y a de plus
sacré, de plus intime et mystéricux dans la vie de ’Eglise et de chaque
croyant, a savoir la communion avec Dieu, rendue possible et effec-
tivement réelle par la communion avec Jésus-Christ, le chef de
PEglise. Comment, sur de si graves probleémes, chercher a esquisser
la pensée d’un ami, si lié que l'on ait pu étre avec lui ?

Je m’en voudrais d’insister davantage sur ces points, encore qu’il
m’efit été impossible de les passer sous silence.

*
* *

Avant d’aborder mon sujet, qu’il me soit permis en premier lieu
de rappeler le réle que René Guisan a joué dans la Société vaudoise de
théologie. Déja comme étudiant il suivait avec un intérét passionné
les discussions qui se déroulaient dans son sein et au cours desquelles
s’affrontaient des courants de pensée trés opposés. Voicli comment
il caractérise la situation dans une causerie qu’au sortir de ses études
il fit 4 ses éléves de Batignolles et qu’il avait intitulée : Souvenirs
d’un vieux momier.

Quand en octobre 1893 notre volée entra 4 la Faculté — nous étions sept
et nous avons eu la joie de rester ensemble jusqu’au bout — l’atmosphére



IN MEMORIAM 173

théologique était encore imprégnée d’une forte odeur de poudre. Depuis
quatre ans lorthodoxie évangélique et la théologie nouvelle dite de la con-
science se livraient un combat courtois, mais vif. Le gros de la lutte était
passé sans doute ; mais nous en connaissions les péripéties jusque dans les
moindres détails.

Sit6t rentré de Paris et alors qu’il est pasteur 3 Moudon, René
Guisan se fait en 1903 recevoir membre de la Société. Elu au Comité
en 1917, c’est a lui qu’incombe en 1925 'honneur, en qualité de
président, d’en organiser et d’en diriger le cinquantenaire. A cette
occasion il présente une magistrale étude sur « La période d’histoire
religieuse vaudoise représentée par le journal : Evangile et Liberté »,
étude dans laquelle il retrace, entre autres, les luttes dogmatiques
auxquelles nous venons de faire allusion (.

Parmi les autres travaux qui se rattachent a son activité au sein
de la Société il faut signaler : 1. Le livre des Actes et ses récents criti-
ques. — 2. Causerie sur les Bibles grecques (a Poccasion d’une expo-
sition de Bibles qui avait été organisée dans cette salle méme). —
3. La nature de PEglise, a propos de la Conférence de Lausanne. —
4. Quelques publications récentes relatives au Nouveau Testament. —
5. La théologie dialectique et les Eglises. Remarques a propos dun
ouvrage de M. Adolf Keller. — 6. Enfin, quelques semaines avant de
tomber gravement malade, il présenta le 29 janvier 1934 une com-
munication sur Une Revue qui disparait : Zwischen den Zeiten.

Ai-je besoin d’ajouter que ses interventions au cours des discus-
sions étaient vivement appréciées ; car elles éclairaient toujours un
aspect nouveau du probléme traité, en faisant appel, par exemple, a
Phistoire et 4 la dogmatique pour montrer combien la vie de PEglise
et la prédication étaient intéressées a la solution positive ou négative
du probléme envisagé.

* *

Dans Le Lien (3, publication bi-mensuelle de I’Eglise libre vaudoise,
}ai essayé de dégager comme suit les principaux traits qui, chez René
Guisan, expliquent le pasteur, Phomme d’Eglise et le théologien.

Un amour profond des 4mes individuellement comprises, telle me
parait étre la caractéristique essentielle. A ceux que d’une fagon
accidentelle ou quotidienne la vie place sur notre chemin, on peut

(1) L’essentiel de cette étude a paru en 1932 dans la Festschrift zum 6o. Geburts-

tag von Paul Wernle, p. 428, sous le titre Le journal « Evangile et Liberté» 1880-
1894, Etude d’bistoire religieuse vaudoise. — (2) 25 mai 1934.



176 ARNOLD REYMOND

s’intéresser de deux manieres bien différentes: ou bien communier
avec eux dans ce qu’ils pensent ou au contraire communier avec eux
dans ce qu’ils sentent, c’est-a-dire dans leur étre affectif, par rap-
port aux circonstances spéciales dans lesquelles ils se trouvent placés
et qui commandent, au moment précis ot nous les rencontrons, leurs
espoirs et leurs souffrances. C’est ce deuxieme genre de communion
qui caractérise le véritable don de soi-méme a autrui. Mais il n’est
pas donné & chacun de savoir le pratiquer au degré exceptionnel
que possédait René Guisan ; car il faut pour cela un tact, une com-
préhension, une divination rares qui excluent tout procédé artificiel,
tout automatisme dans les témoignages de sympathie.

Ce qui est frappant, c’est que chez lui, Pamour de 'Ame indivi-
duelle comprenait non seulement le monde présent, mais le monde
passé et c’est 13, a mon sens, qu’il faut chercher Pexplication de son
intérét passionné pour les études historiques.

D’autre part lindividu ne se suffit pas a lui-méme ; il a besoin
d’une ambiance pour s’épanouir et ’Eglise seule peut Ini donner le
milieu spirituel dont il a besoin pour trouver Dieu et vivre en lui (9.
L’Eglise, René Guisan ne la concevait pas comme une simple société,
mais bien comme une réalité a la fois visible et invisible qui enve-
loppe de sa prévenante sollicitude les individus et leurs familles des
la naissance jusqu’a la mort. A ses yeux elle s’est incarnée et s’in-
carne encore dans des institutions ecclésiastiques qui respectivement
répondent ou ont répondu a des besoins précis, et c’est pourquoi il
vouait a chacune de ces institutions une affection particuliere,
partageant leurs inquiétudes et leurs espérances, leurs tristesses et
leurs joies.

Mais la vie spirituelle ne saurait se comprendre sans les idées direc-
trices qui en assurent I’épanouissement et c’est pourquoi ’Eglise a
besoin d’une doctrine. Cela étant, Peffort du théologien doit étre de
respecter a la fois les droits imprescriptibles de la recherche scienti-
fique et les droits non moins intangibles de la piété. Tache délicate et
souvent angoissante. Pour la mener a bien il faut (et deés le temps de
ses études René Guisan en avait Pintime conviction) qu’un rapport
étroit, constant, existe entre les Eglises et les Facultés de théologie.

() Au cours de ses études & Heidelberg, puis 4 Lausanne, René Guisan, comme
en témoignent les bréves notes de ses agendas, se passionnait pour les questions
philosophiques, dogmatiques et politiques. II est significatif de constater cependant

que le concours présenté par lui comme étudiant a la Faculté de théologie avait
pour objet La notion d’Eglise d’aprés Calvin.



IN MEMORIAM 177

Des lors une seule voie est ouverte pour le théologien comme pour
le simple croyant, lorsqu’il s’agit de trouver le fondement de la vie
et de la vérité chrétiennes, c’est une consécration de plus en plus
intense a I’idéal de sainteté, a 'oubli de soi-méme; et cette consécra-
tion, la priére seule permet de la réaliser.

Je n’ai pas Pintention aujourd’hui de compléter par une biogra-
phie détaillée la breve esquisse que j’avais faite dans Le Lien et dont
je viens de rappeler les traits essentiels.

Je voudrais seulement essayer de montrer, en fonction des événe-
ments qui les ont légitimées, que les préoccupations théologiques de
René Guisan ont toujours visé & maintenir intégralement une par-
faite indépendance de pensée en méme temps quune humble soumis-
sion aux vérités sans lesquelles les Eglises végéteraient misérablement
et seraient indignes de leur divine mission.

De bonne heure, semble-t-1l, René Guisan s’est senti attiré vers le
saint ministére, et dans cette orientation l’influence de sa mére et
Pinstruction religieuse qu’il recut du pasteur Alfred Schreeder parais-
sent avoir été décisives. Aussi, lorsque le devoir de s’intéresser aux
vocations pastorales fut, il y a quelques années, rappelé aux Eglises
de notre pays, René Guisan a-t-il essentiellement souligné le réle
capital de la famille et du catéchuménat pour susciter de pareilles
vocations.

Ce qui est certain en tout cas, c’est qu’au gymnase il affirmait sa
décision d’entrer dans le pastorat, comme nous ’apprend sa grand’
mere M™e d’Albenas dans une lettre qu’elle adresse a I'une de ses
amies, au printemps 1893 :

René, dix-huit ans et demi, finit 3 PAques son année de Lettres a ’Acadé-
mie et de 13 en septembre, moment ou il commencera ses études de théologie,
ira 2 Heidelberg perfectionner son allemand en suivant divers cours. Depuis
un an il a déclaré vouloir étre pasteur, ce que je désirais’et pouvais espérer
d’aprés ses golits, Sérieux, peu causeur, trés doux, il s’occupe depuis deux
ans activement des Ecoles du dimanche et de 'Union chrétienne de jeunes
gens ; comme délassement, musique dont il ne se tire pas mal. Soigné d’ex-
térieur par gofit, il est touchant par sa volonté de coliter le moins possible a
sa mére ; il est dela taille de son pére, plus bronzé de teint et plaisant a tous.



178 ARNOLD REYMOND

Il semble méme que déja au sortir du collége René Guisan son-
geait 4 la carriere pastorale; car, a ce moment, de Gallenweiler
ou il est en pension chez un pasteur pour apprendre Pallemand, le
12 juin 1890, il envoie en ces termes a sa meére ses veeux d’anniver-
saire :

Jespére que cette année sera une année de bénédictions et de joie et qu’avec
Paide de Dieu je pourrai contribuer a cette joie par un bon travail, assidu et
consciencieux, mieux que je ne Pai fait jusqu’a présent ; j’espére pouvoir exé-
cuter dés mon retour & Lausanne cette bonne résolution dans le travail diffi-
cile, j’en suis sir, que je vais entreprendre, travail sérieux qui doit me mener
a remplir ma tache sur cette terre, tiche qui m’est si bien indiquée.

Et de fait, sitot devenu gymnasien, il commence déja a remplir la
tche qu’il entrevoit devoir étre plus tard la sienne ; comme le rap-
pelle M™e d’Albenas dans la lettre mentionnée plus haut, il s’occupe
activement des Ecoles du dimanche ; il se rattache a IUnion chré-
tienne de jeunes gens avec un amour et une fidélité qui ne devaient
jamais faiblir par la suite @,

Toutefois, si ferme que fiit sa vocation pastorale, elle subit ’épreuve
du doute pendant année ou, au sortir du gymnase et avant d’entrer
a la Faculté de théologie de I’Eglise libre, il vécut en partie a Lau-
sanne et en partie & Heidelberg. Nous en avons le témoignage dans
les bréves et quotidiennes réflexions de son agenda qui dans I’ado-
lescent laissent déja deviner entitrement ce que sera ’homme fait,
sérieux et enthousiaste tout a la fois.

C’est ainsi qu’a maintes reprises se rencontrent de joyeuses excla-
mations telles que :

« Oh ! la Méme » (2), ou encore: « Ah! en octobre ! Chemin des Cédres »
et « Vive Belles-Lettres ! »

Mais il y a aussi, et non moins fréquemment, des inquiétudes sur
la nature de la foi et son rapport avec la doctrine; car les discussions
sur la christologie, les miracles battaient leur plein a Lausanne,
comme il a été dit plus haut.

(r) Voir Jeunesse, juin 1934 (publication mensuelle des Unions chrétiennes de
jeunes gens de la Suisse romande). — (2) Nom familier donné par les étudiants de
Lausanne & la Faculté libre de théologie de cette ville, qui se trouve au Chemin des
Cédres.



IN MEMORIAM 179

Le 28 février 1893 René Guisan écrit :

J’avais mis tout mon espoir dans la Nouvelle Ecole ; mais je commence a
croire que je n’avais pas raison.

Puis le 6 mai, lors de son immatriculation a 'Université de Hei-
delberg :

Immatriculé a ’Aula comme étudiant en théologie ! Ce n’est pas une petite
chose. Oh! qu’en adviendra-t-il ? Mais la vérité n’est-ce pas: tu aimeras
ton prochain comme toi-méme, et yvO: seavtdv ?

Le 18 mai, aprés une lecon de Wendt sur la vie de Jésus :

Inauthenticité des récits de la naissance. Serait-ce possible ? Et nos Fétes
de Noél ? Inquiet, mais non convaincu.

La méme journée, aprés étre rentré d’une promenade:

Tombé sur Tim. vi, tout juste le verset dont j’avais besoin. Apaisé par
la Bible et heureux. Oh! si j’arrivais un jour..,

Le 19 mai :
un peu rassuré, toujours inconvaincu.

Le 9 juin:

La loi de ’Ancien Testament. Ici difficulté : la punition des Cananéens.
Pourquoi ? Que c’est difficile.
- Le 10 juin:

Le soir j’ai regardé longtemps la Grande Ourse, étendu dans Iherbe; il
faisait un vent frais ; ’herbe exhalait une odeur délicieuse. Et j’ai révé au
christianisme renouvelé, a ’humanité régénérée. Oh! si notre génération
pouvait faire quelque chose.

Les apaisements et les angoissantes questions se succedent ainsi
presque sans interruption. Par exemple, le 24 juin:

Le soir, au jardin, devant la lune et les étoiles, un moment de recueille-
ment ; seul devant Lui, cela m’a fait du bien. Oh! tout ce qu’il m’a donné
et fait.

Le 17 juillet :

Insuffisance de la vie de Jésus de Wendt ; elle a bien des attraits, mais
ne me suffit pas. Oh! ou est le vrai ? Dans Pamour. «Il vit qw’ils avaient
beaucoup de peine 4 ramer... et il alla vers eux » Marc vi, 48.

Le 22 juillet, au regu de la lettre d’un ami qui lui parle de Dan-
diran, de la nouvelle théologie, de ’Eglise libre et de inspiration des
saintes Ecritures:



180 ARNOLD RETMOND

Affreuse matinée de crise intense. Ce sont deux Christ et lequel... 2 Que
Dieu me donne avant tout la sincérité, le sérieux, la conviction.

Surviennent au début d’aofit les Conférences pour étudiants qui
ont lieu a Francfort ; elles laissent chez René Guisan une jole sans
nuage ; le 15 aofit il décrit a sa mere ses impressions a leur sujet dans
une longue lettre dont on nous permettra de citer plusieurs passages :

A table une vive discussion s’éléve sur Ritschl.

Discussion bientdt interrompue: nous n’étions pas en effet venus pour
discuter des systémes de théologie, mais pour nous unir et prier ensemble.

Le soir, privilege d’entendre

le céléebre Hudson Taylor, fondateur de la China Inland Mission, un tout
petit homme avec une barbe blanche assez longue et un charmant visage...
j’eusse voulu que tu Pentendisses parler de sa Bible, avec une naiveté char-
mante et sainte qui nous a tous profondément émus.

Celul qui a été le plus écouté, a eu le plus d’influence, est Schrenk.

Cest incroyable Pactivité de cet homme qui a déja réveillé de nombreuses
paroisses ou de nouvelles ceuvres religicuses. J’ai rarement, jamais méme,
entendu un homme parler avec une telle autorité et une telle conviction ;
c’était admirable absolument... Ce qui fait sa puissance et sa force, c’est son
étonnante connaissance de la Bible ; il I’a lue, relue et surtout vécue et il parle
d’expérience.

Le dimanche, aprés le sermon de M. Schrenk, service de cénc.

C’était une belle cérémonie et un beau souvenir pour nous tous, qui nous
lie tous les uns aux autres, quoique nous ayons peu de chances de nous revoir...

Le dernier soir, « Theeabend » ; tables en fer a cheval.

Quand le thé a été fini, quelques messieurs ont de nouveau parlé, puis il y
a eu une réunion de priéres. Ca a été peut-étre la plus jolie partie de toute la
conférence que cette soirée-1a. ...

P.-S. Mes compliments & Melle Schraeder ; j’ai eu ’honneur d’écrire dans le
livre d’étrangers donné a M. Correvon par M. Ch. Schreeder. Voudrais-tu
lui demander si elle sait 8l y a des formalités & remplir pour Pinscription a

la Faculté.
¥*

On le voit, les hésitations que René Guisan a pu avoir quant a sa
vocation pastorale sont dues avant tout au sérieux avec lequel il
Penvisageait et non a une absence d’inclination ou d’intérét. Clest
donc sans arritre-pensée qu’il entra comme étudiant a la Faculté
de théologie de PEglise libre vaudoise.



IN MEMORIAM 181

A cette époque la situation était bien différente de ce qu’elle est
présentement. Au sein d’une prospérité économique indéniable la
démocratie et le libéralisme paraissaient avoir fait leurs preuves et
devoir s’imposer de plus en plus au monde civilisé. La science, d’autre
part, étendait ses conquétes aussi bien dans le domaine pratique que
dans celui des idées. La théologie et la religion étaient jugées comme
relevant d’une mentalité inférieure et comme étant une survivance
d’un autre 4ge. Aux séances de Belles-Lettres, de Zofingue ou d’Hel-
vétia, lorsqu’un étudiant soumettait a ses condisciples Pexamen d’un
probléme religieux, les représentants de la science officielle ’acca-
blaient de leur mépris et de leurs arguments.

Il semblait établi que la courbe de la civilisation était nettement
tracée par la primauté des méthodes scientifiques et de I'idéal démo-
cratique. A la théologie le soin de s’adapter, si elle le pouvait, a ces
données intangibles. Ainsi le probléeme qui se posait a notre généra-
tion était avant tout celui des rapports de la science et de la foi,
comme je I’ai mentionné en parlant des séances de la Société de
théologie a cette époque. o

Un autre probleme, d’ordre pratique celui-la, était le suivant : la
prospérité générale se faisait encore a ce moment-la aux dépens
d’une partie de la classe ouvriere et c’est en quoi le socialisme, sous
la forme idéaliste et généreuse qu’il avait alors, nous intéressait vive-
ment. Cette prospérité en outre avait pour corollaire un matérialisme
grandissant et un affaiblissement des valeurs spirituelles.

Il nous fut donc impossible de ne pas réfléchir a la position que
PEglise avait & prendre vis-a-vis du probléme social et vis-a-vis du
rapport de la science et de la foi.

Au point de vue théologique Porthodoxie dans la forme ou elle
affirmait alors nous apparaissait comme intenable. D’autre part,
si nous jugions inadmissibles les formules orthodoxes d’un Frédéric
Godet, le libéralisme d’un Buisson ou d’un Pécaut ne nous satis-
faisait pas davantage; car il était négateur de P’action réelle et
efficace de Dieu dans Thistoire.

Une chose nous semblait certaine, c’est que, dans le remous des
idées qui se produisait, les membres fideles des Eglises tant libre que
nationale restaient pour la plupart, en Suisse romande, des adeptes
convaincus de Porthodoxie et en particulier du dogme de P’inspiration
littérale.



182 ARNOLD REYMOND

En ce qui concerne plus spécialement ’Eglise libre, c’est dans le
sens orthodoxe que la majorité de ses membres comprenaient la con-
fession de foi qui était a la base de ses statuts. De la équivoque
entre les fideles et le pasteur qui, ayant donné son adhésion a la
confession de foi, ne Pinterprétait pas dans le sens couramment admis
par PEglise. Le fait que ce pasteur aurait pu au préalable et comme
candidat au saint ministére exposer loyalement ses idées devant
une Commission de consécration et étre accepté par elle, ce fait ne
levait pas nos scrupules, puisqu’en réalité I’équivoque n’en subsistait
pas moins.

Il nous semblait a tort ou a raison que la n’était pas le seul malen-
tendu et qu’il en était un autre en rapport avec nos préoccupations
de Pordre social. L’Eglise libre en effet nous paraissait dans ce do-
maine vivre surtout du souvenir de ses origines; et certaines formes
de piété, que les circonstances spéciales et précaires de sa fondation
avaient fait naitre spontanément et qui se justifiaient 4 ce moment,
ne correspondaient plus en fait a la vie telle qu’elle était réellement
vécue dans I’Eglise. Et cela nous paraissait grave a une époque ou,
pour agir efficacement, Paccord entre I'idéal affirmé et la maniére de
vivre était indispensable.

Cette équivoque dont notre jeunesse intransigeante exagérait la
portée s’ajoutait a celle qui de toute évidence s’imposait a nous dans
le domaine théologique et sur laquelle il me sera permis d’insister ;
car je crois que le probléme de la confession de foi est devenu plus
actuel que jamais dans le protestantisme contemporain; il com-
mande en un sens toutes les tentatives de rapprochement qui ont été
faites a Stockholm et a Lausanne ; il commande également la vie de
chaque Eglise particuli¢re, méme de celles qui n’ont point de symbole
confessionnel et qui souffrent de cette lacune. La raison de cette
importance est facile a discerner.

Le XIXe siecle a été le siecle de Pindividualisme et du subjecti-
visme dans tous les domaines que les méthodes de la science dite
positive ne peuvent atteindre. On se rend compte maintenant que
ce subjectivisme doit comporter des limites. Méme pour vivre spiri-
tuellement une société a besoin d’une base commune d’idées. Mais
cette base, ot la placer et comment la définir ? A ce point de vue les
réflexions qui suivent peuvent avoir quelque intérét.

Pour René Guisan et pour moi la difficulté soulevée par la confes-
sion de foi de PEglise libre se concentra tout naturellement sur le



IN MEMORIAM 183

fait de la résurrection de Jésus-Christ comme résumant les problémes
qui concernent le miracle, la révélation et d’une fagon plus générale
Paction de Dieu dans la nature et Phistoire de ’humanité.

Or le terme «ressuscité» peut éveiller dans Pesprit du croyant
deux jugements distincts, a savoir: Paffirmation d’un fait qui se
serait passé conformément aux récits évangéliques, et d’autre part
Paffirmation que Jésus-Christ n’a pas été anéanti par la mort, mais
qu’il vit actuellement aupreés de Dieu son Pere, étant a tout jamais
le Chef supréme de ’Eglise.

Ces deux affirmations sont-elles absolument solidaires comme ’af-
firme Porthodoxie ou bien la seconde a-t-elle sa valeur indépendam-
ment de la premiere,comme de plus en plus nous en avions la con-
viction ?

Je ne veux pas ici discuter a fond la question du miracle. Je me
bornerai a quelques traits essentiels en présentant au préalable la
remarque suivante : René Guisan était historien dans P4dme; il ne
s’intéressait que subsidiairement aux sciences exactes et naturelles
et dans ce domaine c’est le probléme du déterminisme qui le préoc-
cupait surtout. Or, chose curieuse, les résultats auxquels aboutis-
salent ses réflexions sur le terrain historique coincidaient d’une
fagon frappante avec les conclusions auxquelles j’étais amené en
étudiant la nature des axiomes et propositions premieres qui sont a la
base des sciences exactes et naturelles. Cela étant, les considérations
qui suivent au sujet du miracle sont notre ceuvre commune et je vais
essayer de les exposer aussi bri¢vement que possible.

Tout d’abord, en ce qui concerne les miracles et la révélation, la
toute-puissance de Dieu ne saurait étre mise en cause. Dieu n’est en
rien limité dans son action, sinon par lui-méme. Il peut 4 son gré
faire flotter un morceau de fer a la surface de Peau, faire parler une
anesse ou ressusciter les morts. Ce n’est donc pas sur ce point que
doit porter le débat. La seule question qui se pose est de savoir com-
ment Dieu a agi et agit encore dans la nature et dans Phistoire de
Phumanité.

Or dans le sujet qui nous occupe les récits bibliques sont les seuls
documents qui nous renseignent sur la naissance, la vie, la mort de
Jésus-Christ et les événements qui P'ont suivie. La bonne foi des
témoins qui ont rapporté ces faits ne saurait, comme la critique his-
torique I’a démontré, étre en général suspectée. Mais cette bonne
foi, a elle seule, ne suffit pas. Un témoin peut raconter I'événement



184 ARNOLD REYMOND

qu’il a vu ou dont on lui a parlé d’une fagon qui ne correspond pas
a la vérité. En fait, au premier si¢cle de 1’¢re chrétienne, la croyance
a des miracles tels que I’Ancien et le Nouveau Testament nous les
rapportent était courante dans tout Pempire romain, méme au sein
de la société cultivée, et souvent les miracles profanes sont histo-
riquement attestés d’une fagon plus directe que les miracles bibli-
ques ; nous n’estimons pas cependant que ce soit 12 une raison suffi-
sante de leur créance. Les uns et les autres sont du reste toujours
considérés comme en contradiction avec ce que nous appelons, nous
modernes, les lois de la nature.

Cette conception, courante dans ’antiquité, s’est maintenue jusqu’a
nos jours dans I’Eglise catholique, preuve en soient les miracles de
Lourdes, avec cette restriction toutefois que les résurrections des
morts, a partir de I’dge apostolique, ne se produisent plus guere.

Du c6té protestant on accepta d’abord tous les miracles rapportés
par les livres bibliques en rejetant ceux qui ne figuraient pas dans
ces livres; plus tard et & mesure que le déterminisme, tel que la
science le concevait, s"imposait aux esprits, on écarta les miracles de
I’Ancien Testament, puis une partie de ceux du Nouveau Testament,
pour ne retenir finalement que les actes miraculeux concernant Jésus-
Christ ou accomplis par lui.

Seulement, pareille attitude est difficile 4 maintenir en présence
méme des textes bibliques. Par exemple, au moment out Jésus meurt
sur la croix, des saints ressuscitent et sortent de leurs sépulcres et ce
fait a pour Pauteur sacré qui le rapporte la méme réalité physique
que la résurrection de Jésus. '

Faut-il dans ces conditions et en s’inspirant de Kant adopter les
conceptions de Ritschl, c’est-a-dire envisager deux mondes, dont
I'un, le monde sensible, serait soumis a une nécessité rigoureuse et dont
Pautre, le monde nouménal, serait le théitre de Pactivité libre de
l’esprit ? Mais dans I’&tre humain Pdme et le corps s’unissent étroite-
ment et dans ’histoire de ’humanité les facteurs physiques et spiri-
tuels se conditionnent sans cesse les uns les autres. Par conséquent
si le déterminisme historique équivaut a une nécessité inéluctable,
il rend impossibles la révélation et l’action rédemptrice de Dieu.

Il semble dés lors qu’il faille absolument opter entre 'orthodoxie
et un libéralisme théologique qui nie en fait les aspirations les plus
profondes de la piété.

Mais ce dilemme est-il fondé ? Cest ici qu’intervient la critique



IN MEMORIAM 185

des principes et des méthodes scientifiques telle qu’elle a été formulée
a la fin du XIXe siecle par les savants eux-mémes. Cette critique,
comme Emile Boutroux I’a si bien montré, permet de distinguer
entre la nécessité et le déterminisme proprement dit ou liaison cons-
tante de phénomeénes. En fait le déterminisme seul est donné dans
les choses ; il est le point d’appui obligé de toute activité libre de
Pesprit, mais c’est a tort que les sciences Iérigent en nécessité inflexi-
ble, car il renferme des éléments de contingence.

D’autre part, apres les études pénétrantes d’Henri Bergson sur les
données immédiates de la conscience, le déterminisme historique se
trouvait battu en bréche ; en particulier les vues de Taine sur Pin-
fluence exclusive du milieu et de I’hérédité se révélaient de plus en
plus caduques et arbitraires.

Pour le dire en passant le développement des sciences physico-
mathématiques au XXe¢ siecle devait confirmer, sinon dans les termes
employés, du moins dans leur tendance, les conclusions ci-dessus.

En effet une étude approfondie des mathématiques et de la phy-
sique montre combien est artificiel le cadre a priori dans lequel
Kant les a enfermées. D’autre part on a été amené a distinguer divers
types de déterminisme. Il en résulte que le déterminisme explicite
de la mécanique classique, sur lequel est fondé le concept de lois
rigoureuses et nécessaires, est Pexception. C’est un cas privilégié, un
cas-limite du déterminisme implicite ou statistique, lequel porte sur
des ensembles de faits et non sur un fait particulier pouvant étre
envisagé dans toutes ses conditions initiales. En général et sitot
qu’il s’agit d’un fait isolé, le seul déterminisme possible est celui du
comportement.

Grace aux considérations que je viens d’exposer deux choses nous
paraissaient certaines.

D’une part la foi chrétienne n’a de sens que dans Paffirmation d’un
Dieu vivant qui agit dans la nature et au sein de humanité ; cette
affirmation ne saurait étre niée par une recherche scientifique qui
reste consciente de ses postulats et de ses limites. Seulement il nous
est impossible de dire 4 quel moment précis et a quel endroit de la
trame du réel Dieu oriente les faits et les événements de facon a les
faire concourir a tel ou tel résultat, et la science trouve toujours dans
le monde sensible de quoi accrocher ses lois.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXM (N° g2, 1G34). 13



186 ARNOLD REYMOND

D’autre part les miracles dont la Bible nous a transmis le récit
n’ont certainement pas eu lieu tels qu’ils sont rapportés. En ce qui
concerne la résurrection du Christ le seul fait qui soit bien établi, c’est
la foi que les disciples ont eu en la résurrection de leur Maitre ; mais
historiquement il ne parait pas possible, telle que celle-ci est racontée,
d’en admettre toute la teneur.

Cela étant, nous ne pouvions en toute conscience adhérer a une
profession de foi dans laquelle le terme « ressuscité » était interprété
par la grande majorité des fideles dans un sens traditionnel, a I’ex-
clusion de tout autre, et il fallait 4 notre grande tristesse renoncer a
entrer dans une Eglise qui nous était chére a tous égards.

Cette conviction née au cours de nos études alla en s’affermissant
et c’est pourquoi, celles-ci étant achevées (et alors que nous étions
tous deux a Paris), nous fimes, sur le désir de plusieurs amis, paraitre
en 1902 dans la Revue de théologie et de philosophie un article dans
lequel nous exposions les inconvénients, pour la vie intérieure d’une
Eglise, de toute confession de foi a caractére dogmatique.

En méme temps que paraissait cet article, PEglise libre résolut,
pour des raisons pratiques, de reviser sa Constitution ; car aux débuts,
sauf erreur, le probleéme de la confession n’était pas mis en cause. A la
méme époque également nous flimes I’'un et autre appelés a remplir
coinme pasteurs deux postes voisins qui étaient devenus vacants
dans la vallée de la Broye. A cet appel nous répondimes affirmative-
ment, sous condition de ne prendre aucun engagement doctrinal et de
réserver notre décision sur ce point, jusqu’au moment o la nouvelle
constitution de PEglise aurait été élaborée. Les deux paroisses inté-
ressées et la Commission synodale, en acceptant cette réserve, firent
preuve d’une largeur d’esprit qu’il me sera permis de souligner ici.

*
* *

Sit6t entré en fonctions René Guisan se révéla pasteur dans Pdme
et prétre dans toute 'acception du terme. Ses prédications a la fois
sobres et riches allaient au cceur de ses auditeurs, comme aussi ’af-
fectueuse et constante sollicitude avec laquelle 1l suivait leurs soucis
et leurs joies ; bien que son ministére & Moudon n’ait duré que deux
ans, il y a laissé des traces profondes.

Cette pratique du ministere se révéla du reste pour chacun de
nous féconde relativement au probléme qui nous préoccupait et dont
la solution nous tenait de plus en plus a cceur.



IN MEMORIAM 187

En particulier, sur la nécessité de dissiper les équivoques entre
laiques et pasteurs, René Guisan publia dans Z’Eveil de Moudon une
série d’articles (17 et 20 février, § et 12 mars 19o4) dans lesquels il
rend compte de conférences de vulgarisation que donnait au temple
M. Louis Goumaz, alors pasteur a Thierrens.

M. Goumaz, écrit-il, se propose de faire connaitre les résultats de
" la science théologique qui jusqu’ici n’ont guére franchi les murs des
universités et des cercles savants.

C’est 1a une tentative aussi nécessaire que délicate. Nécessaire au premier
chef...

Car il faut que le public religicux, dans I'intérét méme de la foi
chrétienne, soit mis au courant de travaux qui,

sur beaucoup de points, ont modifié totalement les idées généralement regues.
Le jeu de Pautruche ne serait pas digne de la part des héritiers des réforma-
teurs ; nos péres du XVIe siécle nous ont appris quune conviction ne vaut
que dans la mesure ou elle est le fruit d’une lutte et d’une expérience per-
sonnelle et que rien ne doit prévaloir contre la vérité, seule atmosphére dans
laquelle la conscience religieuse puisse vivre et s’épanouir. Ce jeu n’est pas
seulement indigne, il est fort dangereux, a notre époque plus que jamais.

En effet les idées nouvelles pénetrent déformées chez les croyants ;
elles les rendent perplexes et souvent les détachent de leur Eglise,
dans laquelle ils n’ont plus confiance. ‘

Il y a bien des années déja que les Eglises auraient dii se mettre a I'ceuvre
en préparant les esprits, en instruisant les laiques, en leur montrant que les
travaux de la science moderne étaient nécessaires, qu’ils n’avaient pas pour
unique résultat Panéantissement des convictions personnelles, que bien au
contraire ils étaient la seule arme dont les défenseurs convaincus du christia-
nisme peuvent aujourd’hui se servir avec quelque chance de succés. Nous
n’avons pas a examiner ici quelles sont les causes qui ont empéché les Eglises
d’instituer ce ministére d’instruction et d’initiation; ce qu’il importe de
mettre en lumiére, c’est qu’aujourd’hui la tiche s’impose a elles avec une
impérieuse nécessité, A nos yeux, I'idéal serait que chaque Eglise comme telle
se mit & Pceuvre et que les questions en litige fussent abordées dans un esprit
aussi positif que sincére du haut de la chaire (ce qui ne veut pas dire dans la
prédication)...

La tentative est donc nécessaire ; nous avons ajouté qu’elle est délicate;
il ne sera pas difficile de le montrer en quelques mots.

Qu’il le veuille ou non, tout croyant a sa théologie, intimement unie 3 sa foi
dont elle est issue et dont il ne la distingue souvent pas ; cette théologie est
son bien précieux, il ne saurait en modifier la formule sans douleur et sans
inquiétudes. De pareils scrupules sont si naturels et si respectables que nous



138 ARNOLD RETMOND

estimons qu’ils doivent constituer le premier facteur dont le théologien
tiendra compte lorsqu’il entreprendra ’ceuvre d’éducation telle que nous
Pavons esquissée plus haut. Il devra chercher dans la foi vivante de ceux
auxquels il s’adresse le terrain sur lequel il fondera toutes ses démonstrations
ultérieures... L’essentiel en tout cela, c’est d’étre positif et de montrer
que si Pon se débarrasse des formules du passé, c’est parce qu'on y a été
contraint au nom de la vérité et dans I'intérét de la vie religicuse elle-méme.

Il ne faut pas oublier non plus que les résultats des travaux histo-
riques et critiques sont loin d’étre définitifs.

On doit se le rappeler et user d’une extréme réserve et d’un doigté exercé
quand on veut exposer ces résultats jugés acquis.

Enfin, aprés avoir rendu compte du contenu des conférences de
M. L. Goumaz et fait sur certains points des réserves, René Guisan
termine par la réflexion suivante :

Tant que les hommes iront chercher au contact du Christ le secret de la
vie véritable et les forces nécessaires a la vie quotidienne ; tant qu’il y aura
des Ames croyantes et vraiment convaincues, les dogmes naitront et mour-

ront, et cela dans Pexacte mesure de l'intensité de la foi et de la grandeur
des problémes humains qu’elle sera appelée a résoudre.

* * *

Quant a la confession de foi, la vie en commun des paroisses nous
montrait qu’il était difficile 4 une Eglise, surtout a une Eglise libre,
de s’en passer entiérement. Mais comment la formuler de maniére
a dviter les difficultés qui nous arrétaient ? C’est alors qu’un soir I'illu-
mination se fit rapide et précise. Nous étions allés aider notre ami
Gustave Nicod a ramasser du tréfle sur un pré. Et tout a coup, au
moment ou le soleil couchant dorait les monts de Villarzel, ’'un de
nous s’écria : « Mais une confession de foi ne doit pas étre autre chose
qu’une priere. Quand les premiers martyrs allaient étre jetés dans
les arénes pour y étre dévorés, le symbole des apotres par lequel ils
professaient publiquement leur foi était en méme temps un acte d’ado-
ration. Il doit en étre de méme pour les Eglises de tous les temps. Les
affirmations fondamentales qui alimentent leur vie doivent jaillir
comme une priere adressée au Dieu vivant et éternel qui en est la
source. Cette priere devient ainsi un témoignage vis-a-vis du monde,
un symbole de ralliement qui groupe et non une formule qui écarte ».

Pénétrés de cette idée, nous elimes tot fait de rédiger avec joie et
confiance une brochure dans laquelle nous exposions nos vues et qui



IN MEMORIAM 189

avait pour titre La Confession de foi de PE glise libre du Canton de
Vaud (juillet 1904). Par cette brochure nous désirions faire connai-
tre en toute simplicité les raisons pour lesquelles une confession de
foi, au lieu d’énoncer une doctrine, devait exprimer avant tout
Pexpérience fondamentale faite par les chrétiens de tous les temps,
bien mieux encore étre une priere adressée a Dieu et nous disions :

De cette maniére I’Eglise reste a Pabri des éléments qui sont préjudicia-
bles a sa vie et a son développement. Ce qui préserve le chrétien dans sa vie
intérieure, ce ne sont point avant tout les idées qu’il a sur tel ou tel sujet,
mais Pexpérience qu’il a faite au contact de Jésus-Christ. La conviction du
péché, la certitude du pardon que par Christ nous trouvons en Dieu, le
désir de la sainteté, voila ce qui est incompatible avec la vie mondaine et
ce qu'une profession de foi reléverait nettement sans faire tort a Pexpé-
rience individuelle de la foi.

Quant aux courants de pensée qui pourraient nuire a Punion
vivante de ses membres,

PEglise pourra prendre les précautions qu’elle jugera nécessaires ; la com-
mission chargée d’examiner les candidats au ministére peut continuer a agir
comme par le passé et cette mesure sera sans doute suffisante.

Grace au changement que nous demandons, une plus grande franchise
pourra régner dans PEglise sur les questions de doctrine ; les graves malen-
tendus dont nous parlions plus haut seront largement atténués, peut-étre
méme évités.

Pour terminer, et a titre d’exemple, nous proposions le projet sui-
vant de confession de foi:

L’Eglise libre se rattache par P'unité de D’esprit a ’Eglise apostolique et
aux Eglises de tous les temps qui, sur le témoignage des Ecritures saintes,
ont proclamé le salut gratuit par Jésus-Christ. Recherchant avant tout 'union
vivante des volontés et laissant 4 Dieu le jugement des cceurs, elle proclame
en ces termes ’acte de foi et d’adoration qui groupe ses membres :

«O Dieun, notre Pére en Jésus-Christ, nous reconnaissons en ta sainte
présence que nous sommes pécheurs et dignes de condamnation. Mais tu
nous as aimés le premier ; dans ta miséricorde infinie tu nous offres en Christ
pardon, délivrance et dés maintenant la vie éternelle. C’est a lui, vivante et
sainte révélation de ton amour, que nous désirons nous attacher d’un cceur
de plus en plus sincére, afin de vivre pleinement en toi ; de pouvoir faire ta
volonté, te servir dans la personne de nos fréres et travailler 4 ’avénement
de ton régne.

» Veuille, 6 notre Dieu, par la puissance de ton Esprit, subvenir 4 notre
faiblesse et nous affermir dans Pattente des réalités éternelles ou tu seras
tout en tous,

» A toi soit la gloire en Jésus-Christ, aux siécles des siécles | Amen. »



1go ARNOLD REYMOND

Survinrent les synodes de Vevey (novembre 1904) et de Morges
(janvier 1905). Nous les attendions avec anxiété, réalisant combien
était grave la question engagée. Ce que furent ces synodes, il serait
hors de propos de le raconter ici. Nous étions enveloppés par la
sympathie de tous, laiques, pasteurs et professeurs. L’attitude de
M. Charles Porrret en particulier nous touchait vivement, car son
orthodoxie I’obligeait a juger nos vues dangereuses. La sollicitude
que 'on nous témoignait aurait pu nous ébranler.

Mais nous avions la conviction de représenter un principe auquel
plusieurs parmi la jeune génération étaient attachés, i savoir :
H. Miéville, S. Gagnebin, M. Vuilleumier, P. Bovet, H. Reverdin,
D. Lasserre, pour ne citer que ceux-la.

En fait et relativement a la signification historique des récits de
la résurrection une interprétation officielle fut donnée a Vevey, puis
confirmée a Morges.

Des lors il fallut se séparer, séparation d’autant plus douloureuse
que les sentiments d’affection réciproque subsistaient intacts entre
PEglise libre et nous.

Durant les mois qui précédérent et qui suivirent ces deux synodes
Mme Guisan eut une attitude admirable de tendresse maternelle, de
piété et de sympathie compréhensive. Sans saisir exactement le fond
du débat théologique, elle réalisa parfaitement le sérieux des scru-
pules qui arrétaient son fils ; elle s’inclina avec respect devant sa
décision et le laissa entiérement libre d’organiser son avenir comme
il le jugerait bon.

Le 8 février 1905, par exemple, elle lui écrit :

Combien de fois ma pensée te cherche 2 Moudon ; comme je voudrais t’ac-
compagner dans tes visites, m’asseoir prés de toi dans ta chambre... J’ai par
moment des bouffées de tant de soucis, de si grandes angoisses que je ne sais
comment je vis; ce n’est que la moitié de moi-méme qui va son chemin et
je cache le reste qui ne peut se dire a tout le monde.., et pourtant c’est la,
vivant et tragique, au plus profond de moi-méme.

Le 22 février 19os :

Je pense sans cesse que tu dois écrire a la Commission synodale et com-
ment tu le feras ; puis ce qui me parait plus difficile encore, c’est de dire ta
décision a PEglise de Moudon, d’arriver a en parler avec ces gens que tu
aimes, qui te le rendent et qui ont le droit d’étre informés par toi, bien que



IN MEMORIAM I9I

tu ales été envoyé par la Commission synodale ; je vois une série d’heures
sombres 4 traverser ol tu auras plus que jamais besoin de demander que la
lumiére et la force te soient mesurées d’En-haut.

Le 8 avril 1905 :

Quand tu auras copié ta lettre (1), tu me la montreras ; j’espére que ces
messieurs ’auront comprise, sans qu’il y et rien pour les blesser. Je vou-
drais que tu te sentes trés libre dans les idées que tu peux avoir pour P’avenir,
Tout est bien vague encore, je le sais, puisque d’ici a la fin de ta these il
peut se passer bien des choses. Sila pensée d’une activité selon ton golit et a
Lausanne m’avait paru si heureuse, je sais que tu peux avoir le désir de
travailler hors du pays ; tu es 2 un 4ge ou tu sais ce que tu te veux et je ne
veux pas étre un obstacle sur ta route...

Avril 1905 :

‘Tu passes par une voie douloureuse, mon cher René, et crois bien que j’en
parcours avec tol toutes les étapes, affligée de ne rien pouvoir faire pour te
soulager et t’aider. Si la lumiére se fait plus tard, tu auras été miri par
Padversité ; mais j’ai bien besoin de me répéter qu’a chaque jour suffit sa
peine ; je voudrais voir en avant...

Le 2 octobre 1905 :

Bien cher enfant, j’ignore encore si nous nous verrons demain soir ; mais
j’ai besoin de te dire combien particuliérement je te suivrai ducceur demain (2),
Tu te trouves dans une position bien étrange de quitter une tiche a I’age
ou justement on la commence, de te retrouver sans bien savoir ou tu vas,
comme si tu avais dix ans de moins. Il y a la matiére a réflexion, a angoisse ;
il faut bien que nous nous disions chacun que le fil de notre vie n’est pas
entre nos mains et que nous avons a obéir, & marcher, sans pouvoir tou-
jours comprendre... et puis je me dis que nous voyons si peu et si mal avec
nos esprits bornés. Il me semblait hier qu’il y a pourtant des cas ou il n’y a
guére de place pour la reconnaissance, tandis que M. Gagnebin (3} 4 la Chapelle
de Martheray la recommandait en tous temps. J’ai pensé alors a la sympathie
compréhensive qui t’a entouré ces deux ans, aux précieux liens qui se sont
formés et dureront, j’y compte bien. Tu aurais pu tomber sur une paroisse
a Desprit étroit, hostile et ou tu aurais bien souffert. Et puis ces quelques-
mois de vie que nous aurons ensemble me sont bien doux ; je m’en veux de
ne pas m’en réjouir sans arriére-pensée, parce qu’ils sont achetés bien cher;
mais ils ont leur prix immense et j’y vois un secours précieux...

Que Dieu te bénisse, mon bien cher René, qu’ll veuille bientét éclairer ta
voie et en tout cas faire tourner 4 ton plus grand bien le temps d’épreuves
par lequel tu dois passer ; nous le partageons avec toi et voudrions te I’al-
Léger.

(r) Adressée a la Commission synodale. — (2) Jour anniversaire de René Guisan,
qui avait alors trente et un ans. — (3) M. Henri Gagnebin, pasteur.



192 ARNOLD REYMOND

*
* *

Comme je l’ai dit, la séparation d’avec Eglise fut douloureuse.
Les pasteurs qui au sortir de leurs études théologiques sont entrés
dans le ministére pour ne plus le quitter ont peine, sinon a le com-
prendre, du moins a le réaliser. Etre privé subitement du milieu spiri-
tuel (communio sanctorum) dans lequel on vivait, c’est éprouver une
solitude intérieure difficile a supporter, et nous en faisions la dure
expérience.

Au cours de nos années de pastorat nous avions lu avec passion la
Vie de saint Francois d’Assise par Paul Sabatier, en nous deman-
dant 8’1l était possible, sous une forme ou une autre, de réaliser dans
notre monde moderne ce que saint Frangois avait fait au XIII¢si¢cle. Ce
projet effleura notre esprit au moment ot nous diimes quitter I’Eglise.

Mais le mont Sauvabelin n’est pas le mont Subasio et la vie écono-

mique du monde moderne se préte mal a la création dans le protes-
tantisme d’un ordre mendiant.

Je fus obligé pour ma part d’accepter dans une école de commerce
un enseignement qui ne correspondait pas a mes gofts.

%*
* *

Quant a René Guisan, que sa situation matérielle laissait plus libre
de ses mouvements, il fut sollicité de fonder une Eglise, ou du moins
un groupe qui, en toute liberté, se vouerait a des tiches sociales et
théologiques. Aprés mire réflexion il s’y refusa obstinément : on ne
crée pas sans nécessité une Eglise sur un différend théologique qui
par la force des choses jouera un role discriminatif et qui rétrécira,
au lieu de la vivifier, la piété chrétienne.

Et c’est peut-étre a ce moment et au cours des années qui ont suivi
que René Guisan m’est apparu le plus admirable. Il reste a Lau-
sanne aupres de sa mere et de sa sceur, attendant que Dieu lui montre
sa vole ; il accepte les occupations, si humbles soient-elles, qui se
présentent sur son chemin ; il se dévoue corps et 4me aux Unions
chrétiennes, a la Maison du peuple et il s’occupe avec sa mere et sa
sceur d’ceuvres charitables ; il donne quelques le¢ons a PEcole Vinet
dont il devient plus tard le directeur (1) et entretient une correspon-
dance active avec ses anciens éléves des Batignolles.

(1) Voir sur cette activité : Fournal de I’ Assoctation des anciennes éléves de I’ Ecole
Vinet, juin 1934.



IN MEMORIAM 193

Il n’abandonne pas pour autant ses études théologiques. Livres
et revues, déja a cette époque, s’accumulent sur sa table et, toutes
les fois qu’il 2 un moment de loisir, il lit et note tout ce quilui parait
digne d’intérét ; il le fait sans autre but que la recherche de la vérité,
car rien ne peut lui laisser entrevoir qu’un jour viendra ou il pourra
utiliser tant de trésors amassés.

Cette longue patience, cette fidélité dans les tiches quotidiennes,
cette soumission a la volonté de Dieu dans le présent, quoi qu’il doive
arriver plus tard, trouverent enfin leur récompense et leur raison
d’&tre et je ne puis ici m’empécher de songer a la parole du Maitre :
«Parce que tu as été fidele en peu de choses, recois le gouvernement
de dix villes ».

En effet 'horizon qui pendant plusieurs années avait été incertain
s’éclaircissait peu a peu. Tout d’abord, en 1913, MM. H. Vuilleumier
et Ph. Bridel remettent la Revue de theologie et de philosophic entre
les mains de René Guisan et de Maurice Vuilleumier avec liberté
entitre de Padministrer comme ils Pentendraient.

Apres les tatonnements du début et d’entente avec les amis qui
formaient le Comité de rédaction, René Guisan maintint a la Revue
les traits qui Pavaient caractérisée deés ses origines et qui la carac-
térisent encore : largeur d’idées, mais souci constant de la vérité et
des besoins de la vie spirituelle.

Un autre événement capital se produisit. En 1917 M. Charles
Porret fut contraint, par son 4ge et par Iétat de sa santé, d’aban-
donner la chaire de Nouveau Testament qu’il avait magistralement
occupée a la Faculté libre de théologie. A Iétonnement de plusieurs
il exprima le veeu de voir René Guisan lui succéder. Ce veeu pouvait
surprendre, en effet, puisque Charles Porret et René Guisan avaient
relativement aux postulats de la méthode exégétique des idées tres
opposées.

Mais sur un point ces deux théologiens communiaient dans une
méme pensée et un méme sentiment, c’est sur Phumble soumission
vis-a-vis des besoins vitaux de PEglise et sur le respect sacré envers
les droits de la piété. Que le vénéré Charles Porret ait eu Vintuition
de ce qu’était René Guisan a ce point de vue prouve combien était
grande sa pénétration psychologique. Il n’en reste pas moins admi-
rable pour avoir passé outre a des divergences théologiques qu’il
tenait pour capitales.

René Guisan fut profondément ému par le désir d’un maitre en



194 ARNOLD REYMOND

qui il avait une confiance absolue et pour lequel il avait toujours
manifesté une profonde vénération. En regard des événements de
Vevey et de Morges le fait lui apparut a bon droit comme extraor-
dinaire et miraculeux. Plus que jamais il se sentit entre les mains
de ce Dieu qui dirige ses enfants et réalise dans leurs vies ce qui
vues humaines est impossible.

Les scrupules vis-d-vis de la confession de foi subsistaient cepen-
dant entierement. Ni les exhortations amicales de ses futurs colle-
gues, ni les lettres officieuses qu’il recevait a ce sujet ne parve-
naient a les lever.

Je ne puis, me disait-il dans nos rencontres ou dans ses lettres, je ne puis
rentrer sans autre dans I’Eglise. Je ne le puis au nom du passé ; car a Vevey
la confession de foi a regu une interprétation officielle qui n’a jamais été
par la suite démentie et qui pour les conservateurs subsiste tacitement.

Je ne le puis au nom de la pratique présente. La Commission de consécra-
tion, lors de ’examen des candidats au saint ministére, passe souvent outre
a Pinterprétation consacrée a Vevey et 'équivoque subsiste parmi les fidéles.

Je ne le puis enfin au nom de Pavenir ; car entrer dans ’Eglise a la faveur
d’un compromis, ce serait d’emblée paralyser l’action que je pourrais y
déployer.

Et il ajoutait :

Il faut qu’on comprenne qu’il ne s’agit plus ici d’orthodoxie, de libéra-
lisme, etc. La question est beaucoup plus haute et dépasse tous ces
cadres, périmés du reste. Il s’agit de savoir si un homme qui a éprouvé la
valeur des vérités chrétiennes auxquelles il s’alimente chaque jour a le droit
de vivre, a la grande lumiére, dans I’Eglise libre et d’y rester lui-méme. Notre
« simplicité » n’est pas autre chose. Je serais orthodoxe que cela ne changerait
rien a2 mon attitude : nous ne voulons pas d’une régle de doctrine sous forme
extérieure ; celle-ci doit étre assez vivante au sein de la communauté pour
que chacun se sente a la fois pleinement libre et volontairement asservi
vis-a-vis d’elle. Cest un point qu’il ne faut pas se lasser de répéter. Nos
objections a la confession de foi ne viennent pas de réserves sur des questions
de détail, mais sur sa portée doctrinale et ’'usage qu’on en veut faire comme
norme dans ce domaine. Peu importe alors que nous soyons orthodoxes ou
libéraux, puisque ces mots ne signifient plus rien pour nous.

On se rend compte, sans que j’aie besoin d’insister, combien fut
’ q s
douloureuse pour René Guisan cette période de pourparlers. Etre si
P P
pres de réaliser une vocation qui lui tenait particuliérement a coceur

et qui était sa raison d’étre, et pourtant étre contraint par fidélité a
sa conscience de ne pas ’accepter ! Mais, si René Guisan fut angoissé,



IN MEMORIAM 195

il attendit avec confiance, persuadé que, si ’obstacle ne pouvait étre
levé, c’est Dieu qui aurait jugé bon qu’il ¢n ffit ainsi.

Les difficultés cependant furent aplanies et voici comment. René
Guisan avait d’abord été appelé provisoirement et sans condition ;
a ce titre il professa a la Faculté libre au scmestre d’été 1917 et en
hiver (1917-1918), période pendant laquelle un jury fut chargé de
repourvoir définitivement la chaire. Celui-ci, avant de se prononcer,
décida d’attendre le prochain synode afin d’y exposer a la fois son
désir d’appeler René Guisan et les difficultés auxquelles ce désir se
heurtait. Dans ce synode qui eut lieu a Vevey, en mai 1918, la Com-
mission des Etudes expliqua en toute franchise les raisons qui avaient
poussée a faire appel a René Guisan pour remplacer provisoirement
M. Charles Porret; puis 1l y eut de longs et fraternels débats ou le
probléme de la résurrection de Jésus fut abordé avec non moins de
franchise et finalement la «proposition Paul Laufer» fut votée en
pleine et entiére conscience de la portée qu’il fallait lui attribuer. En
voicl la teneur: |

« Le Synode — plus que jamais attaché a la foi que ’Eglise s’est
efforcée de proclamer dans les premiers articles de sa Constitution,
et soucieux de 'unité spirituelle de I’'Eglise — approuve la Commis-
sion d’inscription au registre des ministres de s’assurer de la foi des
futurs ministres par leurs déclarations spontanées plus encore que
par leur adhésion littérale au texte de la Constitution » (),

Dés lors René Guisan put accepter sa nomination de professeur
qui fut faite le 10 juin et, a Pouverture des cours (automne 19Ig),
expliquer dans quel esprit il donnait I'enseignement dont on avait
bien voulu le charger.

* *

Une fois entré dans le professorat et jusqu’a sa mort il déploie
une double et intense activité, pratique et pastorale en méme temps
que didactique.

Au point de vue pratique il s’intéresse a toutes les manifestations
religieuses du pays (Unions chrétiennes, camp de Vaumarcus, camp
des éducateurs) pour ne mentionner que celles-la.

Fidele 4 sa conviction que tout repose sur la confiance mutuelle,

(1) Voir Le Lien, juillet et aott 1918. Cf. Ph. Brioer, Les principes de I'Eglise
évangélique libre du Canton de Vaud, p. 13, 33 a 36. Chapelle des Terreaux, Lausanne
1928, s



196 ARNOLD REYMOND

il s’occupe, dans PEglise libre et plus tard dans ’Eglise nationale, de
la vie individuelle des paroisses et il cherche en outre a établir entre
elles et leurs Facultés respectives de théologie (professeurs et étu-
diants) des rencontres étroites et fréquentes. A plus forte raison
est-l préoccupé du contact a réaliser entre les deux Eglises elles-
mémes. Dans son discours d’installation comme professeur ordinaire
a PUniversité

il faut, dit-il, aider a la compréhension intime que doivent rechercher deux
Eglises appelées a travailler cote a cote dans le pays.

Et dans Pun de ses agendas en 1923 il précisait comme suit sa
pensée sur ce point :

Peut-étre pourrait-on élargir au sein de ’Eglise libre le professionisme
strict par un multitudinisme qui s’inspirerait d’une tradition libriste fami-
liale. I1 faut d’autre part abandonner les discussions ecclésiastiques dans la
mesure ou elles pourraient aigrir nos rapports avec ’Eglise nationale. Nous
devons sentir en nous comme une douleur qui est nétre les peines qu’elle
traverse et soutenir de notre sympathie et de notre affection tous les efforts
qu’elle fait pour sauvegarder et augmenter son autonomie spirituelle. C’est
seulement de cette maniére que notre pays se trouvera prét, ecclésiastique-
ment et religieusement parlant, 4 faire face a des événements que nous ne
saurions prévoir.

Ces préoccupations, que 'on ose a peine qualifier de « pratiques »
tant elles ressortent & lordre spirituel, n’empéchaient nullement
René Guisan de remplir avec ardeur sa tiche de professeur (),

*
* *

Les longues années d’attente ’avaient admirablement préparé a
cette tAche absorbante, car dés le temps de ses études il avait pris
Phabitude de classer dans diverses enveloppes ou encore de noter

(r) Rappelons & ce propos que René Guisan fut 4 diverses reprises doyen de la
Faculté de théologie de I’Eglise libre, inaugurant chaque fois son décanat, comme
il est d’usage, par un discours d’ouverture. Voici les sujets qu’il traita a cette occa-
sion: Les idées de Charles Secrétan sur I’ Eglise, octobre 1919. — La conception pauli-
nienne de I’Eglise, octobre 1924. — ¥ a-1-1l deux exégéses, deux méthodes pour inter-
préter le Nouveau Testament? octobre 1929. — Le secrer messianique, octobre 1933.

Nommé professeur & la Faculté de I'Université, il y fit, le 1°" novembre 1928,
une legon d’ouverture sur La valeur du canon du Nouveau Testament. Son discours
d’installation comme professeur ordinaire fut prononcé a I’Aula le 1" décembre
1932, Nommé doyen pour la période 1932-1934, il donna en octobre 1932 une
étude sur la Chatre de dogmatique de cette Faculté; au semestre d’été 1933, une
méditation sur : Rachetez le temps, car les jours sont mauvais, Eph. v: 16 ; en
novembre 1933 une méditation sur : Personne n’a jamais vu Dieu, Jean 1: 18.



IN MEMORIAM 197

dans de petits carnets bleus tout ce qui lui semblait de quelque impor-
tance : articles de journaux, indications bibliographiques découpées
dans des catalogues, passages tirés des auteurs les plus variés, résumés
plus ou moins longs d’articles de revue ou méme de volumes. Le
champ ainsi parcouru était aussi vaste que possible. Qu’il s’agisse des
origines du christianisme, du catholicisme, du protestantisme, de la
politique, de la littérature ou des questions sociales, les auteurs
anciens de langues grecque ou latine, les auteurs modernes de langue
francaise, allemande ou anglaise étaient mis a contribution. Grice
au systeme de classement adopté, le butin amassé de cette fagon était
toujours prét a fournir les matériaux d’un cours, d’une conférence
ou d’un sermon.

Les notes prises ont du reste trés rarement un caractére personnel ;
j’al cependant relevé les deux suivantes :

«Bonstetten avait écrit a Stapfer :

Il est affreux que vous n’écriviez rien qui soit a vous. Il y a une espéce
de modestie qui n’est qu’un manque de courage.»

Aprés avoir transcrit ce passage René Guisan ajoute ces simples
mots :

A méditer et a s’appliquer a soi.

Ailleurs, il écrit :

Voici qu’on se met a rendre hommage 4 la personne et a ’ceuvre de Daniel
Halévy (Beaunier, Revue des Deux Mondes, 15 aofit 1923; DriEU LA
RocuEerre, Nouvelle Revue frangaise, 1¢r octobre 1923). Je voudrais 2 mon

tour parler de cet homme que j’ai tant aimé et suivi de si prés et dont
Phistoire intérieure me parait assez proche de la mienne.

Au milieu des visites qu’il recevait ou faisait, a c6té de ses courses
au travers du pays, malgré toutes ses multiples occupations, René
Guisan a toujours trouvé le temps de lire et de classer ce qu’il lisait.
Comment s’y prenait-il ? On a peine a le comprendre.

*
* *

N’é&tre ni orthodoxe ni libéral, étre libre vis-a-vis de la doctrine
vivante de PEglise et s’y asservir cependant librement, ce sont la
sans doute des conditions indispensables, mais plutot négatives, pour
le travail du théologien. Un professeur ne saurait en effet se borner,
méme en matiere exégétique, a énumérer les diverses interprétations
qui ont été données de la vérité chrétienne en s’appuyant sur les



198 ARNOLD REYMOND

textes qul 'ont transmise. Il doit forcément prendre position. Com-
ment le faire de maniére a respecter les droits imprescriptibles de la
piété ct de Pétude critique ?

Jose a peine préciser, crainte de la trahir, Pattitude de René
Guisan sur ce grave probléme ; mais il me semble qu’éluder cette
tAche ce serait étre infidéle a4 sa mémoire.

Un point particulierement délicat est de savoir si René Guisan, vers
la fin de sa vie et sous diverses influences (entre autres celle de Barth),
avait évolué vers des positions de plus en plus orthodoxes. Tout
dépend de ce qu’on entend par orthodoxie. Si ce terme désigne des
raisonnements métaphysiques rigoureusement déduits sur les deux
natures en Christ, le péché originel, etc., René Guisan n’est jamais
devenu plus orthodoxe qu’il ne Pavait été au temps de son pastorat.
Mais si par orthodoxie on entend des affirmations de plus en plus
nettes sur indigence de notre vie spirituelle, la grandeur incompré-
hensible de Pamour de Dieu et de sa grace, sur le role unique, indis-
pensable, exceptionnel et miraculeux de la personne du Christ dans
Peeuvre de notre régénération et dans la vie de ’Eglise, alors René
Guisan a de plus en plus explicité son orthodoxie. I1s’agit donc ict d’un
approfondissement de la vie intérieure par la vérité évangélique plutot
que d’une évolution vers un systéme théologique nettement défini.

Une chose me parait certaine en tout cas, c’est de la part de René
Guisan un refus obstiné a s’inféoder a une dogmatique arrétée dans
tous ses détails ; car une pareille dogmatique impose forcément aux
textes une interprétation systématique en décrétant que les événe-
ments rapportés par ces textes ont dii se dérouler de telle et telle
fagon. Il y a 1a un 4 priors qui repose sur une conception particuliere
du miracle et de la révélation, comme nous I’avons vu plus haut.

Or, suivant le point de vue adopté, ce sont les droits de la critique
historique ou ceux de la piété qui se trouvent atteints ct dans les
deux cas on est infidele a la vérité.

Le vrai probléme qui se pose alors est de découvrir comment en
fait Dieu a jugé bon d’agir et de se révéler dans I’histoire de ’huma-
nité. Pour résoudre ce probléeme il me semble qu’en matit¢re exégé-
tique René Guisan ait adopté les lignes directrices suivantes :

Il y a tout d’abord une constatation historique qui s’impose, c’est
que la Bible a toujours été la source vivifiante des doctrines pro-
fessées par les Eglises.



IN MEMORIAM 199

Cette constatation est du reste conforme a ’expérience individuelle
que chaque croyant est 3 méme de faire. '

La Bible renferme donc le message divin qui alimente la piété
tant individuelle que collective.

D’apres le catholicisme la pureté de ce message nous est garantie
par le fait que la révélation de la doctrine s’est produite, une fois pour
toutes, aux origines du christianisme et que ’Eglise catholique en a
conservé intégralement le dép6t. Semblable conception parait, du
point de vue de la logique humaine, la plus conforme a la sagesse
divine. En effet, comme le dit Malebranche, il est plus simple que
Dieu, apres s’étre incarné dans la personne de son Fils, ait établi
une Eglise qui, grice a ses institutions, a scule qualité pour décider
de la vérité des doctrines et indiquer quels ont été au cours des sitcles
les miracles accomplis par Dieu et ses serviteurs. Par ce moyen la
voie du salut est assurée pour chaque croyant . (9

Tout en rejetant le catholicisme, les protestants défenseurs de la
théopneustie trouvent dans le dogme de Pinspiration littérale la
méme assurance, quant a la pureté de la doctrine.

Mais tout ce que nous savons concernant la composition des écrits
sacrés, les circonstances dans lesquelles ils ont été rédigés et les modi-
fications qu’ils ont subies avant d’étre définitivement fixés, tout cela
prouve que le message divin nous a été transmis par des hommes,
inspirés sans doute par le Saint-Esprit, mais qui n’en étaient pas
moins imprégnés de la mentalité de leur époque et faillibles par consé-
quent. Il faut donc dans la Bible distinguer ce qui est vraiment
Parole de Dieu et ce qui est humain.

Et alors se pose le probléme de rechercher pourquoi Dieu a jugé
bon qu’il en soit ainsi. La raison dernitre de cette conduite divine
est apparemment la suivante.

La foi est une conquéte quotidienne, en ce sens qu’elle est un
acte de confiance quotidiennement renouvelé. Le croyant doit donc
marcher de jour en jour dans la lumigre et les ténebres tout ensemble,
afin de sentir constamment sa dépendance vis-a-vis de Dieu.

C’est pourquoi Dieu est a la fois le Dieu qui se révele et le Dieu

() Entretiens sur la métaphysique. « 11 faut ou que le Saint-Esprit révéle a chaque
particulier ce qui est inspiré ou qu’il le révéle a I'Eglise pour tous les particuliers.
Or P'un est bien plus simple, plus général, plus digne de la Providence que I'autre. »
— «Il faudra & tous moments a chaque particulier une assistance du Saint-Esprit

que les hérétiques refusent a toute I'Eglise lorsqu’elle est. assemblée pour former ses
décisions. Quelle extravagance, quel aveuglement, que d’orgueil ! » (XIIIe entretien.)



200 ARNOLD REYMOND

qui se cache, le Deus absconditus dont parle Pascal. Son action dans
le monde sensible et dans les cceurs est en méme temps surnaturelle
et naturelle ; elle est surnaturelle puisqu’elle ne se confond pas avec
ce que la science appelle les lois de la nature ; elle reste naturelle en
ce sens que nous ne pouvons pas dans la réalité sensible en isoler le
mode, 4 la maniére dont le chimiste sépare un corps d’un autre corps
ou le médecin un remeéde de Porganisme sur lequel celui-ci agit (0,

Dieu garde donc jalousement le secret de son action ; mais les
résultats de cette action n’en éclatent pas moins aux yeux du croyant
et au cours de sa vie René Guisan en avait eu trop de preuves évi-
dentes pour la mettre en doute.

S’il en est ainsi, la Bible renferme forcément une clarté éblouis-
sante et des obscurcités voulues de Dieu. La lumiére brille dans tout
ce qui concerne I'ascension progressive de la vie intérieure. Les obs-
curités d’autre part sont nécessaires ; car elles tiennent constamment
en éveil cette vie intérieure et 'empéchent de s’endormir dans la
sécurité d’un formalisme doctrinal ou de tomber dans la propre
justice d’une dogmatique dénuée de charité et d’humilité; elles
obligent le croyant a faire sienne cette parole du Seigneur : Ma grice
te suffit.

Dans ces conditions ’exégete a une tache bien simple, encore qu’infi-
niment délicate a remplir. Dans les textes qu’il étudie il mettra en
évidence la lumietre qui affermit la piété, la consécration et la sou-
mission a la volonté divine ; de ce point de vue et par contraste il
rendra compte des obscurités et des erreurs qu’une critique impar-
tiale permet de déméler.

Que telle ait été la conviction de René Guisan et que dans ses cours
universitaires il ait constamment cherché a la justifier, j’en trouve
la preuve dans les sujets qu’il a étudiés avec le plus de prédilection,
a savoir ; les paraboles, ’évangile de Marc, ’évangile de Jean et son
prologue, certaines épitres de Paul, PApocalypse et enfin le secret
messianique.

(1) Quand, écrivions-nous au Lzen, saint Augustin dans le jardin de Milan et
en pleine crise de conversion, entend chanter dans une maison voisine et a plu-
sieurs reprises ces paroles: « Prends et lis» et qu’ouvrant les épitres de l'apétre
Paul il y trouve le verset libérateur (Rom. xi11, 13), qui dira si c’est par des moyens
naturels ou surnaturels que s’est dénouée la crise ? N’y a-t-il pas ici union intime
de ce que nous appelons nature et surnature ?



IN MEMORIAM 201

La critique nous révele que les paraboles sont les échos les plus
immédiats de la prédication du Christ. Or les paraboles nous mon-
trent comment les événements les plus ordinaires de la vie peuvent
et doivent étre transposés sur le plan spirituel ; car 13 seulement ils
regoivent leur vraie signification et nous renseignent du méme coup
sur les moyens employés par Dieu pour agir sur les 4mes et dans le
monde, moyens dans lesquels Paction immédiate de Dieu et la vie
courante s’unissent étroitement.

Le prologue de Jean nous instruit de la méme facon : La lumicre
luit dans les ténébres et les ténébres me Pont point recue. Si en Jésus-
Christ Dieu s’était manifesté d’une facon artificiellement surnatu-
relle, les ténébres auraient été contraintes de le recevoir. Nous re-
trouvons ici le Dieu qui se cache et le Dieu qui se révele, dans une
union dont le lien nous échappe.

Certes Jésus, présence vivante de Dieu incarnée au sein de I'hu-
manité, a dans ’humilité de sa condition fait éclater, comme le dit
Pascal, son auguste origine. Il est autre chose qu’un modtle qu’il
faudrait imiter et tous les concepts par lesquels nous voulons le
définir se révelent indigents, étriqués et inadéquats. C’est ce mystére
que marque le terme de « préexistant » appliqué au Christ. Mais que
signifie-t-il exactement au point de vue théologique ? Ici aussi
lumigre et obscurité. Ce qui est clair, c’est que la grice et la vérité
viennent de Jésus-Christ et qu’en lui nous contemplons Dieu le Pere.

Il y a plus. Jésus-Christ lui-méme a accepté de marcher au jour
le jour dans la voie que Dieu lui tracait ; il a accepté d’étre a la fois
compris et méconnu, a mesure que se déroulait sa carriere, jusqu’au
sacrifice qui en marquait le terme. Tout le «secret messianique »,
comme René Guisan I’a montré, est dans cette acceptation.

L’Apocalypse de Jean nous oblige a chercher quel est le vraisens de
Peschatologie chrétienne. Elle est décevante et ténébreuse par tous
les caracteres qui apparentent aux eschatologies réalistes et maté-
rialistes de son époque ; elle pousse les croyants de tous les temps
a chercher dans les événements qu’ils vivent Pexplication des rébus
que posent la femme et le dragon ainsi que le chiffre 666 de la béte.
Mais cette méme Apocalypse devient lumineuse lorsqu’elle parle des
certitudes éternelles qui jaillissent au sein méme des épreuves dans
le coeur du croyant. La aussi Dieu éclaire et fortifie la vie chrétienne
dans la fidélité aux devoirs de chaque jour, mais quant au couronne-
ment dernier de cette vie chrétienne il en garde jalousement le secret.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. XXil (N° 92, 1934). 4



202 ARNOLD REYTMOND

La carriére de saint Paul était pour René Guisan une illustration
non moins ferme de tout ce que nous venons de dire. Saint Paul en
effet n’a pas été un témoin direct de la vie du Christ; a la suite
d’événements qui pour les uns sont naturels et pour les autres mira-
culeux, mais dans lesquels la foi discerne simplement Paction de
Dieu, il se convertit et accomplit la grande ceuvre missionnaire et
épistolaire que I’on sait.

Et pourtant, bien que saint Paul ait été a vues humaines moins
privilégié que les autres apotres, sa fol n’en a pas moins été aussi
ferme qu’on peut le souhaiter. Il y a quelques années, lors d’une visite
que je fis a Pierre Lasserre (c’était peu avant sa mort) celui-ci me
dit a brile-pourpoint : « Lisez-vous les épitres de saint Paul ?» et
comme assez interloqué je répondais : « Mais oui, certainement », il
ouvrit le Nouveau Testament et me lut Padmirable passage ou saint
Paul affirme que ni la mort ni la vie, ni les anges ni les dominations,
ni les choses présentes ou a venir, ni les puissances, ni la hauteur ou
la profondeur, ni aucune autre créature ne pourront jamais nous
séparer de I’amour de Dieu manifesté en notre Seigneur Jésus-Christ.

Et Pierre Lasserre d’ajouter : « Je ne crois pas que dans aucune
littérature on puisse trouver un chant de joie aussi triomphant, un
hymne de certitude aussi absolue en face du mysteére a jamais inson-
dable qui enveloppe les pauvres destinées humaines ».

Quand je racontai a4 René Guisan cette conversation, il me dit:
« C’est vral, la certitude est d’autant plus vive qu’elle brille dans les
ténébres »,

On voit mieux maintenant erreur des théologies dites libérale et
orthodoxe. Identifier, comme le fait la théologie libérale, I’action
divine avec enchainement des causes et des effets tel que les sciences
le congoivent, c’est imaginer un mécanisme qui s’interpose entre Dieu
et son ceuvre et c’est engager ’homme a attendre de ce mécanisme
et non du Dieu vivant et personnel aide et secours. D’autre part,
affirmer avec telle orthodoxie le miracle comme étant une rupture
visible de ce mécanisme, c’est accorder a ce dernier une existence
qu’il n’a pas en réalité, c’est admettre que la science serait a2 méme
de constater la rupture et placer sa confiance dans des faits que la
science, au nom de postulats et de procédés étrangers a la vie spiri-
tuelle, pourrait expérimenter. En fait c’est invoquer un critere de



IN MEMORIAM 203

Pexistence de Dien que les investigations scientifiques pourraient
directement contrdler sur tel ou tel fait de Pordre sensible. Or per-
sonne w'a jamais vu Diew s s1 nous nous armons les uns les autres, Dicu
demeure en nous et son amour ¢st parfait en nous. (I Jean 1v, 12.)

En particulier et relativement a la résurrection voici, semble-t-il,
ce qu’on peut dire. Jusqu’a preuves historiquement mieux établies,
les événements qui ont suivi la mort du Christ ont été déformés par la
tradition qui les a rapportés. Du reste, méme si cette dernitre s’avé-
rait historiquement fondée, elle ne garantirait pas pour autant la
pérennité de ’action directe et personnelle de Jésus-Christ dans I’his-
toire de la chrétienté ; car Jésus, au cours des siecles, n’2st plus apparu
aux communautés des fideles comme 1l serait d’apres la tradition
apparu «en chair et en os» (Luc 24 : 39) acelle des premiers disciples.

Le fait certain, c’est que dans le cceur de ses premiers disciples
Jésus mort a été d’emblée plus présent et plus constamment présent
qu’il ne Pétait de son vivant et, s’il en a été ainsi, c’est qu’ayant été
durant sa vie corporelle présence de Dieu incarnée, la mort ne pou-
vait Panéantir. Quant aux circonstances et aux faits qui ont affermi
cette conviction intime, il ne nous est pas possible de les déterminer
exactement et sur ce point nous en sommes réduits a des conjectures.
Dans son cours sur les origines du christianisme René Guisan,
apreés avoir montré qu’aucun fait n’est plus contradictoirement at-
testé que la résurrection du Christ, expose la solution que parait auto-
riser une étude impartiale et compréhensive des textes, a savoir, entre
autres : ’abattement des disciples, leurs priéres; puis, s’imposant a
eux, la révélation du sens dernier de Peeuvre accomplie par Jésus et
diverses visions de sa gloire céleste; pour terminerils’adresse en ces ter-
mes a ses étudiants :

« S1 par mes explications je contribuais a tarir en vous la source
de la charité ou a éteindre PEsprit, je voudrais que vous déchiriez
les pages de vos cahiers ; car pour Jésus la chose essentielle est la foi
en la puissance spirituelle de Dieu, en P’action de I’Esprit dans ’4me
humaine.

Je ne viens pas pour vous endoctriner ; je vous expose comment
je vois les choses et je voudrais vous dire : regardez a votre tour,
étudiez sans peur ; car d’une étude consciencieuse il ne peut sortir
qu’un plus grand ravissement pour la voix de Dieu et une plus
grande reconnaissance pour le don qu’il nous fait de son Esprit dans
la personne du Christ.



204 ARNOLD REYMOND

Notre foi ne dépend pas des résultats d’une étude de textes, des
hasards d’une découverte d’archéologie, des conclusions d’une re-
cherche grammaticale ou linguistique. Et si ces résultats devaient
Pébranler, c’est qu’elle serait alors fondée sur une base chancelante,
extérieure 2 nous.

La foi au Dieu vivant qui se donne, qui nous cherche et se fait
trouver par nous, qui use des moyens extérieurs les plus humbles, les
plus mesquins, semble-t-il, au premier abord, ne saurait étre tenue
dans la dépendance de recherches auxquelles quelques rares privi-
1égiés peuvent comme vous, étudiants, consacrer des années et comme
nous, professeurs, toute une vie. Non ! Cela ne saurait étre.

Le littéralisme mitigé pesait sur moi. J’al éprouvé un soulagement
immense a4 «croire » sans y étre asservi. Toute ma carriére et ma vie
ont été orientées par cela. C’est ma voie et j’y marche avec joie ct
gratitude. Mais le professeur en moi se demande s’il a avec assez dc
scrupules étudié la pensée de ses contradicteurs ».

*
* *

La communion avec le Christ se fait sans doute par le moyen des
saintes Ecritures; mais elle est davantage qu’un simple contact
avec des textes ; elle est communion réelle avec le Christ, invisible
aux yeux de la chair mais directement senti par le ceeur et Pesprit ;
car les lois du monde invisible dépassent et dominent celles du monde
terrestre et sensible.

La preuve objective que Jésus-Christ invisible continue son action
personnelle dans Phistoire de Phumanité est ailleurs que dans une
interprétation matérielle de textes controuvés. Elle se trouve dans
Pexistence méme de PEglise 0 qui est le corps du Christ et dont il
est la téte.

(r) II n’est pas sans intérét de rapprocher sur ce point les conceptions de
René Guisan et les vues d’Augustin Cournot. Celui-ci, aprés avoir rappelé que
les langues, les institutions sociales et politiques présentent un peu partout des
caractéres semblables, ajoute : « Mais de bonne foi la religion que nos péres nous
ont transmise n’est pas une religlon comme une autre. Elle remplit dans I'his-
toire du monde civilisé un réle unique, sans équivalent, sans analogue. Les
grandes lignes de I'histoire, voila le vrai champ de bataille de I'apologétique chré-
tienne, celui ou elle a tous les avantages de l'offensive. Elle ne les perdrait pas,
quand méme la civilisation, étonnant le monde par son ingratitude (comme cela
est arrivé quelquefois aux Puissances de la terre) ferait divorce avec le christia-
nisme : car, ce serait faire en méme temps divorce avec toute religion. L’huma



IN MEMORIAM 205

De cette preuve objective la piété individuelle a un besoin évident,
car elle ne se suffit 4 elle-méme ni dans la pratique ni dans la doctrine
qui Palimente. La consécration a besoin de la communion des fréres
en Christ pour s’affermir et d’une norme qui Pempéche de s’égarer.
De 1a Purgente nécessité pour les Facultés de théologie de s’unir
étroitement a PEglise.

Celui, dit René Guisan,

qui n’a pas compris que PEglise est le lieu qualifié par Dieu lui-méme pour
faire entendre sa Parole n’a pas le droit de s’intituler théologien. Qu’il se
taise plutdt et porte ailleurs son activité (1),

Mais qu’est-ce que ’Eglise ? Ce probleme, René Guisan I’a abordé
a plusieurs reprises, dans son étude sur Charles Secrétan @ et surtout
dans un travail pénétrant relatif 4 la notion paulinienne de I’Eglise (3),
Au cours de cette étude il insiste sur le fait que s1’on ne peut imiter,
réaliser telle quelle cette notion, il faut tout au moins s’en inspirer
quotidiennement. Voici du reste comment il la caractérise dans les
conclusions de son travail :

De I’Eglise primitive, Paul recoit cette tradition que le Christ ne
se révele pas, sinon tout a fait exceptionnellement, a P'individu dans
Pextase ou par des visions. Il est «présent» dans Passemblée des
croyants qui 'invoquent et prennent en commun le repas sacré. L’in-
dividu participe essentiellement 4 la vie du Seigneur dans la mesure
ou il appartient a cette personnalité affective qu’est ’Eglise. Celle-ci
n’est pas née de par la volonté humaine ; c’est le Christ céleste qui
Pa créée pour en faire son corps, non pas en se tenant a distance, mais
en élisant domicile en elle. Christ invisible, saisi par la foi, se mani-
feste dans PEglise et par ’Eglise dont chaque croyant est appelé a
faire partie.

La conception de Paul est en un sens inimitable. Si le catholicisme
a déformée sur certains points, le protestant doit se souvenir cons-
tamment qu’il existe une forme d’individualisme religiecux qui n’est

nité entrerait dans une nouvelle phase; Dieu se retirerait personnellement des
sociétés humaines en les abandonnant aux lois de leur mécanisme naturel qui
font aussi partie de ses décrets; et ceux qui, dans leur isolement, conserveraient
une fol devenue étrangére au gouvernement des sociétés pourraient se glorifier de
posséder le principe surnaturel dont la vertu divine s’était jadis mélée a la con-
duite des choses terrestres». Traité de Penchainement des idées fondamentales dans
les sciences et I'bistoire, nouvelle édition, p. 663.

(r) Discours d’installation comme professeur ordinaire a I'Université, — (2) Voir
plus loin, p. 236 ss. — (3) Voir ci-dessus, p. 196, n. I.



206 ARNOLD RETMOND

pas chrétienne. Comme le dit Vinet, sans la communauté qu’est
PEglise il y a longtemps que la vérité aurait tari.
*
* *

Si Jésus durant sa vie terrestre a eu son secret messianique dans le
sens ou il a été dit plus haut, a plus forte raison doit-il en étre de
méme, quoique d’une autre maniere, pour les fideles de tous les
temps. Le chemin de notre route ne s’éclaire que dans la pratique
joyeuse des devoirs quotidiens, dans la pri¢re et dans une consécra-
tion toujours plus intense 4 Dieu et a notre prochain, dans Pattache-
ment aussl a ’Eglise dont nous faisons partie et qui rentre dans
IEglise universelle ou corps du Christ. Apreés avoir lavé les pieds de
ses disciples, Jésus leur dit : « En vérité, en vérité, je vous le dis, le
serviteur n’est pas plus grand que son seigneur, ni ’apétre plus grand
que celui qui I’a envoyé. Si vous savez ces choses, vous étes heureux,
pourvu que vous les pratiquiez ».

Et c’est parce que René Guisan savait ces choses et les pratiquait
qu’il nous laisse comme pasteur, professeur et conducteur d’imes
un admirable exemple de pensée, de vie et de consécration chré-
tiennes.

Arnold REYMOND.



	René Guisan : 3 octobre 1874 - 31 mars 1934

