Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 93

Artikel: Un apercu de la physique d'Aristote
Autor: Gagnebin, Samuel

Kapitel: 1: Les principes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380264

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

292 SAMUEL GAGNEBIN

de son ouvrage; il en tire seulement des conséquences générales.
L’expérience et Pobservation sont comme sous-jacentes a exposé.
Jamais non plus Aristote ne propose une vérification des constata-
tions sur lesquelles il a établi ses principes et les preuves qu’il donne
se rapportent toujours a des faits qu’il considére comme indiscutables.
Sa Physique prend donc bien plutét aspect d’un ouvrage de philoso-
phie et de logique que celui d’un traité de physique expérimentale.

PREMIERE PARTIE : LES PRINCIPES

§ 1. LA METHODE DANs LA PrysiQue p’Aristore. — Des les pre-
mieres pages de la Physigue le lecteur est frappé par le caractére
méthodique de Dexposé d’Aristote. Un sujet n’est jamais abordé
sans que les opinions émises par les auteurs précédents, et dont les
noms sont souvent cités, soient analysées. Cette méthode nous a valu
des renseignements historiques parfois de premier ordre. Aristote
note de méme les expressions courantes qui se rapportent aux faits
qu’il veut étudier. Il distingue par exemple soigneusement les homo-
nymes des synonymes et fonde des raisonnements sur cette distinc-
tion. il se trouve en désaccord avec les usages de la langue, il ne
manque pas d’expliquer Porigine de ceux-ci.

I1 établit des comparaisons en se servant de faits slirement connus
de ses lecteurs et empruntés au domaine des métiers et des techniques
en général. La comparaison de la nature et de 'art est méme une
méthode d’une portée plus générale et sur laquelle nous aurons ’oc-
casion de revenir.

On sait Pimportance de la définition dans la réforme socratique et
dans la dialectique platonicienne. Elle n’est pas moins grande pour
Aristote. Ceci exige cependant quelques précisions qui vont nous faire
pénétrer plus profondément dans la méthode d’Aristote.

En exposant les conditions de la science dans les Analytiques der-
niers, il distingue un premier stade de la connaissance en disant qu’elle
est premiére pour nous (TMPOTEPOV TPOG AUAG). A cette premiére con-
naissance du sujet correspond une définition globale qui n’a pas
d’autre signification que de désigner clairement Pobjet de la recherche.

Mais il faut s’élever de l1a a un second stade de connaissance qui
nous permettra de considérer des choses moins familieres mais pré-



UN APERCU DE LA PHYSIQUE D'ARISTOTE 293

sentant un plus haut degré d’intelligibilité. Ce sont les choses pre-
miéres par nature (mpotepov QUOEL. Par cette ascension on découvrira
les prémisses (ai UmoBéceig) propres a la science qu’on étudic. Ainsi,
ce qui est premier dans I’étre est dernier dans la connaissance.

Le premier stade répond a la question de fait, il correspond a la
perception, puis a la dialectique qui essaie de découvrir les causes
par des raisonnements établissant des probabilités. Le second stade
répond au pourquoi et il constitue le domaine du démontrable.

Il faut éviter P’erreur de croire que tout est démontrable, ainsi
que cclle de croire que tout ce qui n’est pas démontrable est incer-
tain. La science est établic sur des prémisses indémontrables, mais
qui n’en sont pas moins vrales universellement.

Ces prémisses sont le résultat de 'induction, partant de la percep-
tion. Apres un certain nombre d’expériences d’un fait, une explication
universelle apparait 4 la raison intuitive. Cela est vrai parce que, en
percevant une chose particuliére, nous notons en elle les caracteéres
qu’elle a en commun avec d’autres et qu’ainsi, dans les choses, nous
saisissons les essences. L’induction n’a donc une signification et une
portée qu’en vertu de DPexistence des especes. C’est pourquoi Aris-
tote, loin de baser I'induction sur une énumération complete comme
le souhaite sa logique, conclut parfois sur un exemple significatif.

Les prémisses découvertes, on pourra procéder par syllogismes et
ceux-ci tiendront leur valeur scientifique du fait que les prémisses
seront : I1° vraies, 2° premiéres, c’est-a-dire immédiates et indé-
montrables, 3° plus intelligibles que la conclusion du syllogisme,
et 4° causes de la conclusion. Le syllogisme permettra d’énoncer une
nouvelle définition dite réelle ou causale.

Par exemple, une étude de la lumitre permet d’affirmer ce principe
que la lumiére venant d’une source peut étre interceptée par certains
corps. D’autre part, la lune a un mouvement tel que la terre peut se
trouver entre elle et le soleil. De ces deux prémisses, bien établies
par induction, on pourra, aprés un syllogisme facile 4 construire,
donner une définition causale de Iéclipse de lune: DPéclipse est la
perte de lumiere subie par la lune a la suite de Pinterposition de la
terre entre elle et le soleil (@,

Une définition causale comme celle que nous venons d’indiquer

(*) Une des preuves de la rotondité de la terre, indiquée par Aristote, est la
forme circulaire de 'ombre portée sur la lune par la terre lors d’une éclipse. DuzEM,
op. ¢il., p. 211,



204 SAMUEL GAGNEBIN

satisfait Aristote et il la considére comme le but de la science. Il y a
la une sorte de positivisme du fait et ce n’est pas le seul point de
ressemblance qu’on puisse signaler entre la doctrine d’Aristote et les
conceptions des savants du milieu du XIXe siécle ®.

Le but ainsi fixé en suivant Pinspiration de la tradition socratique,
il s’agit de Patteindre dans le probléme du devenir qui a tant préoc-
cupé les philosophes grecs. C’est tout le programme de la Physigue.

§ 2. Les principEs. — C’est en effet en cherchant a résoudre le
probléme du devenir qu’Aristote découvre les principes qui sont i la
base de sa physique.

Nous n’avons pas a insister sur les difficultés logiques rencontrées
par les Anciens dans Pexistence du devenir: Pétre n’existe que ¢’il
est un. La multiplicité, que 'opinion érige en réalité, ne peut venir
que du non-étre. Mais rien ne peut venir du non-étre. Il en résulte
qu’il faut ou nier le changement et le considérer comme une illusion,
ou admettre l’existence d’un irrationnel, c’est-a-dire renoncer a
constituer une science du réel ; nous ne pourrions nous représenter
le réel qu’a travers des mythes.

Ignorer le mouvement c’est ignorer la nature (2004, 13 4 14)
déclare Aristote, car la nature est un principe et une cause de mouve-
ment et de repos pour ce en quoi elle réside (192 b, 21-23).

Cependant Plinsucces des philosophes qui Pont précédé dans la
solution du probléme du devenir tient a un défaut d’analyse des
jugements que nous portons sur le mouvement. Les notions d’étre
et d’unité ont des acceptions multiples de sorte que P’étre, ni Punité
ne sont des catégories comme la substance, la qualité, la relation, etc.
Ils sont au-dessus des catégories et s’appliquent, avec des sens parti-
culiers, a Pintérieur de chacune d’elles. Pour Aristote, comme pour
Platon, étre signifie toujours étre quelque chose.

Il ne nait rien de P’&tre en tant qu’étre, ni du non-étre en tant que
non-étre et pris absolument (GmADG).

Toute génération vient d’un sujet réel — d’une substance — qui est
privé d’une détermination ct quiest un non-étre relativement a celle-ci.

Par exemple un médecin construit une maison. Ce n’est pas le
médecin comme tel (f)) qui construit, mais s’il construit c’est qu’é-
tant homme il posséde Part de construire et, a cet égard, un médecin
comme tel est un non-étre.

(1) Voir L. Brunscuvice, L'expérience bumaine et la causalité physique, p. 141.



UN APERQU DE LA PHYSIQUE D'ARISTOTE 295

Pour se faire comprendre, Aristote n’emploie pas seulement la
distinction du absolument et du comme tel, ou relativement. Il dira
aussi que le constructeur est un médecin par accident, tandis que le
médecin posseéde ou perd, par soi, I’art de guérir. C’est donc d’un non-
étre par accident que Pétre viendra.

Aristote pourra encore utiliser la distinction de la puissance et de
Pacte en disant que le médecin a, comme tout homme, en puissance,
Part de construire et qu’en construisant il passe de la puissance
(divamg) a Vacte (evépyern).

Enfin Aristote remarque que tout changement implique la perma-
nence d’un sujet qui n’est pas toujours explicitement indiqué. Ainsi
le non-lettré devient le lettré, mais en réalité il faudrait dire : ’homme
non-lettré devient lettré. Dans cette proposition, Aristote distingue
unec matiére, le genre homme, et une forme, une espéce, le lettré. La
génération s’est produite parce que la matiere, privée d’une forme,
s’est revétue de cette forme,

Il faut remarquer que le mot matiére est pris dans un sens beau-
coup plus général que celui que lui attribuent les savants modernes.
Ainsi, Aristote définit la matiére comme le premier sujet pour chaque
chose, ’élément immanent et non-accidentel de sa génération (192 4,
31-32). Il faudrait définir la matiére comme un potentiel de change-
ment ou de multiplicité. La matitre existe dés qu’il y a une virtualité
de changement et elle est définie par la nature du changement pos-
sible. Par exemple, les astres incorruptibles ne sont soumis qu’au
changement local, ils sont donc d’une matiere spéciale (UAn Tomkh)
matiere locale . Le premier moteur qui est immobile sera par con-
séquent acte pur, sans virtualité de changement, sans matiere. De
méme il y a une matitre intelligible (UAn vonTtA) qui rend possible la
multiplicité des objets mathématiques, d’ailleurs immobiles (194 4, 5).

Gréce a cette analyse ou interviennent les distinctions suivantes :
1° absolument et comme tel, 2° par soi et par accident, 3° puissance
et acte, 4° matiére et forme, Aristote parvient a échapper aux diffi-
cultés logiques que les philosophes avaient découvertes dans la
notion de mouvement en général. Il parvient du méme coup a for-
muler les trois principes de sa Physique, qui sont les contraires qu’il
particularise sous les noms de privation (01épnoig) et de forme
(eidog) et la matiére (UNN) potentiel de changement et de multiplicité.

(*) O. HamELIN, Aristote, Physique 11, p. 111.



296 SAMUEL GAGNEBIN

Aristote considére alors tout changement comme un passage de la
puissance a l'acte. Cest, traduit Ross, actualisation de la puissance
comme tclle M, et voici la définition d’Aristote : le changement est
Pentéléchie de ce qui est en puissance comme tel (Pentéléchie est
Paction accomplie) (201 a, 10-11). Aristote veut distinguer ici le
mouvement, passage de la puissance a acte, de son terme, Pacte
auquel la puissance tend. Ainsi le constructible a, en tant que tel, son
entéléchie dans la construction, au sens actif, et non dans la maison
construite (2ol 4, g-10).

Pour Aristote le changement est donc inséparable de la notion de
potentiel, et comme ce potentiel est conditionné par Pessence méme
du sujet changeant il doit concerner les qualifications possibles de ce
sujet. Or ces qualifications sont ce qu’Aristote appelle les catégories.
Celles-ci ne sont pas toutes susceptibles de changement ; seules le sont
celles de substance, qualité, quantité, lieu. Cette remarque permet la
classification suivante du changement: le changement en général
est désigné par le terme peraBoln. Il comprend deux groupes, le
changement selon la substance, génération ou corruption (Yéveoig ct
@bopa) et le changement suivant les autres catégories (kivnoig.
Celui-ci, a son tour, se différencie suivant les trois catégories qui le
concernent : selon la quantité, augmentation et diminution (aUEno1g ct
eoioig’ ; selon la qualité, altération (GANolwaig) ; sclon le lieu, trans-
port ou changement local (Qopad) (200 b, 32 ; 201 a, 10-14 ; 226 a,
23-35).

Enfin il faut ajouter que le repos (fpepia) est la privation du chan-
gement dans le sujet capable de changer; il ne concerne pas les
choses immobiles par essence, comme les objets des mathématiques
(226 b, 10-15).

Au physicien moderne ces distinctions et ces principes sembleront
n’avoir qu'un rapport lointain avec P’expérience. Ils appartiennent,
en effet, au domaine du sens commun, mais il n’est pas inutile peut-
étre de rappeler que toute observation ressortit a ce domaine et, si
nous n’employons plus le méme langage, les concepts sont restés
voisins., En effet, les objets de la vie pratique sont restés sensiblement
les mémes et c’est sur eux et sur le langage qui les concerne qu’a été
constituée la logique aristotélicienne. Tous les exemples présentés
par Aristote pour établir les distinctions indiquées se rapportent a

(1) Ross, Aristote, p. 117.



UN APERCU DE LA PHYSIQUE D’ ARISTOTE 297

la vie pratique et il suffit de raisonner sur le concept de si¢ge, de table,
de santé, de maladie, et des arts qui s’occupent de ces objets pour en
saisir exactement le sens. Or, quelle que soit la science que nous consi-
dérions, le savant y circonscrit toujours, en apparence arbitrairement,
un ensemble de faits pour Pobserver. Cela ne se peut que grice a un
procédé d’abstraction, d’objectivation, comme disent les philoso-
phes, qui comporte précisément la détermination de possibles et
d’especes qu’Aristote désigne sous les noms de matidre, forme, puis-
sance, acte, par soi, par accident. Ainsi quand, par exemple, un phy-
sicien étudie le passage d’un gaz a travers un métal, il note la date
et I'heure, il mesure la température du four o se produit le phéno-
meéne qu’il veut observer, les index que le gaz diffusé forme dans le
tube capillaire de sa pompe, la hauteur barométrique a cet instant
avec la température de la salle, enfin il détermine également la pres-
sion a l'intérieur de ampoule contenant le gaz. Il vérifie en outre,
au moyen d’un spectroscope, la pureté du gaz et il s’assure avec une
précision aussi grande que possible de la pureté du métal traversé.
Ces procédés de vérification définissent espéce des corps qu’il étudie,
leur forme, dirait Aristote. D’ailleurs il ne tient compte ni des phéno-
meénes astronomiques (bien que la date des observations permette
de les connaitre) ni des événements politiques, ctc. ; et les savants
qui liront la relation de ces expériences n’apprendront rien sur les
multiples perceptions qu’il peut avoir eues en faisant ses observa-
tions. L’observateur a donc audacieusement limité les faits qui inté-
ressent le phénomene étudié et c’est dans cette limitation qu’appa-
rait Phabileté de Pobservateur. Le reste est jugé accidentel et nous
employons encore le mot essentiel pour désigner ce que nous devons
observer. Nous postulons une unité dans le phénomeéne observé et,
a cette unité, sont liés des possibles déterminés.

§ 3. LA NATURE ET LES QUATRE cAUSEs (), — Voyons comment
Aristote, au moyen de ces éléments tout formels et logiques, parvient
a constituer une théorie de la nature. Cela nous permettra de préciser
les principes énoncés et d’en montrer 'usage.

Parmi les choses naturelles (@Ocel) Aristote range les animaux et
leurs parties, les plantes, puis les quatre éléments, la terre, le feu,
Pair et ’eau. Pour chercher Pessence commune de ces choses, Aris-

(1) Je me suis constamment inspiré du Commentaire du livre II de la Physique,
qui suit la traduction de O. HamELIN,



298 SAMUEL GAGNEBIN

tote les oppose aux choses artificielles (ta Texvika). Il remarque immé-
diatement que les premiéres ont toutes en elles un principe de chan-
gement ou de fixité, quant au lien, quant a l'accroissement ou quant
a Paltération. Les choses artificielles au contraire ne possédent pas ce
principe en tant que telles, mais seulement par accident, par exemple
suivant qu’elles sont faites de pierre, de bois, d’airain, etc.

Les anciens philosophes faisaient consister la nature des choses
dans leur matiere, parce qu’ils désignaient sous le terme nature ce
qui persiste a travers les modifications. Brisez une statue, P’airain
’en conserve ; fondez Pairain, I'eau subsiste ; brilez le bois, ce qui
demeure est de la cendre, c’est-a-dire de la terre: 1’airain, l’eau, la
terre sont les matiéres prochaines de la statue, de l’airain et du bois,
Les anciens en arrivaient ainsi a découvrir la nature des choses dans
le feu, dans I’air ou dans ’eau qui étaient comme des sujets éternels
de toutes choses.

A cette idée que la nature est la matiere des choses, Aristote recon-
nait une part de vérité ; mais comme il voit dans la nature un prin-
cipe de mouvement et qu’a la notion de mouvement sont liés les
concepts de matiere et de forme, Aristote va s’attacher 4 démontrer
que la nature est, en un autre sens: le type, la forme, le concept.

Tout d’abord nous ne parlons d’une chose conforme a P’art que si
la chose existe déja en acte et non seulement en puissance, nous ne
devons donc dire d’une chose qu’elle est conforme a la nature que si
elle est en acte de la chair ou de os, c’est-a-dire si elle a une certaine
figure, couleur et grandeur, et qu’elle réponde & sa définition. En
d’autres termes la nature est forme.

En second lieu, la réunion d’une matiére et d’une forme constitue
une substance, qui n’est pas une nature mais existz par nature. Or
cette chose n’existe vraiment que si elle est en acte, c’est-a-dire si elle
posséde sa forme achevée; ainsi la nature réside surtout dans la
forme.

En troisieme licu, ce qui constitue la nature d’une chose c’est ce
qui persiste, Or, un homme nait d’'un homme, un lit au contraire ne
saurait naitre d’un lit. Dans la génération, c’est donc la forme qui
demeure et caractérise la nature,

Du reste, si ’on considere le devenir en général, il va parfois vers
la corruption ; on donne encore le nom de nature & ce qui résulte de
ce changement. Mais la privation, nous dit Aristote, est encore une
forme a sa maniere : elle est, en effet, une détermination ; de plus, la



UN APERCU DE LA PHYSIQUE D'ARISTOTE 299

N

génération d’une substance correspond toujours a la corruption
d’une autre, et réciproquement.

Si le physicien cependant doit s’occuper des formes, comment le
distinguer du mathématicien ? Disons, pour résumer la réponse
d’Aristote a cette question, que le mathématicien s’occupe des figures
et des mouvements en tant que tels, tandis que le physicien appuie
ses explications sur la nature des substances et sur le principe du
meilleur. Cette formule un peu bréve est tirée des commentateurs
grecs d’Aristote et elle nous semble résumer admirablement ce que
nous avons a eXposer.

Bien que le physicien étudic les formes, il ne peut les séparer
d’une matiére, car le monde est constitué par des substances ol
matiére ct forme sont indissolublement lies. Le mathématicien ne
commet aucune erreur en considérant les nombres et les figures
séparés des sujets sensibles qui leur correspondent et les définitions
mathématiques sont indépendantes de ces sujets. Pour expliquer
sa pensée, Aristote se sert d’une comparaison céleébre: si le ma-
thématicien considére une courbe, le physicien considérera Ie
camus, 3 savoir une courbe qui ne peut pas étre séparée, méme dans
la pensée, de I'idée de nez.

Il existe des sciences qu’on fait souvent rentrer dans les mathéma-
tiques comme l’astronomie, optique, I’acoustique. Bien que revé-
tant une forme mathématique, ce sont en réalité des sciences physi-
ques, car elles considerent les figures et les rapports qu’elles détermi-
nent en relation avec leur sujet. Les objets de cette sorte, dit Aris-
tote, ne sont ni sans matiére, ni pourtant considérés sous leur aspect
matériel (194 a, 14).

En somme, Aristote adopte la théorie platonicienne de la matiere,
définie comme une condition d’individuation et d’existence des sen-
sibles, et cependant il reproche aux platoniciens de ne pas reconnaitre
pleinement le fait fondamental de P'impossibilité de séparer forme
et matitre dans les sensibles. La matiere est un pur relatif (194 5, 8).
Il y a entre forme et mati¢re la méme relation qu’entre fin et moyen.
Or, comme nous le verrons, la nature comporte des fins et des moyens.
Dans les arts on distingue deux espéces de techniques, ainsi le pilote
prescrit quelle doit étre la forme du gouvernail et c’est, en second
lieu, au fabricant de prescrire de quel bois et par quels mouvements
le gouvernail sera fabriqué. Bien que dans les choses artificielles nous
fagonnions la matiere prochaine et qu’au contraire celle-ci préexiste



300 SAMUEL GAGNEBIN

dans les choses naturelles, la nature présentera également la dualité
que nous venons de constater dans Iart.

Des lors, si Pon demande jusqu’ou le physicien doit connaitre la
forme et jusqu’ou il doit connaitre la matiére, il faudra répondre :
dans la mesure ou le médecin et le fondeur connaissent ces formes
qui sont le tendon et Pairain, c’est-a-dire dans la mesure ot les formes
naturelles sont des moyens ; car les formes naturelles peuvent toutes
étre considérées comme des moyens. Il en résulte que les formes de
la nature se rapportent a des étres dont 'essence n’est séparable que
spécifiquement ct résident dans la matiere. Cest 'ceuvre de la phi-
losophie premiere, non de la physique, de déterminer ’essence de
Pétre séparé (194 b, 10-15).

Dans ce qui précede, nous avons distingué la forme et la matiere,
c’est-a-dire deux des quatre causes que considére Aristote. En dis-
tinguant fin et moyen, nous venons de faire allusion a la troisieme de
ces causes, la cause finale ; la quatriegme est la cause efliciente. Cette
derniere mérite de nous arréter quelque peu.

La cause efficiente est ce dont vient le premier commencement du
changement ou du repos; elle désigne 'agent (194 &, 29-31), ou le
moteur (198 z, 33). Cette cause peut étre prise dans divers sens
comme le montrent les exemples choisis par Aristote. Elle peut dési-
gner Pauteur d’une décision ; celui-ci fait commencer Paction sans
mettre la main a P'ceuvre. Mais elle peut désigner le médecin qui
met la main 4 Pceeuvre et méme elle désigne parfois la semence, de
telle sorte qu’elle tient alors le milicu entre la cause formelle et la
cause matérielle. Cette semence posséde en effet une forme spécifique
et cependant c’est par sa propre transformation qu’elle donne lien
a la chose qu’elle doit produire (195 4, 21-22). D’une facon générale,
la cause efficiente se distingue de la cause formelle en ce que la pre-
midre est extérieure, la seconde immanente a la chose produite. La
cause efficiente réside dans une substance et ne se réduit pas a un
simple instrument, celui-ci étant un intermédiaire.

Aristote déclare que dans la recherche des causes le physicien ne
doit pas s’arréter avant d’avoir déterminé la plus haute (195 b, 22).
Les commentateurs ont discuté s’il s’agissait de la cause initiale ou
de la cause prochaine. Il s’agit probablement de I'une et de Pautre
suivant les cas (324 4, 26-29). Cependant si 'on se rapporte au pas-
sage des Analytiques derniers que nous avons cité sur le syllogisme
(p- 293), on voit que la cause la plus haute devrait étre premiére et



UN APERCU DE LA PHY SIQUE D'ARISTOTE 301

immédiate, c’est-a-dire qu’elle doit é&tre propre au sujet traité. La
cause efficiente sera donc rarement ce que nous désignerions sous
le nom de cause mécanique, et le plus souvent elle concernera au
contraire un agent doué, et méme au dela, de toutes les perfections
qu’on trouvera dans Peffet (0,

Dans le domaine des choses corruptibles, c’est-d-dire ou les choses
sont des moteurs-mus — et ce domaine constitue le domaine propre
du physicien — la forme ne peut se distinguer de la cause finale.
C’est en effet la forme qui définit le mouvement et en enchaine les
phases. Il ne faudrait pas confondre la fin avec le terme du mouve-
ment, par exemple la fin de '’homme c’est de réaliser aussi pleine-
ment que possible la forme parfaite de ’homme, et ce n’est que par
dérision qu’on peut parler de la mort comme de la fin de la vie, elle
n’en est que le terme.

D’autre part et dans le méme domaine, la source prochaine du
mouvement, la cause efficiente, est spécifiquement sinon numérique-
ment, identique a la chose produite, puisque c’est I’homme qui
engendre I’homme.

De ces remafques, il résulte que la cause finale, la cause formelle et
la cause efficiente se confondent spécifiquement dans la nature.
Seule la cause matérielle se distingue du groupe des premieres. Le
physicien serait donc tenté de se borner a indiquer la matitre, la
forme et le moteur prochain, et c’est souvent ce qu’il fait lorsqu’il
se borne a indiquer quelle chose vient aprés telle autre, quel est
Pagent et quel est le patient et ainsi de suite indéfiniment (198 4,
33-35). Cependant, il ne faut pas oublier que le principe du mouve-
ment est double dans la nature, car les choses naturelles subissent
Paction les unes des autres, et, en outre, elles subissent Paction des
formes en tant que fins. De sorte que le physicien ne doit jamais
‘négliger de dire « pourquoi cela est mieux ainsi, non pas absolument,
mais relativement a la substance de chaque chose» (198 4, 5-9).
Ainsi s’explique la formule des commentateurs d’Aristote, indiquée
a la page 299.

Aristote se rend parfaitement compte qu’on peut faire des objec-
tions a son finalisme : si Zeus fait pleuvoir ce n’est pas pour aug-
menter les récoltes, mais par nécessité, car I’exhalaison s’étant élevée
doit se refroidir et, s’étant refroidie, et étant devenue eau par géné-

(1) O. HamELIN, 0p. cit., P. 104.

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. S. t. XXII (NO 93, 1934). 20



302 SAMUEL GAGNEBIN

ration, descend. Quant a P'accroissement de la récolte, c’est un acci-
dent. On pourrait étendre ce raisonnement a la formation des parties
des étres vivants, par exemple ce serait par nécessité matérielle que
les dents poussent les unes tranchantes et propres a déchirer, les
autres larges et aptes a broyer. Bien entendu, ce sont les étres ou
tout s’est produit comme s’il y avait détermination téléologique qui
ont été conservés, s’étant trouvés convenablement constitués; les
autres ont péri et périssent comme, pour Empédocle, les bovins a
face d’homme (198 &, 16-32).

A cette objection Aristote répond en invoquant d’autres faits:
tout d’abord la constance observée dans la nature; en second lieu
Punité et la continuité des changements qui s’y produisent ; enfin
Panalogie profonde qui existe entre P’art et la nature. L’art continue
et imite la nature ; Phirondelle construit son nid, ’araignée fait sa
toile, méme les plantes ont des organes distincts en vue d’une fin,
telles les racines qui sont dirigées vers le bas en vue de la nour-
riture,

Aristote ne se contente pas de signaler ces faits, il analyse les
notions de fortune et de hasard dont les philosophes qui 'ont précédé
se sont constamment servi, mais qu’aucun d’eux ne s’est donné la
peine de définir. Il remarque tout d’abord que la fortune et le hasard
se rapportent a des faits exceptionnels et imprévisibles (196 b, 12-13) (.
En second lieu, ces notions se rapportent a des faits susceptibles
d’étre pris pour des fins (196 4, 30). En troisiéme licu, bien que les
effets du hasard doivent étre considérés comme des fins, ils ne sont
produits que par accident et non par les causes qui auraient di étre
en vue de ces fins,

Aristote donne Pexemple devenu céleébre du créancier qui, étant
allé sur la place publique ot il ne se rend que rarement, et cela dans
le but d’y rencontrer un ami, trouve son débiteur et peut toucher
son argent ; c’est une heureuse fortune. Et Pon voit que la fortune
peut étre définie une cause par accident, survenant dans les choses qui,
étant en vue d’une fin, relévent de la pensée.

D’autres exemples concernent les choses de la nature; un cheval
a quitté, pour aller boire, le lieu ou il aurait trouvé la mort; un
trépied est tombé et cela précisément de maniere a servir de siege.
Nous parlons alors des effets du hasard. Le hasard est donc une

(1) 0. HAMELIN, op. cit., p. 123.



UN APERCU DE L4 PHYSIQUE DARISTOTE 303

cause naturelle, mais accidentelle et il ne peut se rapporter qu’a des
choses qui ont lieu en vue d’une fin.

Aristote conclut cette analyse en disant que la fortune et le hasard
étant causes d’effets dont Dintelligence ou la nature pourraient étre
causes, quand de tels faits ont une cause par accident, il est évident
que le hasard et la fortune ne peuvent étre antérieurs a l'intelligence
ou 2 la nature (198 4, 5-10). Ce ne sont pas des causes par soi.

§’1l est impossible d’expliquer par le hasard les faits constants de
la nature, il est trés facile au contraire de comprendre comment la
poursuite d’une fin peut donner lieu a des faits de hasard. Clest le
cas dans les choses artificiélles. Il arrive au grammairien d’écrire
incorrectement, au médecin d’administrer mal a propos sa potion.
Pareillement, les monstres sont les erreurs de la finalité (199 4, 4).
Méme dans ces monstres on peut encore observer le régne d’une
finalité ; car, si le hasard seul en était cause, il faudrait que la géné-
ration & partir d’une semence déterminée ft imprévisible et I'on
verrait des vignes a téte d’olivier.

Si Pon objecte encore que la nature ne délibére pas, il suffit de faire
observer que Partisan non plus ne délibére pas, a moins qu’il n’ait
pas encore acquis la maitrise qu’il doit avoir (199 &, 26-28) (.

On peut se demander de quelle nécessité est susceptible une nature
comportant des causes finales? Est-ce d’une nécessité absolue ou
d’une nécessité hypothétique?

Aristote répond que la nécessité reconnue par le physicien est
celle du syllogisme scientifique tel qu’on le rencontre en mathéma-
tiques. Raisonnons sur 'exemple suivant : La droite étant telle (c’est-
a-dire étant donnée une certaine définition de la droite), on démontre
que la somme des angles d’un triangle égale deux droits. On démontre
encore que, si cette conclusion est fausse, la droite telle qu’elle a été
définie n’existe pas. Mais en supposant donnée la conclusion, il
n’est pas possible d’en inférer toutes les parties de la définition de la
droite telle qu’elle a été posée.

Considérons maintenant une fin et une matiére produite en vue
de cette fin ; par exemple une maison doit étre construite, on demande
quels sont les matériaux qui rendront possible la réalisation de cette
fin. Dans le cas présent, ’hypothese est la fin, la conclusion sera la
matiere. De la réalité de ’hypothése on peut conclure a la nécessité

(1) Voir sur la finalité dans la Physique d’Aristote I'article clair et détaillé de
Ch. WERNER, p. 5-16.



304 SAMUEL GAGNEBIN

de la matitre puisque, si la maison est batie, les matériaux existent
aussi nécessairement. Il est évident également que si la conclusion est
fausse, c’est-a-dire si la matiére n’existe pas, ’hypothése, c’est-a-dire
la fin, n’est pas non plus réalisée. Mais de ’existence de la conclusion
on ne peut pas non plus conclure a la réalité de la fin (hypothese) :
les matériaux assemblés en effet ne sont pas encore la maison. Le
raisonnement est donc identique au précédent, a Pordre prés qui
est Pinverse, puisque 'antécédent, la matid¢re, est comparable a la
conclusion du syllogisme tandis que le conséquent, la fin, est com-
parable a I’hypotheése.

Enfin Aristote remarque encore que la fin n’est que le principe du
raisonnement, non de ’exécution et que le syllogisme est hypothé-
tique (200 4, 15-27).

La nécessité, dans la nature, sera donc hypothétique et c’est dans
la matieére qu’est le nécessaire. La cause finale est dans la notion.
C’est la fin qui est cause de la matidre et non la matidre qui est cause
de la fin (200 4, 30-34).

De cette conception, il résulte que les antécédents ne déterminent
pas les conséquents ; ou plutdt que les antécédents ne déterminent
les conséquents qu’en vertu du fait qu’ils tiennent leurs pouvoirs
d’une forme qui est celle des conséquents. La cause efficiente n’est
donc pas la matiére ; elle commence le mouvement en vue de la fin
et détermine les antécédents en vue de cette fin.

Un des commentateurs d’Aristote, Philopon, cité par Hamelin, dit
trés bien: si les formes résultaient nécessairement des antécédents
pris en eux-mémes, quel besoin y aurait-il de la cause efficiente, je
veux dire de la nature? @

On le voit, la cause efficiente est liée organiquement a la cause
finale. La cause finale est la forme, mais ce n’est pas, observe M. Ro-
dier @, la forme que posseéde ’animal qui le meut, c’est la forme par-
faite et achevée qu’il devrait posséder pour réaliser pleinement son
essence. La cause finale est la forme de Pespéce, et la causalité n’est
réalisable, aux yeux d’Aristote, que par des cycles, comme ceux que
nous constatons dans la génération des animaux.

La nature est ainsi définie, dans les choses dans lesquelles elle
réside, comme un principe intérieur de mouvement continu en vue
d’une fin. De chacun des principes naturels dérive un terme final,

(1) 0. HamEeLIN, op. cit., p. 163. — (2) Cité par O. HAMELIN, op. cit., p. 146.



UN APERCU DE LA PHYSIQUE D’ARISTOTE 305

différent pour chaque chose, et qui n’est pas au gré de la fortune.
Ce terme est constant pour chacune d’elles a moins d’empéchement
(192 b, 21-22 ; 199 b, 15-18).

Cependant la nature comporte une part de contingence du fait
qu’elle est double, étant matiere et forme. Les monstres résultent
d’une impuissance de la nature comme forme a dompter la nature
comme matiere. Le meilleur exemple que nous puissions imaginer
pour comprendre la nature est celui de Phomme qui se guérit lui-
méme ; la nature lui ressemble (199 b, 30-31).

DEUXIEME PARTIE :
QUELQUES RESULTATS INTERESSANT LE PHYSICIEN

§ 1. LA conTINUITE DE L’UNIVERS FINI. — Nous venons de dessiner
le cadre logico-biologique utilisé par Aristote pour classer les faits
d’observation. La physique n’a jamais été congue par lui comme une
théorie constructive capable de déterminer d’avance le résultat d’une
expérience. Elle sert 4 mettre en ordre ce que expérience nous
donne (¥, comme le remarque Henri Carteron dans son ouvrage sur
La notion de force dans le systéme d’ Aristote auquel nous nous référe-
rons souvent dans exposé qui va suivre. Il faut aussi avertir le lec-
teur qu’il y a quelque chose d’arbitraire a nous borner au monde
des choses inanimées qui intéresse spécialement le physicien moderne
et qu’Aristote ne sépare jamais dans ses ouvrages le monde inorga-
nique du monde organique, ces deux mondes obéissant aux mémes
principes. Nous commencerons par examiner comment ces principes
Pameénent a affirmer la continuité matérielle de P’Univers et scs
Iimites.

A. LA taforiE pU LIEU. On ne peut comprendre les raisons allé-
guées par Aristote dans ce domaine, si Pon ne possede les éléments de
sa théorie du lieu. On reconnait Pexistence du lieu, nous dit Aristote,
lorsqu’on fixe son esprit sur le phénomene du remplacement (208 b, 2) ;
par exemple, de Peau remplacée dans un vase par de Pair, Pair vient
dans le lieu ou était P’eau. Le lieu concerne donc les choses mobiles

(*) H. CARTERON, 0p. cil., . 140.



	Les principes

