
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 92: René Guisan

Artikel: La notion protestante de la sainteté (1927)

Autor: Guisan, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380263

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE

(1927)

La Réformation est-elle essentiellement un mouvement de réaction

contre la culture ecclésiastique du moyen âge, une libération de

l'autorité ecclésiastique représentée par la hiérarchie romaine,
l'affranchissement de l'individu et la préparation nécessaire du

rationalisme (de la philosophie des lumières), est-elle avant tout une
négation ou bien la Réformation a-t-elle un contenu positif, a-
t-elle enrichi le trésor religieux de l'humanité?

Je me propose d'examiner cette question sur un point précis et

particulièrement important, en cherchant à y répondre à la lumière
de l'histoire.

La sainteté n'est-elle pas le critère de l'authenticité et de l'intensité
de la vie religieuse Ne constitue-t-elle pas l'argument apologétique
sans réplique, devant lequel s'inclinent les adversaires de bonne foi
et qui ouvre les portes du mystère de la foi et de l'Evangile à ceux

que les arguments rationnels laissaient indifférents?
Or, la sainteté occupe dans l'histoire de l'Eglise catholique une

place eminente, dès les origines jusqu'à nos jours. Et c'est sur la

pratique de cette sainteté que le dissentiment entre les Réformateurs

et l'Eglise de Rome s'est marqué le plus nettement. La Réforme
a-t-elle seulement détruit

C'est ce que je me propose d'examiner en esquissant d'abord à

grands traits l'histoire d'un terme, afin de faire comprendre comment
le problème s'est posé au XVIe siècle.



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETÉ 267

Il est frappant de constater que le terme de « saint » joue un rôle

presque insignifiant dans l'enseignement de Jésus et par conséquent
dans les textes évangéliques. « Que ton nom soit sanctifié », prie Jésus,
mais jamais il ne s'est donné ni n'a donné aux autres le titre de

« saint ». Cependant, appliqué à lui par le témoignage apostolique, le

terme de « saint » est parfaitement clair. Il exprime un fait : c'est

que le Seigneur a vécu avec Dieu dans une union parfaite et qu'il a

accepté sa volonté sans réserve.
Dans les textes apostoliques, ce mot est beaucoup plus fréquent.

Les « saints », désignation des plus caractéristiques que les chrétiens

primitifs se donnent entre eux, signifie, conformément à la coutume
de l'Ancien Testament : ceux qui sont mis à part. « Les chrétiens

se nommaient ainsi parce qu'ils se savaient sanctifiés par le Saint-

Esprit envoyé par Jésus, mis à part pour Dieu et pour son service.

Malgré les fautes quotidiennes dont ils devaient s'accuser, ils se

savaient véritablement saints, c'est-à-dire participants par
anticipation de la gloire à venir. » (Harnack.)

Ce terme, presque technique on le voit, était le synonyme de

chrétien. Nous dirions dans notre langue non pas tant « saint » que
«sanctifié», «consacré», «citoyen du Royaume de Dieu». Appliqué
aux hommes, ce mot signifie non pas ce que les hommes ont fait,
mais ce que la grâce divine dont ils furent les objets a fait en eux.
C'est dire que, selon les écrivains sacrés, les « saints » ne constituent

pas une classe à part, ils ne forment pas un « état » sacré dans

l'Eglise.

Les choses restèrent ainsi jusqu'au milieu du IIe siècle, mais elles

se transformèrent à partir de la crise montaniste qui mit l'Eglise
en si grand danger et au cours de laquelle des prophètes revendiquèrent

pour eux seuls cette qualité de « saints ». Dès lors le peuple
chrétien cessa de s'appliquer ce terme qui avait été si courant un
siècle plus tôt. C'est d'abord parce qu'après certaines expériences

qu'ils avaient faites en eux et au sein de l'Eglise ils n'avaient plus
le courage de s'appeler des « saints ». C'est ensuite que lentement
s'établit dans l'Eglise la distinction entre clergé et laïques, qui va
déterminer à nouveau les rapports des membres de l'Eglise entre

eux. On vit ainsi la désignation traditionnelle tomber en désuétude

(on ne s'en souviendra plus qu'en temps de persécution) dans le

langage courant de l'Eglise.



268 RENE GUISAN

Par contre — et comme par compensation — on voit se former
des catégories de croyants, « saints ordres », qui jouent dans la

communauté un rôle de plus en plus considérable : martyrs, confesseurs

de la foi, ascètes et, dès le IIIe siècle, évêques.
Le peuple de l'Eglise ne se tenait plus pour « saint » et ne se

faisait pas passer pour tel, mais l'Eglise avait dès lors ses « saints

martyrs, ses saints ascètes, ses saints prêtres, ses saintes cérémonies, ses

saintes écritures; elle aura bientôt sa sainte doctrine». (Harnack.)
Donnons un exemple, emprunté à l'histoire ecclésiastique d'Eusèbe

qui montre bien comment la fermeté du martyr, sa constance et
l'intransigeance de sa foi ont grandi certains hommes et conduit l'Eglise
à les considérer comme des témoins à part de la gloire et de la
présence de Dieu.

Eusèbe, à propos de Sanctus, martyr de Lyon, écrit ce qui suit :

« Son corps était témoin de ce qu'il avait subi... mais le Christ
qui souffrait en lui accomplissait de grandes merveilles : il rendait
l'ennemi impuissant et, pour l'exemple de ceux qui demeuraient, il
montrait qu'il n'y a rien de redoutable où se trouve l'amour du Père

et rien de douloureux où est la gloire du Christ ». to

Le saint est non seulement celui qui souffre au nom du Christ,
mais celui dans lequel le Christ souffre lui-même et par lequel
transparaît sa Gloire. Le « saint » et le « martyr » sont deux termes qui
vont devenir de plus en plus étroitement parents, qui s'associent

presque toujours dans le témoignage de l'Eglise. Le martyre fut
considéré bientôt par l'Eglise chrétienne comme purifiant de toute
faute, c'est-à-dire comme la véritable marque de la sainteté.

Dans le récit qu'elle fit du martyre de Polycarpe, l'Eglise de Smyrne

marque pour les communautés sœurs l'analogie qui la frappe entre
les souffrances du martyr et celles du Christ. D'ailleurs elle revendique

les restes du martyr. Elle exprime le désir que sa mémoire soit
célébrée : les restes de son corps brûlé, disait-elle, sont plus précieux

que des pierres précieuses et ont plus de valeur que l'orto. C'est le

premier débat autour du corps d'un martyr. L'Eglise de Smyrne
voulait garder ce corps comme dépôt sacré.

Un siècle plus tard encore, Cyprien, évêque de Carthage, nous
fournit la preuve de l'accroissement du prestige des saints martyrs,
lorsqu'il exhorte son Eglise à prendre soigneusement note du jour

(') Eusèbe, Histoire ecclésiastique, V, i, 23. — (2) Martyrium Polycarpi, 18, 20.



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETÉ 269

de la mort des martyrs et considère comme allant sans dire que chaque

année des fêtes soient célébrées sur leurs tombes. C'est encore une
commémoration toute spirituelle(,).

Cependant la coutume d'invoquer leur intercession s'était
développée en même temps que les saints martyrs s'étaient multipliés.
Cette coutume était déjà assez communément répandue au début
du IIIe siècle pour attirer l'attention et faire naître dans l'esprit
de quelques représentants de l'Eglise des réserves et des objections,
chez Origene, en particulier, le plus grand des docteurs de l'époque,
et chez Tertullien, le plus bouillant. Celui-ci, dans son De pudicitia,
s'écrie :

« Qu'il suffise au martyr d'expier ses fautes à lui » (il y a de l'ironie
dans cette parole). «Qui donc a racheté la mort d'un autre par la

sienne, si ce n'est le seul Fils de Dieu... C'était pour cela qu'il était
venu ; pur de toute faute quant à lui et parfaitement saint, il voulait
mourir pour les pécheurs. » to

A partir de Constantin, l'Eglise officielle protégée passe par une
crise fondamentale. Il n'y a plus de martyrs, mais c'est précisément
alors que le rôle des saints va prendre une extension extraordinaire
et comme toute nouvelle.

D'abord, il se produit comme un échange de martyrs, donc de

saints, ceux-là n'étant plus, comme au début, exclusivement réservés

à un lieu, à une ville, à une province. Ensuite, les masses populaires

pénétrant dans l'Eglise désormais officielle, lui apportèrent
leur superstition et leurs besoins matériels. Le paganisme, qui restait

attaché au culte des dieux protecteurs locaux, se montrait très

exigeant dans les milieux populaires et l'Eglise, pour assimiler ces

foules, se fit accommodante et souple. Le culte des martyrs s'exalte,
les calendriers locaux où figurent leurs noms sont révisés ; les

pèlerinages redoublent d'intensité, qui ramènent les foules pieuses aux
tombeaux des saints. Mais comme tous les chrétiens ne peuvent pas
faire des pèlerinages, on recherche avec un empressement sans pareil
les reliques ; des âmes pieuses ne résistent pas au désir de s'en

emparer. On cherche, ¦— je cite ici un des plus perspicaces et distingués
des historiens catholiques des origines chrétiennes, Dufourcq to —
« et, sur les indications de l'évêque auquel Dieu parle, on trouve, ou
l'on croit trouver les reliques bienfaisantes... Or, voilà précisément ce

(J) Cyprien, Epist. 12 et 39. — (2) Tertullien, De pulicitia, 22. — (3) La
christianisation des foules, 2e éd. Paris 1903, p. 44 s.



270 RENÉ GUISAN

qui intéresse les foules païennes que les chrétiens veulent conquérir.
Au-dessous du Dieu de l'Evangile ces foules apprennent à voir, dans

les martyrs que les fidèles vénèrent, de petits dieux locaux, très actifs

et fort utiles, Dieu est trop loin, Dieu est trop haut... pour qu'il puisse
se mêler aux mille soucis de notre existence quotidienne. Le païen
cherche par habitude un protecteur plus proche, plus familier, moins

imposant... qui puisse écouter plus attentivement ses plaintes et plus
diligemment secourir ses misères... Il en vient à vénérer les tombeaux

comme il adorait les arbres. Grégoire de Tours raconte qu'au sommet
d'une montagne du Gévaudan qu'il appelle Helanus Mons, il y avait
un grand étang autour duquel les paysans se réunissaient chaque année

La fête durait trois jours, accompagnée de mille actes idolâtriques.
L'évêque s'élève contre ces pratiques du diable ; il admoneste ses

paroissiens, use tour à tour de menaces et de prières. Bientôt, il est

contraint d'avouer son impuissance. Il s'avise alors, en désespoir de

cause, de bâtir, sur les bords du lac une église à saint Hilaire de

Poitiers ; il y place les reliques du saint, il invite les paysans à les venir
vénérer. Tout change aussitôt. Les païens prennent peu à peu le

chemin de l'église ; ils apportent à l'évêque de Jésus-Christ les

offrandes qu'ils déposaient jadis aux pieds des idoles. Le saint a

tué la déesse des eaux. » Les saints sont donc les successeurs des

dieux.
C'est ainsi que les mêmes sentiments qui ont soutenu les cultes

païens s'expriment désormais dans le culte chrétien. C'est ainsi que
le culte des saints sert à expulser les antiques religions païennes. Grâce

aux saints, « grâce aux martyrs du Christ, l'hostilité des foules pour
la doctrine du Christ s'affaiblissait insensiblement ; elle finit un jour
par s'évanouir ».

Cette histoire s'est lentement dégagée des recherches hagiographiques

du XIXe siècle. Aux anticipations tendancieuses des philosophes

du XVIIIe siècle, les historiens contemporains ont substitué

une méthode plus rigoureuse. Les conclusions de leurs enquêtes ont
été formulées par le plus eminent d'entre eux, le P. Hippolyte Dele-

haye, bollandiste to. Nous n'avons pas à revenir sur les preuves
irréfutables et magistrales données dans ses conclusions.

La très rapide esquisse que nous traçons ici ne nous permet pas de

montrer en détail comment le moyen âge a développé les germes posés

(J) Les légendes hagiographiques (1905). Les origines du culte des martyrs (1912).



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETÉ 271

par l'Eglise constantinienne. Ce qui apparaît clairement aux regards
de l'historien, c'est que le sentiment de vénération et de respect dont

on entourait le souvenir des saints et les objets qui leur avaient appartenu

s'est vite transformé et corrompu. « Qu'il soit devenu, à cause
de la matérialité de l'objet où il s'adressait, prédominant, exclusif ;

qu'il ait, peu à peu constitué, chez les âmes simples, l'essentiel de la

religion, il suffit, pour s'en convaincre, d'évoquer la place qu'occupaient,

dans la vie catholique du moyen âge, les saints protecteurs.
Individus, corporations, cités, provinces, tous avaient leur patron,
avec sa liturgie, on est tenté de dire : avec son culte »to. Le nombre
des saints s'était multiplié et, avec cette multiplication, allait de pair
leur spécialisation dans des domaines d'action toujours plus variés.
La place occupée par les reliques dans la vie de l'Eglise devient de

plus en plus considérable. On sait par des textes de l'époque combien
étaient nombreuses ces reliques de saints, conservées soit dans des

églises, soit chez des particuliers. C'est ainsi que dans le cloître de

l'église de Wittenberg, près de laquelle devaient se passer quelques
années plus tard, en 1517, des événements si décisifs pour l'histoire,
on conservait une très riche collection de reliques. Frédéric le Sage,
le futur protecteur, l'ami le plus compréhensif et le plus intelligent
de Luther, tenait beaucoup aux reliques, aux vieilles reliques de son

église. Elles représentaient tout un passé et aussi tout un présent, les

saints étant invoqués dans le culte, à la messe. Quiconque a étudié

l'histoire de l'iconographie sacrée au moyen âge sait quelles merveilleuses

ressources l'histoire des saints a procurées à la fantaisie des

grands artistes.

C'est dans ces circonstances, alors que le culte était orienté comme
nous venons de l'esquisser, que brusquement éclata la protestation
de la Réforme.

En déplaçant l'idéal religieux et moral, elle devait atteindre à sa

racine l'invocation des saints. « Le salut, dit Luther, est un don de

Dieu. Le mérite du Christ seul nous assure le salut. » Pour nous rendre

compte à la fois de la netteté avec laquelle il parle et du ton de triomphe

avec lequel il s'exprime, reportons-nous aux textes officiels, aux
grands textes de la Réforme, à ces confessions de foi par lesquelles

Autin, Calvin, Traité des reliques, préface, p. 29.



272 RENÉ GUISAN

les réformateurs ont, vis-à-vis de l'empereur, fixé leur attitude, vis-
à-vis du catholicisme, défini leur position, vis-à-vis des détracteurs

et des hésitants, précisé leurs conceptions et leurs convictions. Dans
chacune de ces grandes confessions de foi du XVIe siècle, une place
est faite aux saints.

Nous trouverons tout d'abord dans la Confession d'Augsburg,
dans YAugustana de 1530, le document du luthéranisme officiel :

«Nous enseignons», dit l'article 21 de cette Confession, « nous
enseignons qu'on doit conserver la mémoire des Saints, afin que notre
foi chrétienne soit affermie, lorsque nous constatons comment ils

ont obtenu grâce et combien la foi les a soutenus. De plus nous
devons prendre pour exemples leurs bonnes œuvres, en tant qu'elles
conviennent à notre état ou à notre profession. Mais nulle part il
n'est dit dans l'Ecriture que nous devions invoquer les saints ou
implorer leur secours. Il n'y a qu'un seul Médiateur entre Dieu et les

hommes, Jésus-Christ. Lui seul a promis d'exaucer nos prières. Le
culte le meilleur consiste à l'invoquer du fond du cœur dans tous
nos besoins et dans tous nos soucis. Si quelqu'un a péché, nous est-il

dit, nous avons un avocat auprès de Dieu, Jésus le Juste. »

Ecoutez maintenant l'article 12 de cette Confession de foi de

Genève que Calvin rédige en 1537, avant son départ, et qui, tout en

reproduisant dans l'esprit la pensée de YAugustana, marque d'une

façon originale le point de vue réformé :

« Comme nous avons déclaré n'avoir la confiance et l'espérance de

notre salut et tout bien en autre qu'en Dieu par Jésus-Christ, aussi

nous confessons que nous Le devons invoquer en toutes nos nécessités

au nom de Jésus-Christ qui est notre médiateur et avocat par
lequel nous avons accès à Lui. Pareillement devons reconnaître que
tous biens viennent de Lui seul et lui en rendre actions de grâces.
Au contraire, nous rejetons l'intercession des Saints comme une
superstition inventée des hommes contre l'Ecriture, vu même qu'elle
ne procède que de défiance que l'intercession de Jésus-Christ ne soit
suffisante. »

Un peu plus tard, nous trouvons la touchante Confession de foi
Belgica, faite d'un commun accord par les fidèles qui conversent es

Pays Bas, lesquels désirent vivre selon la pureté de l'Evangile de

Notre Seigneur Jésus Christ (1561).
« Nous croyons que nous n'avons aucune approche vers Dieu,

sinon par un seul Médiateur et avocat, Jésus-Christ. C'est par la foi en



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 273

Christ que nous sommes justifiés... Nous faisons des bonnes œuvres

non point pour mériter, car que mériterions-nous Nous sommes

plutôt redevables à Dieu pour les bonnes œuvres que nous faisons,

que Lui envers nous, d'autant que c'est Lui qui fait en nous le vouloir

et le faire selon son bon plaisir. Et comme il est écrit : Quand

vous aurez fait tout ce que je vous aurai commandé, dites : Nous

sommes des serviteurs inutiles, car nous n'avons fait que ce que nous
devions faire.

» Au reste, même si nous faisons des bonnes œuvres, nous n'y trouvons

point notre Salut. Car nous ne pouvons porter aucune œuvre qui
ne soit souillée par notre chair... la mémoire seule de nos péchés suffit

pour la rejeter devant Dieu. Dès lors nous serions toujours en doute

et flottant çà et là sans aucune certitude, et nos pauvres consciences

seraient toujours tourmentées, si elles ne se reposent sur les mérites
de la mort et de la passion de notre Sauveur. » to

Il faut maintenant revenir en arrière dans l'histoire du moyen
âge, pour savoir comment l'Eglise de Rome a pu faire face aux
critiques de la Réforme. Elle n'était pas prise au dépourvu. Si, au début,
c'était le peuple qui avait désigné lui-même les saints ; si plus tard
ce fut l'évêque qui introduisit dans son diocèse le culte d'un nouveau
saint ; si rien aux origines ne réglementait la désignation de

nouveaux saints, cet état de choses n'avait pas duré. En 993, pour
la première fois, le pape Jean XV était intervenu et avait
« canonisé », c'est-à-dire fait figurer dans le canon, dans la liste des

saints, un saint nouveau, l'évêque Ulrich d'Augsburg. Puis, en 1172,
le pape Alexandre III avait promulgué le premier décret de la cour
de Rome disposant que désormais personne ne serait vénéré comme

un saint sans l'autorisation et l'intervention du siège romain. L'Eglise
de Rome prenait ainsi des mesures pour empêcher l'arbitraire de se

donner libre cours. On saisit toute la portée de ce décret quand on
considère le développement qu'a pris plus tard la réglementation
spéciale qui préside aux procès de canonisation et que je dois esquisser

rapidement.
D'abord un décret d'Urbain VIII, de 1634, formule le droit

ecclésiastique exclusif en faveur de Rome, sauf exception pour les personnes

béatifiées dans la plus haute antiquité chrétienne. Le pape a seul

l'initiative d'une béatification. Cette béatification et cette canonisa-

(") Art. 26 et 24.



274 RENÉ GUISAN

tion, rigoureusement distinctes, sont précédées d'enquêtes
minutieuses. Indiquons l'essentiel. La béatification s'ouvre par un procès
introduit à Rome par l'évêque local ; suit une enquête préliminaire
où le personnage est examiné complètement et où l'on regarde en

particulier les documents, en se demandant si la réputation de vertus
héroïques et la puissance miraculeuse qui l'entourent sont authentiques,

puis les Actes passent devant la Congrégation des rites. Dix
ans plus tard le pape autorise l'ouverture du procès proprement dit
qui se déroule devant trois Congrégations, où l'on procède à un
examen approfondi. Enfin la décision du pape intervient.

La canonisation est elle aussi précédée d'autres mesures non moins
délicates et compliquées, dans le détail desquelles je ne puis pas
entrer. L'enquête doit examiner les vertus chrétiennes de la

personne en cause, sa puissance de faire des miracles et les témoignages
de vénération dont elle a déjà été l'objet dans le peuple ou dans un
cercle restreint.

Benoît XIV ajoute, dans son ouvrage classique sur la béatification
et la canonisation, une quatrième condition, en renversant l'ordre
des conditions à remplir pour en marquer l'importance hiérarchique

:

i. le culte populaire spontané pendant au moins cent ans ;

2. trois miracles avérés ;

3. trois actes bien attestés de vertu héroïque ;

4. le ton de la joie, la piété communicative.

Ainsi le culte populaire et les miracles accomplis passent avant
l'imitation des vertus du Christ.

Il faut ajouter que la théorie distinguait nettement les caractères
du culte rendu aux saints de celui réservé à Dieu seul. A Dieu le

Père, au Fils et au Saint-Esprit seuls l'adoration (latrie), aux saints
la vénération. Les saints ne sont que le miroir des perfections de

Dieu et les témoins de sa grâce, Lui seul doit être adoré.

En procédant comme elle l'a fait, l'Eglise a témoigné, nous semble-t-

il, d'une évidente sagesse ; elle s'est mise en garde contre les abus ;

elle a orienté, canalisé, si j'ose dire, les mouvements spontanés de

la piété du peuple; elle a précisé le caractère de la vraie sainteté; elle

a cherché à en établir les manifestations indispensables. Mais d'autre

part, on doit constater que l'Eglise a été entraînée sur une voie

sans issue en ce sens qu'elle a dû, dans ce domaine ineffable de la



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETÉ 275

vie spirituelle la plus haute, donner le pas aux critères extérieurs
matériels. La simple lecture des pièces concernant les plus récents

procès en canonisation prouve amplement à quelles difficultés on
est acculé et à quelles subtilités juridiques il faut recourir, en un
mot dans quel arbitraire on tombe, lorsqu'il s'agit de faire cette

preuve.
Cette digression nécessaire achevée, revenons à la crise du XVIe siècle

; nous en comprendrons mieux le caractère et la portée.

Luther a tout d'abord fait porter sa critique sur les abus auxquels
donnent lieu les pratiques qu'il avait sous les yeux. Le culte des

saints fait concurrence au culte en esprit et en vérité qui est dû au
seul Dieu. C'est faire injure à sa majesté que d'admettre des

intermédiaires que la piété populaire subsistera inévitablement, dans la

pratique, au Dieu qui seul doit être honoré. Le culte des saints en

outre diminue le rôle du Christ ; il met pratiquement en question
cette affirmation fondamentale de la foi chrétienne qu'il n'y a de

salut et de grâce qu'en notre unique Sauveur, Jésus-Christ.
Il est difficile ici de contester le bon droit de Luther. Sa protestation

a été soutenue dans l'Eglise déjà par de grandes âmes croyantes

et les historiens sont nombreux au sein même de l'Eglise catholique,

pour admettre que l'Eglise d'alors avait un besoin urgent de

réformation.
Comment ne pas donner raison à Luther, à l'ouïe de certaines

déclarations de catholiques contemporains, qui nous font toucher
du doigt non seulement l'effroyable complexité spirituelle, mais
aussi le danger du culte des saints Je pense ici à une page
frappante, qu'il faudrait avoir le temps de lire. Elle est du P. Przywara,
l'un des principaux collaborateurs de Stimmen der Zeit, la revue
allemande des Jésuites. Cherchant, en décembre 1924, à fixer les

traits essentiels de la piété catholique, il montre que les catholiques
qui recourent au culte des saints, même les plus fermes dogmatiquement

et moralement, sont exposés à de vraies luttes
spirituelles to.

Mais ce n'est pas seulement aux abus qu'entraînent certaines pratiques

de la piété dans l'Eglise, que Luther en a voulu ; sa critique porte
plus profond encore sur le principe même qui est à la base du culte des

saints. Personne, déclare-t-il, personne n'est compétent ici-bas pour

(') T- io7) IQ24> P- 404 s-



276 RENÉ GUISAN

dire qui est saint, ni le pape, ni les évêques, ni les docteurs ; c'est
le secret des consciences et surtout c'est le secret de Dieu. Les critères
extérieurs sont trompeurs et peuvent donner prise à de singulières
illusions. Le terrain sur lequel se place l'Eglise pour garantir la sainteté

de ceux qu'elle va proposer à la vénération des fidèles n'est pas
le terrain moral, le seul sur lequel s'établissent les rapports de Dieu
et de l'homme.

Car, et c'est la seconde objection de principe de Luther, la plus
importante, il n'y a pas ici-bas, à parler rigoureusement, de sainteté

complète. Devant le Dieu parfaitement saint, l'homme quel qu'il soit
ne peut se reconnaître qu'indigne. C'est ce qu'exprime en des termes
d'une admirable profondeur dans leur simplicité, la déclaration

parabolique de Jésus qui a joué un si grand rôle dans le protestantisme

réformé en particulier et que l'on trouve si souvent dans les

documents du temps : « Quand vous aurez fait tout ce qui vous était
commandé, dites : nous sommes des serviteurs inutiles ; ce que nous

avons fait, nous devions le faire » (Luc xvn, 10).

Luther, en effet, estime que l'attitude du chrétien doit être la
suivante : Il doit apprendre à entretenir en lui constamment, parallèlement,

les deux jugements opposés : le rejet du pécheur de la part de

Dieu et la grâce absolue pour celui qui doit être sauvé. Le croyant
doit savoir à la fois qu'il est juste et qu'il est pécheur, qu'il est sain et

qu'il est malade. Il doit descendre dans sa repentance jusqu'au
sentiment de l'indignité de sa personne et pourtant surmonter ce

sentiment, sans le perdre, par la foi sans réserve en la promesse de Dieu.
Cela signifie-t-il que Luther croie que l'homme puisse être assuré

que Dieu conduira son œuvre au terme et lui permettra d'atteindre
à la perfection Il semble que, tout en s'approchant de cette
affirmation, Luther ait recommandé de se tenir également loin de la

fausse sécurité et du désespoir. Et pourtant, lorsqu'il parle de la
« voie royale » à garder entre la crainte et l'espérance, le réformateur

marque que pour lui cette dernière, l'espérance, a un tout autre
sens que pour le catholicisme du moyen âge. Luther la dépouille de

toute arrière-pensée de mérite ; elle n'a de fondement que la seule

miséricorde de Dieu. Il ne s'agit plus de savoir si l'homme doit
conquérir la félicité, mais bien d'arriver à la complète union de sa volonté

avec celle de Dieu. Quiconque, dit le réformateur, a senti
l'attouchement de la main de Dieu, suprême médecin, ne peut autrement

que d'avoir la confiance qu'il lui rendra la santé complète ; car Dieu



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETÉ 277

n'abandonne pas son œuvre en chemin, et sa toute-puissance peut
faire ce que l'homme qui désespère de lui-même considère comme
impossible.

D'autre part, la crainte n'a rien à faire avec la peur de la punition,

de l'enfer. Tout cela est de l'égoïsme et de la préoccupation de

soi-même. La seule crainte qui mérite ce nom se rapporte au jugement

de Dieu et aux comptes qu'il s'agira de rendre devant Lui.
C'est la claire vision du but à atteindre et le sentiment de l'imperfection

de ce qui est accompli. Ainsi comprise, la crainte est la condition
indispensable de l'espérance, car elle maintient vivace la tension de

la volonté.
Seulement quand Luther met ces deux sentiments face à face,

il fait toujours porter l'accent sur l'espérance : la confiance en
Dieu doit être plus forte que la crainte que j'éprouve de ma propre
faiblesse ; le croyant doit se vaincre soi-même et attendre avec joie
le jugement dernier ; n'est-ce pas le jour de la libération to

On comprend maintenant dans quel sens Luther s'est opposé aux
doctrines traditionnelles. Sa pensée s'exprime sous forme antithétique,

en ces termes : il n'y a de sainteté que là où il y pardon des

péchés et par conséquent conscience du péché ; d'autre part, tout
effort fait par l'homme pour acquérir et gagner la sainteté est un
péché, puisqu'il n'y a de sainteté que comme don de Dieu.

Le sermon sur les bonnes œuvres, qui date de 1520, avait déjà
formulé cette pensée en ces termes : « Sünder und Kinder Keins
ohne das Andere. »

Toute la piété de Luther, toute sa vie religieuse tend vers ce seul

but : une sainteté parfaite, une vie nouvelle dans l'union avec Dieu.
C'est la vie éternelle, qui s'oppose à la vie terrestre divisée, partagée,
mais qui néanmoins continue la sainteté terrestre inaugurée dans la
faiblesse et qui doit croître continuellement. Luther y croit, plus
encore qu'il n'en fait l'expérience. Il y croit, parce que ce que Dieu

fait ne saurait rester inachevé ni imparfait, parce qu'il ne rachète

et ne sanctifie pas à moitié. Il y croit : seules la foi et l'espérance lui
en donnent la sûre garantie, puisqu'il rejette, sans hésitation, loin de

lui toute tentative de s'en assurer empiriquement.
Luther ne s'est pourtant pas tenu à cette attitude de réserve

respectueuse. Si aucun homme, aucun saint, aucun archange ne peut

(') L'auteur s'est inspiré ici des études de Holl sur Luther. (Réd.)



278 RENÉ GUISAN

faire plus que ce que Dieu attend du plus simple, du plus fidèle de ses

enfants, s'il n'y a aucun «ordre de sainteté» parfaite ici-bas, si les martyrs,

si les saints ne sont que des serviteurs qui ont fait tout ce qui
leur était demandé, si personne n'est compétent pour reconnaître
et déclarer la sainteté d'aucune des créatures de Dieu, si nous sommes

tous égaux en indignité devant Dieu, nous sommes cependant
appelés à saisir par la foi le don de Dieu, et nous appartenons à un
ordre nouveau, l'ordre commun de l'amour chrétien. Luther a su

chanter, en sa langue fervente et originale, la sainteté authentique, la
sainteté chrétienne. Aux ordres du passé, qu'il repousse, il a substitué
et il loue les trois ordres sacrés, ceux qui n'ont pas été institués par
les hommes, mais par Dieu : le ministère de la Parole, l'état de

mariage, les autorités publiques, civiles. Mais au-dessus de ces trois
ordres il place « l'ordre commun de l'amour chrétien ». Les fonctions

de cet ordre sont multiples. Elles ne sont pas réservées à

ceux qui ont fait des miracles ou qui ont souffert le martyre.
Elles sont inspirées par un seul Esprit, celui du Dieu qui est amour
et se ramènent toutes à des œuvres d'amour envers les déshérités de

toutes sortes : « Donner à manger à ceux qui ont faim », « désaltérer

ceux qui ont soif », « pardonner à ses ennemis », « prier pour tous les

hommes ici-bas », « souffrir toutes sortes de maux ».

Et les œuvres bonnes Certainement, dit-il plus loin, « ce n'est

pas seulement la prédication par la parole ou l'administration des

sacrements; les œuvres bonnes, les voici: ce sont les services du
sacristain aussi bien que ceux du prédicateur ; c'est l'éducation
des enfants et tous les devoirs du ménage qui incombent aux

parents ; c'est l'obéissance des enfants et des serviteurs, ce sont
les occupations, les travaux des princes, des juges, des

magistrats, des chanceliers, des greffiers, des serviteurs, des domestiques

; tout cela est sacré, tout cela est la vie sainte, sous le regard
de Dieu, parce que tout cela est ordonné par sa vivante parole ».

(Wernle.)
Ainsi, ce n'est pas à la sainteté que Luther a déclaré la guerre,

c'est à ses déformations. Il veut enseigner la sainteté véritable et

mettre le chrétien en présence des grandes tâches morales que Dieu
lui a assignées dans ce monde.

Quelles ont été les conséquences pratiques de la doctrine de la

Réforme et quel écho a-t-elle trouvé dans les âmes Cette doctrine
n'a pas été contestée ; toutes les confessions de foi protestantes, nous



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETÉ 279

l'avons vu, ont reproduit, en lui donnant diverses formes, la pensée
fondamentale de Luther acquise à toutes les Eglises issues de la

Réformation. Quant à l'influence de la doctrine de Luther, elle a été

considérable ; la transformation profonde de la conception de la vie
morale résultant de la Réforme en est une preuve évidente, mais

non moins évidente la transformation de l'idée qu'on s'est fait après
lui des relations entre l'homme et Dieu.

D'autre part, la doctrine de Luther présentait un très grave danger

; elle risquait -— et il est incontestable que le cas s'est produit —
de rabaisser l'idéal moral du croyant en ramenant toutes ses pensées

sur l'application dans ce monde, sur la réalisation dans son métier,
dans sa vocation quotidienne de ses aptitudes naturelles ; elle risquait
de ramener par conséquent tout le devoir chrétien à la pratique des

petits détails. Rien n'était plus contraire aux intentions de Luther
car c'est la dignité et la noblesse de la vie religieuse et morale, qu'il
entendait sauvegarder en protestant comme il l'a fait contre la
doctrine catholique. L'enfant de Dieu, objet de son amour purement
gratuit, purement miséricordieux, pardonné et rentré en grâce ne

peut rien concevoir de trop grand, de trop beau, de trop sacré à offrir
à son Père. Mais il reste que pratiquement la pensée de Luther, telle

qu'elle apparaît dans la vie de certaines des Eglises issues de lui, a subi

une inquiétante déformation. Je l'appellerai la « sécularisation » de

la vie spirituelle, la « rationalisation » de l'action morale ; je veux
parler de l'affaiblissement de l'idéal, d'une éclipse de l'héroïsme
moral et religieux qui tache l'histoire de plus d'une communauté

protestante et qui est la constante menace à laquelle nous sommes

tous exposés. Il est incontestable que, malgré les déformations
auxquelles il a donné lieu, le culte catholique des saints a contribué d'une

façon eminente à entretenir dans le monde ce sens de l'héroïsme, ce

goût du sacrifice, cette aspiration à l'ineffable, ce besoin de ce qui
dépasse nos calculs les plus subtils et nos rêves les plus sacrés. Si

le protestantisme laissait tarir cette source, s'il contribuait à rendre

impossible la pratique de ce « hors la loi » par excellence qu'est le

sacrifice, il aurait signé sa propre condamnation.
N'hésitons pas à le dire bien haut : un homme qui a tout quitté

pour suivre le Christ, son Maître, est dans la lignée des premiers
disciples de Jésus. L'Evangile a révélé au monde l'éminente dignité des

pauvres, le bonheur de donner et la joie de tout quitter pour suivre

Jésus. Ces formes de vie qui ne sauraient être commandées à per-



28o RENÉ GUISAN

sonne par personne, sinon par le conseil du seul Dieu, restent dans

la ligne de l'Evangile et doivent être constamment en honneur dans

l'Eglise de Jésus-Christ. C'est ce que les protestants ne doivent ni
contester ni oublier, et c'est ce que, très hautement, doit proclamer
l'Eglise.

Luther, en situant tout le devoir du chrétien dans l'accomplissement

scrupuleux, joyeux, fidèle de sa vocation, a affirmé en fait
qu'il existe divers ordres de sainteté et que ces ordres de sainteté

peuvent être considérés, mis en pratique et suivis par l'Eglise protestante

avec une rigueur et une conscience indiscutables. Essayons de

nous rendre compte maintenant de ce qui s'est passé parmi nous.
Nous avons dit — parce que la doctrine de Luther nous l'interdit et

parce que l'enseignement de l'Evangile bien interprété par Luther
nous le prouve — qu'il n'y a pas de saints protestants, parce qu'il ne

peut pas y avoir de saints devant Dieu ; mais il y a — et vous

comprenez dans quel sens je vais employer ce terme — des saints dans

le protestantisme. Ceux qui ont été fidèles à leur vocation, ceux qui
ont servi envers et contre tous, dans les bons comme dans les mauvais

jours ; la diaconesse qui a consacré son existence tout entière à

soigner les malades et qui a renoncé joyeusement à toutes les joies
de la vie ; la mère de famille qui a veillé toutes les nuits, qui a

travaillé tous les jours, qui a peiné dans les jours mauvais, qui a résisté

au découragement, qui a encouragé ceux qui se lassaient, qui a veillé

ceux qui souffraient et qui n'a jamais désespéré, ceux-là sont des

saints.

Il m'a été donné, il y a quelques mois, d'assister, dans un jardin
d'une petite ville romande, aux obsèques d'une mère. Ses fils « se

levaient pour la déclarer bienheureuse». Elle avait quatre-vingts ans;
ils étaient sept autour d'elle. Née dans des conditions difficiles, elle

avait enseigné dans une petite école primaire toute sa jeunesse ; elle

s'était mariée, mais, pour aider à son mari à éduquer sa famille, elle

avait tenu à poursuivre son travail dans cette école. Elle avait élevé

ses fils et ses filles sans jamais penser à elle-même. Bientôt furent
grands ceux qui avaient été petits enfants, et quelques-uns d'entre

eux arrivèrent à de hautes situations morales et sociales. Eh bien au

moment où le repos était venu et où la paix lui était donnée, une
autre grande paix s'était emparée de cette femme. Elle avait lentement

perdu non pas la raison, mais la mémoire et, peu à peu, la con
science des choses extérieures. Elle ne savait plus faire qu'une chose,



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETÉ 281

regarder aller et venir ses fils, regarder entrer et sortir ses filles, et un
sourire de tendresse courait sur ses lèvres. La pureté de son amour, la

ferveur de sa tendresse maternelle ne s'étaient jamais démenties. Un
matin, elle rendit son âme à Dieu. C'était une sainte, cette mère qui
ne pensait jamais à elle-même et qui, portée par une foi vivante,
avait accompagné ses fils jusqu'au jour où Dieu la reprit.

L'histoire de la vie protestante, depuis les origines de la Réforme

jusqu'à nos jours, est pleine de témoignages de ce genre : Fox, Wesley,
Mme Joséphine Butler, la générale Booth, Mme Edmond de Pressensé.

Qui n'a vu autrefois, sur les boulevards de Paris, se dresser la grande
silhouette de cette dernière quittant sa maison, où elle travaillait
jour et nuit, pour se rendre au boulevard Arago, à la Maison des

Missions, pour y surveiller, avant le repas du matin, la répartition du

travail Le soir elle reprenait le chemin de sa maison et, légère, elle

se consacrait à rédiger ces admirables rapports sur l'œuvre des

Fourneaux ; elle correspondait avec des hommes de génie et entretenait ou

ravivait la foi dans le cœur de libres penseurs découragés ; elle écrivait

pour l'édification et le bonheur de notre jeunesse des livres
charmants.

Et que dire de Francis Monod, tombé au commencement de la

guerre à la frontière allemande? Toute sa jeunesse avait été
consacrée à préparer parmi ses amis, à l'Association chrétienne des

étudiants, à la Faculté de théologie, ceux qui seraient bientôt de l'armée

des missionnaires dans les pays mahométans. Son capitaine, un
catholique, disait de lui : « C'est un saint »

Lorsqu'il y a trois ans la biographie de Georges Appia, pasteur de

la Confession d'Augsbourg à Paris, soigneusement, délicieusement

préparée par les enfants de ce pasteur, paraissait, un jeune étudiant,
dans toute la naïveté et la spontanéité de son âme, disait : « Rien
n'est plus extraordinaire et plus sensible aux cœurs réfléchis que le

surnaturel de cette vie, plus frappant que le surnaturel des vies

spécialisées et comme déblayées d'exigences contradictoires : un
ministère qui force l'attention, étonne et subjugue par son

incroyable plénitude Ce problème qui déroute et passionne, stimule

et humilie, n'est autre que le mystère d'une personnalité humaine
consacrée ».

Qui de nous ne se rappelle les lettres qu'échangèrent, au commencement

de la guerre, dans un grand journal de notre pays, un pasteur
du sud de la France et un pasteur de la cour impériale d'Allemagne



282 RENÉ GUISAN

Nous avons tous connu, entrevu et vénéré le pasteur Charles Babut.

Or, le jour de ses obsèques, c'était bien le sentiment populaire qui
s'exprimait par ce propos d'une femme catholique de la ville de

Nîmes : « Le saint de Nîmes est mort. S'il était des nôtres, on l'aurait
canonisé »

Les exemples sont si nombreux qu'ils abondent ici devant moi ;

je vous les présente ainsi les uns après les autres dans un désordre qui
n'est que le témoignage de la puissance de l'Esprit.

Vers 1833, deux jeunes hommes se préparaient ensemble, à Paris,
au service de Dieu. L'un, Louis Meyer, jeune pasteur de la Confession

d'Augsbourg, préoccupé de problèmes sociaux et spirituels, avait
constitué cette société des «Amis des pauvres» qui devait conduire

un si grand nombre de jeunes gens à l'intelligence sociale de l'Evangile,

et à laquelle ses premiers membres furent redevables d'un si

grand bénéfice spirituel. La même année, un autre jeune homme,
animé du même esprit, du même amour et de la même foi, Frédéric

Ozanam, fondait à Paris une société analogue, cette Conférence de

Saint-Vincent-de-Paul qui a été si féconde en bonnes œuvres et si

importante dans le catholicisme français du XIXe siècle. Tous deux

ont travaillé dans le même esprit ; tous deux se sont oubliés ; tous
deux ont été des témoins et des apôtres. L'un, pasteur d'une grande
paroisse du centre de Paris, s'est usé à la besogne; mais aujourd'hui
encore nous nous reportons à son témoignage et nous nous enrichissons

de sa foi. L'autre, professeur en Sorbonne, témoin, orateur,
propagandiste, a laissé une trace lumineuse derrière lui, et il est de

ceux sur lesquels les regards de l'Eglise se sont portés. Son procès
en béatification va être prochainement introduit devant l'Eglise
catholique romaine. L'un sera nommé bienheureux par l'Eglise,
peut-être « saint » un jour ; l'autre reste le pasteur de l'église
de la Rédemption. Tous deux pourtant ont eu la même attitude
devant Dieu, le même désir de servir au progrès dans leur
pauvreté et dans leur faiblesse humaines. Ils sont saints l'un
et l'autre dans le sens où nous pouvons le dire. Il est bon ainsi
de pouvoir les unir dans la sainteté. Que nous importent les
déclarations officielles, elles ne ternissent aucune joie, elles n'empêchent
aucun respect.



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETÉ 283

Ces personnalités-là, ces saints dans le protestantisme les

connaissons-nous Notre Eglise se nourrit-elle de leur histoire Notre
jeunesse se raffermit-elle à leur contact Nos libraires répandent-ils
leur souvenir Nos sociétés religieuses leur consacrent-elles leur

temps
Il y a dans l'attitude d'un grand nombre de protestants à

l'endroit de leurs ancêtres spirituels une grande ingratitude, une terrible
méconnaissance, une tragique injustice et, pourquoi ne pas le dire,
un grand danger spirituel. Si les quelques paroles que je vous ai

adressées ce soir, au nom des Amis de la Pensée protestante, devaient
contribuer à orienter vos cœurs, votre intérêt et votre pensée vers
quelques-uns de ces grands témoins d'une foi libre et fervente, je
n'aurais pas parlé inutilement.

Il ressort — et telle doit être notre conclusion — qu'il n'y a pas de

saints, parce que la sainteté absolue n'est atteinte que par celui qui
a réalisé pleinement l'amour de Dieu et que personne n'est compétent
ici-bas pour trancher de la sainteté. Dieu seul est juge. « Et comme il
n'y a pas de fin aux œuvres de Dieu, la perfection n'est un terme que

pour ceux qui la cherchent. Elle est un point de départ et d'envol

pour qui l'aurait trouvée. » (Marc DuPasquier.) Saint Augustin
l'avait dit : « Cherchons comme cherchent ceux qui doivent trouver
et trouvons comme trouvent ceux qui doivent chercher encore, car
il est écrit : L'homme qui est arrivé au terme ne fait que commencer ».

Non, il n'y a point de saints. Comme si quelqu'un pouvait donner
à Dieu plus qu'il ne réclame, c'est-à-dire tout notre être

Mais pourtant une vie consacrée, une vie qui porte en elle les

formes traditionnelles de la sainteté, une vie de dévotion, de charité,

de force d'âme, de pureté, d'esprit de sacrifice, d'indigence et
de pauvreté nous est demandée à tous.

« Efforcez-vous », disait saint Paul ; « soyez parfaits », disait l'Evangile.

Si nous cherchons, pour conclure, à définir l'attitude du protestant,
je ne connais pas de formule plus belle, plus définitive, à laquelle je
désire pour ma part me rallier de toute mon âme et pour toute ma
vie, je n'en connais point qui soit plus digne de définir l'attitude
du protestant que la page de saint Paul que je vous demande la

permission de relire avec vous :

« Frères, ce n'est pas que je me sois encore emparé du prix, que je
sois déjà arrivé à la perfection, mais je le poursuis espérant m'en



284 RENÉ GUISAÌV

emparer, car Jésus-Christ s'est emparé de moi. Pour moi, je ne crois

pas avoir atteint le but, je fais une chose : j'oublie ce qui est en
arrière et m'élance vers ce qui est devant moi. Je cours au but pour
remporter le prix auquel Dieu nous a appelés d'En-haut par Jésus-
Christ. Tels doivent être, frères, nos sentiments, à nous tous qui
tendons à être parfaits, et si, sur quelque détail, vous étiez d'un autre
avis, Dieu vous éclairera. » (Phil. 3 : 12-16.)





LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPÉRATIVE LA CONCORDE


	La notion protestante de la sainteté (1927)

