Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1934)

Heft: 92: René Guisan

Artikel: La notion protestante de la sainteté (1927)
Autor: Guisan, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LLA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE
(1927)

La Réformation est-elle essentiellement un mouvement de réaction
contre la culture ecclésiastique du moyen 4ge, une libération de
Pautorité ecclésiastique représentée par la hiérarchie romaine,
Paffranchissement de lindividu et la préparation nécessaire du
rationalisme (de la philosophie des lumieres), est-elle avant tout une
négation ? ou bien la Réformation a-t-elle un contenu positif, a-
t-elle enrichi le trésor religieux de ’humanité?

Je me propose d’examiner cette question sur un point précis et
particuliérement important, en cherchant a y répondre a la lumiére
de Phistoire.

La sainteté n’est-elle pas le critére de Pauthenticité et de Pintensité
de la vie religieuse ? Ne constitue-t-elle pas "argument apologétique
sans réplique, devant lequel s’inclinent les adversaires de bonne foi
et qui ouvre les portes du mystere de la foi et de PEvangile a ceux
que les arguments rationnels laissaient indifférents?

Or, la sainteté occupe dans histoire de ’Eglise catholique une
place éminente, dés les origines jusqu’a nos jours. Et c’est sur la
pratique de cette sainteté que le dissentiment entre les Réformateurs
et Eglise de Rome s’est marqué le plus nettement. La Réforme
a-t-elle seulement détruit ?

C’est ce que je me propose d’examiner en esquissant d’abord a
grands traits I’histoire d’un terme, afin de faire comprendre comment
le probléme s’est posé au XVIe siecle.



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 267

I1 est frappant de constater que le terme de «saint » joue un role
presque insignifiant dans Penseignement de Jésus et par conséquent
dans les textes évangéliques. « Que ton nom soit sanctifié », prie Jésus,
mais jamais il ne s’est donné ni n’a donné aux autres le titre de
« saint ». Cependant, appliqué a lui par le témoignage apostolique, le
terme de «saint » est parfaitement clair. Il exprime un fait: c’est
que le Seigneur a vécu avec Dieu dans une union parfaite et qu’il a
accepté sa volonté sans réserve.

Dans les textes apostoliques, ce mot est beaucoup plus fréquent.
Les «saints », désignation des plus caractéristiques que les chrétiens
primitifs se donnent entre eux, signifie, conformément a la coutume
de PAncien Testament : ceux qui sont mis a part. « Les chrétiens
se nommaient ainsi parce qu’ils se savaient sanctifiés par le Saint-
Esprit envoyé par Jésus, mis 4 part pour Dieu et pour son service.
Malgré les fautes quotidiennes dont ils devaient s’accuser, ils se
savailent véritablement saints, c’est-a-dire participants par antici-
pation de la gloire & venir. » (Harnack.)

Ce terme, presque technique on le voit, était le synonyme de
chrétien. Nous dirions dans notre langue non pas tant «saint » que
«sanctifié», «consacrén, «citoyen du Royaume de Dieu». Appliqué
aux hommes, ce mot signifie non pas ce que les hommes ont fait,
mais ce que la grice divine dont ils furent les objets a fait en eux.
C’est dire que, selon les écrivains sacrés, les « saints » ne constituent
pas une classe a part, ils ne forment pas un «état» sacré dans

PEglise.

Les choses resterent ainsi jusqu’au milieu du IIe siécle, mais elles
se transformeérent 4 partir de la crise montaniste qui mit ’Eglise
en si grand danger et au cours de laquelle des prophetes revendi-
quérent pour eux seuls cette qualité de «saints ». Deés lors le peuple
chrétien cessa de s’appliquer ce terme qui avait été si courant un
siecle plus tot. Cest d’abord parce qu’aprés certaines expériences
qu’ils avaient faites en eux et au sein de ’Eglise ils n’avaient plus
le courage de s’appeler des «saints». C’est ensuite que lentement
g’établit dans PEglise la distinction entre clergé et laiques, qui va
déterminer & nouveau les rapports des membres de PEglise entre
eux. On vit ainsi la désignation traditionnelle tomber en désuétude
(on ne s’en souviendra plus qu’en temps de persécution) dans le
langage courant de I’Eglise.



268 RENE GUISAN

Par contre — et comme par compensation — on voit se former
des catégories de croyants, «saints ordres», qui jouent dans la
communauté un rdle de plus en plus considérable : martyrs, confes-
seurs de la foi, ascetes et, des le ITI® siecle, évéques.

Le peuple de PEglise ne se tenait plus pour «saint» et ne se
faisait pas passer pour tel, mais PEglise avait deés lors ses «saints
martyrs, ses saints ascetes, ses saints prétres, ses saintes cérémonies, ses
saintes écritures; elle aura bientét sa sainte doctrinen. (Harnack.)

Donnons un exemple, emprunté a 'histoire ecclésiastique d’Eusébe
qui montre bien comment la fermeté du martyr, sa constance et I'in-
transigeance de sa foi ont grandi certains hommes et conduit ’Eglise
a les considérer comme des témoins a part de la gloire et de la pré-
sence de Dieu.

Eusebe, a propos de Sanctus, martyr de Lyon, écrit ce qui suit :

« Son corps était témoin de ce qu’il avait subi... mais le Christ
qui souffrait en lui accomplissait de grandes merveilles: il rendait
Pennemi impuissant et, pour Pexemple de ceux qui demeuraient, il
montrait qu’il n’y a rien de redoutable ot se trouve 'amour du Pere
et rien de douloureux ou est la gloire du Christ ». ()

Le saint est non seulement celui qui souffre au nom du Christ,
mais celui dans lequel le Christ souffre lui-méme et par lequel trans-
parait sa Gloire. Le «saint » et le « martyr » sont deux termes qui
vont devenir de plus en plus étroitement parents, qui s’associent
presque toujours dans le témoignage de I'Eglise. Le martyre fut
considéré bientot par Eglise chrétienne comme purifiant de toute
faute, c’est-a-dire comme la véritable marque de la sainteté.

Dans le récit qu’elle fit du martyre de Polycarpe, I’Eglise de Smyrne
marque pour les communautés sceurs I'analogie qui la frappe entre
les souffrances du martyr et celles du Christ. D’ailleurs elle reven-
dique les restes du martyr. Elle exprime le désir que sa mémoire soit
célébrée : les restes de son corps briilé, disait-elle, sont plus précieux
que des pierres précieuses et ont plus de valeur que or®. Cest le
premier débat autour du corps d’un martyr. L’Eglise de Smyrne
voulait garder ce corps comme dépdt sacré.

Un siécle plus tard encore, Cyprien, évéque de Carthage, nous
fournit la preuve de Paccroissement du prestige des saints martyrs,
lorsqu’il exhorte son Eglise a prendre soigneusement note du jour

(x) Euskse, Histoire ecclésiastique, V, 1,23. — (2) Martyrium Polycarpi, 18, 20.



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 269

de la mort des martyrs et considere comme allant sans dire que cha-
que année des fétes soient célébrées sur leurs tombes. C’est encore une
commémoration toute spirituelle®,

Cependant la coutume d’invoquer leur intercession s’était déve-
loppée en méme temps que les saints martyrs s’étaient multipliés.
Cette coutume était déja assez communément répandue au début
du IIIe siecle pour attirer Pattention et faire naitre dans Pesprit
de quelques représentants de ’Eglise des réserves et des objections,
chez Origéne, en particulier, le plus grand des docteurs de 1’époque,
et chez Tertullien, le plus bouillant. Celui-ci, dans son De pudicitia,
s’écrie :

« Qu’il suffise au martyr d’expier ses fautes a lui» (il y a de P’ironie
dans cette parole). « Qui donc a racheté la mort d’un autre par la
sienne, si ce n’est le seul Fils de Dieu... C’était pour cela qu’il était
venu ; pur de toute faute quant a lui et parfaitement saint, il voulait
mourir pour les pécheurs. » @

A partir de Constantin, ’Eglise officielle protégée passe par une
crise fondamentale. Il n’y a plus de martyrs, mais c’est précisément
alors que le role des saints va prendre une extension extraordinaire
et comme toute nouvelle.

D’abord, il se produit comme un échange de martyrs, donc de
saints, ceux-la n’étant plus, comme au début, exclusivement réser-
vés & un lieu, a une ville, 4 une province. Ensuite, les masses popu-
laires pénétrant dans ’Eglise désormais officielle, lui apportérent
leur superstition et leurs besoins matériels. Le paganisme, qui res-
tait attaché au culte des dieux protecteurs locaux, se montrait tres
exigeant dans les milieux populaires et I’Eglise, pour assimiler ces
foules, se fit accommodante et souple. Le culte des martyrs s’exalte,
les calendriers locaux ou figurent leurs noms sont révisés ; les pele-
rinages redoublent d’intensité, qui ramenent les foules pieuses aux
tombeaux des saints. Mais comme tous les chrétiens ne peuvent pas
faire des pelerinages, on recherche avec un empressement sans pareil
les reliques ; des dmes pieuses ne résistent pas au désir de s’en em-
parer. On cherche, — je cite ici un des plus perspicaces et distingués
des historiens catholiques des origines chrétiennes, Dufourcq ® —
« et, sur les indications de I’évéque auquel Dieu parle, on trouve, ou
Pon croit trouver les reliques bienfaisantes... Or, voila précisément ce

() CyprieN, Epist. 12 et 39. — (2) TerRTULLIEN, De pudicitia, 22. — (3) La
christianisation des foules, 2¢ éd. Paris 1903, p. 44 s.



270 RENE GUISAN

qui intéresse les foules paiennes que les chrétiens veulent conquérir.
Au-dessous du Dieu de PEvangile ces foules apprennent a voir, dans
les martyrs que les fideles vénérent, de petits dieux locaux, trés actifs
et fort utiles, Dieu est trop loin, Dieu est trop haut... pour qu’il puisse
se méler aux mille soucis de notre existence quotidienne. Le paien
cherche par habitude un protecteur plus proche, plus familier, moins
imposant... qui puisse écouter plus attentivement ses plaintes et plus
diligemment secourir ses miséres... Il en vient a vénérer les tombeaux
comme il adorait les arbres. Grégoire de Tours raconte qu’au sommet
d’une montagne du Gévaudan qu’il appelle Helanus Mons, il y avait
un grand étang autour duquel les paysans se réunissaient chaque année
La féte durait trois jours, accompagnée de mille actes idolatriques.
L’évéque s’éléve contre ces pratiques du diable; il admoneste ses
paroissiens, use tour a tour de menaces et de prié¢res. Bientét, il est
contraint d’avouer son impuissance. Il s’avise alors, en désespoir de
cause, de batir, sur les bords du lac une église a saint Hilaire de
Poitiers ; il y place les reliques du saint, il invite les paysans a les venir
vénérer. Tout change aussitot. Les paiens prennent peu a peu le
chemin de I’église; ils apportent a 1’évéque de Jésus-Christ les
offrandes qu’ils déposaient jadis aux pieds des idoles. Le saint a
tué la déesse des eaux.» Les saints sont donc les successeurs des
dieux.

C’est ainsi que les mémes sentiments qui ont soutenu les cultes
paiens s’expriment désormais dans le culte chrétien. C’est ainsi que
le culte des saints sert a expulser les antiques religions paiennes. Grice
aux saints, « grice aux martyrs du Christ, ’hostilité des foules pour
la doctrine du Christ s’affaiblissait insensiblement ; clle finit un jour
par s’évanouir ».

Cette histoire s’est lentement dégagée des recherches hagiographi-
ques du XIXe siécle. Aux anticipations tendancieuses des philoso-
phes du XVIIIe siécle, les historiens contemporains ont substitué
une méthode plus rigoureuse. Les conclusions de leurs enquétes ont
été formulées par le plus éminent d’entre eux, le P. Hippolyte Dele-
haye, bollandiste ). Nous n’avons pas & revenirsur les preuves irré-
futables et magistrales données dans ses conclusions.

La tres rapide esquisse que nous tragons ici ne nous permet pas de
montrer en détail comment le moyen 4ge a développé les germes posés

(¥) Les légendes bagiograpbiques (1905). Les origines du culte des martyrs (1912).



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 271

par PEglise constantinienne. Ce qui apparait clairement aux regards
de Phistorien, c’est que le sentiment de vénération et de respect dont
on entourait le souvenir des saints et les objets qui leur avaient appar-
tenu s’est vite transformé et corrompu. « Qu’il soit devenu, a cause
de la matérialité de I'objet ou il s’adressait, prédominant, exclusif ;
qu’il ait, peu a peu constitué, chez les Ames simples, essentiel de la
religion, il suffit, pour s’en convaincre, d’évoquer la place qu’occu-
paient, dans la vie catholique du moyen 4ge, les saints protecteurs.
Individus, corporations, cités, provinces, tous avaient leur patron,
avec sa liturgie, on est tenté de dire : avec son culte »™. Le nombre
des saints s’était multiplié et, avec cette multiplication, allait de pair
leur spécialisation dans des domaines d’action toujours plus variés.
La place occupée par les reliques dans la vie de ’Eglise devient de
plus en plus considérable. On sait par des textes de ’époque combien
étaient nombreuses ces reliques de saints, conservées soit dans des
églises, soit chez des particuliers. C’est ainsi que dans le cloitre de
Iéglise de Wittenberg, prés de laquelle devaient se passer quelques
années plus tard, en 1517, des événements si décisifs pour Ihistoire,
on conservait une tres riche collection de reliques. Frédéric le Sage,
le futur protecteur, 'ami le plus compréhensif et le plus intelligent
de Luther, tenait beaucoup aux reliques, aux vieilles reliques de son
église. Elles représentaient tout un passé et aussi tout un présent, les
saints étant invoqués dans le culte, 2 la messe. Quiconque a étudié
Phistoire de Piconographie sacrée au moyen Age sait quelles merveil-
leuses ressources I’histoire des saints a procurées a la fantaisie des
grands artistes.

C’est dans ces circonstances, alors que le culte était orienté comme
nous venons de P'esquisser, que brusquement éclata la protestation
de la Réforme.

En déplagant Iidéal religieux et moral, elle devait atteindre a sa
racine invocation des saints. « Le salut, dit Luther, est un don de
Dieu. Le mérite du Christ seul nous assure le salut. » Pour nous rendre
compte a la fois de la netteté avec laquelle il parle et du ton de triom-
phe avec lequel il s’exprime, reportons-nous aux textes officiels, aux
grands textes de la Réforme, a ces confessions de foi par lesquelles

(1) Aumin, Calvin, Traité des reliques, préface, p. 29.



272 RENE GUISAN

les réformateurs ont, vis-a-vis de Pempereur, fixé leur attitude, vis-
a-vis du catholicisme, défini leur position, vis-a-vis des détracteurs
et des hésitants, précisé leurs conceptions et leurs convictions. Dans
chacune de ces grandes confessions de foi du XVIe siécle, une place
est faite aux saints.

Nous trouverons tout d’abord dans la Confession d’Augsburg,
dans PAugustana de 1530, le document du luthéranisme officiel :

«Nous enseignons», dit ’article 21 de cette Confession, « nous en-
seignons qu’on doit conserver la mémoire des Saints, afin que notre
foi chrétienne soit affermie, lorsque nous constatons comment ils
ont obtenu grice et combien la foi les a soutenus. De plus nous
devons prendre pour exemples leurs bonnes ceuvres, en tant qu’elles
conviennent a notre état ou a notre profession. Mais nulle part il
n’est dit dans Ecriture que nous devions invoquer les saints ou im-
plorer leur secours. Il n’y a qu’un seul Médiateur entre Dieu et les
hommes, Jésus-Christ. Lui seul a promis d’exaucer nos prieres. Le
culte le meilleur consiste a Pinvoquer du fond du cceeur dans tous
nos besoins et dans tous nos soucis. Si quelqu’un a péché, nous est-il
dit, nous avons un avocat auprés de Dieu, Jésus le Juste.»

Ecoutez maintenant Darticle 12 de cette Confession de foi de
Geneve que Calvin rédige en 1537, avant son départ, et qui, tout en
reproduisant dans Pesprit la pensée de YAugustana, marque d’une
fagon originale le point de vue réformé:

« Comme nous avons déclaré n’avoir la confiance et 'espérance de
notre salut et tout bien en autre qu’en Dieu par Jésus-Christ, aussi
nous confessons que nous Le devons invoquer en toutes nos néces-
sités au nom de Jésus-Christ qui est notre médiateur et avocat par
lequel nous avons acces a Lui. Pareillement devons reconnaitre que
tous biens viennent de Lui seul et lui en rendre actions de grices.
Au contraire, nous rejetons lintercession des Saints comme une
superstition inventée des hommes contre I’Ecriture, vu méme qu’elle
ne procéde que de défiance que l'intercession de Jésus-Christ ne soit
suffisante. »

Un peu plus tard, nous trouvons la touchante Confession de foi
Belgica, faite d’un commun accord par les fideles qui conversent &s
Pays Bas, lesquels désirent vivre selon la pureté de I’Evangile de
Notre Seigneur Jésus Christ (1561).

« Nous croyons que nous n’avons aucune approche vers Dieu,
sinon par un scul Médiateur et avocat, Jésus-Christ. C’est par la fol en



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 273

Christ que nous sommes justifiés... Nous faisons des bonnes ceuvres
non point pour mériter, car que mériterions-nous ! Nous sommes
plutét redevables a Dieu pour les bonnes ceuvres que nous faisons,
que Lui envers nous, d’autant que c’est Lui qui fait en nous le vou-
loir et le faire selon son bon plaisir. Et comme il est écrit : Quand
vous aurez fait tout ce que je vous aurai commandé, dites: Nous
sommes des serviteurs inutiles, car nous n’avons fait que ce que nous
devions faire.

» Au reste, méme si nous faisons des bonnes ceuvres, nous n’y trou-
vons point notre Salut. Car nous ne pouvons porter aucune ceuvre qui
ne soit souillée par notre chair... la mémoire seule de nos péchés suffit
pour la rejeter devant Dieu. Des lors nous serions toujours en doute
et flottant ¢a et 1a sans aucune certitude, et nos pauvres consciences
seralent toujours tourmentdes, si elles ne se reposent sur les mérites
de la mort et de la passion de notre Sauveur. » ®

Il faut maintenant revenir en arri¢re dans Phistoire du moyen
4ge, pour savoir comment ’Eglise de Rome a pu faire face aux cri-
tiques de la Réforme. Elle n’était pas prise au dépourvu. Si, au début,
c’était le peuple qui avait désigné lui-méme les saints; si plus tard
ce fut ’évéque qui introduisit dans son diocese le culte d’un nouveau
saint; si rien aux origines ne réglementait la désignation de nou-
veaux saints, cet état de choses n’avait pas duré. En 993, pour
la premitre fois, le pape Jean XV était intervenu et avait
« canonisé », c’est-a-dire fait figurer dans le canon, dans la liste des
saints, un saint nouveau, ’évéque Ulrich d’Augsburg. Puis, en 1172,
le pape Alexandre III avait promulgué le premier décret de la cour
de Rome disposant que désormais personne ne serait vénéré comme
un saint sans ’autorisation et 'intervention du si¢ge romain. L’Eglise
de Rome prenait ainsi des mesures pour empécher Parbitraire de se
donner libre cours. On saisit toute la portée de ce décret quand on
considére le développement qu’a pris plus tard la réglementation
spéciale qui préside aux procés de canonisation et que je dois esquisser
rapidement.

D’abord un décret d’Urbain VIII, de 1634, formule le droit ecclé-
siastique exclusif en faveur de Rome, sauf exception pour les person-
nes béatifiées dans la plus haute antiquité chrétienne. Le pape a seul
Pinitiative d’une béatification. Cette béatification et cette canonisa-

(1) Art. 26 et 24.



274 RENE GUISAN

tion, rigourcusement distinctes, sont précédées d’enquétes minu-
tieuses. Indiquons Pessentiel. La béatification s’ouvre par un proces
introduit 4 Rome par 1’évéque local ; suit une enquéte préliminaire
ou le personnage est examiné complétement et ou l’on regarde en
particulier les documents, en se demandant si la réputation de vertus
héroiques et la puissance miraculeuse qui Pentourent sont authenti-
ques, puis les Actes passent devant la Congrégation des rites. Dix
ans plus tard le pape autorise Pouverture du proces proprement dit
qui se déroule devant trois Congrégations, ot on procede a un exa-
men approfondi. Enfin la décision du pape intervient.

~ La canonisation est elle aussi précédée d’autres mesures non moins
délicates et compliquées, dans le détail desquelles je ne puis pas
entrer. L’enquéte doit examiner les vertus chrétiennes de la per-
sonne en cause, sa puissance de faire des miracles et les témoignages
de vénération dont elle a déja été ’objet dans le peuple ou dans un
cercle restreint.

Benoit XIV ajoute, dans son ouvrage classique sur la béatification
et la canonisation, une quatritme condition, en renversant Pordre
des conditions a remplir pour en marquer limportance hiérar-
chique :

1. le culte populaire spontané pendant au moins cent ans ;

2. trois miracles avérés ;

3. trois actes bien attestés de vertu héroique ;

4. le ton de la joie, la piété communicative.

Ainsi le culte populaire et les miracles accomplis passent avant
Pimitation des vertus du Christ.

I1 faut ajouter que la théorie distinguait nettement les caractéres
du culte rendu aux saints de celui réservé a Dieu seul. A Dieu le
Pere, au Fils et au Saint-Esprit seuls ’adoration (latrie), aux saints
la vénération. Les saints ne sont que le miroir des perfections de
Dieu et les témoins de sa grice, Lui seul doit étre adoré.

En procédant comme elle I’a fait, "'Eglise a témoigné, nous semble-t-
i, d’une évidente sagesse ; elle s’est mise en garde contre les abus ;
elle a orienté, canalisé, si j’ose dire, les mouvements spontanés de
la piété du peuple; elle a précisé le caractere de la vraie sainteté; elle
a cherché a en établir les manifestations indispensables. Mais d’autre
part, on doit constater que PEglise a été entrainée sur une voie
sans Issue en ce sens qu’elle a df, dans ce domaine ineffable de la



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 274

vie spirituelle la plus haute, donner le pas aux critéres extéricurs
matériels. La simple lecture des pi¢ces concernant les plus récents
procés en canonisation prouve amplement a quelles difficultés on
est acculé et a quelles subtilités juridiques il faut recourir, en un
mot dans quel arbitraire on tombe, lorsqu’il s’agit de faire cette
preuve.

Cette digression nécessaire achevée, revenons a la crise du XVIe sie-
cle ; nous en comprendrons mieux le caractere et la portée.

Luther a tout d’abord fait porter sa critique sur les abus auxquels
donnent lieu les pratiques qu’il avait sous les yeux. Le culte des
saints fait concurrence au culte en esprit et en vérité qui est dit au
seul Dieu. C’est faire injure 4 sa majesté que d’admettre des inter-
médiaires que la piété populaire subsistera inévitablement, dans la
pratique, au Dieu qui seul doit étre honoré. Le culte des saints en
outre diminue le réle du Christ ; il met pratiquement en question
cette affirmation fondamentale de la foi chrétienne qu’il n’y a de
salut et de grice qu’en notre unique Sauveur, Jésus-Christ.

Il est difficile ici de contester le bon droit de Luther. Sa protes-
tation a été soutenue dans ’Eglise déja par de grandes 4mes croyan-
tes et les historiens sont nombreux au sein méme de ’Eglise catho-
lique, pour admettre que ’Eglise d’alors avait un besoin urgent de
réformation.

Comment ne pas donner raison a Luther, a Pouie de certaines
déclarations de catholiques contemporains, qui nous font toucher
du doigt non seulement Peffroyable complexité spirituelle, mais
aussi le danger du culte des saints ? Je pense ici a une page frap-
pante, qu’il faudrait avoir le temps de lire. Elle est du P. Przywara,
Pun des principaux collaborateurs de Stimmen der Zeit, la revue
allemande des Jésuites. Cherchant, en décembre 1924, 2 fixer les
traits essentiels de la piété catholique, il montre que les catholiques
qui recourent au culte des saints, méme les plus fermes dogmati-
quement et moralement, sont exposés a de vraies luttes spiri-
tuelles (™,

Mais ce n’est pas seulement aux abus qu’entrainent certaines prati-
ques de la piété dans ’Eglise, que Luther en a voulu ; sa critique porte
plus profond encore sur le principe méme qui est a la base du culte des
saints. Personne, déclare-t-il, personne n’est compétent ici-bas pour

(0) T. 107, 1924, p. 404 s.



276 RENE GUISAN

dire qui est saint, ni le pape, ni les évéques, ni les docteurs ; c’est
le secret des consciences et surtout c’est le secret de Dieu. Les critéres
extérieurs sont trompeurs et peuvent donner prise a de singuliéres
illusions. Le terrain sur lequel se place I’Eglise pour garantir la sain-
teté de ceux qu’elle va proposer a la vénération des fideles n’est pas
le terrain moral, le seul sur lequel s’établissent les rapports de Dieu
et de Phomme.

Car, et c’est la seconde objection de principe de Luther, la plus
importante, il n’y a pas ici-bas, a parler rigoureusement, de sainteté
compléte. Devant le Dieu parfaitement saint, I’homme quel qu’il soit
ne peut se reconnaitre qu’indigne. Cest ce qu’exprime en des termes
d’une admirable profondeur dans leur simplicité, la déclaration
parabolique de Jésus qui a joué un si grand réle dans le protestan-
tisme réformé en particulier et que ’on trouve si souvent dans les
documents du temps : « Quand vous aurez fait tout ce qui vous était
commandé, dites : nous sommes des serviteurs inutiles ; ce que nous
avons fait, nous devions le faire » (Luc xvii, 10).

Luther, en effet, estime que Pattitude du chrétien doit étre Ia sui-
vante : Il doit apprendre a entretenir en lui constamment, parallele-
ment, les deux jugements opposés : le rejet du pécheur de la part de
Dieu et la grice absolue pour celui qui doit étre sauvé. Le croyant
doit savoir a la fois qu’il est juste et qu’il est pécheur, qu’il est sain et
qu’il est malade. Il doit descendre dans sa repentance jusqu’au sen-
timent de Pindignité de sa personne et pourtant surmonter ce senti-
ment, sans le perdre, par la fol sans réserve en la promesse de Dieu.

Cela signifie-t-il que Luther croie que ’homme puisse étre assuré
que Dieu conduira son ceuvre au terme et lui permettra d’atteindre
a la perfection ? Il semble que, tout en s’approchant de cette affir-
mation, Luther ait recommandé de se tenir également loin de la
fausse sécurité et du désespoir. Et pourtant, lorsqu’il parle de la
«voie royale » a garder entre la crainte et P’espérance, le réforma-
teur marque que pour lui cette derniére, ’espérance, a un tout autre
sens que pour le catholicisme du moyen 4ge. Luther la dépouille de
toute arriére-pensée de mérite ; elle n’a de fondement que la seule
miséricorde de Dieu. Il ne s’agit plus de savoir si ’homme doit con-
quérir la félicité, mais bien d’arriver a la complete union de sa volonté
avec celle de Dieu. Quiconque, dit le réformateur, a senti Pattou-
chement de la main de Dieu, supréme médecin, ne peut autrement
que d’avoir la confiance qu’il lui rendra la santé complete ; car Dieu



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 277

n’abandonne pas son ceuvre en chemin, et sa toute-puissance peut
faire ce que ’homme qui désespére de lui-méme consideére comme
impossible.

D’autre part, la crainte n’a rien a faire avec la peur de la puni-
tion, de Penfer. Tout cela est de I’égoisme et de la préoccupation de
soi-méme. La seule crainte qui mérite ce nom se rapporte au juge-
ment de Dieu et aux comptes qu’il s’agira de rendre devant Lui.
C’est la claire vision du but 4 atteindre et le sentiment de Pimperfec-
tion de ce qui est accompli. Ainsi comprise, la crainte est la condition
indispensable de P’espérance, car elle maintient vivace la tension de
la volonté.

Seulement quand Luther met ces deux sentiments face a face,
il fait toujours porter Paccent sur Pespérance: la confiance en
Dieu doit étre plus forte que la crainte que j’éprouve de ma propre
faiblesse ; le croyant doit se vaincre soi-méme et attendre avec joie
le jugement dernier ; n’est-ce pas le jour de la libération ? @)

On comprend maintenant dans quel sens Luther s’est opposé aux
doctrines traditionnelles. Sa pensée s’exprime sous forme antithéti-
que, en ces termes : il n’y a de sainteté que la ou il y pardon des
péchés et par conséquent conscience du péché; d’autre part, tout
effort fait par Phomme pour acquérir et gagner la sainteté est un
péché, puisqu’il n’y a de sainteté que comme don de Dieu.

Le sermon sur les bonnes ceuvres, qui date de 1520, avait déja
formulé cette pensée en ces termes: «Siinder und Kinder Keins
ohne das Andere. »

Toute la piété de Luther, toute sa vie religieuse tend vers ce seul
but : une sainteté parfaite, une vie nouvelle dans 'union avec Dieu.
C’est la vie éternelle, qui s’oppose a la vie terrestre divisée, partagée,
mais qui néanmoins continue la sainteté terrestre inaugurée dans la
faiblesse et qui doit croitre continuellement. Luther y croit, plus
encore qu’il n’en fait Pexpérience. Il y croit, parce que ce que Dien
fait ne saurait rester inachevé ni imparfait, parce qu’ll ne rachete
et ne sanctifie pas a moitié. Il y croit : seules la foi et Pespérance lui
en donnent la sfire garantie, puisqu’il rejette, sans hésitation, loin de
lui toute tentative de s’en assurer empiriquement.

Luther ne s’est pourtant pas tenu a cette attitude de réserve res-
pectueuse. Si aucun homme, aucun saint, aucun archange ne peut

(1) L’auteur s’est inspiré ici des études de Holl sur Luther. (Réd.)



278 RENE GUISAN

faire plus que ce que Dieu attend du plus simple, du plus fidéle de ses
enfants, §’il n’y a aucun cordre de sainteté» parfaite ici-bas, si les mar-
tyrs, si les saints ne sont que des serviteurs qui ont fait tout ce qui
leur était demandé, si personne n’est compétent pour reconnaitre
et déclarer la sainteté d’aucune des créatures de Dieu, si nous som-
mes tous égaux en indignité devant Dieu, nous sommes cependant
appelés a saisir par la foi le don de Dieu, et nous appartenons a un
ordre nouveau, 'ordre commun de Pamour chrétien. Luther a su
chanter, en sa langue fervente et originale, la sainteté authentique, la
sainteté chrétienne. Aux ordres du passé, qu’il repousse, il a substitué
et il loue les trois ordres sacrés, ceux qui n’ont pas été institués par
les hommes, mais par Dieu : le ministére de la Parole, 1’état de ma-
riage, les autorités publiques, civiles. Mais au-dessus de ces trois
ordres il place «lordre commun de Pamour chrétien». Les fonc-
tions de cet ordre sont multiples. Elles ne sont pas réservées a
ceux qui ont fait des miracles ou qui ont souffert le martyre.
Elles sont inspirées par un seul Esprit, celui du Dieu qui est amour
et se rameénent toutes a des ceuvres d’amour envers les déshérités de
toutes sortes : « Donner 4 manger a ceux qui ont faim », « désaltérer
ceux qui ont soif », « pardonner a ses ennemis », « prier pour tous les
hommes ici-bas », « souffrir toutes sortes de maux ».

Et les ceuvres bonnes? Certainement, dit-il plus loin, «ce n’est
pas seulement la prédication par la parole ou ’administration des
sacrements; les ceuvres bonnes, les voici: ce sont les services du
sacristain aussi bien que ceux du prédicateur; c’est ’éducation
des enfants et tous les devoirs du ménage qui incombent aux
parents ; c’est Pobéissance des enfants et des serviteurs, ce sont
les occupations, les travaux des princes, des juges, des ma-
gistrats, des chanceliers, des grefliers, des serviteurs, des domes-
tiques ; tout cela est sacré, tout cela est la vie sainte, sous le regard
de Dieu, parce que tout cela est ordonné par sa vivante parole ».
(Wernle.)

Ainsi, ce n’est pas a la sainteté que Luther a déclaré la guerre,
c’est 4 ses déformations. Il veut enseigner la sainteté véritable et
mettre le chrétien en présence des grandes tiches morales que Dieu
lui a assignées dans ce monde.

Quelles ont été les conséquences pratiques de la doctrine de la
Réforme et quel écho a-t-elle trouvé dans les dmes ? Cette doctrine
n’a pas été contestée ; toutes les confessions de foi protestantes, nous



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 279

I’avons vu, ont reproduit, en lui donnant diverses formes, la pensée
fondamentale de Luther acquise a toutes les Eglises issues de la
Réformation. Quant a Pinfluence de la doctrine de Luther, elle a été
considérable ; la transformation profonde de la conception de la vie
morale résultant de la Réforme en est une preuve évidente, mais
non moins évidente la transformation de I'idée qu’on s’est fait aprés
lui des relations entre ’homme et Dieu.

D’autre part, la doctrine de Luther présentait un trés grave dan-
ger ; elle risquait — et il est incontestable que le cas s’est produit —
de rabaisser I'idéal moral du croyant en ramenant toutes ses pensées
sur Papplication dans ce monde, sur la réalisation dans son métier,
dans sa vocation quotidienne de ses aptitudes naturelles ; elle risquait
de ramener par conséquent tout le devoir chrétien a la pratique des
petits détails. Rien n’était plus contraire aux intentions de Luther
car c’est la dignité et la noblesse de la vie religieuse et morale, qu’il
entendait sauvegarder en protestant comme il ’a fait contre la doc-
trine catholique. L’enfant de Dieu, objet de son amour purement
gratuit, purement miséricordieux, pardonné et rentré en grice ne
peut rien concevoir de trop grand, de trop beau, de trop sacré a offrir
a son Pere. Mais il reste que pratiquement la pensée de Luther, telle
qu’elle apparait dansla vie de certaines des Eglises issues de lui, a subi
une inquiétante déformation. Je P’appellerai la «sécularisation » de
la vie spirituelle, la «rationalisation » de Paction morale ; je veux
parler de Paffaiblissement de l'idéal, d’une éclipse de I’héroisme
moral et religieux qui tache Phistoire de plus d’une communauté
protestante et qui est la constante menace a laquelle nous sommes
tous exposés. Il est incontestable que, malgré les déformations aux-
quelles il a donné lieu, le culte catholique des saints a contribué d’une
facon éminente a entretenir dans le monde ce sens de ’héroisme, ce
gofit du sacrifice, cette aspiration a Pineffable, ce besoin de ce qui
dépasse nos calculs les plus subtils et nos réves les plus sacrés. Si
le protestantisme laissait tarir cette source, s’il contribuait a rendre
impossible la pratique de ce «hors la loi» par excellence qu’est le
sacrifice, 1l aurait signé sa propre condamnation.

N’hésitons pas a le dire bien haut : un homme qui a tout quitté
pour suivre le Christ, son Maitre, est dans la lignée des premiers dis-
ciples de Jésus. L’Evangile a révélé au monde Péminente dignité des
pauvres, le bonheur de donner et la joie de tout quitter pour suivre
Jésus. Ces formes de vie qui ne sauraient étre commandées 4 per-



280 RENE GUISAN

sonne par personne, sinon par le conseil du seul Dieu, restent dans
la ligne de ’Evangile et doivent &tre constamment en honneur dans
IEglise de Jésus-Christ. C’est ce que les protestants ne doivent ni
contester ni oublier, et c’est ce que, trés hautement, doit proclamer
PEglise.

Luther, en situant tout le devoir du chrétien dans Paccomplisse-
ment scrupuleux, joyeux, fidele de sa vocation, a affirmé en fait
qu’il existe divers ordres de sainteté et que ces ordres de sainteté
peuvent étre considérés, mis en pratique et suivis par ’Eglise protes-
tante avec une rigueur et une conscience indiscutables. Essayons de
nous rendre compte maintenant de ce qui s’est passé parmi nous.
Nous avons dit — parce que la doctrine de Luther nous Pinterdit et
parce que Penseignement de ’Evangile bien interprété par Luther
nous le prouve — qu’il n’y a pas de saints protestants, parce qu’il ne
peut pas y avoir de saints devant Dieu ; mais il y a — et vous com-
prenez dans quel sens je vais employer ce terme — des saints dans
le protestantisme. Ceux qui ont été fideles a leur vocation, ceux qui
ont servi envers et contre tous, dans les bons comme dans les mau-
vais jours ; la diaconesse qui a consacré son existence tout entidre a
soigner les malades et qui a renoncé joyeusement a toutes les joies
de la vie ; la mere de famille qui a veillé toutes les nuits, qui a tra-
vaillé tous les jours, qui a peiné dans les jours mauvais, qui a résisté
au découragement, qui a encouragé ceux qui se lassaient, qui a veillé
ceux qui souffraient et qui n’a jamais désespéré, ceux-1a sont des
saints.

Il m’a été donné, il y a quelques mois, d’assister, dans un jardin
d’une petite ville romande, aux obs¢ques d’une mere. Ses fils «se
levaient pour la déclarer bienheureuse». Elle avait quatre-vingts ans;
ils étaient sept autour d’elle. Née dans des conditions difficiles, elle
avait enseigné dans une petite école primaire toute sa jeunesse ; elle
s’était mariée, mais, pour aider a son mari a éduquer sa famille, elle
avait tenu a poursuivre son travail dans cette école. Elle avait élevé
ses fils et ses filles sans jamais penser a elle-méme. Bient6t furent
grands ceux qui avaient été petits enfants, et quelques-uns d’entre
eux arriverent a de hautes situations morales et sociales. Eh bien!au
moment ou le repos était venu et ou la paix lui était donnée, une
autre grande paix s’était emparée de cette femme. Elle avait lente-
ment perdu non pas la raison, mais la mémoire et, peu a peu, la con
science des choses extérieures. Elle ne savait plus faire qu’une chose,



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 281

regarder aller et venir ses fils, regarder entrer et sortir ses filles, et un
sourire de tendresse courait sur ses lévres. La pureté de son amour, la
ferveur de sa tendresse maternelle ne s’étaient jamais démenties. Un
matin, elle rendit son 4me a Dieu. C’était une sainte, cette mere qui
ne pensait jamais a elle-méme et qui, portée par une foi vivante,
avait accompagné ses fils jusqu’au jour ou Dieu la reprit.

L’histoire de la vie protestante, depuis les origines de la Réforme
jusqu’a nos jours, est pleine de témoignages de ce genre : Fox, Wesley,
Mme Joséphine Butler, la générale Booth, M™e Edmond de Pressensé.
Qui n’a vu autrefois, sur les boulevards de Paris, se dresser la grande
silhouette de cette derniére quittant sa maison, ou elle travaillait
jour et nuit, pour se rendre au boulevard Arago, a la Maison des
Missions, pour y surveiller, avant le repas du matin, la répartition du
travail ? Le soir elle reprenait le chemin de sa maison et, légere, elle
se consacrait a rédiger ces admirables rapports sur ’ceuvre des Four-
neaux ; elle correspondait avec des hommes de génie et entretenait ou
ravivait la foi dans le ceeur de libres penseurs découragés ; elle écri-
vait pour P’édification et le bonheur de notre jeunesse des livres char-
mants.

Et que dire de Francis Monod, tombé au commencement de la
guerre 2 la frontiére allemande? Toute sa jeunesse avait été con-
sacrée a préparer parmi ses amis, a I’Association chrétienne des
étudiants, a la Faculté de théologie, ceux qui seraient bient6t de 1’ar-
mée des missionnaires dans les pays mahométans. Son capitaine, un
catholique, disait de lui: « C’est un saint ! »

Lorsqu’il y a trois ans la biographie de Georges Appia, pasteur de
la Confession d’Augsbourg a Paris, soigneusement, délicieusement
préparée par les enfants de ce pasteur, paraissait, un jeune étudiant,
dans toute la naiveté et la spontanéité de son adme, disait : « Rien
n’est plus extraordinaire et plus sensible aux cceurs réfléchis que le
surnaturel de cette vie, plus frappant que le surnaturel des vies
spécialisées et comme déblayées d’exigences contradictoires: un
ministére qui force Pattention, étonne et subjugue par son in-
croyable plénitude ! Ce probléme qui déroute et passionne, stimule
et humilie, n’est autre que le mystere d’une personnalité humaine
consacrée ».

Qui de nous ne se rappelle les lettres qu’échangérent, au commen-
cement de la guerre, dans un grand journal de notre pays, un pasteur
du sud de la France et un pasteur de la cour impériale d’Allemagne ?



282 : RENE GUISAN

Nous avons tous connu, entrevu et vénéré le pasteur Charles Babut.
Or, le jour de ses obseques, c’était bien le sentiment populaire qui
s’exprimait par ce propos d’une femme catholique de la ville de
Nimes : « Le saint de Nimes est mort. §’i] était des notres, on aurait
canonisé ! »

Les exemples sont st nombreux qu’ils abondent ici devant moi;
je vous les présente ainsi les uns aprés les autres dans un désordre qui
n’est que le témoignage de la puissance de ’Esprit.

Vers 1833, deux jeunes hommes se préparaient ensemble, a Paris,
au service de Dieu. L’un, Louis Meyer, jeune pasteur de la Confession
d’Augsbourg, préoccupé de problémes sociaux et spirituels, avait
constitué cette société des « Amis des pauvres » qui devait conduire
un si grand nombre de jeunes gens a P’intelligence sociale de ’Evan-
gile, et a laquelle ses premiers membres furent redevables d’un si
grand bénéfice spirituel. La méme année, un autre jeune homme,
animé du méme esprit, du méme amour et de la méme foi, Frédéric
Ozanam, fondait a4 Paris une société analogue, cette Conférence de
Saint-Vincent-de-Paul qui a été si féconde en bonnes ceuvres et si
importante dans le catholicisme frangais du XIXe siecle. Tous deux
ont travaillé dans le méme esprit ; tous deux se sont oubliés ; tous
deux ont été des témoins et des apdtres. L’un, pasteur d’une grande
paroisse du centre de Paris, s’est usé a la besogne ; mais aujourd’hui
encore nous nous reportons a son témoignage et nous nous enrichis-
sons de sa foi. L’autre, professeur en Sorbonne, témoin, orateur,
propagandiste, a laissé une trace lumineuse derriére lui, et il est de
ceux sur lesquels les regards de I’Eglise se sont portés. Son procés
en béatification va étre prochainement introduit devant PEglise
catholique romaine. L’un sera nommé bienheureux par I’Eglise,
peut-&tre «saint» un jour; lautre reste le pasteur de Péglise
de la Rédemption. Tous deux pourtant ont eu la méme attitude
devant Dieu, le méme désir de servir au progrés dans leur
pauvreté et dans leur faiblesse humaines. Ils sont saints Tun
et Pautre dans le sens ou nous pouvons le dire. Il est bon ainsi
de pouvoir les unir dans la sainteté. Que nous importent les décla-
rations officielles, elles ne ternissent aucune joie, elles n’empéchent
aucun respect.



LA NOTION PROTESTANTE DE LA SAINTETE 283

Ces personnalités-13, ces saints dans le protestantisme les connais-
sons-nous ! Notre Eglise se nourrit-elle de leur histoire ? Notre jeu-
nesse se raffermit-elle 4 leur contact ? Nos libraires répandent-ils
leur souvenir ? Nos sociétés religieuses leur consacrent-elles leur
temps ?

Il y a dans Pattitude d’un grand nombre de protestants a Pen-
droit de leurs ancétres spirituels une grande ingratitude, une terrible
méconnaissance, une tragique injustice et, pourquoi ne pas le dire,
un grand danger spirituel. Si les quelques paroles que je vous ai
adressées ce soir, au nom des Amis de la Pensée protestante, devaient
contribuer a orienter vos cceurs, votre intérét et votre pensée vers
quelques-uns de ces grands témoins d’une foi libre et fervente, je
n’aurais pas parlé inutilement.

Il ressort — et telle doit é&tre notre conclusion — qu’il n’y a pas de
saints, parce que la sainteté absolue n’est atteinte que par celui qui
a réalisé pleinement ’amour de Dieu et que personne n’est compétent
ici-bas pour trancher de la sainteté. Dieu seul est juge. « Et comme il
n’y a pas de fin aux ceuvres de Dieu, la perfection n’est un terme que
pour ceux qui la cherchent. Elle est un point de départ et d’envol
pour qui Paurait trouvée.» (Marc DuPasquier.) Saint Augustin
Pavait dit : « Cherchons comme cherchent ceux qui doivent trouver
et trouvons comme trouvent ceux qui doivent chercher encore, car
il est écrit : L’homme qui est arrivé au terme ne fait que commencer ».

Non, il n’y a point de saints. Comme si quelqu’un pouvait donner
a Dieu plus qu’ll ne réclame, c’est-a-dire tout notre étre !

Mais pourtant une vie consacrée, une vie qui porte en elle les
formes traditionnelles de la sainteté, une vie de dévotion, de cha-
rité, de force d’ame, de pureté, d’esprit de sacrifice, d’indigence et
de pauvreté nous est demandée a tous.

« Efforcez-vous », disait saint Paul ; « soyez parfaits », disait PEvan-
gile.

Si nous cherchons, pour conclure, a définir Pattitude du protestant,
je ne connais pas de formule plus belle, plus définitive, a laquelle je
désire pour ma part me rallier de toute mon 4me et pour toute ma
vie, je n’en connais point qui soit plus digne de définir Pattitude
du protestant que la page de saint Paul que je vous demande la
permission de relire avec vous :

« Fréres, ce n’est pas que je me sois encore emparé du prix, que je
sois déja arrivé a la perfection, mais je le poursuis espérant m’en



284 RENE GUISAN

emparer, car Jésus-Christ s’est emparé de moi. Pour moli, je ne crois
pas avoir atteint le but, je fais une chose: j’oublie ce qui est en
arriere et m’élance vers ce qui est devant moi. Je cours au but pour
remporter le prix auquel Dieu nous a appelés d’En-haut par Jésus-
Christ. Tels doivent étre, fréres, nos sentiments, a nous tous qui ten-
dons a étre parfaits, et si, sur quelque détail, vous étiez d’un autre
avis, Dieu vous éclairera. » (Phil. 3 : 12-16.)






LAUSANNE — 1MPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE



	La notion protestante de la sainteté (1927)

