Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1934)

Heft: 92: René Guisan

Artikel: Charles Secrétan et I'Eglise (1919)
Autor: Guisan, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380262

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHARLES SECRETAN ET L’EGLISE
(1919)

« Les faits établissent assez clairement que les institutions religieu-
ses du passé ne répondent plus aux besoins actuels. Et d’abord, la
religion doit rester désormais dans son domaine, en dehors des riches-
ses et du pouvoir, c’est la condition de son empire. Elle ne peut plus
gouverner la société que par la puissance de Pattrait, qui se propor-
tionne a sa pureté. Ensuite les formulaires religieux d’autrefois... ne
contiennent pas le remede 4 notre mal. Une confession doit étre
embrassée sans répugnance et sans réticence... Aprés tout ce qui s’est
passé, une restauration durable de la religion ne peut étre qu’une
puissante évolution religieuse, une création de Pesprit pénétré de Dieu.
Il faut que la réformation recommence et s’achéve. Lorsqu’on con-
sidere dans son ensemble ’état moral de ’humanité contemporaine,
lorsqu’on pense a la place que la religion devrait occuper d’aprés sa
nature, a ce qu’elle fut, & ce qu’elle est a4 présent, lorsqu’on compare
Pétat de la science en général, les axiomes, les méthodes qui régnaient
lorsque nos confessions de foi s’écrivirent, aux axiomes et aux méthodes
que nous impose aujourd’hui I’évidence, on reste convaincu que nous
en sommes aux préliminaires; on sent qu’un véritable réveil de la
vie religicuse remuerait ’esprit humain dans ses profondeurs, pour
enfanter une Eglise nouvelle, une pensée nouvelle.» « Tout présage un
nouvel épanouissement de Eglise, cette société fraternelle, et plus
que fraternelle, fondée sur la pénétration réciproque de ’amour, com-
prenant tous les efforts collectifs, tous les biens résultant du concours



CHARLES SECRETAN ET L’EGLISE 237

des activités spontanées. L’Eglise véritable qui ne prétend point placer
Phumanité sous la tutelle de quelques individus miraculeusement pri-
vilégiés, mais qui est I'union spontanée des hommes de bon vouloir,...
qui ne connait pas Popposition du laique et du prétre, qui n’use
jamais de contrainte et qui ne saurait la subir, — seule puissance
capable de briser le mensonge des hiérarchies usurpatrices et d’affran-
chir les cceurs en les remplissant ; ..le premier des biens (au sens
technique du mot bien) qui désigne en morale un idéal, un but a pour-
suivre, un fruit de lactivité morale... L’Eglise véritable qu’il
s’agit de fonder, tel est I'objet 1égitime de notre premiere affection
sur la terre (.

Voila, il faut Pavouer, un langage auquel nous ne sommes pas ac-
coutumés. Il y a un quart de sitcle que la plume est tombée de la
main qui a tracé ces lignes prophétiques : aussi bien Secrétan a-t-il,
dans plus d’un domaine, été précurseur. Clest ainsi qu’il a parlé de
PEglise avec tendresse et avec espoir.

L’Eglise occupe dans les préoccupations de Secrétan une place de
premier plan. Non pas qu’il ait jamais songé 4 en proposer une théo-
rie complete et systématique, mais au travers de toute son ceuvre
s’affirme cette idée fondamentale: c’est 4 une manifestation collec-
tive que doit aboutir toute vie religieuse véritable; la foi personnelle
ne s’exprime et ne s’épanouit completement que dans la communauté,

Solidarité, charité, Eglise, si ces termes reviennent fréquemment
sous sa plume, c’est qu’ils expriment une tendance maitresse essen-
tielle de sa personnalité morale.

Nous suivrons sa vie, son attitude et recueillerons a4 mesure ses
doctrines. Dans le beau livre qu’elle a consacré a la vie de son pére,
Louise Secrétan a indiqué avec beaucoup de réserve les influences
qui s’étalent exercées sur lul ; ce probleme trés délicat a résoudre n’a
pas encore été examiné a fond @,

Nous savons cependant — et cela suffit 4 notre propos — qu’il
subit trés jeune au foyer maternel une influence religieuse profonde
et que le grand souffle du Réveil qui passait alors sur le pays ne le
trouva pas indifférent. Sa piété prit trés tot une couleur mystique

(1) Recherches de la méthode, p. XL1v. La raison et le christianisme, p. 314. Dis-
cours laiques, p. 146, 348. — (2) Depuis que ces lignes ont été écrites a paru, en
1930, dans les Cabiers de la Faculié de théologie de I'Université de Lausanne, la
pénétrante étude de M. Epm. Grin, Les origines et Uévolution de la pensée de
Charles Secréian. (Réd.)



238 RENE GUISAN

accentuée, ainsi qu’en témoignent sa correspondance, les déclarations
de ses amis et contemporains et surtout son ceuvre.

Avec ses amis ce sont de continuels épanchements, des élans, le
besoin de se livrer tout entier, une exaltation qui se muait souvent en
découragement profond et s’achevait dans la mélancolie. Sentimen-
talité d’adolescent, dira-t-on, d’autant plus explicable qu’il s’agit d’un
contemporain d’Ol.ympio, et nous n’y contredisons pas; cependant,
tandis que ’enfant se fait homme, la vie du sentiment devient plus
intense, son expression plus grave et plus profonde, et marquera
sa piété d’un trait définitif.

Ecoutez plutét : le soir de Noél, 4 I'un de ces moments «ou "Ame
est plus facilement touchée », comme il dit, il célébre la féte a Munich,
seul avec son ami Leébre, et il compose un poéme :

La longue nuit de ma triste langueur
Blanchira-t-elle aux feux de cette aurore ?
Ne veux-tu pas descendre sur mon ceeur,
Céleste ami que dans Pombre j’implore ?
Sous le péché mon front s’est abattu.
L’ceil est sans larme et Pesprit sans vertu.
De mes pensers je sens mourir la lamme
Et le remords, dernier témoin dans ’Ame,
Bravé longtemps, s’est tu, mais j’ai crié ;
A ma souffrance ouvre ton cceur de mére,
Fils de mon Dieu, tu connais la pitié.
Mon corps est nu, sur moi jette ta robe,
Qu’au vent d’hiver ton amour me dérobe.
Christ ! donne-moi le pardon, le repos,

Et le cceur pur pour marcher dans ta voie!

Et le Christ répond :
Je suis Pami du pauvre et du pécheur...
Laisse-moi donc a ton foyer m’asseoir,
Depuis longtemps je frappais a ta porte...
Viens avec moi gofiter le pain du soir
Et prends la paix que ma douleur t’apporte. —
La longue nuit de ma triste langueur
Déja blanchit aux feux de cette aurore !
Et je le sens se pencher sur mon ceeur,
Le bien-aimé que dans 'ombre j’implore.



CHARLES SECRETAN ET L'EGLISE 239

Ou bien il décrit son expérience intérieure : « Il y a dans Phomme
un respect, un amour inné du bien qui lui fait connaitre la nature du
bien, lorsqu’il obéit a4 son impulsion en surmontant les tendances
contraires... Selon cette loi, le bien c’est d’aimer les autres hommes...
Mais d’ou vient cette loi écrite en nous-mémes, d’ot cet idéal dont
un reflet colorant la matiere devient pour nous le type exquis de
la beauté ? Ils sont en nous, ils sont infiniment au-dessus de nous,
ils ne peuvent venir que de ’étre mystérieux dont nous tenons P’exis-
tence... Dans notre prison vernie, sous ce soleil trop brillant pour
nos yeux rougis, au milieu de la misére qui nous enveloppe et qui nous
consume, un soupir s’échappe de notre poitrine et nous dit que le
bien doit exister, qu’il existe ! Les preuves de la divinité sont dans ce
soupir... Le besoin de Dieu, c’est le feu sacré qui cherche une
issue ! » @M

Mais — et c’est ici Pautre aspect de lexpérience morale —
«tout homme qui s’interroge lui-méme avec sincérité se trouve dis-
posé au mal plutét qu’au bien, car naturellement il se prend lui-
méme pour but ». Il doit confesser en pleurant qu’il «suit si peu» la
loi écrite en lui. « Nous savons ce que c’est que le péché. Nous savons
que nous le commettons. Notre conscience nous 'impute, nous nous
écrions : Seigneur, pardonne.» «Le sentiment de la misere présente est
la condition d’un meilleur avenir, parce qu’elle fait naitre le désir d’un
changement ; ainsi la profonde amertume qui suit la chute est un
premier fruit de la compassion»... Or «’expérience nous enseigne
que rien n’est plus difficile ni plus douloureux qu’un changement
sérieux de la volonté; car changer, c’est effacer, c’est expier son
passé »®.

« Le bien de ’dme éloignée de Dieu est donc de sentir son égare-
ment, afin qu’elle s’efforce d’en revenir ; le bien de P4me déchirée est
de sentir son déchirement ; le bien de ’Ame emportée est de s’arréter,
de se recueillir, de se retrouver, de se voir enfin telle qu’elle est. Son
bien est dans la conscience du désordre ou elle est plongée, dans la
conscience de son mal.» Car, si elle «sent son indignité», elle sent
qu’elle a besoin d’un Sauveur et qu’un Sauveur lui a été donné.
Seulement « nous ne pouvons que devenir chrétiens sans jamais I’étre,
parce que notre foi n’est jamais parfaite». Dans notre condition pré-

(1) Recherches, p. x1x s. et xrut. — (2) Philosophie de la liberté (Ire éd.) I, p. 102
s., 230 et Recherches, p. 104, 82 s.



240 : RENE GUISAN

sente, «’4me s’offre a Dieu telle qu’elle est, avec ses besoins, car elle
en a, avec ses miséres et ses torts » (I,

« Tout homme a besoin de s’ouvrir », il s’ouvre a Dieu et c’est la
priere, Pacte par excellence de la vie religieuse. « Priez pour moi,
priez », écrivait-il 4 ses parents pendant son séjour de Munich ;
plus tard (1861), s’accusant de la pauvreté de sa vie spirituelle, il se
déclarera bien loin de cet esprit de pri¢re sans lequel il n’y a rien a
espérer en fait de délivrance morale. Et Pon connait par les Lettres
de jeunesse de Félix Bovet ’admirable réponse de Secrétan au cours
d’une discussion avec des amis :

« Pour moi, ce qui distingue les hommes les uns des autres, ce ne
sont ni leurs sentiments — qui sont variables — ni leurs croyances,
car sous les mé&mes mots ils croient souvent des choses différentes et
sous d’autres mots les mémes choses. Non, je ne connais que deux
classes d’hommes, ceux qui prient et ceux qui ne prient pas. Ceux
qui ne prient pas ne sont pas chrétiens, ceux qui prient un peu sont
de faibles chrétiens, ceux qui prient sans cesse sont chrétiens. Voila
tout mon schibboleth. » @

L’homme s’ouvre & Dieu dans la priere, il s’ouvre aussi a ’homme
et c’est la communion. La communion est la seule atmosphere dans
laquelle ’4me s’épanouisse et s’apaise, la seule dans laquelle la reli-
gion s’exprime en vérité et dans sa plénitude. « Si notre individualité
s’affranchit et s’éléve, c’est en réalisant la communion. »

Priere, adoration, besoin de communion, besoin de confession,
besoin de conversion, désespoir de la conscience qui s’accuse et grati-
tude de ’dme qui a trouvé son salut, aspiration a la sainteté et dou-
leur de n’y pouvoir y atteindre, alternatives de gaité et d’abattement,
tel est Secrétan. Il est peu d’hommes auxquels s’applique mieux qu’a
Iui le «inquietum est cor nostrum donec requiescat in te» de saint
Augustin. La communion d’une religion vivante, c’était bien l’as-
piration fondamentale du jeune professeur de philosophie au moment
ou il entrait dans la carriere académique, aux cotés d’Alexandre

Vinet.
N

En 1839, a vingt-quatre ans, Secrétan débutait a titre provisoire,
comme professeur de philosophie & ’Académie. 1839, c’est année de

(1) Philosophie de la libersd, 11, p. 328 et 320, Principe de la morale, p. 342. —
(?) Philosopbie de la liberté, 11, p. 319 s.



CHARLES SECRETAN ET L’EGLISE 241

la révision et de la promulgation de la nouvelle loi ecclésiastique.
Aprés de longues discussions, les espoirs se trouvaient dégus et le
probléme se posait désormais sur un terrain qu’il ne devait plus quit-
ter : 'indépendance de I’Eglise. La loi nouvelle ne se caractérisait-
elle pas elle-méme par le début de son art.87 : « Les délibérations du
Synode sont de simples préavis» ?

Il ne semble pas que Secrétan ait sur le moment méme trouvé le
loisir d’intervenir dans les débats : il était absorbé par son enseigne-
ment, dont il allait donner un spécimen en publiant ses legons sur
Leibniz ; absorbé aussi par les préparatifs de son mariage. De plus,
la succession du professeur Gindroz étant ouverte, il devait se sou-
mettre a Pépreuve du concours et de la dispute académique. Mais il
était certainement initié aux problémes ecclésiastiques par ses rela-
tions avec Vinet. Aprés Pavoir vu de prés a Bale en 1835, aprés avoir
été un des plus insistants parmi les jeunes a le supplier de rentrer a
Lausanne, Secrétan avait eu la joie de accueillir dans ce mémorable
automne 1837. On sait son admiration passionnée pour Vinet — il
veut habiter sous son toit, il lui fait de fréquentes visites. Ne lui
doit-il pas ce qu’il a de plus précieux, a cet auteur dont il disait alors
que les écrits avaient été « dans la main de Dieu I'un des instruments
de sa conversion a ’Evangile »? Il dira plus tard, parlant de Vinet :
«mon paternel ami». Admiration, ajoutons-le pour en mieux marquer
la qualité si haute, qui ne privait pas Secrétan de son arbitre et de
son jugement, comme en fait foi ’article critique qu’il allait publier
dans la Revue suisse sur les Essais de philosophie morale ™.

Les circonstances allaient du reste fournir a Secrétan Poccasion
d’examiner les problemes de ’heure et de se prononcer. Il venait
d’8tre installé comme professeur titulaire, le 1€ novembre 1841 ;
quelques mois plus tard paraissait Essat de Vinet, Pouvrage qui
devait porter le débat, jusque-la confiné dans les cercles ecclésia:-
tiques, devant Popinion @.

En juin et juillet 1843, Secrétan publie dans Le Semeur quatre
articles intitulés « Des rapports naturels entre I’Eglise chrétienne et
PEtat ». Répondant a un critique allemand, dont les articles déno-
talent une méconnaissance totale de la pensée véritable de Vinet,
Charles Secrétan reléve ce qu’il y a de grand dans I’Essai : cet appel
a P’évidence morale, si nettement exprimé deés P’abord dans le titre.

(1) Revue suisse, 1, 1838, p. 549 ss. — (2) Essai sur la manifestation des convic-
1ions religieuses (1842).



242 RENE GUISAN

Aussi bien les faits parlent-ils plus haut que les plus éloquentes pa-
roles : un tel livre n’a pas besoin d’étre défendu.

Il n’en est pas de méme du principe de la séparation en général, si
méconnu, si mal compris, et que Secrétan se propose de dégager avec
netteté. En se fondant sur ’histoire et sur ’expérience, le protestan-
tisme reconnait une influence immédiate de Esprit divin sur ’homme
individuel. Dieu parle aux fideles, et, par la communion des fideles,
il parle a ’Eglise. Sans doute ’Eglise posséde une personnalité, elle
est une réalité spirituelle ; mais la question est de savoir — et c’est
sur ce point que porte tout le débat entre protestantisme et catholi-
cisme — ou se trouve I’action primitive, car il faut bien qu’il y en ait
une. Or, «la source vive de la personnalité de 'Eglise, c’est ’élément
commun produit dans les individus par le fait de leur conversion; il
n’y a de réalité morale que dans et par les individus. La solidarité,
la communion, P'unité, ’identité méme, tout cela sont des idées chré-
tiennes; mais en sortant de I'individu, par le fait des individus, parla
libre harmonie des individus, par I’énergie créatrice de 'amour que ré-
veille dans le ceeur d’un homme, puis d’un autre, Pintime tendresse de
leur frere ainé qui les a aimés le premier ». « En un mot, les chrétiens
font Eglise et PEglise est un produit », c’est le fait primordial, his-
toriquement et psychologiquement parlant, que n’infirme point cette
autre constatation de I’expérience, que «I’Eglise 4 son tour forme
aussi les chrétiens ». Ce principe fondamental serait indiscuté si 'on
tenait compte de la distinction essentielle entre I'ordre naturel et
Pordre spirituel ou moral. Il ne s’agit pas — et sur ce point la position
de Charles Secrétan est ferme et son attitude catégorique —, il ne
s’agit pas de nier et de détruire toute connexion entre ces deux ordres.
« L’Eglise doit étre soumise aux lois de I’Etat sur les associations et
PEtat lui doit en retour protection impartiale et juste surveillance. »
Il s’agit seulement de distinguer, de reconnaitre a I’activité humaine
un but temporel et un but spirituel, le premier étant un moyen pour
le second.

Mais, dit-on, PEtat ne peut pas subsister si des motifs élevés n’ani-
ment pas I'individu. — Sans doute, répond Secrétan, il n’en reste pas
moins que I’Etat n’a pas le droit d’exiger ces motifs élevés, parce que
cela est impossible par nature... cor il ne saurait y avoir de droit 14 ou
la nature des choses implique 'impossibilité d’exercer jamais ce droit.
L’Etat a besoin de la conscience, [mais] il n’a pas le droit de Pexiger ;
il a besoin de PEglise, [mais] il n’a le droit ni de la gouverner ni de



CHARLES SECRETAN ET L’EGLISE 243

garantir sa durée : il n’a rien a faire a son égard, sinon de maintenir
lajustice... Partout ou ’Etat prétend gouverner les consciences, il tente
Pimpossible; partout ou, sans le faire directement, il s’attribue cepen-
dant une part dans des choses qui n’ont de sens et de valeur que
comme expression de la conscience, il gite ce qu’il touche et se met
en contradiction avec lui-méme. » Ainsi, quand, par le moyen de l’or-
ganisation qui lui est propre et de sa puissance financiére, I’Etat
s’arrange pour maintenir des cultes, indépendamment de la vie reli-
gieuse dont ils sont ’expression, il donne le pas aux affaires politiques
sur les affaires religieuses, puisque 'exercice de la religion peut se
modifier suivant un intérét politique.

Il faut donc distinguer : ’Etat embrasse les rapports nécessaires
des hommes entre eux, tandis que la religion — et c’est ce qui fait
sa supériorité — met ’homme en rapport direct avec Dieu, rapport
spirituel, c’est-a-dire rapport compris et voulu. « L’Ame religieuse
demande a son Dieu de descendre en elle, elle aspire a s’élever aupres
de lui» ; or ce rapprochement ne concerne pas P’espace, il se produit
dans le domaine de Pesprit. L’acte religieux est essentiellement libre
et ne peut étre congu que comme tel. Si donc la religion n’a d’autre
existence que dans l’activité d’une dme déja libre qui cherche a se
perfectionner et & s’affermir dans la liberté, il est clair que les mani-
festations de la vie religieuse devront étre empreintes du méme
caractere. L’Eglise étant la sphere dans laquelle s’accomplissent les
actes religieux, tout doit étre libre en elle.

Employer, pour désigner les rapports de I’Eglise avec I'Etat, le
terme de séparation, c’est employer un terme impropre qui, selon
Charles Secrétan, doit étre abandonné. Car enfin on ne sépare pas
absolument de PEtat ce qui continue a vivre dans IEtat, sous ses
lois, en exercant sur lui une inévitable influence ; pas plus du reste
qu’on ne saurait réellement séparer ce qui, de sa nature, est incapable
de s’unir. Réaliser ’Eglise chrétienne, voila ce dont il s’agit ; la vraie
expression qu’il faudrait employer serait donc : « absolue spontanéité
de tous les actes religieux, soit individuels, soit collectifs ». « L’Eglise
nait d’un acte ; d&s lors, pour que ’Eglise soit une institution religieuse,
il faut que cet acte lui-méme soit religieux, par conséquent il faut qu’il
soit libre. Le caractére de PEglise résulte de cet acte dont le constant
renouvellement fait la durée. L’essence de ’Eglise est dans la pure
liberté; tout ce qui se passe dans ’Eglise doit étre religieux, c’est-a-
dire pur de toute contrainte». L’Eglise ne saurait ni commander ni



244 RENE GUISAN

obéir. I’Eglise supposant des croyants, et la qualité¢ de croyant
étant une chose purement facultative, Pexistence méme de PEglise est
humainement chose contingente et facultative ; organe de la seule
activité humaine véritablement libre, elle ne respire que dans P’air de
la pure liberté. Elle est toujours libre, 1a ou elle existe.

«La question, conclut Charles Secrétan, est donc de savoir quels
peuvent étre les rapports de PEtat avec un établissement produit
d’une agrégation spontanée et dont la durée repose sur une adhésion
que chacun des associés est toujours libre de retirer. Je comprends
des rapports de protection, de surveillance, mais je ne congois pas de
garantie, encore moins d’union. Si PEglise est unie a P'Etat, la reli-
gion est affaire d’Etat et sa profession devient obligatoire, 4 moins
que I’Etat, ne voyant que les clergés dans les Eglises, se borne 4 en
salarier un ou plusieurs sans s’occuper du troupeau ; mais ceci n’est
pas une union, c’est a la fols une absorption et une séparation : la
séparation de I’Eglise et du clergé absorbé dans ’Etat ».

Tel est, ramené a ses éléments essentiels, le mouvement de la pensée
de cet important manifeste par lequel Secrétan intervenait pour la
premiére fois sur un terrain ou il allait — trop longtemps — devoir
croiser le fer. Les principes dont il se réclamait n’étaient pas nou-
veaux, Secrétan le reconnait expressément et ne songe pas a renier
Pinfluence décisive de son maitre ; mais les formules dont il les revét
et les considérations dont il les étaye assurent a ces articles trop
ignorés une place d’honneur dans ’'ceuvre du philosophe.

Si Charles Secrétan revendiquait avec une vigueur si « agressive » le
droit de PEglise a se réaliser, c’est que ce droit était contesté autour
de lui. Le régime vaudois de 1830, secoué jusque dans ses fondements,
était déja gravement compromis. Le gouvernement, composé de
«messieurs honnétes et bien pensants, tous ou a peu pres tous plus
ou moins teintés de piétismen et dont la devise était «la liberté dans
Pordre et la civilisation par les lumiéres », n’avait pas su assurer le
contact avec les masses et était resté «sans intelligence des conditions
du gouvernement sous le régime du suffrage universel.» Ses membres,
dépourvus de toute ambition personnelle, étaient « préts a vider la
place des qu’ils seraient poussés dehors un peu vivement.» Ils avaient
commis des fautes, dont leurs adversaires, longtemps réduits au si-
lence et a 'impuissance, étaient résolus a se faire un jour un argument
contre eux. Mais ce ne sont pas ces fautes qui ont ruiné le régime de



CHARLES SECRETAN ET L'EGLISE 245

1830, « il est tombé victime de sa loyauté, de son respect pour la foi
jurée et de sa fidélité aux intéréts permanents du pays» .

Les affaires fédérales, dont on avait envenimé la discussion en y
mélant les questions religieuses pendantes depuis 1824, allaient pro-
voquer la révolution, dont nous n’avons pas a faire I’histoire ici. Ce
que nous savons seulement et ce qu’il suffit de noter, c’est que Patti-
tude du parti radical, toujours plus menagante pour la liberté reli-
gieuse, et les moyens dont il se servait pour conquérir la majorité
dans le pays avaient rapproché plus étroitement encore — dans ce
qu’il a appelé la «lutte contre ’envahissement de la barbarie » — le
jeune philosophe et son maitre.

Du reste, chez Charles Secrétan, P’attitude raisonnée et le parti
délibéré étaient, sur ce point, en parfaite harmonie avec ses traditions
de famille et avec les idées qui régnaient dans son milien social.
Depuis plusieurs années, son pére, ’avocat Samuel Secrétan, soute-
nait avec quelques amis un journal d’opposition libérale : Le Courrier
suisse.

La révolution du 14 février 1845 ne surprit pas Secrétan : elle le
jeta dans Popposition ; aussi bien ’Académie était-elle, de toutes les
institutions nationales, la plus menacée. Et les événements de se
précipiter :

Discussion au Grand Conseil sur la liberté religieuse, sur une pro-
position visant 4 interdire aux pasteurs d’assister a des assemblées
religieuses « autres que les réunions légalement consacrées au culte de
PEglise nationale ». Démission de Vinet de sa chaire de théologie
pratique (le gouvernement, espérant encore faire face a la crise,
le nomme professeur de littérature francaise). Proclamation du 29 juil-
let relative a la votation populaire imminente sur la nouvelle consti-
tution. Lecture de cette proclamation dans les temples, le 3 aofit 1845,
et refus d’une quarantaine de pasteurs et ministres, manifestation
d’une partie du public: «On a remarqué comme meneurs de la
bande, au temple de la Cité, les deux freres Charles et Edouard
Secrétan, professeurs a ’Académie », écrit Le Nouvelliste radical le
surlendemain.

La question religieuse passait au premier plan; il devenait mani-
feste qu’un accord étant impossible, le gouvernement devait aller jus-
qu’au bout sous peine d’abdication.

(1) Au Foyer romand, 1889, p. 254 s.



246 RENE GUISAN

En octobre, tandis que les Classes (c’est-a-dire le clergé vaudois
au complet) a Punanimité moins deux voix absolvaient les ministres
accusés par le Conseil d’Etat, Louis Vulliemin, voyant les deux fréres
Secrétan menacés d’étre dépossédés de leurs chaires, les faisait entrer
au Courrier. Charles Secrétan en devint le rédacteur ; il devait y
rester trois ans.

Ceest dans la collection de ce journal qu’il semble tout naturel
d’aller chercher désormais les sources authentiques susceptibles de
renseigner le lecteur sur la pensée politique et ecclésiastique de
Charles Secrétan ; et je m’y suis appliqué. Mais il a gardé ’anonymat,
d’ott impossibilité de lui attribuer avec certitude les articles. Ne
pouvant entrer dans le détail de ce sujet intéressant je m’en tiens a
Pessentiel, c’est-a-dire a la période critique, celle qui précede et suit
immédiatement la démission des pasteurs.

Rédacteur en chef d’un journal politique, Charles Secrétan s’as-
socle au mouvement sans réserve : on sait ’extréme violence de la po-
lémique des deux cotés du fossé.

Quelle est la doctrine du Courrier — je ne dis pas de Charles Secrétan ?
L’attitude du Conseil d’Etat, préoccupé avant tout d’imposer son
point de vue et ses méthodes de gouvernement, « violente le souve-
rain» ; il n’a pas le sens de la liberté religieuse, « aussi 'union de
PEglise et de ’Etat serait un vrai malheur, si 'une des institutions
devait étre absolument asservie a I’autre ».

Comme il apparait manifestement aux rédacteurs qu’il n’y a pour
le conflit aucune perspective d’apaisement par arbitrage, nous les
voyons tres tot (et ceci est d’importance pour comprendre les déclara-
tions ultérieures de Charles Secrétan) pousser les pasteurs a prendre
publiquement position. Ils écrivent :

« Il faut que les pasteurs non pas se justifient, le droit est clair,
mais manifestent par un acte public qu’ils ont le sentiment de leur
innocence et de la dignité de leur position. Un plus long silence nous
paraitrait inexplicable. »

Le 7 novembre, aprés que le gouvernement eut rendu sa sentence
suspendant les quarante-trois pasteurs et ministres qui n’avaient pas
consenti a lire sa proclamation de juillet ;: « Cette nouvelle, dit le
Courrier, frappe les esprits d’une sorte de stupeur... les plus indiffé-
rents n’assistent pas sans une émotion profonde a la ruine de notre
Eglise chrétienne. La persécution religieuse est une des premidres
conséquences de la derniere révolution. Le pouvoir a tiré parti de la



CHARLES SECRETAN ET L’EGLISE 247

prévention peu favorable dans notre pays a I’égard des dissidents,
dans Pintérét de la tyrannie. La liberté religieuse, c’est la religion
elle-méme, car il n’y a point de religion sans liberté... le Conseil d’Etat
proclame hautement par ses actes le dessein d’anéantir notre Eglise
nationale et d’abolir le culte chrétien... Les deux puissances sont
aux prises ».

Le 14 novembre, le Courrier approuve hautement la démission col-
lective, il écrit : « Les pasteurs se retirent devant les mesures arbi-
traires qui rendent Pexercice de leur ministére impossible... ce fait,
qui nous paraissait inévitable, est un acte de foi et de désintéresse-
ment .

Lorsqu’enfin, au début de décembre, on apprit que trente-trois
pasteurs avaient retiré leur démission, le Courrier ne cache pas sa
pensée. Parmi ces trente-trois il y a des vieillards : « Honneur a leurs
services passés et a leurs cheveux blancs ». Il y a des peres chargés de
famille : « Respect aux douloureux mysteres des familles ». Mais les
autres ont montré peu d’intelligence de la situation de ’Eglise : «sa
rénovation,... devenue une nécessité, elit été probablement assez fa-
cile, assez prompte sans cette troupe de déserteurs,... elle sera plus
lente, beaucoup plus douloureuse. Comment a-t-il pu se faire qu’ils
n’aient pas vu que le malaise momentané de leur paroisse n’était de
nulle considération au prix de Paffranchissement de Eglise entiére.
On ne sauve pas un édifice de sa ruine en sauvant ici un contrevent et
la une porte ou une marche d’escalier ».

Je me suis attaché a ces incidents de presse, ils sont significatifs
de Pattitude d’un groupe important de libéraux, qui disaient avec
les fréres Secrétan : « Les deux puissances sont aux prises ».

Comparez maintenant a cela la conduite de Vinet. Certes, il était
d’accord sur les principes, et pleinement, avec Secrétan et ses amis;il se
séparait d’eux quant a la maniére de les faire triompher. A la méthode
politique, qui proceéde par affirmations globales, par les moyens frap-
pants et qui croit au prestige du nombre, il opposait celle de la cons-
cience ; fid¢le a cet appel & I’évidence morale, dans lequel Secrétan
lui-méme avait apercu et salué la supériorité et la force de son argu-
mentation, « il redoutait la pression du nombre ». Dés le 11 novembre,
il avait écrit « qu’il espérait peu d’une assemblée», la question a
résoudre étant « purement individuelle ». Et t6t apres, rendant ex-
pressément hommage aux intentions des démissionnaires: « Je crois



248 RENE GUISAN

qu’ils ne se sont pas gardés de Ientrainement», écrivait-il.
« Je désirais des démissions de la part d’hommes capables de
concevoir le désir et le projet d’une Eglise libre... mais la grande
majorité des démissionnaires est dévote a 1’établissement et a voulu
sauver établissement... je crois qu’en définitive ’ceuvre d’une Eglise
libre, presbytérienne, vaudoise se fera, mais par quelques-uns seu-
lement » (0,

Enfin, et c’est ici que le contraste entre l’attitude de Vinet et
celle du Courrier Suisse se précise dans toute sa beauté, lorsque les
trente-trois auront retiré leur démission : « Plusieurs ont sans doute
fait un plus grand sacrifice en rentrant que §’ils étaient restés dehors.
Ils avaient cédé a Pentrainement, et c’est maintenant qu’ils ceédent a
une véritable conviction, juste ou erronée... ’essentiel n’est pas, a
nos yeux, qu’on se sépare en masse, ni méme en grand nombre, mais
que toutes les positions se prennent dans une entiére liberté » @. Au
printemps 1846, dans une Réclamation au Nowuwelliste publiée sous
forme de brochure, Vinet s’est écrié : « La colére, au point de vue du
christianisme, non seulement n’est pas légitime, elle n’est pas rai-
sonnable », et il a eu ce mot admirable : « Je suis trop convaincu pour
étre impatient ».

Son jeune ami et trop impétueux disciple n’avait pas encore at-
teint 4 ce degré de maitrise morale, a cette confiance dans le triomphe
de la vérité.

Des deux puissances aux prises, ce fut le gouvernement qui Pem-
porta ; on sait que le dernier épisode du conflit — épisode sans gloire,
pour parler par euphémisme, et dont le crédit de notre pays devait
patir si longtemps — fut, en novembre 1846, la révocation des pro-
fesseurs de ’Académie, sauf un. Les années qui suivirent furent,
pour Secrétan en particulier, des années améres : une situation ma-
térielle précaire, des deuils de famille horriblement douloureux pour
son cceur de pére trés tendre, la fuite a Thonon, puis a Genéve, sous
la menace de mouvements politiques dans le pays, 'incompréhension
de ses amis de Paris sur lesquels il avait cru pouvoir compter pour
refaire une carrit¢re en France, enfin et par-dessus toutla mort de Vinet.

En 1850, il accepta les offres de la ville de Neuchitel ; il devait y
passer dix-sept ans.

Faisons ici une halte : 1846-1866, années fécondes : La Philosophie

(1) Lettres de Vinet & L. Burnier, dans Rameert, Finet, p. 517, 521. —
(2) Article du Semeur, 1bid., p. 525 s.



CHARLES SECRETAN ET L'EGLISE 249

de la liberté (1849), Les recherches sur la méthode (1857), La raison et
le christianisme (1863) et la collaboration a la Revue suisse. La pensée
philosophique, mirie lentement au contact d’une expérience singu-
lierement riche, a trouvé son expression classique, ce qui, pour Secré-
tant, ne veut pas dire définitive. Il est temps pour nous de rechercher
quelle était sa pensée profonde sur PEglise, puisque aussi bien ce
vocable revient tres souvent dans son ceuvre.

Apres I’¢re des conflits passionnés et des polémiques incessantes, les
grands livres dont nous venons de citer les titres nous introduiront
dans le monde de la pure et sereine contemplation.

La théorie secrétanienne de ’Eglise fait corps avec le systéme de
la Philosophie de la liberté auquel clle se rattache étroitement et
dont elle forme le sommet. Nous rappelons les principes essentiels
de cette philosophie.

Le point de départ de toute philosophie sérieuse, c’est le fait de la
conscience morale et son autorité absolue, et le probleme s’y pose
ainsi : «Concevoir les dernitres raisons de l'univers de maniére a
justifier en Pexpliquant Pautorité de la loi morale, laquelle implique
et démontre la liberté que nous croyons sentir en nous » L’homme se
sachant libre et sujet d’une loi doit chercher au-dessus de lui le prin-
cipe de son étre et de 'étre. Un principe de ’étre capable d’expliquer
la liberté dans ’homme, sera manifestement libre lui-méme... d’une
absolue liberté. Sans doute P’absolue liberté est inconcevable pour
Phomme — « le prolongement des lignes tracées par la raison, dit Se-
crétan, aboutit en tous sens a I'inconcevable » — mais elle est indis-
pensable. L’étre absolu est ce qu’il veut ; le comprendre, c’est savoir
qu’on n’en peut pas savoir davantage. Il peut créer, il a créé — mais
non par nécessité, puisqu’il est liberté — et nous le savons par I'ex-
périence de notre propre existence en tant que sujets d’une obliga-
tion; car sans obligation morale, qui atteste en nous une volonté
supérieure 4 nous, la création ne serait qu’une hypothése gratuite.

La parfaite liberté du créateur implique qu’il se suffit entierement
a lui-méme ; deés lors le seul motif intelligible de la création devant
étre cherché hors du créateur serait le bien possible de la créature,
c’est-a-dire la gratuité de Pamour.

La seule idée acceptable de la création, c’est la perfection posant

REV. DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8., t. xxu (N° 92, 1934). 17



250 RENE GUISAN

la perfection. Ainsi le monde est parfait d’aprés la raison. Mais Pex-
périence nous le montre de tout point imparfait et souverainement
misérable. Au travers de son ceuvre entiére, Secrétan s’est appliqué a
faire sentir ce contraste de I'idée et du fait, a établir le pessimisme
de Pexpérience, 3 montrer que le probléme de la philosophie consis-
tait a concilier Pexpérience avec la raison, en d’autres termes a ré-
soudre cette supréme antinomie.

La conciliation, le philosophe de la liberté a cru la trouver dans
I'idée que la perfection d’une créature digne de ce nom et véritable-
ment distincte de son auteur devrait étre sa propre acquisition, 'ou-
vrage de sa liberté, et que la liberté d’une créature, liberté affectée
d’une obligation, implique la possibilité d’un mauvais choix... la pos-
sibilité du mal. Le caractére accidentel de celui-ci doit étre maintenu
rigoureusement pour sauvegarder la vérité de I'idée morale ; mais son
caractere universel, le fait qu’il s’impose a la volonté individuelle
avant méme qu’elle ait pu se déployer en actes, et qu’il nous domine
dans la nature, ne se concilie avec 'idée du Dieu parfait et amour
que si nous admettons que lorigine de ce mal est dans la chute de
la créature primitive (renfermant dans son unité toutes nos indivi-
dualités tombées et malheureuses), et que la condition actuelle de
TPhumanité résulte de Pacte par lequel la créature primitive a voulu
se constituer indépendamment de Dieu. « Tout obscure, fantastique et
répulsive que cette hypothése paraisse au premier aspect, elle n’est
pas moins indispensable, pense Secrétan, pour concilier 'expérience... »
c’est-d-dire Puniversalité et la solidarité du mal moral dans ’espéce
humaine... «avec la responsabilité [individuelle] de ce mal, que la
conscience maintient obstinément et avec autorité» (@,

En effet, si on y prend garde, on s’apercevra que le rapport essen-
tiel entre ’humanité et l'individu «n’est point tel que le congoit
Pindividualisme » traditionnel. « Le sens de Desprit de famille, de
Pesprit national, le secret de toute sympathie, ce qui fait I'intérét de
Phistoire, c’est que ’homme est un. Tous les commencements de soli-
darité dont témoigne le ceeur accusent une solidarité complete. Ainsi
la conscience y tend ». Et qu’on ne dise pas qu’elle subit la tyrannie
des préjugés; ce sont des « préjugés instinctifs» plus profonds que les
raisonnements qu’on leur oppose ; «le sentiment moral », du reste, « les
confirme et les explique ». Le chrétien, brisé par le poids de ses fautes,
se charge pourtant de celles des autres; le cceur que la charité a

(X) Recherches, p. 106.



CHARLES SECRETAN ET L'EGLISE 251

touché «se repent pour lui-méme et pour tous les hommes ; c’est
ainsi que sa douleur devient une peine chrétienne, ainsi 'assimilation
de ’Ame a Christ commence avec la communion, ainsi se forme le
corps de I'Eglise » @,

Secrétan a insisté plus d’une fois sur la place que cette question
de Punité substantielle de ’humanité occupe dans Phistoire de Pes-
prit humain ; remarquons a notre tour importance qu’elle a dans sa
propre philosophie dont on peut bien dire qu’elle est 'un des éléments
les plus originaux. |

Autour de nous tout prouve « que I'individualité n’est pas quelque
chose d’absolu, mais qu’elle résulte d’un concours de forces » @,

Du bas de Péchelle des étres, Punité des especes naturelles se
prouve par les lois qui les régissent, principalement par la loi de leur
reproduction. L’unité de ’humanité ressort de la nature du langage,
de la sympathie, et généralement de Pimpossibilité ou est ’homme
de réaliser sa fin sans le concours de ses semb’ables.

L’individu isolé est une abstraction impossible; tous les sentiments natu-
rels 2 ’homme appellent et supposent ’humanité... La sociabilité ne s’explique
pas comme un résultat des circonstances extérieures seulement, elle a sa
racine au plus profond de ’Ame humaine. Que signifierait 'empire irrésistible
des affections sympathiques, si I'individu formait un tout par lui-méme, §’il
était un étre complet, une réalité morale parfaite hors de la communion de
ses semblables? — Non, si ’homme iso0lé ne peut ni se reproduire, ni méme
subsister, c’est que ’homme isolé n’est pas tout ’homme, et si dans Pindi-
vidu quelque chose répond toujours a ses semblables, s’il jouit de leurs joies,
s’il souffre de leurs douleurs, §’il pense leur pensée, c’est qu’il y a plus en
lui qu’un individu. LI’individu est toujours plus et moins qu’il ne semble. 11
n’est pas un exemplaire indifférent d’un type multiplié avec profusion ; il
est incomplet, mais universel, a la fois tout et partie, organisme et fonction,
il n’arrive a la conscience de sa plénitude qu’en accomplissant son role de
fonction partielle.

Transformé par la pensée, élevé a la puissance de la liberté, le principe
de la sympathie devient amour: non pas la charité divine, mais ’amour
humain, qui nous fait trouver dans le bien de nos fréres, dans ’amour de nos
iréres, notre propre bien et notre propre bonheur. Pour 4me la plus libre,
Pamour est encore un besoin ; c’est un besoin pour elle de se dévouer, un
besoin de s’affranchir par Paction des limites de sa particularité finie, et de
réaliser son essence dans la communion. Ainsi "unité de essence humaine,
Pidentité intime des individus est distinctement écrite dans la structure de
leur étre spirituel (3),

(*) Recherches, p. 108 s. — (2) Philosopbie de la liberté, 11, p. 213.



352 RENE GUISAN

Souffrir de concert, c’est vivre de la méme vie... Nous portons au fond du
cceur et nous y trouvons la conviction irréfléchie, mais absolue, que nous
sommes en cause dans tout ce que font nos semblables, que Ihistoire des
générations passées est la notre, et que nous nous devons A nos successeurs.
On n’isole Iindividu de ’humanité qu’en séparant avec effort les éléments
constitutifs de 'individu lui-méme, Pintelligence du sentiment et de la volonté.
Ainsi la conscience ne témoigne pas contre nous, mais pour nous, a4 moins qu’on
n’en fausse la voix, en s’attachant uniquement a la plus claire de ses affirma-
tions, qui est la réalité distincte du moi, pour en exagérer les conséquences,
tandis qu’on néglige les affirmations plus obscures mais non moins réelles
qui tendent a limiter la portée de la premiére (2).

Si Pindividu est incapable de réaliser seul «la mission que lui assi-
gnent son organisme physique et ses dispositions morales », s’il ne
peut exister «indépendamment de Phumanité », c’est qu’il est non
pas un tout, mais un organe du tout.

Secrétan ferait-il donc fi de 'individu et va-t-il Pabsorber dans la
collectivité ? Nullement. Il fait remarquer bien plutét qu’au point de
vue du mouvement général des choses, P’individualité a un caractére
historique capital, elle est le seul moyen de passer de I'unité abstraite
a Punité concréte, organique et libre. Ecoutez-le plutét :

L’unité sentie et voulue, ’unité sociale en un mot, telle est la seule forme
de vie qui convienne a la créature dont l’essence est liberté. Obstacle et
moyen a la fois, parce que le mal I'a souillée, dans sa signification primitive
et pure lindividualité est un moyen, un moyen, je le répéte, d’atteindre
Punité libre, 'unité vraie, l’unité voulue, 'unité morale, I'unité de la com-
munion et, pour tout exprimer en un mot, I’amour ().

Pour accorder P'unité substantielle de I’espéce et le caractére ab-
solu de P'individualité, il faut chercher le mot de I’énigme dans la res-
tauration. « Chaque individu, dit Secrétan, est pour I’humanité un
moyen de restauration. » _

La restauration, cette idée essentielle de la Philosophie de 1a liberté,
nous raméne, aprés la longue parentheése que nous avons ouverte pour
parler de 'unité de ’humanité, a 'esquisse de la pensée de Secrétan.

L’expérience nous fait constater qu’il y a des progres dans ’huma-
nité, elle nous contraint d’avouer qu’une puissance combat les effets
de la chute et ramene la créature a son but. L’idée de cette puissance
restauratrice est comprise dans celle de la création. Si Dieu ne I’avait

(%) Ibid., p. 219 s. — (2) Recherches, p. 120 s. — (3) Philosophie de la liberté
II, p. 224.



CHARLES SECRETAN ET I'EGLISE 253

pas envisagée, la production d’un étre susceptible de faillir ne serait
pas conforme a son amour. La créature ne peut s’unir a Dieu que par
sa liberté, qu’elle a perdue. Mais la restauration ne s’opére pas en
remplacant la liberté de la créature, elle consiste dans une «action
immédiate de Dieu sur la créature déchue » pour la ramener a sa des-
tination « a force de bonté » et elle ne peut étre connue, cette restau-
ration, que par I’expérience, c’est-a-dire par histoire.

Nous ne suivrons pas Secrétan dans ’exposé de I’ceuvre restauratrice
dont — on le sait, c’était une de ses idées de prime jeunesse — le
«monde entler » est le théatre. Son systéme ou plutét son hypothese
de philosophie de la nature est une des parties caduques de sa pensée ;
guant a linterprétation philosophique et morale qu’il a tentée du
dogme chrétien, elle ne rentre pas dans notre sujet.

11 suffira de souligner que, selon Secrétan, accomplissement de la
restauration exige que I’humanité « abandonne volontairement la po-
sition qu’elle a prise par la chute et que la puissance restauratrice, ou
la grice, lui a fait abandonner; il faut qu’elle se dépouille de sa
nature et, pour cela, il faut qu’elle en comprenne toute la misere. »
Cette transformation s’accomplit en Jésus-Christ, avec lequel la puis-
sance restauratrice s’est identifiée absolument, le mystére du chris-
tianisme devant se reproduire tout entier dans chaque chrétien.

Par Paccomplissement de la conversion, Pindividu, s’unissant en lui-
méme et s’unissant & Dieu, réalise la liberté, qui est son essence, et acquiert
ainsi le Souverain Bien (1),

Au changement de centre doit correspondre un changement dans
les conditions générales d’existence de Pindividu ; rétabli dans la pu-
reté de son essence, Pesprit revétira une forme appropriée a sa spiri-
tualité : c’est 1a qu’aboutit la création, c’est la vie éternelle. Cette
vie s’épanouira et s’exprimera par la conversion de tous les individus
dans un «organisme absolu », comme dit Secrétan, c’est-a-dire dans

PEglise.

Arrivé au point culminant du systeéme, je voudrais laisser la parole
a la Philosophie de la liberté, et relire avec vous les pages puissantes
de la trente-cinquidme legon, dans lesquelles Secrétan a décrit PEglise.
Jamais, dans notre pays, un croyant n’a chanté plus magnifiquement
la beauté de la communion de la foi, jamais, chez nous, philosophe
ne s’est élevé plus haut dans la contemplation des choses spirituelles.

(1) Ibid. 11, p. 420 s.



254 RENE GUISAN

La créature, une et libre de sa nature, doit réaliser son unité par sa liberté...,
Punité derniére doit étre libre. Il faut que la créature se la donne par son
propre fait... Comment les hommes produits de la chute et de la rédemption
servent a réaliser 'unité libre ou s’accomplit 'ceuvre restauratrice, cela nous
le savons, car nous le sentons au fond de notre cceur.

L’unité supréme est réalisée par la conversion de tous les individus [qui
ont cédé a la grace]. Tous aiment le méme Dieu ; ainsi 'unité régne dans la
volonté. Chacun sait que Dieu est aimé de tous et s’en réjouit, parce qu’il
Paime ; ainsi 'unité régne dans la conscience. Et cette unité elle-méme est
voulue, car ils s’aiment les uns les autres, et chacun, se sentant aimé de tous,
se trouve complété par tous. Telle est I'unité véritable, ’unité libre, unité
parfaite... L’unité n’est point compromise par la multitude, si tous se com-
prennent, si tous s’aiment, si chacun vit en tous et pour tous, et si chacun
apporte a tous un complément de force et de joie. Toute unité réelle est une
unité concréte, une synthése... L’unité la plus puissante est aussi la plus riche;
c’est celle qui comprend les éléments les plus nombreux, les plus dissemblables
et les plus développés. Au terme de cette série, nous trouvons 'idée de I'unité
parfaite fondée sur la parfaite liberté des membres qui la composent. Ainsi
Panalogie de expérience nous conduit 4 concevoir un organisme supérieur a
I’organisme individuel, en ce que chacun de ses membres, libre vis-a-vis du
tout, posséde en lui-méme la conscience de la vie du tout (1,

Dés lors nous comprenons la signification permanente des différen-
ces individuelles.

Les différences rapprochent lorsqu’elles sont aimées et comprises. Par la
pluralité des individus ’humanité devient a la fois et plus une et plus riche;
les oppositions ne se déploient que pour accroitre ’harmonie. C’est parce
que Pindividu fait partie d’un tout qu’il doit développer les c6tés de sa nature
qui le distinguent des autres. §’il n’en différait pas, il n’apporterait rien a
Pensemble ; mais dans l'unité véritable, la particularité de chacun devient
un bien de ’ensemble. Ainsi 'unité naturelle devient unité libre et voulue.
L’amour de Dieu forme le principe de la société parfaite et dans la société
parfaite réside la véritable unité de I’étre moral. La restauration des indi-
vidus rétablit d’elle-méme unité de ’espéce, 'unité du monde, dans la forme
d’un organisme absolu fondé sur la liberté. Cet organisme s’appelle I’Eglise.
L’Eglise est donc le souverain bien.

Dans I'organisme absolu de ’Eglise, chaque élément, formant un tout par lui-
méme, devient librement une fonction, et la perfection du tout se reproduit dans
chaque élément sans s’altérer, sans s’amoindrir. Cette forme de existence, la
plus élevée que nous puissions concevoir, est réalisée dans son trait essentiel
du moment ou elle est voulue, Par le fait de sa conversion, ’individu devient
membre de PEglise et concourt a former PEglise. L’entiére régénération de
tous les hommes produirait d’elle-méme l'organisme absolu...

(*) Pbilosophie de la liberté, 11, p. 356 s.



CHARLES SECRETAN ET L'EGLISE 265

La nature sera renouvelée ; nos corps, semés en poussiére, ressusciteront glo-
rieux. Nos rapports avec le temps et I'espace seront changés, ainsi que P’idée
de laliberté le réclame. Nous nous posséderons nous-mémes et, nous possédant,
nous pourrons nous donner. A Pintensité de la vie correspondra la force de
I’expansion. Nous n’aurons plus rien a nous cacher réciproquement, et nous
lirons dans le cceur de nos fréres, non de fugitives images et de superficielles
émotions, mais I'intimité de Pesprit. Il faut que cette union soit possible, car
Pame la cherche d’un désir ineffable et inextinguible; il faut que Pesprit
devienne transparent a Pesprit, qu’il le pénétre et qu’il le posséde, ou le
dernier mot de toutes choses serait dérision. Par cette pénétration absolue, par
cette possession mutuelle, dans 'unité d’'un méme amour, la conscience uni-
verselle sera réalisée, et P"Humanité deviendra personnelle, non dans I’absorp-
tion des personnalités finies, mais dans la plénitude de leur épanouissement.

Ne dites pas, a ’ouie de ces pages : C’est une vision, un réve impos-
sible a réaliser ! Secrétan nous accordera que «Iidée de PEglise éter-
nelle est impossible a réaliser », mais il ajoutera que toutes les lignes
de la description qui précede

sont tracées par la raison, par les instincts permanents de ’Ame, et surtout
par la conscience. La raison veut quelque part la réalisation parfaite des idées
que Pexpérience lui suggére, mais qu’elle lui présente entourées de contra-
dictions ; ’Ame réve un idéal toujours le méme et le prophétise dans ses

soupirs ; la conscience exige un bien sans tache et lit le but dans le commande-
ment (1),

Puis il achévera par ces mots :

Quand tous aimeront Dieu et sauront que Dieu les aime, quand tous s’ai-
meront et se sauront aimés de tous, quand chacun sentira dans son propre
cceur "amour de ses fréres pour le Dieu qu’il adore, alors ’humanité ne sera
qu’une, comme le Pére et le Fils ne sont qu’un. Alors tous posséderont a la
fols et leur vie tout entiére et celle de ’humanité, dans la communion de la
vie divine, Ils se comprendront, comme ils s’aiment, et chacun, jouissant de
Dieu et de soi-méme en Dieu, jouira aussi de ’amour, de la sainteté et de la
fidélité de ses fréres. Tous étant certains que leur vie est la vie commune,
une conscience universelle pénétrera I'individualité et la dominera sans I’affai-
blir. Alors aussi la nature purifiée redeviendra linstrument docile de la
volonté, le corps de I’esprit sanctifié. L’humanité unie a Dieu par sa liberté...
tel est le terme adoré qu’entrevoit déja la pensée : exaucement de la priére
supréme : « Que ton régne vienne » (2),

Il faudrait maintenant redescendre de ces hauteurs pour examiner
les applications pratiques dont la pensée secrétanienne sur ’Eglise est

(v) 1bid., p. 358 s. — (2) Ibid., p. 395.



256 RENE GUISAN

susceptible. Je me bornerai a 1’essentiel : dans la derniére lecon de
la Philosophie de la libert¢ (17¢ édition), puis, plus tard, dans la re-
marquable préface de ses Recherches de la méthode, Secrétan distingue
trois sphéres dans lesquelles se déploie Pactivité de 'homme: celle
du travail ou de P'industrie, régne de I'intérét ; celle de ’Etat ou du
droit, regne de la justice, et celle de ’Eglise ou des religions, régne de
Pamour. L’histoire tend a les distinguer pour les laisser s’organiser
selon les principes propres a chacune d’elles ; mais elles n’en restent
pas moins solidaires. En s’affranchissant, chacun des principes doit
éclipser les autres momentanément; mais, en définitive, il faut qu’ils
se retrouvent tous les trois a leur place, car la richesse ne saurait se
conserver sans ’ordre public, ni ’Etat subsister sans la moralité indi-
viduelle, qui s’alimente dans la religion.

L’argumentation de Secrétan se rameéne a ceci: de tous les inté-
réts qui sollicitent Pattention de Phomme, il n’en est pas de plus
hauts que la religion ; la religion consistant dans les dispositions in-
térieures de ’Ame et dans les actes qui en résultent, on ne saurait
reconnaitre le caractere de véritables établissements religieux qu’a
ceux qui subsistent uniquement par la volonté actuelle de leurs fon-
dateurs et de leurs membres. Si dés lors on constate un affaiblissement
dans la suprématie extérieure et politique de I’Eglise, si Punité « selon
la conception catholique » est battue en bréche, il n’y a pas lieu de
s’inquiéter ; cette transformation, qui résulte de la crise de la société
moderne, contribuera a P’affranchissement de la religion, trop discré-
ditée par les compromissions politiques auxquelles elle s’est prétée.

La tache actuelle de I’Eglise — au milien du XIXe siécle —, c’est
de se faire Porgane exclusif de la religion, et de se proposer comme
seul travail Paction sur les consciences. Qu’une société religieuse ainsi
congue puisse exercer un role social décisif, c’est ce dont Secrétan est
intimement convaincu :

Pour dénouer pacifiquement la question sociale, écrivait-il en octobre 1856,
i] faudrait entre les diverses classes la communion d’une religion vivante,
qui préparat les intelligences & comprendre la solidarité des intéréts. Cette
religion, les pauvres la recevront quand ils la verront debout devant eux.
Hors de 13, 1l n’y a qu’illusion et le danger subsiste (1),

Qu’on se garde — et c’est par cette remarque trés positive que
Secrétan achéve ses considérations pratiques sur ’Eglise — sous

(*) Recherches, p. xL11.



CHARLES SECRETAN ET L'EGLISE 257

prétexte que PEglise doit étre séparée de Etat, de vouloir la substi-
tuer a celui-ci ; une pareille attitude irait a fins contraires :

Quel que soit le degré de son développement et I’étendue de la sphére
qu’elle embrasse, I’Eglise doit subsister au sein de ’Etat... Alors méme que
tous les habitants de la terre seraient animés de 'esprit de PEglise et que les
lois de contrainte deviendraient en fait superflues, néanmoins la possibilité du
délit n’étant pas effacée, I'idée de la contrainte extérieure conserverait sa
valeur et PEtat resterait la base de Pédifice social (1).

L’exposé qui précede a visé 3 la plus complete objectivité ; je vou-
drais pourtant présenter deux remarques, a propos des idées de Secré-
tan sur I’Eglise, pour en souligner I’originalité et la valeur.

Historiquement, il faut rappeler que les pages de Secrétan sont
contemporaines des interminables débats sur I’Eglise mis a ’ordre du
jour chez nous par les dissidents et les darbystes. Quel sentiment de
grandeur spirituelle et de profondeur chrétienne, a c6té de P'impres-
sion navrante et sans issue que nous font les pauvretés — exégétiques
et autres — dans lesquelles se débattait le darbysme naissant !

Théoriquement, ce qui fait la force de la pensée secrétanienne,
c’est qu’elle se fonde sur les besoins les plus profonds de la nature
humaine, de ’Ame, de la conscience; bien plus elle nous est pré-
sentée comme la conséquence nécessaire, comme le fruit de la foi
chrétienne vivante. Hors de la communion — et de la communauté —,
a répété Secrétan, il n’y a pas de vie chrétienne possible, sous peine
de déformation ou de dépérissement.

L’Eglise ne fonde pas son droit a Pexistence sur telle parole scrip-
turaire « prononcée il y a dix-huit siecles et que la critique de demain
pourra déclarer inauthentique », mais sur un besoin permanent de la
conscience chrétienne. C’est 1a un grand enseignement.

En octobre 1866, Charles Secrétan était installé officiellement dans la
chaire de philosophie de I’Académie de Lausanne, dont il avait été
destitué vingt ans auparavant. Il rentrait au pays la joie au cceur,
tout 2 la beauté de ce revoir. De la vaste maison des Bergieres, ot
il s’était établi avec les siens, il revoyait son lac et la silhouette de la
cathédrale ; il retrouvait sa famille et ses amis les plus chers ; il allait
reprendre contact avec ’Académiec renouvelée, il pouvait s’adresser

(1) Philosophie de la liberté, 11, p. 394.



258 RENE GUISAN

sans intermédiaire aux étudiants de son pays. Il espérait participer
a la vie politique vaudoise, siéger au Grand Conseil. §’il eut de ce
c6té quelques désillusions, sa plume en revanche devait se montrer
infatigable. Et son autorité allait croissant. C’est alors qu’il inaugure
avec Renouvier cette correspondance qui devait unir si étroitement
le dialecticien d’Avignon et le métaphysicien vaudois. En France, la
jeune génération, libérée de la philosophie officielle de Victor Cousin,
commengait de préter oreille ; la seconde édition de la Philosophie
de la liberté, 1866-1872, ne passa plus inapergue.

Quelle fut Pattitude de Secrétan a Pendroit de ’Eglise libre vau-
doise ? Il arrivait de Neuchitel, désireux de prendre part a sa vie;
membre de cette Eglise, qu’il avait contribué a fonder, il aurait voulu
y avoir sa place, y prendre ses responsabilités, étre du synode, agir.
Ce ne fut pas le cas. Secrétan fut au fond tres isolé dans son Eglise.
Pourquoi ? II a écrit en 1875 :

Sous prétexte de se séparer du monde, le nombre infiniment petit de ceux
qui ne confondent pas les deux domaines de ’Eglise et de ’Etat ont plus
ou moins généralement laissé s’affaiblir le sentiment de leurs devoirs envers
leur peuple..., dans Pensemble ils ne comptent pas (1.

Et, vingt ans plus t6t, Félix Bovet notait déja, a Neuchitel : « Nos
théologiens méme les plus distingués et les plus libéraux ont un cer-
tain fond d’obscurantisme qui leur rendra Secrétan suspect » @.

Il intervint cependant par une lettre au synode de I’Eglise libre
de 1873. Voici dans quelles circonstances : le professeur Astié « hous-
pillait » alors PEglise ; la commission synodale Pavait chargé néan-
moins de la prédication d’ouverture du synode (5 mai). On prit
occasion de Papprobation donnée par lui a la théologie «indépen-
dante » des professeurs de la Faculté nationale, pour P’accuser de
compromettre le maintien de la saine doctrine, et ’on se servit, pour
Pattaquer, de passages tronqués de Charles Secrétan. Celui-ci, qui
assistait a la séance du synode, écrivit le soir méme pour rétablir les
faits :

On a donné a mes citations un sens a peu prés opposé a celui qu’elles ont
réellement pour qui les lit 4 leur place. A entendre le critique de M. Astié,
on m’aurait pris pour un adversaire de la théologie indépendante, a I’esprit
de laquelle se rattachent toutes mes publications depuis trente-trois ans.
L’assemblée a dfi croire que j’al accusé M. Astié d’abandonner la doctrine

(*) Discours laiques, p. 354. — (2) Lettres de jeunesse, p. 220.



CHARLES SECRETAN ET L'EGLISE 259

de Pinspiration pléniére, tandis qu’a tort ou a droit je lui reproche de ne
Pavoir combattue qu’en apparence pour la restaurer aussitot sous une autre
forme.

Ce n’est pas que Secrétan se soit jamais proposé de rompre avec
son Eglise. On n’avait pas su lui faire sa place; il n’en a pas été moins
assidu au culte, dans la chapelle de Marterey ; et cela jusqu’a la
fin. Au lendemain du jubilé de 1888, ou ses étudiants avaient fété
ses cinquante ans d’enseignement et Pavaient ramené chez lui en
triomphe, attelés aux brancards de sa voiture, on put voir « le philo-
sophe » a sa place accoutumée, recevoir la sainte céne, comme le plus
humble des fideles.

Avait-il modifié ses vues ecclésiastiques ? On a fait état parfois
d’un article publié dans la Gazette de Lausanne (21 décembre 1890).
Rendant compte des lettres de Vinet a Lutteroth, publiées par E. de
Pressensé, Secrétan ajoutait :

Un mot seulement, pour soulager tardivement notre conscience. Vinet
voyait dans la démission donnée a terme par cent quatre-vingts pasteurs et
ministres, le 12 novembre 1845, une démarche politique et la condamnait pour
ce motif, tout en jugeant le succés probable. Nourrissant la méme illusion,
Pauteur de ce compte rendu poussa vivement a la démission collective dans
le journal qu’il rédigeait alors. Il s’en repent depuis bien des années.

Que penser de cet aveu? En ce qui touche le principe, Secrétan n’a
pas varié ; les Droits de Pbumanité, publiés en 189o, renferment un
passage catégorique : « La liberté religicuse ne sera jamais vraiment
garantie que par la neutralité de Etat » (. Quant au fait particu-
lier, on peut donner de cette assertion une explication plausible : non
seulement la position de Secrétan avait été historiquement trés diffé-
rente de celle de Vinet— ce contraste a été marqué plus haut— mais
encore, psychologiquement, il en était arrivé a ’4ge ot I’on s’examine,
ou lon se demande : apres tout que vaut la politique ? Chacun de
nous, réfléchissant sur le passé, s’est posé la question : pourquoi la
Réformation du XVIe siecle fut-elle nécessaire? pourquoi le schisme
de 18457 Et pourtant la seule ligne de conduite demeure celle que
tracait Vinet : obéir a la conscience.

Mais il ne faut pas s’attarder a ces détails. Jamais Secrétan ne
regarda derriere lui, et moins que jamais durant les dix dernitres
années de sa vie.

(1) P. 96.



260 RENE GUISAN

* *

La dernitre phase de la carri¢re de Charles Secrétan est marquée
par importance donnée aux questions sociales et a la mission de
IEglise aupres des intellectuels.

Caractérisant les diverses catégories de lecteurs auxquels un livre
de philosophie pouvait s’adresser, apres avoir parlé des mondains et
des amants de la science pure, Secrétan en venait 3 ceux qui s’atta-
chent surtout a la vie :

Ce qu’ils voient des choses ne les satisfait pas, ce qu’ils savent d’eux-
mémes ne les satisfait pas davantage... Ils voudraient se corriger, s’améliorer
en s’employant au bien de P’ensemble ; ils voudraient comprendre, mais pour
servir ; leur passion dominante n’est pas la curiosité, c’est 'amour... Ils ne
se sentent pas isolés vis-a-vis d’un monde étranger qui serait objet de leur
étude ou l'instrument de leur ambition ; ils vivent dans tout ce qui vit, ils
souffrent dans tout ce qui souffre... exister pour eux, c’est se rendre utiles.

Dans ces lignes écrites en 1887 (préface de La civilisation et la
croyance), Secrétan se définissait lui-méme d’une manieére remarqua-
ble. Comprendre pour servir, exister pour se rendre utile, c’est la
devise du vieillard qui écrivait aux jeunes économistes de ’Ecole
de Nimes, qui avaient sollicité sa collaboration, qu’il était « toujours
jaloux de se compléter, de s’expliquer, de se réformer ; brilant de
SEIVII ».

Zele merveilleux, certes, et surprenante capacité de renouvellement
chez cet homme qui met les questions sociales au premier plan ; lettres,
articles, ouvrages, voyages, congres : tout lui est bon, rien ne Parréte.
Mais nous ne nous occupons que de ses préoccupations ecclésiastiques ;
ici encore la vitalité et le renouvellement de sa pensée ne sont pas
moins remarquables. Ce n’est pas que, sur les problémes fondamen-
taux, il ait changé de point de vue ; mais, avec une droiture merveil-
leuse, il tire les conséquences pratiques des idées qu’il s’est faites.

Dans les milieux religieux de langue francaise une grande trans-
formation était en train de s’opérer, a laquelle la pensée de Secrétan
n’avait pas ¢été étrangere. C’était le déclin de Porthodoxie tout d’abord,
une modification profonde des idées sur Pessence de la religion. Cette
modification, Secrétan ’avait exprimée en termes émouvants :

Les orthodoxies s’entre-déchirent... une théologie n’est jamais a son origine
que Pexpression d’un état moral qui cherche a s’expliquer et ce qu’il importe
de constater, bien qu’on piit le prévoir aisément, c’est qu’il n’y réussit jamais.



CHARLES SECRETAN ET L’EGLISE 261

La religion précéde la théologie, et quoique a son tour celle-ci tende a fagon-
ner la religion suivant ses vues, elle ne saurait ni ’épuiser, ni Pembrasser...
La méme religion s’accomode aux systémes les plus différents... Grec, latin,
réformé, gomariste, arminien, on n’est chrétien que d’une maniére : le cceur
brisé, la jole discréte, le désabusement sur soi-méme, I'intime reconnaissance
pour un pardon accordé, pour une guérison commencée, pour la grice de
pouvoir se donner soi-méme, le besoin et la faculté de s’unir 4 Dieu dans la
pri¢re et dans ’amour de ses enfants : aussi la vie ne saurait-elle donner un
ravissement comparable au bonheur de ceux qui découvrent des fréres ou
leurs prédicateurs et leurs prétres leur montraient des ennemis (1.

C’étaient ensuite les progres de la critique. Secrétan ne s’est pas
initié a ces recherches, et c’est peut-étre le point sur lequel ses raison-
nements appellent le plus de corrections. Mais sur la question de
principe il n’a jamais varié, depuis le temps ou il collaborait a la
Revue de Strasbourg et ol il croisait le fer avec Jalaguier de Montau-
ban. Secrétan était pour la liberté absolue des recherches critiques
et historiques.

Enfin Pancienne apologétique était ruinée, avec la méthode d’auto-
rité, Pappel au miracle et aux prophéties accrédités par I’Ecriture
sainte @,

Quelles en seront des lors les conséquences pour I’Eglise ? Le centre
de gravité ne saurait plus étre placé dans la doctrine, mais dans la
vie, dans la conscience. Cela, Secrétan avait le droit de le dire, il
Pavait éerit en 1843 déja @, Ilrésulte de 1a que le rdle des confessions
de foi dans PEglise a été surfait, quand il n’a pas été fatal. Charles
Secrétan les appelle des « conventions, des combinaisons artificielles
pour assurer tant bien que mal une apparence d’unité ».

Une bonne partie des divisions de ’Eglise n’auront plus de raison
d’étre, du jour ou le signe distinctif de la foi chrétienne ne sera plus
certaines doctrines, mais une attitude, la volonté de servir et
Pambition de propager sa foi.

Plus sérieusement on congoit la théologie, écrit-il dans Mon utopie, mieux
on comprend I'impossibilité de fonder sur ses résultats ’accord nécessaire a
PEglise. Non seulement ceux-ci ne peuvent pas étre démontrés, mais ils ne
peuvent étre que trés imparfaitement compris, et les termes dont on use pour
les formuler seront toujours susceptibles d’étre interprétés de plusieurs
facons, tellement que Punion ne saurait s’établir que sur les mots, a la con-

(*) La civilisation et la croyance, p. 408. — (2) Essais, p. 13. — (3) « Le christia-
nisme est une vie; la philosophie est P'algébre de la vie.» Le Semeur, 1843,

p- 196.



262 RENE GUISAN

dition pour le plus grand nombre de croire sur la foi d’autrui, c’est-a-dire de
répéter les formules d’autrui sans avoir la prétention de leur attribuer une
signification précise. Cette résignation, dirons-nous, ou cette faiblesse, n’est
pas compatible avec la nature de la religion. La religion est ou n’est pas.
Si elle est effectivement quelque chose, c’est la démarche supréme de Iesprit.
Elle a pour objet d’établir au dedans de nous une harmonie qui nous per-
mette de nous unir entre nous dans la commune adoration du principe de
notre existence, et de réaliser ainsi dans les volontés la pénétration du Créa-
teur et de la créature, la vie absolue, dont tout le reste ne saurait étre
qu’ombre, suite ou préparation. La vérité de la religion réclame dés lors le
plein développement et I’entier affranchissement des facultés individuelles :
elle allume et n’étouffe pas. Fonder ’Eglise sur une profession de foi, c’est
donc la diminuer en en mutilant les membres ; c’est la condamner 4 des déchi-
rements perpétuels.

Quel parti prendre alors? Nous ne saurions renoncer a I'Eglise, I'dme
ne nait pas seule et ne vit pas secule, elle a besoin de la communion, il lui
faut posséder ses sceurs ou les servir, 'unité de conception que réclame
I'intelligence n’est que I'indication d’un besoin plus profond, Punité de
vie. Que faire, demandez-vous ? — Nous répondrons: laisser parler et
laisser vivre, laisser chacun expliquer de son mieux a ses voisins la fagon
dont il cherche a résoudre les énigmes de I’existence, et fonder la communauté
sur ce qui est déja commun a ceux qui la cherchent, le désir, espérance et
la charité, Une conception analogue plutét qu’identique du bien moral,
et peut-étre, en quelque mesure, du bien social, un semblable désir de puiser
la force, de s’en approcher a la source invisible, indescriptible qu’on appelle
Dieu — n’en demandons pas davantage si nous voulons éviter les schismes,
et ce qui est pire que les schismes, la compression, la convention, la fiction,
le culte des mots, le formalisme et la chimére.

L’élimination des formules n’entrainerait pas la suppression du culte, dont
le besoin se ferait sentir plus que jamais. Tout en restant psychologique,
expérimentale, intime, ainsi qu’elle est déja dans plusieurs Eglises, la pré-
dication revétirait sans doute un caractére plus directement pratique, en
rapport immédiat avec les ceuvres collectives ou les troupeaux seraient
engagés. Celles-ci deviendraient naturellement le premier intérét du corps
dont les membres seraient unis par des dispositions plutét que par des opi-
nions semblables. C’est dans la communauté du travail qu’on chercherait
surtout I’édification. On entendrait bien des sermons, on chanterait bien des
cantiques, mais on ne se réunirait pas uniquement pour chanter des cantiques
et pour écouter des sermons. Périodiquement on s’occuperait des affaires
communes ou chacun, autant que possible, aurait sa tiche assignée. Une
réunion de culte ou les deux sexes sont rapprochés, ou les enfants de bonne
heure ont leur place, ne saurait se transformer en Conseil, mais on peut
mettre ’assemblée au courant de ce qui se fait et de ce qu’il reste a faire. Les
membres actifs de la congrégation peuvent tenir séance aprés Poffice...



CHARLES SECRETAN ET L’EGLISE 263

Néanmoins, il y aurait tout un ensemble de réformes a combiner lorsque,
cherchant I’essence de la religion dans la charité, on voudrait mettre le culte
en rapport direct avec ’action. Passant sur un anthropomorphisme inévitable,
et dont nous ignorons, aprés tout, s’il n’exprime pas une vérité rigoureuse,
en parlant d’un culte agréable a Dieu, nous dirons qu’un culte agréable a
Dieu ne saurait pas plus consister dans I’audition de pieux discours que dans
Pencens, dans les chasubles, dans les litanies, ou dans toute ceuvre quelconque
accomplie hors de nous, mais uniquement dans l’offrande de notre cceur.
L’objet du culte est de nous édifier, littéralement de nous construire, de nous
rendre tels que nous devons étre. Et si chaque fidéle est une chapelle ou doit
se renouveler ’éternel sacrifice, le vrai temple ici-bas c’est ’humanité. Nous
ne sommes rien seuls ; la perfection dans I'isolement est une perfection chimé-
rique ; le désert est un piége, la solitude bienheureuse ne vaut qu’a titre de
préparation : comprise autrement, il n’en resterait qu’une volupté coupable ;
le vrai moyen de s’édifier réellement consiste a se rendre utile ; car s’il est
un Dieu, la solidarité des hommes est d’ordre divin. C’est pourquoi 'ceuvre
et I’exhortation, ’ceuvre et ’adoration devraient étre indissolublement unies
dans Porganisation du service public.

Cette idée de la religion conduirait au rapprochement des Eglises. Verrons-
nous le jour ou, sur la montagne de Sainte-Geneviéve, des catholiques, sans
répudier leurs sacrements ni leur hiérarchie, des protestants sans désavouer
la Réforme, des libres-penseurs convaincus par Pexpérience de leur faiblesse
et du devoir d’y chercher reméde, se réuniront pour prier ensemble et faire
ensemble ceuvre d’amour ? Cette utopie est notre plus chére utopie ; c’est le
veeu passionné de bien des ceeurs (1),

Mais au-dessus de toutes ces réflexions, c’était la situation méme
de PEglise et celle du christianisme qui lui causaient de graves soucis.

L’Eglise en face du socialisme, c’est tout le sujet de La civilisation
et la croyance (1887). Chose a laquelle on ne saurait trop préter atten-
tion, Secrétan ne réclame pas des Eglises qu’elles prennent parti dans
le conflit, qu’elles se transforment en coopérative ou en Maison du
Peuple ; il les veut avant tout soucieuses d’agir sur les consciences et
de transformer les vies par la conversion. La crise sociale est une
crise morale et religieuse ; les 4mes sont malades parce que les cons-
ciences sont muettes ; a ’Eglise d’incliner les cceurs et de les conduire
a Celui qui libere les vies.

L’Eglise et les intellectuels, autre souci et non moins grave : « Il
faut apporter PEvangile & ce siecle » ®@. Sur ce point Secrétan s’est
surpassé, multipliant les appels, donnant des avis, renouvelant son
apologétique et s’efforgant de remuer les foules. En 1892-93 parais.

() Mon utopie, p. 137 ss. — (2) Essais, p. 13.



264 RENE GUISAN

saient dans la Revue chrétienne les trois articles si émouvants, si tra-
giques, si précis, intitulés Le devoir pressant, Question de méthode,
L’Eglise et le monde. 11 faut, disait Secrétan, sortir des sacristies et
des chapelles, il faut se faire écouter et pour cela s’adresser au cceur
et parler une langue moderne ; il faut que PEglise, qui envoie au loin
ses missionnaires, reconnaisse le devoir de préparer des ouvriers
pour reconquérir les classes cultivées en Europe ™.

Nous mettons dans le ceeur des Eglises de tout nom la mission en Europe
aussi bien que la mission en Afrique et la mission auprés du peuple des bu-
reaux, des amphithéitres et des salons aussi bien qu’auprés du peuple des
mansardes et des chaumiéres (2),

Et pourquoi tout ce travail ? voici :

Aujourd’hui nous nous flattons de comprendre la substance du christia-
nisme : nous la plagons dans la conversion de P’égoisme & la charité par une
grice accordée au repentir (définition qui nous parait claire, et dont pas un
mot n’appartient 4 la langue en cours dans la société). Ce qui importe a nos
yeux dans le monde, ce qui importe seul, ¢’est la qualité des dmes, la direc-
tion des volontés. Quelle distance infinie entre cette vue des choses et ’idéal
de progrés dont s’enchantent les salons et les cafés du boulevard. Quelle dis-
tance aussi, non moins infinie, entre cette vue et telles conceptions de la reli-
gion traditionnelle admises partout autrefois... Combien ne faudra-t-il pas
de temps, combien d’efforts, combien d’éloquence, combien d’ceuvres sur-
tout, avant d’avoir fait comprendre a la Libre pensée que le christianisme est
bien ce que nous disons, avant d’avoir fait naitre dans la foule des malheureux
le désir que le christianisme parvienne a fournir ses preuves. L’ceuvre qui est
12 devant nous, ’ceuvre dont instinctivement on se détourne est une ccuvre
de générations. Il n’est pas permis a I’Eglise de I’ajourner un moment de
plus ; il faut donc lui préparer des ouvriers (3.

Messieurs les étudiants, il est dans le monde de Pesprit des traditions
et des héritages qui ne comportent aucune prescription. Secrétan est
Pun des porteurs les plus puissants de notre tradition spirituelle.
Faites-la fructifier : «nous ne sommes rien seuls».

Ecoutez ’appel spécial du grand philosophe, il s’adresse a des étu-
diants. La tache de ’Eglise est de distribuer un message de salut; or
I’Eglise perd du terrain, donc le christianisme est en baisse. L’ceuvre
de ’apostolat par la pensée et la parole est urgente. Il s’agit de chan-

(%) Essats, p. §55. — (2) Ibid., p. 19. — (3) Ibid., p. 359.



CHARLES SECRETAN ET L'EGLISE 265

ger la direction de la pensée publique ; il faut réveiller les consciences
et augmenter le nombre des chrétiens ; il faut forcer Pattention du
siécle, et, pour cela, il faut vous préparer. « Formez les catéchétes »,
disait Secrétan, « formez les apologetes que réclame Iétat des es-
prits ». Et il ajoutait : « 51 nous manquons d’hommes, faisons tout
ce qui peut s’imaginer de raisonnable pour former ces hommes ».

Ecoutez enfin le dernier mot d’ordre que nous laisse Charles Se-
crétan :

La religion veut nous posséder tout entiers, La religion est une vie. Rien
n’est plus banal que ce mot, mais rien n’est plus vrai, ni plus important. Il
faut en tirer les conséquences et s’y soumettre sans biaiser (1),

(1) Essais, p. 26.

REV. DE THEOL. ET PHIL. — N. 8., t. XX11 (NO 92, 1934). 18



	Charles Secrétan et l'Église (1919)

