
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 92: René Guisan

Artikel: Y a-t-il deux exégèses? (1929)

Autor: Guisan, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Y A-T-IL DEUX EXEGESES Ì

(1929)

Y a-t-il plusieurs manières d'interpréter la sainte Ecriture, y a-t-il
deux exégèses

Cette question — qui pour beaucoup de nos contemporains peut
paraître paradoxale ou inopportune — est à l'ordre du jour. Posée,

d'abord avec discrétion, par quelques théologiens conservateurs, elle

prend aujourd'hui une ampleur impressionnante. De divers points
de l'horizon théologique des hommes se lèvent qui réclament une
révision des principes de l'herméneutique biblique ; et l'on ne s'en

tient pas aux programmes et aux manifestes, plusieurs se sont mis
à l'œuvre et nous proposent des solutions : nouveautés d'hier et
même de jadis, sans doute, mais aussi œuvres originales et suggestives.

L'histoire de l'exégèse biblique va-t-elle recommencer
Assistons-nous à un repliement général sur des positions que l'on était en
droit de considérer comme abandonnées pour toujours — ou bien
les hypothèses que l'on nous propose peuvent-elles jeter des clartés
nouvelles sur la tâche qui incombe à la théologie et à l'Eglise

I

Rappelons tout d'abord que la question qui se pose devant nous
s'est posée dès l'origine et en permanence dans le protestantisme ;

elle a été un de ses plus graves soucis, mais elle constitue aussi l'un
de ses plus beaux titres de noblesse.

Partout, dès que l'on a sérieusement cherché à comprendre la

Bible, elle s'est présentée devant la conscience du croyant.



2o8 RENÉ GUISAN

D'une part en effet, le fidèle naît à la vie chrétienne le jour où,
dans le livre saint, il a rencontré — et accepté ¦— le message de la

justification par la foi seule, message spirituel et libérateur s'il en
fut. D'autre part ce livre, auquel il doit la connaissance de son salut,
lui crée les plus grandes difficultés, dès qu'il cherche à le prendre dans

son sens littéral.
Au reste, cette difficulté — et les angoisses qu'elle a provoquées —

n'est pas le fait du seul protestantisme. Dès les origines de l'Eglise,
lorsque les premiers apologistes s'appliquèrent à justifier devant
leurs contemporains la foi dont ils étaient les témoins, la vraie
interprétation des écrits apostoliques leur créa bien des difficultés ; et,
recourant à une méthode qui avait déjà fait ses preuves dans l'antiquité

païenne et dans les écoles rabbiniques, l'interprétation
allégorique, ils s'en furent chercher derrière le sens simple un sens

mystérieux, sacré dans la mesure même où il était caché.

La méthode que les premiers Pères avaient inaugurée avec quelque
maladresse, et non sans hésitations, le plus grand docteur en sainte
Ecriture de l'Eglise grecque, Origene, en fit un système achevé. Que

cet incomparable savant ait agi en pleine connaissance de cause et

par système, c'est ce que suffisent à prouver ses travaux exégétiques
et linguistiques, ainsi que ses recherches sur le texte et les idiomes
de la Bible. Ce n'est pas parce qu'il ignorait délibérément la lettre du

livre saint qu'il a donné libre cours à l'interprétation spirituelle. Bien
au contraire Cette Bible hébraïque et grecque, il l'avait lue et relue

cent fois, il en avait établi le texte, restitué les leçons, comparé les

versions ; seulement, s'étant avisé que certains passages interprétés
selon leur sens littéral étaient en contradiction avec d'autres, il y vit
comme un avertissement, une invitation à chercher un sens plus
relevé, le sens spirituel. Et c'est ainsi qu'il élabora la théorie célèbre

selon laquelle l'Ecriture nous contraint à lui appliquer l'interprétation

allégorique, laquelle dans le passage le plus simple dévoile des

profondeurs insoupçonnées. Entre les mains d'Origène l'allégorie
devint l'art de découvrir dans un texte une idée que l'auteur aurait

eue, mais qui n'apparaît pas dans le sens littéral du texte, l'auteur
l'ayant dissimulée sous des mots qui n'ont pas la signification que le

commun leur attribue. Selon cette méthode, le sens littéral devient
fort peu de chose ; Origene ne garde de l'histoire primitive que la

charpente, « il réduit les faits bibliques à une sorte de squelette qu'il
conserve parce qu'il ne pouvait faire autrement sans renier la tradi-



Y A-T-IL DEUX EXÉGÈSES 209

tion chrétienne »to. Que, sous prétexte de respecter son autorité, cette
méthode rabaisse la Bible, c'est ce qui saute aux yeux. Le livre saint
n'est plus ni l'inspirateur de la vie, ni la charte de la vérité, il sert à

confirmer les idées du théologien philosophe. L'allégorie ne lui donne

pas ses idées et ses doctrines, elle ne peut servir qu'à les garantir. En
se servant de la Bible pour illustrer ses idées, Origene en fait « une

sorte de recueil d'oracles divins » et, s'il la déclare divinement inspirée,

c'est qu' « il lui faut une autorité dont il puisse dire qu'elle est
la plus ancienne ».

Fondée par un maître aussi puissant, la tradition exégétique de

l'Eglise ¦— au travers de bien des vicissitudes et en dépit de réactions

individuelles locales et temporaires — ne devait plus
abandonner ce qu'elle considérait comme son meilleur trésor. Et c'est
ainsi qu'à la veille de la Réformation l'Eglise et l'Ecole enseignaient

que la Bible avait un quadruple sens : littéral, allégorique, tropologi-
que ou moral et anagogique ou spirituel.

Luther mit toute sa foi, toute sa science, toute son énergie à lutter
contre une tradition dont il avait senti tout le poids.

Quoi de plus clair et quoi de plus manifeste que l'offre, faite par
Dieu à l'homme, du salut en Jésus-Christ, aimait-il à déclarer. Et de

cette thèse religieuse et dogmatique il tirait la conséquence — très

importante au point de vue biblique — que Dieu a parlé aux hommes

en termes compréhensibles. En conséquence, dit-il, la Bible n'a qu'un
sens, le sens « grammatical ». Et dès lors la formule luthérienne de

l'unicus sensus literalis devint comme le mot d'ordre de l'exégèse
protestante : tout texte biblique doit être interprété littéralement, ainsi

que l'a voulu le Saint-Esprit (exception faite pour les passages imagés
et pour les textes paraboliques, où l'expression symbolique est
évidente).

Les conquêtes de l'esprit, nous le savons, ne sont jamais définitives,
c'est leur loi; elles doivent être assurées à nouveau pour chaque
génération, pour chaque homme même, et rien, sinon l'affirmation même
de l'esprit, ne saurait leur assurer une permanence quelconque. C'est

dire que la méthode exégétique de Luther a connu des temps d'oubli
et que nombreux ont été ceux qui ne lui furent pas fidèles, au sein

même de sa propre Eglise en tout premier lieu.

Cependant on peut dire que les principes posés par le réformateur

(') E. de Faye, Origene, I, p. 81.



210 RENE GUISAN

saxon n'ont plus été contestés d'une manière durable et générale et

qu'ils ont reçu dans les temps modernes une confirmation éclatante.
Le XIXe siècle a élaboré les principes directeurs d'une science

précise, l'herméneutique, principes assez généraux pour satisfaire

aux exigences des documents littéraires les plus variés, et c'est la

théologie qui a donné à l'herméneutique son théoricien le plus
eminent, Schleiermacher, et quelques-unes de ses règles les plus importantes.

Pour parvenir à la pleine intelligence d'un texte, l'exègète se

laissera déterminer par les seules exigences de l'objet de son étude; il
s'efforcera de rendre justice à son contenu jusque dans ses dernières

nuances. Dans un esprit de patiente exactitude et d'impartial
examen, son unique préoccupation sera « d'expliquer son auteur ». « Le

replacer dans son milieu, fixer la date de ses écrits, faire converger
sur le texte toutes les lumières dont on dispose, voilà sa tâche. Nous

ne lui demandons qu'une explication du texte rigoureusement
historique. Nous n'admettons pas qu'il se propose de nous édifier, encore
moins de se servir de son auteur pour démontrer une thèse dogmatique.

» Ainsi parle un de nos contemporains, historien eminent du

dogme grec et authentique interprète de ses pairs. Après des

errements séculaires, quelle satisfaction de voir l'exégèse en possession
de principes aussi clairs

II

« Une question de principes se pose à la théologie contemporaine,
une question de principes herméneutiques ; car c'est sur ce terrain-là

que doivent se livrer les combats décisifs : il faut que l'herméneutique
abandonne l'axiome dont elle se pare depuis l'époque de VAufklärung
comme de sa plus belle conquête — de celles dont on ne se laisse pas

dépouiller — et qui consiste à dire que la littérature biblique doit
être placée en principe sur le même niveau que toutes les autres
littératures to, »

Ainsi s'exprime, dans un ouvrage de dogmatique paru il y a

exactement deux ans, l'un des maîtres de la jeune génération théologique.
S'il ne s'agissait que d'une voix isolée, nous pourrions nous dire

que nous avons affaire à un de ces esprits paradoxaux, comme il y en

a à toutes les époques, qui se plaisent à contester les vérités les plus
évidentes et à mettre en question les traditions lentement acquises.

(t) Brunner, Der Mittler, 1927, p. 137.



T A-T-IL DEUX EXÉGÈSES 211

Mais il n'en est rien. Nous pourrions multiplier les déclarations et

aligner des témoignages faisant écho à celui que nous venons de

citer : nous sommes en présence d'un mouvement puissant, pourvu
de chefs remarquables, que suit une jeunesse enthousiaste ;

mouvement qui déborde les frontières des partis théologiques et qui
recrute ses théoriciens dans la droite luthérienne, dans la gauche
calviniste et dans le centre libéral, un peu partout. Les commodités

de la polémique et les négligences d'une information
journalistique toujours plus superficielle attribuent le seul honneur de

ces manifestations à notre compatriote, M. Karl Barth, et nous

comprenons pourquoi, à bien des égards : la puissance spirituelle, les

visions prophétiques, la langue hardie et colorée (et souvent bien
difficile à comprendre pour des compatriotes de Vinet), le courage
apostolique et une admirable fécondité littéraire assurent à l'auteur
du Römerbrief une place qui ne saurait lui être contestée parmi les

hommes qui agissent le plus profondément sur le protestantisme
contemporain de langue allemande. Mais, encore une fois, le mouvement

dont nous nous occupons ici ne se limite pas aux disciples d'un
seul homme, ni même aux représentants d'une école théologique ou

philosophique.
Quelle est l'inspiration centrale de ce mouvement, et comment

expliquer qu'il fasse porter tout son effort de rénovation —¦ et de

critique — sur les problèmes relatifs à l'Ecriture sainte Répondre
à cette question, c'est entrer dans le vif de notre sujet.

Notons tout d'abord qu'une fois de plus la pensée théologique —
pourquoi ne pas dire la pensée humaine tout court — procède par
violente réaction. L'époque à laquelle la guerre a mis un terme avait
rêvé de constituer, enfin, le novum Organum des sciences humaines.
Sans méconnaître la méthode particulière de chacune d'entre elles,

il s'agissait de mettre en lumière les caractères communs qui les

apparentaient et de procéder à une analyse rigoureuse des lois qui
président à l'activité de l'esprit, créateur de tous les systèmes et

auteur des vastes synthèses. Consciente de sa parenté avec les sciences

historiques et avec les sciences de l'esprit en général, la théologie
avait profité de l'essor extraordinaire de ces sciences, dans lesquelles
elle saluait des auxiliaires — parfois même des inspiratrices — ; et
désireuse de reconnaître sa parenté et la communauté d'aspirations
qu'elle découvrait dans leur contact, elle s'était humanisée, laïcisée,



212 RENE GUISAN

adaptée, sécularisée. Un noble souci — celui de jeter des ponts sur les

anciens fossés qui avaient séparé l'Eglise du monde, le christianisme
du paganisme •— inspirait des programmes d'universelle apologétique.

Tous les espoirs, et toute la foi, allaient vers la synthèse. Un
nom résume pour nous toutes ces ambitions intellectuelles : celui
d'Ernst Tröltsch.

Résolument, nos contemporains ont fait volte-face et les théologiens

ont pris la tête du mouvement protestataire.
Nos devanciers ont fait fausse route, disent-ils ; ils étaient en train

de passer à l'ennemi ; car l'Evangile a des ennemis, parmi ceux
mêmes qui semblaient obéir aux mêmes inspirations que lui : cet
idéalisme entre autres et ce mysticisme en qui il a cru discerner des

frères. A vouloir se justifier et se défendre, on passe, qu'on le veuille
ou non, sur le terrain de ses adversaires et l'on sacrifie ce que l'on a

de plus précieux, cela même dont le monde moderne, empoisonné

par le relativisme scientifique, a le plus besoin : l'absolu des exigences

spirituelles et intellectuelles de l'Evangile. Aussi bien cet Evangile
n'a-t-il rien à gagner à des rapprochements qui le compromettent.
Qu'il s'affirme dans son intransigeance, qu'il s'oppose, afin de mieux

marquer ce qu'il est et ce qu'il veut. Et que surtout, en présence des

philosophies de l'esprit et des — très humaines — sciences des mœurs,
il proclame très haut qu'il procède d'une révélation : don royal de la

grâce divine à des hommes qui n'ont mérité que la condamnation et
la mort. Défendre sa foi, ce n'est pas la justifier intellectuellement
(entreprise inutile et dangereuse, encore une fois), c'est la montrer,
l'affirmer, l'attester dans son opposition avec la pensée humaine.
Que la théologie chrétienne reste sur son terrain spécifique, celui de

la révélation et de la foi ; une telle concentration, avec tous les

risques qu'elle entraîne, est pour elle la condition même de son existence

comme de la vie de l'Eglise.
Aux vastes rêves de la synthèse s'oppose l'intransigeance — nous

irions jusqu'à dire : le renoncement (au sens évangélique s'entend) —
de la diastase.

Or une théologie de la révélation et de la grâce est une théologie de

la Parole. Dieu a parlé et ses paroles sont contenues dans le Livre que
l'Eglise vénère depuis des siècles comme la source de toute connaissance

et de toute vie et comme le témoignage sans lequel elle n'aurait

jamais connu le salut qui lui est offert. Mais si Dieu a parlé par
et dans la Bible, ce livre peut-il être assimilé aux autres livres de



Y A-T-IL DEUX EXÉGÈSES f 213

l'humanité, même aux plus sublimes et aux plus inspirés Et si la
divine Parole est contenue dans ce livre, Dieu n'a-t-il pas pris soin
de le mettre à l'abri des infirmités des livres humains Pouvons-nous
le lire comme nous lisons d'autres livres et le mesurer à l'aune à

laquelle nous les mesurons, si « scientifique », si « objective », si «

impartiale », si « respectueuse » que soit notre méthode
On le voit, sous une forme nouvelle, dans des circonstances

différentes et avec une intensité pathétique qui révèle à quel point ces

débats théologiques portent sur des questions de vie ou de mort, sur
le salut de l'humanité et la raison d'être de l'Eglise, ce sont d'anciens

problèmes qui sont redevenus le problème du jour.
Si vous avez bien voulu nous suivre jusqu'ici, vous aurez rejoint,

Mesdames et Messieurs, la question que nous posions en commençant

et vous comprendrez pourquoi les principes de l'herméneutique
et la méthode de l'exégèse biblique — qui nous sont apparues
essentiellement comme des questions techniques, réservées pour votre
bonheur aux seuls spécialistes — sont au centre même d'un débat
d'une portée vitale.

III

Quittant maintenant les remarques générales, sans lesquelles

l'exposé qui va suivre eût été difficile à comprendre, nous allons
choisir trois types d'exégèse «nouvelle» si l'on veut (nous parlons
ainsi pour simplifier les choses), trois méthodes qui ne sont pas sans

analogie, mais dont chacune présente l'un des aspects de la question.
*[C'est tout d'abord l'exégèse pneumatique de Karl Girgensohn et

de son école, exégèse portant sur l'Ancien et le Nouveau Testament.
Partant de l'idée que l'Ecriture est à la fois divine et humaine, esprit
et corps, Girgenshon postule une double explication, l'une profane,
l'autre pneumatique, qui tienne compte de ces deux aspects de

l'Ecriture.
L'exégèse profane, littérale, est conditionnée par l'époque contemporaine

et les exigences de la méthode historico-critique. Cette
méthode a pour effet d'accentuer la distance entre les documents et
l'observateur et de subordonner la matière historique au jugement
scientifique de l'historien. « En tant que sujet scientifique, je me fais

* Fragment reconstitué d'après des notes jusqu'à ¦ Tout en employant la même
formule que Bultmann... »



214 RENÉ GUISAN

le juge de ce qui, dans l'Ecriture, vaut ou ne vaut pas... Der kritisch
denkende Mensch wird das Maas aller Dinge »(').

L'exégèse pneumatique intervient du moment où dans un
passage de l'Ecriture je ne perçois plus seulement une parole humaine

sur Dieu, mais bien la voix du Dieu vivant. C'est une exégèse

profonde, normative, qui ne tenant pas compte des conditions du temps
et de l'espace est libérée de toute attache avec l'histoire. Dans cette
manière de comprendre l'exégèse il y a un écho manifeste des

conceptions d'Elias Schrenk.

C'est ensuite l'exégèse de l'école dialectique. Pour Karl Barth la

sainte Ecriture a un double caractère et voici pourquoi : du fait que
la révélation enfante le témoignage de l'Ecriture, celle-ci devient
Parole de Dieu ; l'Ecriture n'en reste pas moins, au point de vue
strictement historique, la parole des prophètes et des apôtres et

comme telle elle participe au relatif et à la Zweideutigkeit qui constituent

les caractères de tout document historique^2).
Cela étant, dit Barth, je ne puis comme exégète me borner à

reproduire simplement la pensée de l'Ecriture, c'est-à-dire penser avec
elle (nachdenken),la repenser moi-même; mais je dois penser toutes
ces démarches comme étant la vérité (3); c'est-à-dire que l'exégèse est

Aneignung.
Ce que la parole humaine de la Bible *¦*) (c'est-à-dire la Bible telle

qu'elle est) nous offre, ce ne sont jamais des déclarations de Dieu, ce

ne sont que les indications d'une main qui dirige nos regards sur
notre Créateur et Rédempteur, sur le commencement et la fin, sur
l'origine et la limite de l'existence, sur Dieu qui est toujours lointain,
non perceptible (unanschaulich), qui reste incognito. Le témoignage

que saint Paul, si profond et si riche qu'il soit, apporte sur Dieu ne

fait qu'orienter notre regard sur l'Invisible, sur l'Eternel, sur celui

qui est «totalement autre» que toute chose ou être fini <s\

Ce que nous pouvons donc faire, c'est, dans les dispositions
spirituelles indiquées ci-dessus à l'égard de Dieu, nous mettre aux côtés

de Paul et à sa suite plonger notre regard dans la révélation, en
étudiant l'épître aux Romains, jusqu'au point où nous ne nous
trouverons plus en présence de l'énigme du document, mais en face du

mystère, de l'énigme de la chose même (die Sache), de la réalité, jus-
(i) Inspiration^ p. 7. — (2) Dogmatik (ire éd. 1927), p. 45, cf. p. 334 s., 365 s.,

393 s. — (3) Ibidem, p. 396. — (4) Les considérations qui suivent, relatives à Barth,
s'inspirent pour une large part de Behm, Pneumatische Exegese f — (5) Menschenwort,

p. 76 s.



Y A-T-IL DEUX EXÉGÈSES f 215

qu'au point où nous en venons même à oublier que nous ne sommes

pas l'auteur de l'épître, où nous avons si bien compris ce dernier que
nous pouvons le laisser parler en notre nom et parler nous-même

en son nom.
L'exégèse théologique est donc selon Barth eine prinzipiell

nachdenkende und selbst-denkende Exegese <•).

D'après Brunner, la foi chrétienne affirme que l'œil de l'homme est

malade (parce que humanus) ; elle déclare donc qu'il n'est pas en

mesure de saisir la réalité tout entière, mais seulement sa surface. Car

les profondeurs de cette réalité, à savoir le mystère de Dieu, nous sont
inaccessibles, puisque nous sommes des humani. Le mystère de Dieu

ne peut être connu que par la révélation et celle-ci ne peut être perçue

par l'homme, même si ce dernier dispose d'un sens vivace pour tout
ce qui est véritablement grand ; elle n'est perçue que par l'œil qu'illumine

le Saint-Esprit.
De ce principe il résulte qu'il existe une catégorie sui generis

d'explication historique, celle-là même qui est nécessaire pour expliquer
l'histoire de la révélation ; car la signification de cette histoire dans

laquelle le Christ s'est révélé ne se manifeste qu'à la foi. Les

documents littéraires de cette histoire ne sont eux-mêmes bien compris

que par le croyant (quand bien même le travail préparatoire de

l'historien « humain » ne doit être ni abandonné, ni déprécié) ; car c'est

l'œil humain illuminé par l'Esprit qui doit voir cette histoire <2'.

Quant à Bultmann, il part de l'insuffisance de l'explication linguistique

et historique ; mais il s'oppose à la méthode additive qui se

borne à ajouter l'exégèse théologique à l'exégèse historique^). Sa

conception positive, c'est qu'il n'y a pas d'exégèse neutre ; il n'est

pas possible de se borner à expliquer seulement « ce qui est là

[écrit] » ; car toujours l'exégèse du texte est accompagnée d'une

Selbstauslegung de l'exègète; verstehen comporte toujours un Entschluss.

Je ne puis en effet, déclare Bultmann, aborder le texte que je veux
interpréter historiquement autrement qu'avec certaines idées sur la

possibilité et les conditions de ma propre existence et parce que je
sais que dans YEntscheidung devant laquelle me place le texte à

expliquer m'est donné « ein neues Selbstverständnis »<?>.]

Tout en employant la même formule que Bultmann : exégèse

théologique, un auteur contemporain, le professeur Windisch de

Die Auferstehung der Toten, p. VI. — (2) Mittler,-p. 136 s. — (3) Zwischen
den Zeiten, 1925, p. 334 s. — (4) Theol. Blätter, 1928, 3, p. 63 s.



216 RENÉ GUISAN

Leyde, actuellement à Kiel, a préconisé une troisième méthode, à

laquelle nous ne nous arrêterons pas longtemps, mais qui mérite de

trouver sa place dans notre exposé, parce qu'elle procède de préoccupations

assez différentes des précédentes et qu'elle prouve que la
recherche d'une méthode qui soit en rapports plus étroits avec la vie

profonde du croyant n'est pas le fait seulement des théologiens
conservateurs ou de l'école « dialectique ».

L'exégèse théologique, écrit M. Windisch, a pour tâche de dégager
le contenu d'un texte, afin de le rendre si intelligible aux hommes du

temps présent qu'il puisse s'adresser à leur cœur comme une Parole

que Dieu leur destinerait.

Respectueuse — sans réticence — des résultats de l'étude historique

de la Bible, l'exégèse théologique utilisera les pensées du texte
au service d'une conception théologique qui pourra être très étrangère

à ce texte même et qui obéira ouvertement à certaines préoccupations

confessionnelles, philosophiques ou critiques, personnelles à

l'exègète, qui estime pouvoir en user à son gré, dût-il détourner le texte
de son sens originel.

Grâce à la liberté qu'elle aura ainsi acquise, l'exégèse théologique
est en mesure, dit M. Windisch, de montrer que la Bible — comme
le Nouveau Testament — en dépit de son caractère historique si

accentué, est un livre capable de faire naître la foi et de témoigner en
faveur de celle-ci. to

IV

Des systèmes aussi complexes ne se résument pas facilement ; et

puis, vous l'aurez remarqué, nous sommes (avec l'école « dialectique »

tout au moins) constamment sur la frontière de l'âme, si j'ose ainsi

parler, sur le terrain de l'expérience directe, de l'objet, de la Sache,

de la Gegenständlichkeit, comme on dit.
Comment apprécier, comment juger ces exposés qui, sur certains

points, restent à l'état de programmes
* [ Remarquons d'abord que le mot et la chose ne constituent pas une

nouveauté; car le terme « pneumatique » a été employé par les

premiers chrétiens et à leur suite par Luther, puis par J.-T. Beck.
Laissant de côté Windisch chez lequel nous trouvons l'influence

d'Overbeck et de K.-A. Bernoulli, nous devons noter la divergence

(') H. Windisch, Der Sinn der Bergpredigt, 1929, p. 113 s.
* Fragment reconstitué d'après des notes jusqu'à la division V.



Y A-T-IL DEUX EXÉGÈSES 217

d'attitude à l'endroit de l'étude historique du Nouveau Testament.
Tandis que Girgensohn ignore ou tout au moins écarte cette dernière

et au fond s'en méfie, les « dialecticiens » témoignent au contraire à

son égard d'une extraordinaire compréhension. On ne réclame d'elle

qu'un minimum de faits historiquement assurés. Mais quel est-il?
Est-ce affaire de degré? Cela reste bien mystérieux. Bultmann lui-
même, comment procède-t-il comme historien Et que penser de

l'exégèse de Barth to

Mais ce qui suscite le plus d'objections, c'est l'arbitraire en face des

documents, des faits mêmes de l'Incarnation. C'est aussi la distinction

absolue, irréalisable, des deux exégèses réclamée par Girgensohn.
C'est enfin et surtout, chez les «dialecticiens», en particulier chez Brunner,

le souci évident, quoique non clairement exprimé — en élaborant

cette théorie de l'exégèse, en répudiant l'égalité philologique et

littérale —, de fixer Dieu quelque part, de le voir à l'œuvre ici-bas,
sur un point précis tout au moins (même souci du reste dans la

dogmatique de Barth, touchant la naissance miraculeuse de Jésus), donc
de contraindre l'homme à saisir Dieu là, sur ce point.

Procéder de cette manière, c'est méconnaître (voir Heim,
Th. Siegfried, Althaus) le caractère historique, humain, de la révélation

et cette belle idée exprimée par plus d'un dogmaticien contemporain

: que comme le Christ l'Ecriture a pris les caractères de

l'esclave <2> et que dès lors, en permanence, le chrétien, le théologien, est

engagé dans un conflit intérieur qui fait partie de sa condition de

chrétien et de théologien, à savoir le conflit entre les constatations
de l'histoire et les affirmations de la foi.

Comme le dit très justement R. Seeberg (3), l'exégèse spéciale
pneumatique compromet le caractère scientifique de tout effort vers la

connaissance, par des préoccupations d'édification et de dogmatique ;

elle accentue la séparation entre l'exégèse historique et l'application ;

elle condamne la première à être toujours plus exclusive, elle la
chasse en fait hors de la théologie vers la philologie pure ; elle

provoque à la contradiction l'exégèse édifiante qui s'affirmera adversaire

toujours plus irréductible de la recherche sérieuse.

(1) Voir J. Behm, Pneumatische Exegese? p. 16 et s. Barth substitue au procédé
empirico-logique une vision divinatoire de l'Essence, une interprétation créatrice,

qui ressemble (pour quiconque n'est pas lui ou comme lui) à une révélation
expressionniste — (2) Quoniam Verbi Dei perpetua cornes est crux, 1526, Syn. Homberg.
— (3) Zeitschr. für systemat. Theol., III, 1926, 57.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. ¦ N. S. t. XXII NO 92, 1934). I5



2i8 RENÉ GUISAN

Nous pouvons donc conclure : la distinction entre deux exégèses

est arbitraire, impossible (car il n'y a qu'un homme, un exégète ; il
ne saurait se dédoubler), dangereuse enfin.

Il n'y a qu'une exégèse. Mais quelle est-elle ?]

V

Il est impossible de prendre connaissance des systèmes
herméneutiques que nous venons d'analyser sans être frappé des vérités

qu'ils contiennent.
Outranciers dans le fond comme dans l'expression de la pensée, leurs

auteurs ont souvent vu juste et l'on ne saurait contester que la passion

qui les anime et qui hausse leur voix est une passion sainte.
Ils réagissent avec excès ; mais la science biblique à laquelle ils

s'en prennent si impitoyablement n'a-t-elle pas mérité plus d'une
de leurs critiques, parfois même leur dédain

Peut-on sérieusement contester que la méthode historique ait
souvent couvert de son pavillon des entreprises d'une valeur
douteuse et d'une portée très contestable

Nous pensons en particulier à cette manie des comparaisons, des

parallélismes et des coïncidences historiques qui, s'emparant de

rencontres et d'analogies souvent très superficielles, a exercé sur
l'exégèse biblique une influence déformante.

Nous pensons ensuite à la lente profanation subie par la science

biblique, depuis qu'elle est tombée entre les mains d'historiens sans

tradition et sans âme, sûrs d'eux-mêmes et prompts à juger.
Enfin, à force de s'attacher au particulier, aux détails, l'exégèse en

est arrivée à perdre le sens des ensembles ; elle a oublié qu'une loi
intérieure, un esprit présidait au groupement de ces écrits qui, nés

les uns après les autres, n'en témoignent pas moins d'une unité
fondamentale qu'on ne saurait négliger, si l'on veut comprendre non seulement

les écrits bibliques individuellement, mais le recueil canonique
auquel nous devons de les posséder réunis.

Ainsi les systèmes dont nous avons brièvement exposé la teneur
commandent le respect par la hauteur de leur inspiration, par la

conséquence avec laquelle ils vont au bout de leurs principes, par le

courage avec lequel ils dénoncent certaines modes intellectuelles dont
notre temps a été victime.



Y A-T-IL DEUX EXÉGÈSES 219

Mais il y a plus :

La jeune école exégétique plaide très opportunément en faveur de

quelques-uns des principes qui ont fait la force et la gloire de l'exégèse

des réformateurs.
C'est d'abord la règle de l'apalogie de la foi : Scriptura sacra sui

ipsius interpres, disait Luther. Ce précepte est une sérieuse mise en

garde contre les fantaisies comparatistes et donne un programme
positif d'une admirable richesse.

C'est ensuite l'idée si profonde d'une rencontre personnelle et
spirituelle entre le lecteur de la Bible et le texte sacré. Il vaut la peine
de s'arrêter sur ce point.

Comme l'a rappelé M. Frick to la relation du lecteur au document

qu'il étudie n'est ni un asservissement mécanique à une autorité qui
ne se discute pas, ni la liberté arbitraire. Plus profonde et plus intime
est l'expérience du lecteur, plus haute est l'autorité intérieure que
le texte a sur lui. La contre-partie de ce rapport est vraie aussi : plus
je m'abandonne à la parole écrite, plus je deviens capable de faire à

son contact de profondes expériences. U y a ainsi un rapport intime
et réciproque entre l'attention obéissante de celui qui se donne et la
libre indépendance de celui que cette obéissance a enrichi et fait
majeur.

Ce n'est pas tout. Il est des livres (et on peut dire cela de la Bible
d'une façon unique) qui ouvrent aux générations successives et aux
individus les plus divers l'accès à des expériences toujours
renouvelées, toujours enrichissantes et qui donnent à la vie un sens nou

veau, d'époque en époque.
D'autre part, les réalités spirituelles dont la conscience humaine a

été enrichie au cours des âges et qui ont été pour elle autant de

révélations qu'elle doit à la grâce divine ne se perdent pas : elles

restent comme attachées aux documents sacrés qui nous les ont fait
connaître.

Aussi bien n'avons-nous pas reçu des générations qui nous ont
transmis le livre saint une lettre toujours semblable à elle-même,

un document mort. Ce livre apportait avec lui le courant large et

profond des expériences de tous ceux qui se sont attachés à l'interpréter

et qui ont fait écho à l'appel de la voix divine. C'est ainsi qu'on

peut dire que l'histoire de l'exégèse biblique est un élément consti-

(') H. Frick, Wissenschaftliches und pneumatisches Verständnis der Bibel,
Tübingen, 1927, p. 23 s.



220 RENE GUISAN

tutif de notre exégèse à nous, les après-venants ; elle ne sert pas
seulement à enrichir nos connaissances et à orner notre mémoire ;

elle est un instrument de prix qui est mis entre nos mains pour nous

permettre d'acquérir le sens véritable du livre sacré.

Ces relations étroites, dans lesquelles le texte et le lecteur sont
alternativement sujet et objet, jouent un rôle capital dans la méthode
de Luther ; c'est ce que Karl Holl a appelé le circulus, le cercle normal
et méthodique de l'exégèse du réformateur : il faut avoir reçu le don
de l'Esprit pour comprendre la Parole ; mais d'autre part, c'est la
Parole seule qui peut transmettre l'Esprit. C'est par la Parole et

par la seule Parole que je puis avoir accès à la réalité (Sache) qu'elle
exprime ; mais, inversement, si je ne suis pas entré en relation avec
cette réalité qui est Dieu et qui est le Christ, je suis incapable de

comprendre le sens de la Parole. Cet échange, où je reçois à condition

que je donne et où j'ai donné parce que j'avais reçu, c'est le secret de

toute exégèse, comme aussi de toute intelligence spirituelle; c'est le

secret même qui préside aux quotidiennes relations des hommes entre eux.
« Expliquer un texte n'est jamais autre chose qu'un passage constant

de mon moi au moi étranger auquel je me suis attaché, de la
Parole à la réalité et de la réalité à la Parole, un mouvement inin--

terrompu entre les explications que je dois à mon passé et celles

par lesquelles l'avenir s'éclaire pour moi, entre les impressions que
je reçois et devant lesquelles je me courbe et les affirmations que
j'exprime. » <r)

C'est ce que l'ancienne dogmatique protestante exprimait
lorsqu'elle réclamait l'union étroite entre la Scriptura sacra et le

testimonium Spiritus sancti internum.
Par la foi, disait Calvin, le Saint-Esprit nous amène à la clarté de

l'Evangile. « La Parole ne profite de rien sans l'illumination de l'Esprit.

»

« Il faut (ici c'est Luther qui parle) que le contenu de la Parole
devienne vivant en l'homme. »

Si cela est vrai de tout lecteur sérieux et attentif de la Bible, à

combien plus forte raison cela doit-il être la loi du théologien.

Nous ne serons pas les premiers — ni les derniers sans doute —¦ à

le remarquer : si le programme d'une exégèse pneumatique nous a

paru faux et irréalisable, il a fait passer devant nos yeux l'idéal de

(i) Hoix, Luther, p. 567 et s.



Y A-T-IL DEUX EXÉGÈSES 221

l'exègète pneumaticus, rempli de l'Esprit, formé à l'école de la Parole
divine et généreux administrateur des richesses que l'Esprit lui a

permis d'y puiser.
C'est cet exégète-là que nous avons l'ambition de voir grandir en

vous, Messieurs les étudiants ; mais ce ne saurait être l'œuvre d'un
jour.

Deux jours avant sa mort, Luther écrivait à l'un de ses correspondants

: « Quiconque n'a pas été agriculteur pendant cinq ans est

incapable de comprendre Virgile, ses idylles pastorales et ses poèmes

champêtres ; et quiconque n'a pas été associé pendant vingt ans à

l'administration d'un grand état est incapable de comprendre
parfaitement les lettres de Cicéron. De même, que personne ne s'imagine

qu'il peut comprendre la sainte Ecriture qui n'a pendant cent ans

gouverné les Eglises avec les prophètes comme Elie et Elisée, avec

Jean-Baptiste, avec le Christ et les apôtres. Ne touche donc pas à

cette divine Enéide; mais adore humblement ses traces». (*'
L'Ecriture n'a qu'un sens et il n'y a qu'un seul moyen de le saisir

dans sa plénitude, c'est d'interpréter les textes sacrés selon les règles
de la grammaire et de l'histoire lentement élaborées au cours de ces

derniers siècles, et c'est d'écouter la voix du Dieu saint qui nous y
parle.

Il n'y a pas deux exégèses, l'une littérale, l'autre « spirituelle »,

distincte de la précédente : il n'y en a qu'une. Mais ce qu'il faut, c'est

que l'exègète, lui, soit «spirituel»; car, sans l'illumination de l'Esprit,
la lettre sur laquelle il se penche pour l'étudier lui restera étrangère
et lui refusera son secret.

C'est ce qu'avait exprimé, dans son latin ferme et concis, l'un des

plus sûrement inspirés d'entre les exégètes des temps modernes, le

pieux et savant Albrecht Bengel. Il écrivait dans la préface de son
commentaire au Nouveau Testament : « Te totum applica ad textum ;
rem totam applica ad te ».

«Applique-toi tout entier à ton texte», voilà, Messieurs les

étudiants, le programme de nos études communes.
« Applique-toi à toi-même toute la substance de ton texte », c'est

le mot d'ordre de la vie cachée de tout théologien, en particulier de

l'exègète pneumaticus.
Dieu nous fasse la grâce, au cours de l'année qui commence,

d'être persévéramment fidèles à l'un et à l'autre.

(1) Enders, XVII, 60.


	Y a-t-il deux exégèses? (1929)

