Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 22 (1934)

Heft: 92: René Guisan

Artikel: Y a-t-il deux exégeses? (1929)

Autor: Guisan, René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Y A-T-IL DEUX EXEGESES?
(1929)

Y a-t-il plusieurs manieres d’interpréter la sainte Ecriture, y a-t-il
deux exdégeses ?

Cette question — qui pour beaucoup de nos contemporains peut
paraitre paradoxale ou inopportune — est a 'ordre du jour. Posée,
d’abord avec discrétion, par quelques théologiens conservateurs, elle
prend aujourd’hui une ampleur impressionnante. De divers points
de Thorizon théologique des hommes se lévent qui réclament une
révision des principes de 'herméneutique biblique ; et on ne s’en
tlent pas aux programmes et aux manifestes, plusieurs se sont mis
a Pceuvre et nous proposent des solutions : nouveautés d’hier et
méme de jadis, sans doute, mais aussi ceuvres originales et sugges-
tives. L’histoire de ’exégese biblique va-t-clle recommencer ? Assis-
tons-nous & un repliement général sur des positions que Pon était en
droit de considérer comme abandonnées pour toujours — ou bien
les hypotheses que I'on nous propose peuvent-elles jeter des clartés
nouvelles sur la tdche qui incombe a la théologie et a PEglise ?

I

Rappelons tout d’abord que la question qui se pose devant nous
s’est posée des lorigine et en permanence dans le protestantisme ;
elle a été un de ses plus graves soucis, mais elle constitue aussi 'un
de ses plus beaux titres de noblesse.

Partout, dés que Pon a sérieusement cherché a comprendre la
Bible, elle s’est présentée devant la conscience du croyant.



208 ' RENE GUISAN

D’une part en effet, le fidele nait a la vie chrétienne le jour ot,
dans le livre saint, il a rencontré — et accepté — le message de la
justification par la foi seule, message spirituel et libérateur s’il en
fut. D’autre part ce livre, auquel il doit la connaissance de son salut,
lui crée les plus grandes difficultés, dés qu’il cherche a le prendre dans
son sens littéral.

Au reste, cette difficulté — et les angoisses qu’elle a provoquées —
n’est pas le fait du seul protestantisme. Des les origines de Eglise,
lorsque les premiers apologistes s’appliquérent a justifier devant
leurs contemporains la foi dont ils étaient les témoins, la vraie inter-
prétation des écrits apostoliques leur créa bien des difficultés ; et,
recourant 4 une méthode qui avait déja fait ses preuves dans Panti-
quité pajenne et dans les écoles rabbiniques, Iinterprétation allé-
gorique, ils s’en furent chercher derriére le sens simple un sens
mystérieux, sacré dans la mesure méme ou il était caché.

La méthode que les premiers Peres avaient inaugurée avec quelque
maladresse, et non sans hésitations, le plus grand docteur en sainte
Ecriture de PEglise grecque, Origeéne, en fit un systéme achevé. Que
cet incomparable savant ait agi en pleine connaissance de cause et
par systéme, c’est ce que suffisent a prouver ses travaux exégétiques
et linguistiques, ainsi que ses recherches sur le texte et les idiomes
de la Bible. Ce n’est pas parce qu’il ignorait délibérément la lettre du
livre saint qu’il a donné libre cours a Pinterprétation spirituelle. Bien
au contraire | Cette Bible hébraique et grecque, il ’avait lue et relue
cent fois, 1l en avait établi le texte, restitué les legons, comparé les
versions ; seulement, s’étant avisé que certains passages interprétés
selon leur sens littéral étaient en contradiction avec d’autres, il y vit
comme up avertissement, une invitation a chercher un sens plus
relevé, le sens spirituel. Et c’est ainsi qu’il élabora la théorie célebre
selon laquelle I’Ecriture nous contraint a lui appliquer Pinterpréta-
tion allégorique, laquelle dans le passage le plus simple dévoile des
profondeurs insoupgonnées. Entre les mains d’Origéne ’allégorie
devint Part de découvrir dans un texte une idée que ’auteur aurait
eue, mais qui n’apparait pas dans le sens littéral du texte, ’auteur
Payant dissimulée sous des mots qui n’ont pas la signification que le
commun leur attribue. Selon cette méthode, le sens littéral devient
fort peu de chose; Origéne ne garde de l’histoire primitive que la
charpente, «il réduit les faits bibliques a une sorte de squelette qu’il
conserve parce qu’il ne pouvait faire autrement sans renier la tradi-



Y A-T-IL. DEUX EXEGESES ? 209

tion chrétienne »@. Que, sous prétexte de respecter son autorité, cette
méthode rabaisse la Bible, c’est ce qui saute aux yeux. Le livre saint
n’est plus ni Pinspirateur de la vie, ni la charte de la vérité, il sert a
confirmer les idées du théologien philosophe. L’allégorie ne lui donne
pas ses 1dées et ses doctrines, elle ne peut servir qu’a les garantir. En
se servant de la Bible pour illustrer ses idées, Origéne en fait «une
sorte de recueil d’oracles divins » et, §’il la déclare divinement inspi-
rée, c’est qu’ «il lui faut une autorité dont il puisse dire qu’elle est
la plus ancienne ».

Fondée par un maitre aussi puissant, la tradition exégétique de
PEglise — au travers de bien des vicissitudes et en dépit de réac-
tions individuelles locales et temporaires — ne devait plus aban-
donner ce qu’elle considérait comme son meilleur trésor. Et c’est
ainsi qu’a la veille de la Réformation ’Eglise et ’Ecole enseignaient
que la Bible avait un quadruple sens : littéral, allégorique, tropologi-
que ou moral et anagogique ou spirituel.

Luther mit toute sa foi, toute sa science, toute son énergie a lutter
contre une tradition dont il avait senti tout le poids.

Quoi de plus clair et quoi de phis manifeste que offre, faite par
Dieu a ’homme, du salut en Jésus-Christ, aimait-il 4 déclarer. Et de
cette thése religieuse et dogmatique il tirait la conséquence — trés
importante au point de vue biblique — que Dieu a parlé aux hommes
en termes compréhensibles. En conséquence, dit-il, la Bible n’a qu’un
sens, le sens « grammatical ». Et dés lors la formule luthérienne de
Punicus sensus literalis devint comme le mot d’ordre de Pexégese pro-
testante : tout texte biblique doit étre interprété littéralement, ainsi
que I’a voulu le Saint-Esprit (exception faite pour les passages imagés
et pour les textes paraboliques, ou I'expression symbolique est évi-
dente).

Les conquétes de Pesprit, nous le savons, ne sont jamais définitives,
c’est leur loi; elles doivent étre assurées a nouveau pour chaque géné-
ration, pour chaque homme méme, et rien, sinon Paffirmation méme
de Pesprit, ne saurait leur assurer une permanence quelconque. C’est
dire que la méthode exégétique de Luther a connu des temps d’oubli
et que nombreux ont été ceux qui ne lui furent pas fideles, au sein
méme de sa propre Eglise en tout premier lieu.

Cependant on peut dire que les principes posés par le réformateur

() E. pE Fave, Origéne, 1, p. 81.



210 RENE GUISAN

saxon n’ont plus été contestés d’une maniere durable et générale et
qu’ils ont regu dans les temps modernes une confirmation éclatante.

Le XIXe si¢cle a élaboré les principes directeurs d’une science
précise, ’herméneutique, principes assez généraux pour satisfaire
aux exigences des documents littéraires les plus variés, et c’est la
théologie qui a donné a ’herméneutique son théoricien le plus émi-
nent, Schleiermacher, et quelques-unes de ses régles les plus impor-
tantes. Pour parvenir 4 la pleine intelligence d’un texte, Pexégéte se
laissera déterminer par les seules exigences de 'objet de son étude; il
s’efforcera de rendre justice 4 son contenu jusque dans ses derniéres
nuances. Dans un esprit de patiente exactitude et d’impartial exa-
men, son unique préoccupation sera « d’expliquer son auteur». « Le
replacer dans son milieu, fixer la date de ses écrits, faire converger
sur le texte toutes les lumiéres dont on dispose, voila sa tiche. Nous
ne lui demandons qu’une explication du texte rigoureusement his-
torique. Nous n’admettons pas qu’il se propose de nous édifier, encore
moins de se servir de son auteur pour démontrer une thése dogma-
tique. » Ainsi parle un de nos contemporains, historien éminent du
dogme grec et authentique interpréte de ses pairs. Apres des erre-
ments séculaires, quelle satisfaction de voir 'exégese en possession
de principes aussi clairs !

IT

« Une question de principes se pose a la théologie contemporaine,
une question de principes herméneutiques ; car c’est sur ce terrain-la
que doivent se livrer les combats décisifs : il faut que ’herméneutique
abandonne ’axiome dont elle se pare depuis I’époque de I’ dufklirung
comme de sa plus belle conquéte — de celles dont on ne se laisse pas
dépouiller — et qui consiste a dire que la littérature biblique doit
étre placée en principe sur le méme niveau que toutes les autres
littératures ™. »

Ainsi s’exprime, dans un ouvrage de dogmatique paru il y a exac-
tement deux ans,'un des maitres de la jeune génération théologique.

§’il ne s’agissait que d’une voix isolée, nous pourrions nous dire
que nous avons affaire & un de ces esprits paradoxaux, comme il y en
a a toutes les époques, qui se plaisent a contester les vérités les plus
évidentes et A mettre en question les traditions lentement acquises.

(1) BRUNNER, Der Mitiler, 1927, p. 137.



Y A-T-IL DEUX EXEGESES ? 211

Mais il n’en est rien. Nous pourrions multiplier les déclarations et
aligner des témoignages faisant écho a celuli que nous venons de
citer : nous sommes en présence d’un mouvement puissant, pourvu
de chefs remarquables, que suit une jeunesse enthousiaste ; mou-
vement qui déborde les frontieres des partis théologiques et qui
recrute ses théoriciens dans la droite luthérienne, dans la gauche
calviniste et dans le centre libéral, un peu partout. Les commo-
dités de la polémique et les négligences d’une information jour-
nalistique toujours plus superficielle attribuent le seul honneur de
ces manifestations a notre compatriote, M. Karl Barth, et nous
comprenons pourquoi, a bien des égards : la puissance spirituelle, les
visions prophétiques, la langue hardie et colorée (et souvent bien
difficile 4 comprendre pour des compatriotes de Vinet), le courage
apostolique et une admirable fécondité littéraire assurent a Pauteur
du Rémerbrief une place qui ne saurait lui étre contestée parmi les
hommes qui agissent le plus profondément sur le protestantisme
contemporain de langue allemande. Mais, encore une fois, le mouve-
ment dont nous nous occupons ici ne se limite pas aux disciples d’un
seul homme, ni méme aux représentants d’une école théologique ou
philosophique.

Quelle est linspiration centrale de ce mouvement, et comment
expliquer qu’il fasse porter tout son effort de rénovation — et de
critique — sur les problémes relatifs a PEcriture sainte ? Répondre
a cette question, c’est entrer dans le vif de notre sujet.

Notons tout d’abord qu’une fois de plus la pensée théologique —
pourquoi ne pas dire la pensée humaine tout court — procede par
violente réaction. L’époque a laquelle la guerre a mis un terme avait
révé de constituer, enfin, le novum organum des sciences humaines.
Sans méconnaitre la méthode particuli¢re de chacune d’entre elles,
il s’agissait de mettre en lumiere les caracteres communs qui les
apparentaient et de procéder 4 une analyse rigoureuse des lois qui
président a Pactivité de Pesprit, créateur de tous les systeémes et
auteur des vastes synthéses. Consciente de sa parenté avec les sciences
historiques et avec les sciences de esprit en général, la théologie
avait profité de I’essor extraordinaire de ces sciences, dans lesquelles
elle saluait des auxiliaires — parfois méme des inspiratrices —; et
désireuse de reconnaitre sa parenté et la communauté d’aspirations
qu’elle découvrait dans leur contact, elle s’était humanisée, laicisée,



212 RENE GUISAN

adaptée, sécularisée. Un noble souci — celui de jeter des ponts sur les
anciens fossés qui avaient séparé ’Eglise du monde, le christianisme
du paganisme — inspirait des programmes d’universelle apologéti-
que. Tous les espoirs, et toute la foi, allaient vers la synthese. Un
nom résume pour nous toutes ces ambitions intellectuelles : celui
d’Ernst Troltsch.

Résolument, nos contemporains ont fait volte-face et les théolo-
glens ont pris la téte du mouvement protestataire.

Nos devanciers ont fait fausse route, disent-ils ; ils étaient en train
de passer a lennemi; car I’Evangile a des ennemis, parmi ceux
mémes qui semblaient obéir aux mémes inspirations que lui: cet
idéalisme entre autres et ce mysticisme en qui il a cru discerner des
fréres. A vouloir se justifier et se défendre, on passe, qu’on le veuille
ou non, sur le terrain de ses adversaires et ’on sacrifie ce que I'on a
de plus précieux, cela méme dont le monde moderne, empoisonné
par le relativisme scientifique, a le plus besoin : I’absolu des exigences
spirituelles et intellectuelles de I’Evangile. Aussi bien cet Evangile
n’a-t-il rien a gagner a des rapprochements qui le compromettent.
Qu’il s’affirme dans son intransigeance, qu’ils’oppose, afin de mieux
marquer ce qu’il est et ce qu’il veut. Et que surtout, en présence des
philosophies de Pesprit et des — trés humaines — sciences des meeurs,
il proclame trés haut qu’il procede d’une révélation : don royal de la
grice divine a4 des hommes qui n’ont mérité que la condamnation et
la mort. Défendre sa foi, ce n’est pas la justifier intellectuellement
(entreprise inutile et dangereuse, encore une fois), c’est la montrer,
Paffirmer, Pattester dans son opposition avec la pensée humaine.
Que la théologie chrétienne reste sur son terrain spécifique, celui de
la révélation et de la foi ; une telle concentration, avec tous les ris-
ques qu’elle entraine, est pour elle la condition méme de son existence
comme de la vie de PEglise.

Aux vastes réves de la synthese s’oppose Yintransigeance — nous
irions jusqu’a dire : le renoncement (au sens évangélique s’entend) —
de la diastase.

Or une théologie de la révélation et de la grice est une théologie de
la Parole. Dieu a parlé et ses paroles sont contenues dans le Livre que
PEglise vénere depuis des siecles comme la source de toute connais-
sance et de toute vie et comme le témoignage sans lequel elle n’au-
rait jamais connu le salut qui lui est offert. Mais si Dieu a parlé par
et dans la Bible, ce livre peut-il étre assimilé aux autres livres de



Y A-T-1L DEUX EXEGESES ? 213

Phumanité, méme aux plus sublimes et aux plus inspirés ? Et sila
divine Parole est contenue dans ce livre, Dieu n’a-t-il pas pris soin
de le mettre a 1’abri des infirmités des livres humains ? Pouvons-nous
le lire comme nous lisons d’autres livres et le mesurer & 'aune a
laquelle nous les mesurons, si «scientifique », si « objective », si «im-
partiale », si « respectueuse » que soit notre méthode ?

On le voit, sous une forme nouvelle, dans des circonstances diffé-
rentes et avec une intensité pathétique qui révele a quel point ces
débats théologiques portent sur des questions de vie ou de mort, sur
le salut de ’humanité et la raison d’étre de I’Eglise, ce sont d’an-
ciens problémes qui sont redevenus le probléme du jour.

Si vous avez bien voulu nous suivre jusqu’ici, vous aurez rejoint,
Mesdames et Messieurs, la question que nous posions en commen-
¢ant et vous comprendrez pourquoi les principes de ’herméneutique
et la méthode de I'exégese biblique — qui nous sont apparues essen-
tiellement comme des questions techniques, réservées pour votre
bonheur aux seuls spécialistes — sont au centre méme d’un débat
d’une portée vitale.

II1

Quittant maintenant les remarques générales, sans lesquelles
Pexposé qui va suivre elit été difficile a comprendre, nous allons
choisir trois types d’exégése «nouvelle» si 'on veut (nous parlons
ainsi pour simplifier les choses), trois méthodes qui ne sont pas sans
analogie, mais dont chacune présente I'un des aspects de la question.

*[Cest tout d’abord Vexégése pneumatique de Karl Girgensohn et
de son école, exégese portant sur ’Ancien et le Nouveau Testament.
Partant de I'idée que PEcriture est a la fois divine et humaine, esprit
et corps, Girgenshon postule une double explication, 'une profane,
Pautre pneumatique, qui tienne compte de ces deux aspects de
PEcriture.

L’exégeése profane, littérale, est conditionnée par ’époque contem-
poraine et les exigences de la méthode historico-critique. Cette mé-
thode a pour effet d’accentuer la distance entre les documents et
Pobservateur et de subordonner la matitre historique au jugement
scientifique de Thistorien. « En tant que sujet scientifique, je me fais

* Fragment reconstitué d’aprés des notes jusqu'a «Tout en employant la méme
formule que Bultmann...»



214 RENE GUISAN

le juge de ce qui, dans PEcriture, vaut ou ne vaut pas... Der kritisch
denkende Mensch wird das Maas aller Dinge »(1),

L’exégese pneumatique intervient du moment ol dans un pas-
sage de PEcriture je ne pergois plus seulement une parole humaine
sur Dieu, mais bien la voix du Dieu vivant. C’est une exégeése pro-
fonde, normative, qui ne tenant pas compte des conditions du temps
et de Pespace est libérée de toute attache avec T’histoire. Dans cette
maniere de comprendre Pexégese il y a un écho manifeste des con-
ceptions d’Elias Schrenk.

C’est ensuite Vexégése de Pécole dialectique. Pour Karl Barth la
sainte Ecriture a un double caracteére et voici pourquoi : du fait que
la révélation enfante le témoignage de PEcriture, celle<ci devient
Parole de Dieu ; PEcriture n’en reste pas moins, au point de vue
strictement historique, la parole des prophetes et des apdtres et
comme telle elle participe au relatif et a la Zweideutigkeit qui consti-
tuent les caractéres de tout document historique(2). |

Cela étant, dit Barth, je ne puis comme exégéte me borner a
reproduire simplement la pensée de PEcriture, c’est-a-dire penser avec
elle (nachdenken),la repenser moi-méme ; mais je dois penser toutes
ces démarches comme étant la vérité (3), ’est-a-dire que Pexégese est
Aneignung.

Ce que la parole humaine de la Bible (4) (c’est-a-dire la Bible telle
qu’elle est) nous offre, ce ne sont jamais des déclarations de Dieu, ce
ne sont que les indications d’une main qui dirige nos regards sur
notre Créateur et Rédempteur, sur le commencement et la fin, sur
Porigine et la limite de Pexistence, sur Dieu qui est toujours lointain,
non perceptible (unanschaulich), qui reste incognito. Le témoignage
que saint Paul, si profond et si riche qu’il soit, apporte sur Dieu ne
fait qu’orienter notre regard sur Plnvisible, sur ’Eternel, sur celui
qui est « totalement autre» que toute chose ou étre fini (5),

Ce que nous pouvons donc faire, c’est, dans les dispositions spiri-
tuelles indiquées ci-dessus a I’égard de Dieu, nous mettre aux cotés
de Paul et a sa suite plonger notre regard dans la révélation, en
étudiant 1’épitre aux Romains, jusqu’au point ou nous ne nous trou-
verons plus en présence de l’énigme du document, mais en face du
mystere, de I’énigme de la chose méme (die Sache), de la réalité, jus-

{r) Inspiration, p. 7. — (2) Dogmauk (17 éd. 1927), P- 45, cf. p. 334 5., 365 s.,
393 s. — (3) Ibidem, p. 396. — (4) Les considérations qui suivent, relatives a Barth,
s'inspirent pour une large part de Beam, Pueumatische Exegese ? — (5) Menscben-
wort, p. 76 s.



v A-T-1L DEUX EXEGESES ? 21¢

qu’au point ot nous en venons méme a oublier que nous ne sommes
pas Pauteur de ’épitre, ot nous avonssi bien compris ce dernier que
nous pouvons le laisser parler en notre nom et parler nous-méme
en son nom.

L’exégese théologique est donc selon Barth eine prinzipiell nach-
denkende und selbsi-denkende Exegese (1),

D’apres Brunner, la foi chrétienne affirme que P'ceil de Phomme est
malade (parce que humanus) ; clle déclare donc qu’il n’est pas en
mesure de saisir la réalité tout entiére, mais seulement sa surface. Car
les profondeurs de cette réalité, a savoir le mystére de Dieu, nous sont
inaccessibles, puisque nous sommes des humani. Le mysteére de Dieu
ne peut étre connu que par la révélation et celle-ci ne peut étre pergue
par ’homme, méme si ce dernier dispose d’un sens vivace pour tout
ce qui est véritablement grand ; elle n’est pergue que par I’ceil qu’illu-
mine le Saint-Esprit.

De ce principe il résulte qu’il existe une catégorie suz generis d’ex-
plication historique, celle-la méme qui est nécessaire pour expliquer
Phistoire de la révélation ; car la signification de cette histoire dans
laquelle le Christ s’est révélé ne se manifeste qu’a la foi. Les docu-
ments littéraires de cette histoire ne sont eux-mémes bien compris
que par le croyant (quand bien méme le travail préparatoire de I’his-
torien « humain » ne doit étre ni abandonné, ni déprécié); car c’est
Pceil humain illuminé par PEsprit qui doit voir cette histoire (2).

Quant a Bultmann, il part de Pinsuffisance de Pexplication linguis-
tique et historigue ; mais il s’oppose a la méthode additive qui se
borne 4 ajouter Pexégese théologique & Pexégese historique(3). Sa
conception positive, c’est qu’il n’y a pas d’exégeése neutre; il n’est
pas possible de se borner a expliquer seulement «ce qui est la
[écrit] »; car toujours exégése du texte est accompagnée d’une
Selbstauslegung de Pexégete; versiehen comporte toujours un Entschluss.
Je ne puis en effet, déclare Bultmann, aborder le texte que je veux
interpréter historiquement autrement qu’avec certaines idées sur la
possibilité et les conditions de ma propre existence et parce que je
sais que dans VEntscheidung devant laquelle me place le texte a
expliquer m’est donné «ein neues Selbstverstindnis »(4).]

Tout en employant la méme formule que Bultmann : exégése
théologique, un auteur contemporain, le professeur Windisch de

(1) Die Auferstebung der Towen, p. VI. — (2) Muutler, p. 136 s. — (3) Zwischen
den Zeiten, 1925, p. 334 5. — (4) Theol. Blatter, 1928, 3, p. 63 s.



216 RENE GUISAN

Leyde, actuellement a Kiel, a préconisé une troisitme méthode, a
laquelle nous ne nous arréterons pas longtemps, mais qui mérite de
trouver sa place dans notre exposé, parce qu’elle procéde de préoccu-
pations assez différentes des précédentes et qu’elle prouve que la
recherche d’une méthode qui soit en rapports plus étroits avec la vie
profonde du croyant n’est pas le fait seulement des théologiens con-
servateurs ou de Pécole «dialectique ».

L’exégese théologique, écrit M. Windisch, a pour tiche de dégager
le contenu d’un texte, afin de le rendre si intelligible aux hommes du
temps présent qu’il puisse s’adresser a leur cceur comme une Parole
que Dieu leur destinerait.

Respectueuse — sans réticence — des résultats de 1’étude histori-
que de la Bible, 'exégése théologique utilisera les pensées du texte
au service d’une conception théologique qui pourra étre trés étran-
gére 4 ce texte méme et qui obéira ouvertement a certaines préoccu-
pations confessionnelles, philosophiques ou critiques, personnelles a
Pexégete, qui estime pouvoir en user ason gré, dat-ildétourner le texte
de son sens originel.

Grice a la liberté qu’elle aura ainsi acquise, Pexégese théologique
est en mesure, dit M. Windisch, de montrer que la Bible — comme
le Nouveau Testament — en dépit de son caractere historique si
accentué, est un livre capable de faire naitre la foi et de témoigner en
faveur de celle-ci. (®

Iv

Des systémes aussi complexes ne se résument pas facilement; et
puis, vous I’aurez remarqué, nous sommes (avec ’école « dialectique »
tout au moins) constamment sur la fronti¢re de ame, si j’ose ainsi
parler, sur le terrain de Pexpérience directe, de I'objet, de la Sache,
de la Gegenstandlichkeit, comme on dit.

Comment apprécier, comment juger ces exposés qul, sur certains
points, restent a I’état de programmes?

*[ Remarquons d’abord que le mot et la chose ne constituent pas une
nouveauté ; car le terme. « pneumatique » a été employé par les
premiers chrétiens et a leur suite par Luther, puis par J.-T. Beck.

Laissant de c6té Windisch chez lequel nous trouvons l'influence
d’Overbeck et de K.-A. Bernoulli, nous devons noter la divergence

(1) H. WinpiscH, Der Sinn der Bergpredigt, 1929, p. 117 s.
* Fragment reconstitué d’aprés des notes jusqu’a la division V.



T A-T-IL DEUX EXEGESES ? 217

d’attitude a Pendroit de I’étude historique du Nouveau Testament.
Tandis que Girgensohn ignore ou tout au moins écarte cette derniére
et au fond s’en méfie, les « dialecticiens » témoignent au contraire 2
son égard d’une extraordinaire compréhension. On ne réclame d’elle
quun minimum de faits historiquement assurés. Mais quel est-il?
Est-ce affaire de degré? Cela reste bien mystérieux. Bultmann lui-
méme, comment procede-t-il comme historien ? Et que penser de
Pexégese de Barth | (®

Mais ce qui suscite le plus d’objections, c’est ’arbitraire en face des
documents, des faits mémes de I'Incarnation. C’est aussi la distinc-
tion absolue, irréalisable, des deux exégeses réclamée par Girgensohn.
C’est enfin et surtout, chez les «dialecticiens», en particulier chez Brun-
ner, le souci évident, quoique non clairement exprimé — en élabo-
rant cette théorie de 'exégese, en répudiant P’égalité philologique et
littérale —, de fixer Dieu quelque part, de le voir a I'ceuvre ici-bas,
sur un point précis tout au moins (méme souci du reste dans la dog-
matique de Barth, touchant la naissance miraculeuse de Jésus), donc
de contraindre ’homme 2 saisir Dieu 1a, sur ce point.

Procéder de cette maniére, c’est méconnaitre (voir Heim,
Th. Siegfried, Althaus) le caractere historique, humain, de la révéla-
tion et cette belle idée exprimée par plus d’un dogmaticien contem-
porain : que comme le Christ PEcriture a pris les caracteres de es-
clave (2) et que dés lors, en permanence, le chrétien, le théologien, est
engagé dans un conflit intérieur qui fait partie de sa condition de
chrétien et de théologien, a savoir le conflit entre les constatations
de Phistoire et les affirmations de la foi.

Comme le dit tres justement R. Seeberg (3), Pexégese spéciale pneu-
matique compromet le caractére scientifique de tout effort vers la
connaissance, par des préoccupations d’édification et de dogmatique ;
elle accentue la séparation entre ’exégese historique et ’application ;
elle condamne la premiere a étre toujours plus exclusive, elle la
chasse en fait hors de la théologie vers la philologie pure ; elle pro-
voque a la contradiction Pexégese édifiante qui s’affirmera adversaire
toujours plus irréductible de la recherche sérieuse.

(t) Voir J. BEum, Pnewmatische Exegese ? p. 16 et s. Barth substitue au procede
emplrlco loglque une vision divinatoire de I’Essence, une interprétation créatrice,
qui ressemble (pour quiconque n’est pas lui ou comme lui) & une révélation expres-
sionniste ! — (2) Quoniam Verbi Dei perpetua comes est crux, 1526, Syn. Homberg
— (3) Zestschr. fur systemat. Theol., 111, 1926, 57.

REV, DE THEOL. ET DE PHIL, — N. S. t. XXII NO 92, 1934). 15



218 RENE GUISAN

Nous pouvons donc conclure : la distinction entre deux exégeses
est arbitraire, impossible (car il n’y a qu’un homme, un exégete ; il
ne saurait se dédoubler), dangereuse enfin.

I1n’y a qu’une exégese. Mais quelle est-elle ?]

Vv

Il est impossible de prendre connaissance des systémes hermé-
neutiques que nous venons d’analyser sans &tre frappé des vérités
qu’ils contiennent.

Outranciers dans le fond comme dans expression de la pensée, leurs
auteurs ont souvent vu juste et ’on ne saurait contester que la pas-
sion qui les anime et qui hausse leur voix est une passion sainte.

Ils réagissent avec exces; mais la science biblique a laquelle ils
s’en prennent si impitoyablement n’a-t-elle pas mérité plus d’une
de leurs critiques, parfois méme leur dédain ?

Peut-on sérieusement contester que la méthode historique ait
souvent couvert de son pavillon des entreprises d’une valeur dou-
teuse et d’une portée trés contestable ?

Nous pensons en particulier 4 cette manie des comparaisons, des
parallélismes et des coincidences historiques qui, s’emparant de
rencontres et d’analogies souvent trés superficielles, a exercé sur
Pexégese biblique une influence déformante.

Nous pensons ensuite a la lente profanation subie par la science
biblique, depuis qu’elle est tombée entre les mains d’historiens sans
tradition et sans dme, sfirs d’eux-mémes et prompts a juger.

Enfin, a force de s’attacher au particulier, aux détails, Pexégése en
est arrivée a perdre le sens des ensembles ; elle a oublié qu’une loi
intérieure, un esprit présidait au groupement de ces écrits qui, nés
les uns apres les autres, n’en témoignent pas moins d’une unité fonda-
mentale qu’on ne saurait négliger, si 'on veut comprendre non seule-
ment les écrits bibliques individuellement, mais le recueil canonique
auquel nous devons de les posséder réunis.

Ainsi les systémes dont nous avons bridvement exposé la teneur
commandent le respect par la hauteur de leur inspiration, par la
conséquence avec laquelle ils vont au bout de leurs principes, par le
courage avec lequel ils dénoncent certaines modes intellectuelles dont
notre temps a été victime.



T A-T-1L DEUX EXEGESES ¢ 219

Mais il y a plus :

La jeune école exégétique plaide trés opportunément en faveur de
quelques-uns des principes qui ont fait la force et la gloire de Pexé-
gese des réformateurs.

C’est d’abord la régle de Panalogie de la foi: Scriptura sacra sui
ipsius imterpres, disait Luther. Ce précepte est une sérieuse mise en
garde contre les fantaisies comparatistes et donne un programme
positif d’une admirable richesse.

(’est ensuite I'idée si profonde d’une rencontre personnelle et spi-
rituelle entre le lecteur de la Bible et le texte sacré. Il vaut la peine
de s’arréter sur ce point.

Comme I’a rappelé M. Frick ® la relation du lecteur au document
qu’il étudie n’est ni un asservissement mécanique & une autorité qui
ne se discute pas, ni la liberté arbitraire. Plus profonde et plus intime
est Pexpérience du lecteur, plus haute est Pautorité intérieure que
le texte a sur lui. La contre-partie de ce rapport est vraie aussi : plus
je m’abandonne a la parole écrite, plus je deviens capable de faire a
son contact de profondes expériences. Il y a ainsi un rapport intime
et réciproque entre Pattention obéissante de celui qui se donne et la
libre indépendance de celui que cette obéissance a enrichi et fait
majeur.

Ce n’est pas tout. Il est des livres (et on peut dire cela de la Bible
d’une fagon unique) qui ouvrent aux générations successives et aux
individus les plus divers I’accés 4 des expériences toujours remou-
velées, toujours enrichissantes et qui donnent a la vie un sens nou
veau, d’époque en époque.

D’autre part, les réalités spirituelles dont la conscience humaine a
été enrichie au cours des 4ges et qui ont été pour elle autant de
révélations qu’elle doit 4 la grice divine ne se perdent pas: elles
restent comme attachées aux documents sacrés qui nous les ont fait
connaitre.

Aussi bien n’avons-nous pas regu des générations qui nous ont
transmis le livre saint une lettre toujours semblable a elle-méme,
un document mort. Ce livre apportait avec lui le courant large et
profond des expériences de tous ceux qui se sont attachés a I'inter-
préter et qui ont fait écho a ’appel de la voix divine. C’est ainsi qu’on
peut dire que Phistoire de 'exégese biblique est un élément consti-

(1) H. Frick, Wissenschaftliches und pneumatisches Verstindmis der Bibel,
Tibingen, 1927, p. 23 s.



220 RENE GUISAN

tutif de notre exégese a nous, les aprés-venants; elle ne sert pas
seulement a enrichir nos connaissances et a4 orner notre mémoire ;
elle est un instrument de prix qui est mis entre nos mains pour nous
permettre d’acquérir le sens véritable du livre sacré.

Ces relations étroites, dans lesquelles le texte et le lecteur sont
alternativement sujet et objet, jouent un réle capital dans la méthode
de Luther ; c’est ce que Karl Holl a appelé le circulus, le cercle normal
et méthodique de Pexégese du réformateur : il faut avoir regu le don
de PEsprit pour comprendre la Parole ; mais d’autre part, c’est la
Parole seule qui peut transmettre I’Esprit. C’est par la Parole et
par la seule Parole que je puis avoir acces a la réalité (Sache) qu’elle
exprime ; mais, inversément, si je ne suis pas entré en relation avec
cette réalité qui est Dieu et qui est le Christ, je suis incapable de
comprendre le sens de la Parole. Cet échange, ou je regois a condition
que je donne et ou j’ai donné parce que j’avais recu, c’est le secret de
toute exégese, comme aussi de toute intelligence spirituelle; c’est le se-
cret méme qui préside aux quotidiennes relations des hommes entre eux.

« Expliquer un texte n’est jamais autre chose qu’un passage cons-
tant de mon moi au moi étranger auquel je me suis attaché, de la
Parole a la réalité et de la réalité a la Parole, un mouvement inin-
terrompu entre les explications que je dois a4 mon passé et celles
par lesquelles ’avenir s’éclaire pour moi, entre les impressions que
je regois et devant lesquelles je me courbe et les affirmations que
Jexprime. » (1)

C’est ce que Pancienne dogmatique protestante exprimait lors-
qu’elle réclamait Punion étroite entre la Scriptura sacra et le testi-
monium Spiritus sancti internum.

Par la foi, disait Calvin, le Saint-Esprit nous ameéne a la clarté de
PEvangile. « La Parole ne profite de rien sans I'illumination de ’Es-
prit. » ‘

« Il faut (ici c’est Luther qui parle) que le contenu de la Parole
devienne vivant en ’homme. »

Si cela est vrai de tout lecteur sérieux et attentif de la Bible, a
combien plus forte raison cela doit-il étre la loi du théologien.

Nous ne serons pas les premiers — ni les derniers sans doute — a
le remarquer : si le programme d’une exégése pneumatique nous a
paru faux et irréalisable, il a fait passer devant nos yeux I'idéal de

(r) Horr, Luther, p. 567 et s.



Y A-T-1L DEUX EXEGESES ? 221

Pexégete pneumaticus, rempli de PEsprit, formé a 1’école de la Parole
divine et généreux administrateur des richesses que I’Esprit Iui a
permis d’y puiser.

Clest cet exégete-1a que nous avons Pambition de voir grandir en
vous, Messieurs les étudiants ; mais ce ne saurait étre Pceuvre d’un
jour.

Deux jours avant sa mort, Luther écrivait a ’'un de ses correspon-
dants : « Quiconque n’a pas été agriculteur pendant cing ans est
incapable de comprendre Virgile, ses idylles pastorales et ses potmes
champétres ; et quiconque n’a pas été associé pendant vingt ans a
Padministration d’un grand état est incapable de comprendre par-
faitement les lettres de Cicéron. De méme, que personne ne s’imagine
qu’il peut comprendre la sainte Ecriture qui n’a pendant cent ans
gouverné les Eglises avec les prophetes comme Elie et Elisée, avec
Jean-Baptiste, avec le Christ et les apGtres. Ne touche donc pas a
cette divine Enéide ; mais adore humblement ses traces ». (1)

L’Ecriture n’a qu’un sens et il n’y a qu’un seul moyen de le saisir
dans sa plénitude, c’est d’interpréter les textes sacrés selon les régles
de la grammaire et de P’histoire lentement élaborées au cours de ces
derniers siecles, et c’est d’écouter la voix du Dieu saint qui nous y
parle.

Il n’y a pas deux exégeses, 'une littérale, Pautre «spirituelle »,
distincte de la précédente : il n’y en a qu’une. Mais ce qu’il faut, c’est
que Pexégete, lui, soit «spirituel»; car, sans I'illumination de IEsprit,
la lettre sur laquelle il se penche pour ’étudier lui restera étrangeére
et lui refusera son secret.

Clest ce qu’avait exprimé, dans son latin ferme et concis, 'un des
plus stirement inspirés d’entre les exégetes des temps modernes, le
pleux et savant Albrecht Bengel. Il écrivait dans la préface de son
commentaire au Nouveau Testament : « Te totum applica ad textum ;
rem totam applica ad te».

« Applique-toi tout entier a ton texte», voila, Messieurs les étu-
diants, le programme de nos études communes.

« Applique-toi a toi-méme toute la substance de ton texte », c’est
le mot d’ordre de la vie cachée de tout théologien, en particulier de
Pexégete pnewmaticus.

Dieu nous fasse la grace, au cours de Pannée qui commence,
d’étre persévéramment fideles a Pun et a Pautre.

(1) Ewpkers, XVII, 60.



	Y a-t-il deux exégèses? (1929)

