Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 91

Artikel: Etude sur la théologie contemporaine : de quelques essais concernant
la christologie

Autor: Bridel, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380256

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDE SUR LA THEOLOGIE CONTEMPORAINE

DE QUELQUES ESSAIS
CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE ®

Au moment ou, atteignant la limite d’4ge réglementaire, M. Alois
Fornerod prenait sa retraite, ses collegues lui ont rendu ’hommage
dont il est si digne, en consacrant a de récents travaux de sa plume tout
un des Cahiers de la Faculté de théologie de ’Université de Lausanne.
On y trouve, avec un portrait de M. Fornerod dans sa chaire et une
liste de ses publications, deux importantes études, sur la DMéthode
en théologie et sur le Probléme christologique, complétées par trois
méditations universitaires prononcées dans les cultes d’ouverture
des semestres en 1930, 1931 et 1932. Ces discours portent sur PEs-
sence du christianisme — qui n’est autre que la divine dyamn, fruit
du Saint-Esprit régénérateur —, sur La plus haute cime de la vie
morale — a savoir cette communion parfaite du Fils avec le Pere, qui
gaffirma dans Pobéissance supréme de Golgotha et du Calvaire, et
qui assure notre rédemption —, enfin sur le Réle, indispensable, de
la contemplation, autrement dit de ’adoration, dans la vie du chré-
tien et particulierement du théologien.

Les deux morceaux principaux qui composent le recueil en question
ayant paru dans cette Revue méme, en 1931 et 1932, nous n’avons
point a les analyser ici; bornons-nous a en rappeler les caractéres

(1) Alois ForNEROD, Religion et théologie. — Cahiers de la Faculté de théologie
de I'Université de Lausanne, n° V. (Lausanne 1932.)

Max Dominick, L' bumanité de Fésus & aprés Calvin. (Paris, « Je sers », 1933.)

Maurice NEESER, Réflexions sur la Divinité du Christ. (Neuchitel et Paris 1933.)



136 PHILIPPE BRIDEL

généraux. Celui qui nous frappe en premier licu c’est le grand nombre
et la variété des éléments auxquels M. Fornerod & recouru pour la
formation de sa théologie. Textes scripturaires, histoire biblique,
histoire de ’Eglise et de son évolution doctrinale, histoire comparée
des religions, étude pénétrante des faits spirituels dont se compose
la vie des chrétiens : a toutes ces sources d’information M. Fornerod
puise avec diligence les matériaux de sa dogmatique. Et il le fait
avec cette sagesse, trop rare, avec cet esprit de pondération qui sait
mettre chaque chose a son rang et lui attribuer le juste degré d’im-
portance qui lui revient.

On n’ignore point que cet effort de «conciliation » — qui anima
les meilleurs théologiens du XIX¢ siécle, et dont Dorner, par exemple,
fournit en son temps un si remarquable modéle — est a4 I’heure
actuelle Pobjet de fort dédaigneuses appréciations. Elles sont trop
injustes pour pouvoir longtemps se maintenir. Chaque fois qu’appa-
raissent (en un sens ou dans un autre) des théories extrémistes et
cassantes, elles attirent vivement l’attention et semblent un mo-
ment prétes a triompher : mais la vie, plus riche que toute dialec-
tique, ne perd jamais ses droits ; bientot elle fait éclater les cadres
trop étroits ou on tentait de I’enfermer. Ainsi les tempétes de Pocéan
menent grand tapage — elles servent, dit-on, a purifier Patmo-
sphere —, mais elles finissent par s’épuiser et ’eau reprend son équi-
libre. En définitive, une synth¢se — si c’en est une vraiment — se
montrera toujours plus féconde et contenant plus de réalité qu’une
partiale antithese.

Les morceaux dont il s’agit nous donnent les résultats d’une lon-
gue vie d’études et de réflexions. Tour a tour ou simultanément pas-
teur, professeur universitaire, président d’une Commission synodale,
Pauteur s’est trouvé dans P'obligation de satisfaire aux rigoureuses
conditions de la science, pendant que d’autre part il avait les meil-
leures occasions d’ajouter a ses expériences personnelles cette large
connaissance des besoins variés et des ressources diverses de 1’dme
humaine qu’on acquiert dans le service actif de ’Eglise. A le lire on
constate combien cette connaissance a nourri sa pensée ; 'excellent
conseil qu’il donnait a ses étudiants, on sent bien qu’il I’a pris lui-
méme pour mot d’ordre: «chercher a se faire une théologie con-
sciente de ses principes et toujours respectueuse de la piété chré-
tienne, qui est ’4me méme de la théologie ».

Quelques éléments d’autobiographie, semés par M. Fornerod au



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 137

cours de son étude méthodologique, en accroissent l'intérét et en
éclairent la marche.

Dire que sa théologie a pris pour base le ritschlianisme serait une
affirmation trop sommaire et, partant, inexacte. Lorsqu’en 1886 il
s’asseyait aux pieds du céltbre maitre de Geettingue, M. Fornerod
était en possession déja de maintes richesses religicuses et théolo-
giques : piété enfantine alimentée par les récits de « ’histoire sainte » ;
instruction catéchétique dont son adolescence, tout en en recueillant
les éléments essentiels, avait avec angoisse constaté le caractére arti-
ficiel ; « véritables expériences chrétiennes» faites au cours de ses
études a Lausanne, dans le temps méme ot E. Dandiran, H. Vuilleu-
mier, L. Durand, P. Chapuis lui apprenaient a distinguer entre les
réalités religieuses et Pexpression toujours insuffisante, hélas, que
la théologie s’efforce de leur donner, et surtout lui révélaient la
fécondité des études historiques appliquées aux données de la révé-
lation divine ; influence enfin du courant de pensée entretenu par
Pauteur de la Pbhilosophie de la liberté. Mais ce qui est exact, ce que
M. Fornerod ne songe nullement a dissimuler, c’est la vive impression
qu’il a ressentie de I’énergie avec laquelle Ritschl conviait alors la
théologie chrétienne 4 prendre pour base I’histoire des origines du
royaume de Dieu sur la terre et a se délivrer du joug de la métaphy-
sique.

b

Nous n’avons pas a juger ici du systéme de Ritschl; si ¢’était le

cas, nous dirions qu’

a nos yeux son programme fut, sur plus dun
point, étriqué et que la phobie qu’il éprouvait a I’égard du piétisme
et du mysticisme lui a fait méconnaitre d’importantes réalités de
Iordre spirituel. Mais nous ajouterions que, pour estimer avec équité
la réaction de Ritschl contre la «métaphysique», il importe de se
souvenir a quels graves abus il s’opposait ainsi. Il faut reconnaitre
le précieux service qu’il a rendu a la théologie évangélique en lui
rappelant que le christianisme n’est ni un systéme spéculatif, ni une
symphonie de beaux sentiments, mais une religion « positive », indis-
solublement attachée a un «fait historique », et une religion pratique
aussi, qui tend a engendrer des «faits » réels de transformation mo-
rale, Il faudrait enfin ne pas oublier que ce que Ritschl attaquait
avec tant de vivacité sous le nom de «métaphysique» c’était pro-
prement cette «ontologie» qui prétend définir « ’étre» antérieure-
ment & toute distinction entre esprit et matitre, donc indépendam-
ment de toute qualification morale : science fallacieuse qui, par son

REV, DE THEOL. ET DE PHIL, — N. 8, t. XX11 (N°® 9, 1934). 10



138 PHILIPPE BRIDEL

principe méme, contredit aux postulats de toute religion et fatale-
ment aboutit & substituer on ne sait quelle abstraction rationnelle
au Dieu vivant, « pere de notre Seigneur Jésus-Christ ».

M. Fornerod, lui, ne part point en guerre contre «la métaphysi-
quen. D’accord avec Ritschl — et avec d’autres — pour répudier
cette «ontologie» ou tout penseur chrétien ne devrait voir qu’une
pauvre chimere, il est convaincu qu’une autre métaphysique est
possible, conciliable avec la foi évangélique, bien plus, indispensable
a Pexpression réfléchie de cette foi. Métaphysique et histoire sont deux
facteurs nécessaires 'un comme l’autre a I’édification d’une théo-
logie évangélique.

En effet, d’une part — la foi chrétienne ayant pour objet non pas
une idée, pure ou incorporée en un mythe, mais une personne réelle,
apparue au cours des temps — la science théologique ne saurait se
dispenser d’étudier, selon les méthodes propres a Ihistoire, et cette
personne et les faits qui en ont précédé ou accompagné la venue.
Mais d’autre part — la foi ne pouvant prendre pour objet ce qui ne
serait que simples phénomenes historiques, ressortissant au domaine
de la relativité —, si elle s’attache au Christ ’est que (par ce mysté-
rieux contact de I’dme avec la grice divine qui constitue la piété)
le croyant a découvert en Jésus le parfait Médiateur, qui est a la fois
son Sauveur et son Seigneur. Voici donc, au dela de la sphére de
Pobservation extérieure, qui ressortit a la méthode historique, une
autre sphere, celle de la réalité profonde et divine, celle de Tesprit,
celle du surnaturel; or c’est de la métaphysique que ceci releve.
Pour répondre 4 sa mission, qui est de donner une forme scientifique
a la foi chrétienne, la théologie évangélique ne saurait donc se con-
tenter d’études historiques : elle ne peut se passer de métaphysique.

Mais il importe que cette métaphysique corresponde exactement
aux réalités que saisit notre foi. Or telle n’est pas la métaphysique
qu’ont batie les conciles orientaux des IVe et Ve si¢cles. Le dualisme
essentiel que leurs formules supposent entre 'od01a divine et la @uoig
humaine contredit a Penseignement biblique tout comme a nos plus
profondes expériences. En effet, sur un tel terrain combien s’exténue
le sens de cette révélation magnifique : Dieu est notre «peren!
combien apparait illusoire le but glorieux assigné a notre dévelop-
pement spirituel: étre «remplis de toute la plénitude de Dieu»
(Eph. 111, 19)! combien incroyable enfin devient lapparition ici-
bas de ’'Adam céleste (I Cor. xv, 47) !



ESSAIS CONCERNANT L4 CHRISTOLOGIE 139

M. Fornerod ne s’est pas attardé, du reste, a la critique des spé-
culations byzantines, I’essentiel de son propos étant de nous présen-
ter les traits principaux d’une christologie conforme aux données
bibliques et propre a satisfaire notre pensée. On peut constater, en
étudiant son mémoire sur ce sujet, combien il y a de fécondité dans
le point de vue du spiritualisme chrétien, et combien la figure du
Christ s’enrichit, philosophiquement non moins que pratiquement,
a étre ainsi élevée du domaine des abstractions ontologiques a celui
des réalités religieuses.

#* *

M. le pasteur Max Dominicé a publié, voici plusieurs mois déja,
sous ce titre : L’humanité de Fésus dapreés Calvin, Pétude qu’il avait,
en 1929, présentée comme these a la Faculté de théologie de ’Eglise
libre, a Lausanne @, Il n’en a pas remanié la matitre ; mais il y a
ajouté, en guise de préface, un morceau deés lors donné par lui & Foi
et Vie (1°F mai 1930).

Le corps de Pouvrage est formé de citations empruntées aux Com-
mentaires de Calvin sur le Nouveau Testament et particulierement
sur les Evangiles. Ne voulfit-on le prendre qu’a titre d’anthologie
(comme le suggere modestement l’auteur), ce petit volume consti-
tuerait déja un précieux instrument d’information, mieux que cela,
une belle source d’édification : n’y ayant guére de phrase du grand
réformateur qui ne porte avec elle ’élan communicatif de son ardente
foi.

Mais il s’en faut bien que 'ouvrage de M. Dominicé soit une sim-
ple collection de textes placés bout a bout. Les citations calviniennes,
recueillies avec soin et toujours accompagnées de leur cote d’origine,
ne s’y trouvent pas seulement groupées suivant un plan — qu’on
pourrait discuter, sans doute, mais qui du moins est clair et pratique.
Elles y sont constamment accompagnées des remarques du compi-
lateur qui, sans jamais s’allonger, intervient pour éclairer tel point
obscur, faire ressortir la portée des passages essentiels, souvent
exprimer son admiration, ou parfois formuler une critique.

Il ne faut pas s’imaginer, en effet, que pour étre — il ne s’en cache
point — enthousiaste de Calvin, M. Dominicé le tienne pour infailli-

(r) La thése était intitulée, plus exactement, remarque l'auteur lui-méme :

Quelques traits de I'bumanité de Fésus-Christ dans les Commentaires de Calvin sur le
Nouveau Testament.



140 PHILIPPE BRIDEL

ble. Et sa longue fréquentation des textes calviniens lui a appris a
ne pas ménager ses termes quand il rencontre quelque chose a blamer.
Il lui arrive a plusieurs reprises d’exprimer sa «stupéfaction» en face
de telle ou telle dureté de son auteur; a propos de linterprétation
que Calvin croit devoir donner de la priere de Jésus pour ses bour-
reaux, M. Dominicé va jusqu’a parler d’une «abominable restric-
tion ». Sur un sujet de la plus haute importance, et fort délicat, la
question du posse non peccare ou non posse peccare de Jésus, M. Do-
minicé se rebiffe contre les théses du réformateur : « Voila, dit-il, qui
ote singulierement de sa valeur au combat de la Tentation, et nous
regrettons que Calvin ait ainsi poussé les choses a I’absolu ».

Une autre chose que regrette M. Dominicé c’est que, d’une fagon
trop exclusive (pas absolument exclusive toutefois), Calvin s’attache
a considérer les miracles du Christ comme des «sceaux » destinés a
authentiquer sa doctrine et n’y voie pas suffisamment des actes de
réelle et spontanée charité. Pourquoi le réformateur n’a-t-il prété
aucune attention a ’amitié du Christ pour ses disciples ? Pourquoi,
parlant du jeune homme riche que Jésus aima, Calvin ne trouve-t-il
la qu’une occasion de polémiser contre Rome et n’a-t-il pas un mot
pour les sentiments qui animaient alors le Sauveur ¢ Pourquoi,
pareillement, Paccueil touchant fait par le Christ aux petits enfants
n’appelle-t-il qu’un commentaire dogmatique et ecclésiastique en
faveur du pédo-baptisme ? Et pourquoi, encore, de la doctrine et
rien que de la doctrine, a propos des femmes de Jérusalem pleurant
au passage de ’homme de douleurs ? « Décidément », écrit M. Domi-
nicé », un accent de tendresse nous manque. »

Mais, somme toute, M. Dominicé, plein d’horreur pour la théologie
«romantique », ainsi que pour toute sentimentalité émolliente qui
tendrait a dépouiller la piété de sa «sainteté», n’en veut pas trop a
Calvin d’avoir ainsi « conservé une certaine réserve pleine de grandeur
en présence des émotions compatissantes de Jésus ».

S’1l est tel ou tel point particulier ot ’exégese de Calvin ne satisfait
pas entierement M. Dominicé, celui-ci, d’autre part, n’a que des
éloges pourlafacon dont le réformateur présente la coexistence de deux
natures en Christ. Il nous avoue, il est vrai, et combien grave est

cette constatation ! qu’au sortir de la lecture de 'lustitution — ou
Pon a affaire, dit-il, & un Christ « tout théologique », le Christ actuel-
lement vivant, perpétuel médiateur entre Dieu et les élus — il se

demandait : Est-ce que les années passées par Jésus sur la terre,



ESSAIS CONCERNANT L4 CHRISTOLOGIE 141

avant sa mort et sa résurrection, n’ont donc pas d’importance aux
yeux de Calvin ? et la foi en pourrait-elle faire abstraction sans dom-
mage ? Mais ’étude des Commentaires ’a convaincu que le réforma-
teur ne méconnaissait point I’humanité du Sauveur. Bien plus, il en
a retiré impression que, véritablement et constamment fidéle aux
textes sacrés, Calvin suit une marche excellente en nous montrant
en Jésus tantdt la divinité, tantét Phumanité, comme deux choses
dont la seconde peut parfois servir 4 manifester partiellement la pre-
miére (compassion, amour, réprobation du mal, etc.), mais qui bien
souvent sont en opposition réciproque, de telle sorte que 'une ne
fonctionne que pour autant que ’autre momentanément ne se mani-
feste pas. « On voit donc courir parallelement tout au long des Com-
mentaires, comme deux lignes distinctes, la conscience humaine et la
conscience divine du Sauveur. »

Mais est-il bien exact qu’en présentant les choses de cette fagon
Calvin ne fasse vraiment que suivre les déclarations évangéliques ?
Lorsque, par exemple, a4 propos des douze, Jésus dit: « Je connais
ceux que j’ai choisis » (Jean x111, 18), n’est-ce pas arbitrairement que
le réformateur introduit ici, pour Pattribuer au Fils, 'idée de I'élec-
tion éternelle, laquelle «appartient & Dieu». Alors que le Christ
disait nettement : « Le Pére est plus grand que moi» (Jean x1v, 28) ;
alors qu’il parlait de toute la puissance qu’il pouvait exercer comme
d’un don regu de son Pére (Mat. x1, 27 ; xxvii, 18; Jean xi, 42),
est-ce interpréter normalement les textes que de partir de I'idée que
le Fils était par lui-méme tout-puissant ?

Quand Jésus prie (et il prie constamment), on nous dit qu’alors «il
se montre homme,... sa majesté divine s’est reposée ou cachée aucu-
nement en cet endroit». Quelle signification devons-nous attribuer
a ce mot « cacher», dont Calvin se sert la plupart du temps ? Est-ce
que le Christ, tout en continuant de jouir & part lui des attributs
infinis de sa divinité, se bornait a les dissimuler aux yeux de la foule :
en sorte que, par exemple, il continuait bel et bien de tout savoir
pendant qu’il agissait comme ayant besoin de se renseigner, ou
méme déclarait ignorer ce que «le Pére seul connait» ! (Mat. xx1v,
36.) Ou bien y avait-il parfois — ou habituellement durant sa vie
terrestre — des moments ol en réalité il cessait de pouvoir exercer
(C’est-a-dire en bon frangais, de posséder) toute-puissance et toute-
science ?

Quand Calvin explique Jean v, 30 en disant que c’est pour tenir



142 PHILIPPE BRIDEL

compte des Juifs, qui ne savaient voir en lui qu’un homme, que,
parlant de lui-méme, le Christ «s’attribue sculement ce qui est
propre a ’homme... et rapporte au Pére tout ce qui est par-dessus »,
ou quand, a propos de sa fuite opportune (Jean vii, 1), le réformateur
dit que «voulant se contenir dans les limites de son humanité,... il
se gouvernait comme homme sujet aux dangers», on a 'impression
qu’il s’agit d’un simple « voile », dissimulant ce que momentanément
le Christ juge a propos de cacher. Mais on aboutit au point de vue
contraire lorsque, d’autre part, on entend Calvin déclarer péremp-
toirement que Jésus «n’a point fait semblant » d’avoir faim, de souf-
frir, etc.; ou quand on le voit soutenir (ce qui, tout de méme, est
bien fort!) que, lorsque Jésus demandait que la coupe plit passer
loin de lui (Mat. xxvi, 39), c’est que «la force de la douleur lui a
6té sur ce point la mémoire de Pordonnance céleste [du plan divin],
en sorte qu’en cet instant il ne pensait point a ce qu’il était envoyé
Rédempteur du genre humain, avec cette condition de souffrir la
mort ».

Il y a dans tout cela bien des difficultés pour la pensée, mais sur-
tout une grande source de trouble pour I"Ame ; elle ne voit plus a qui
elle a affaire, elle ne discerne plus ce qu’est proprement ce Christ objet
de sa foi. Un tel trouble atteint aux dernitres profondeurs de nos
intéréts spirituels lorsqu’il s’agit de ’agonie de Gethsémané et du
Calvaire, Sommes-nous la en présence d’une véritable « personne »
humaine, celle de notre Souverain sacrificateur, semblable 4 nous en
tout sauf quant au péché et qui dans cette lutte supréme dispose,
pour seules armes, de sa foi au Pére, de la certitude de son éternelle
vocation médiatrice, et de ses prieres? Ou bien ce drame ne serait-il
quun «voile» derriere lequel il y a en réalité la seconde personne
de la Trinité, « cachant» — se cachant & elle-méme ! oubliant pour
quelques heures | — qu’elle fait partie intégrante de Dieu et se trouve
donc absolument inattaquable ?

« Les évangélistes », nous dit M. Dominicé, cattribuent & Jésus tantot
un moi humain, tantét un moi divin, sans paraitre le moins du
monde s’embarrasser du probléme de sa double conscience. Admi-
rable simplicité, que les philosophes chrétiens enfreindront par la
suite : trop souvent, hélas! par défaut d’humilité, d’amour et de
sens du mystere. »

La simplicité des récits évangéliques est tout autre, me semble-t-il,
que la décrit notre auteur. A les lire sans les faux reflets qu’y vient



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 143

jeter la dogmatique nicéo-chalcédonienne, ce qu’ils nous présentent,
ces récits, ce n’est point un virtuose ayant a sa disposition un instru-
ment a deux claviers, et qui tour a tour joue de I'un ou de Pautre.
C’est une personnalité, complexe a coup slir et trés riche mais trés
cohérente aussi, d’autant plus cohérente qu’elle n’est pas, comme
nous le sommes, divisée intérieurement par le péché. Essentiellement
lié a notre race, au point de nous reconnaitre pour ses fréres et de
déclarer que son peére est notre peére, que notre Dieu est son Dieu
(Jean xx, 17), Jésus est néanmoins, il se sent et se déclare étre diffé-
rent de tous les humains : médecin, tandis que les autres sans excep-
tion sont des malades qu’il vient sauver.

M. Dominicé a grand’raison quand, dans sa Préface, il déclare
qu’un Jésus ramené aux proportions de ce que nous devrions étre
nous-mémes serait tout a la fois inconciliable avec les données de
Phistoire évangélique et presque dénué d’intérét pour nous, qui
avons besoin non pas seulement d’un modele, mais aussi et d’abord
d’un Sauveur. Oui, Jésus est le Sauveur, le médiateur unique entre
le Dieu unique et nous (I Tim. 11, 5) ; ’est a ce point de vue qu’il
faut se placer pour bien saisir ce qu’en racontent les Evangiles().
Mais, ce point de vue admis ne m’améne nullement & trouver, comme
M. Dominicé, satisfaisantes, seules satisfaisantes la doctrine trini-
taire et la christologie des deux natures. Serait-ce peut-étre par
«défaut de sens du mystere » ?

Sur ce dernier mot il y aurait lieu a bien s’entendre. Dans le langage
biblique il désigne habituellement ces merveilles du plan divin qui
se sont manifestées au cours des siécles, dans une série de faits —
révélateurs pour les yeux capables de voir (Marc 1v, 11 ; Rom. x1, 25 ;
xvi, 25, 26; Col. 1, 26 et suiv., etc.) — et qui ont surtout « éclaté »
dans la venue du Christ (Rom. v, 8). Mais, dans la phrase de M. Do-
minicé a laquelle nous faisons allusion, le mot de «mystére» est
employé au sens moderne, intellectualiste, pour signifier quelque
chose d’incompréhensible, quelque chose qui dépasse la raison.

Or, innombrables sont les choses qui dépassent la raison et qui de-
meurent incompréhensibles ; car, quelque indispensable que soit pour
notre esprit le travail de la raison, celle-ci est incapable de nous révéler
aucun fait: les faits ne peuvent qu’étre constatés, et, suivant leurs
natures diverses — faits matériels, faits d’ordre intérieur, faits mo-

(1) Bien entendu, je ne suis pas assez naif pour prétendre que, ce point de vue
admis, toute difficulté disparait des récits évangéliques.



144 PHILIPPE BRIDEL

raux, esthétiques, religieux —, constatés par les diverses facultés
appropriées a cet office. On doit méme déclarer que tout fait quel-
conque, considéré en son individualité singuliere, est incompréhen-
sible : car ce que nous appelons « comprendre » c’est tout simplement
faire rentrer un cas particulier dans une classe de faits analogues
(que par commodité nous traitons comme identiques) auxquels leur
présence fréquente confére un caractére «naturel», comme on dit,
C’est-a-dire non exceptionnel.

L’existence de 'univers, ce fait qui s’impose a nos sens, est un
mystere. L’existence de notre propre personne, celle de chacune des
personnalités humaines — si chétives soient-elles —, celle, 4 plus forte
raison, des héros, des génies, des saints, de tous ceux qui sortent de
Pordinaire, sont autant de faits échappant a une compréhension soi-
disant rationnelle. Et lorsqu’il s’agit de I’'Unique, du «seul nom qui
ait été donné parmi les hommes par lequel nous devions étre sauvés »,
comment prétendrait-on «l’expliquer» en le faisant, pour ainsi
dire, rentrer dans le rang ? Aucun chrétien, j’entends aucun homme
qui s’est convaincu qu’il n’y a pour lui de paix avec Dieu que par
la médiation du Christ, ne saurait se contenter d’une analyse « psy-
chologique », ni d’une explication «historique» du genre de celles
que M. Dominicé esquisse et condamne dans sa Préface.

Seulement il ne faut pas compter pour cela que cet homme aille néces-
sairement adopter les formules conciliaires. Et ce qui Pen tiendra
éloigné, ce ne sera point la peur du « mystere », — dont il éprouve,
au contraire, en face de Jésus la redoutable et captivante grandeur.
Mais, a ses yeux, le dogme trinitaire ni celui des deux natures ne
méritent le nom de «mysteres »: ce ne sont que des expressions assez
inopportunément forgées par des théologiens qui ont cru pouvoir
appliquer au fait que proclame la Bible et dont vit la piété évangé-
lique une terminologie dérivée d’une tout autre source. En procédant
ainsi, de ce qui est un grand mystére d’amour, une grande manifes-
tation de la grice divine que nous adorons avec les anges (I Pi. 1, 12),
ils ont fait, trés malheureusement, un paradoxe métaphysique, une
formule rationnelle illogique.

Dans une brochure d’une soixantaine de pages, M. le professeur
Neeser nous donne des Réflexions sur la divinité du Christ, qu’en sep-



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 145

tembre 1932 il a présentées aux pasteurs de ’Eglise nationale neucha-
teloise, comme matiére d’un cours de vacances.

Il commence par constater que de divers cdtés se manifeste, dans
notre monde protestant, un courant de réaction théologique(). En
somme, on désirerait abandonner «une méthode dite historique »,
qui «réduit le mystere de la personne du Christ 4 sa divinité mo-
rale », et revenir «au dogme qui permet d’affirmer sa divinité méta-
physique, essentielle, ontologique ».

A ce mouvement M. Neeser donne son adhésion, non sans une
réserve toutefois : les formules nicéo-chalcédoniennes, adoptées (avec
plus ou moins d’exactitude) par les Réformateurs du XVIe siecle,
et auxquelles il s’agirait de revenir, notre théologien voudrait qu’on
ne les re¢fit que « dans atmosphére normale de la connaissance reli-
gieuse, qui est celle de I’analogie et du symbole » ; il voudrait surtout
qu’on les débarrassit du « monstrueux anathéme » dont leurs auteurs
les ont alourdies.

Nous ne pensons pas que cette opération soit praticable : Pana-
théme n’est pas un appendice accidentellement attaché aux dogmes
conciliaires; il leur est organiquement uni, comme Paiguillon 4 Pabeille,
qui meurt quand on le lui arrache ; on doit méme dire qu’il est leur
véritable raison d’étre. Ces dogmes n’ont point été formulés « dans
Patmosphere normale de la connaissance religieuse», et avec la
conscience de n’énoncer par leur moyen que de plus ou moins vagues
approximations de réalités surhumaines ; ils ont été rédigés a titre
de précisions, ayant pour but d’exclure et damner comme hérétique
quiconque n’y souscrirait pas.

On peut concevoir ’Eglise comme ayant pour essentiel principe
d’unité un méme « esprit », c’est-a-dire un ensemble d’affections et de
volontés inspirées par la foi en un méme Sauveur; les orthodoxes
orientaux ne Pentendaient pas ainsi : ils exigeaient avant tout qu’on
efit des idées correctes. Comme un oisecau qui échappe au filet de
Poiseleur, nos 4mes avaient secoué le joug de ces Byzantins et, dans
la liberté, elles s’étaient fructueusement épanouies; va-t-l falloir
nous laisser mettre en cage ?

A ceux qui s’imaginent n’avoir de choix qu’entre un Christ réduit
a I’état de fort honnéte homme ou un retour a la métaphysique tradi-
tionnelle, on s’étonne de voir M. Neeser donner & peu prés raison.

(r) Nous ne voyons pas en quoi les « Equipiers vaudois » ont mérité d’étre rangés
parmi les représentants de cette réaction.



146 PHILIPPE BRIDEL

Est-ce que, vraiment, de persévérantes études portant sur la théo-
que, ’ P p

logie du Nouveau Testament ne nous ont rien appris que n’avaient
point discerné les hommes du passé? Est-ce que de remarquables cons-

tructions de « métaphysique » chrétienne — & plusieurs égards supé-
rieures a celles des anciens conciles — n’ont jamais vu le jour ? Est-ce
que les travaux des grands dogmaticiens du siécle dernier, dont plus
d’un nettement affranchi de la tradition nicéo-chalcédonienne, méri-
tent d’étre considérés comme nuls et non-avenus ?

Au reste, quand il faudrait avouer qu’aucune des théologies for-
mulées jusqu’a ce jour n’a réussi a parler du Christ en termes tout a
fait satisfaisants, ce n’est point, certes, celle des conciles qui mérite-
rait d’échapper a ce verdict. Nous contestons énergiquement cette
these de M. Neeser qu’il «y a dans les formules nicéennes un déve-
loppement normal et sans doute providentiel des textes bibliques
relatifs a4 la personne du Christ, une fidélité au mouvement de la
révélation elle-méme sur ce point ». Comme M. Neeser, nous recon-
naissons que «la christologie de saint Paul, celle de I’épitre aux
Hébreux, celle des écrits johanniques, bref toute la christologie apos-
tolique baigne dans une ambiance métaphysique »: car tout ce qui
est vraiment religieux est métaphysique, surnaturel, prenant source
dans le domaine éternel et transcendant. Toute la révélation biblique
« baigne », si P'on veut ainsi dire, dans une atmospheére « métaphy-
sique ». Mais, entre cette métaphysique biblique et celle des conciles
il n’y a point continuité, il n’y a point harmonie.

M. Neeser voudrait nous amener a admettre que, tout comme la
parole divine — qui a son centre et sa norme dans le Nouveau Tes-
tament — eut sa préparation dans ’Ancien Testament, elle peut
avolr trouvé d’autre part «son épanouissement sur certains points
dans PEglise », et que cet épanouissement elle I’a trouvé précisément
a Nicée et a Chalcédoine. «La pensée protestante», écrit-il, cest appelée
a cette hardiesse, a cette conflance, ou elle rejoindrait sur un point
capital la pensée de ’Eglise universelle. »

A notre sens, la pensée protestante est appelée a une autre con-
fiance, 4 une autre hardiesse : celle de continuer fidélement Pceuvre
entreprise mais inachevée par les Réformateurs, a savoir de formu-
ler un corps de doctrine qui soit conforme & Penseignement biblique
interprété a la lumiére du Saint-Esprit. En admirant la facon déci-
sive dont nos peéres du XVIe siécle ont su arracher la sotériologie
aux broussailles ou la scolastique ’avait empétrée, nous constatons,



ESSAIS CONCERNANT L4 CHRISTOLOGIE 147

sans étonnement du reste, qu’ils n’ont pas accompli le méme
travail en ce qui concerne la christologie. Cétait a leurs fils spi-
rituels de s’en charger; et ceux-ci n’ont pas été sans y travailler
avec quelque succes.

Pour moi — est-il nécessaire de le dire ? — je n’ai aucune préten-
tion a collaborer a cette ceuvre magnifique qui de tant de fagons me
dépasse. Tout ce qu’ici je me permettrai d’exprimer a ce sujet, c’est
la conviction que la clé de vofite d’une christologie vraiment évan-
gélique doit se trouver dans la connaissance du Saint-Esprit, de ce
Saint-Esprit que le Nouveau Testament ne cesse de mentionner,
tandis que les credo traditionnels ne lui ont fait qu’une tardive et
fort insuffisante place.

Le Dieu biblique est «une personney, il est « esprit »; et voila que cet
Esprit, éternel, infini, créateur, trois fois saint, plein d’amour, vient
«habiter » dans nos cceurs de croyants ! Ce grand mystere spirituel
nous le percevons, de méme que nous percevons déja le mystere de
notre existence naturelle. Clest psychologique, si par ce terme on
entend signifier qu’il s’agit la d’une réalité faisant partie de notre vie
personnelle ; mais si le mot « psychologique » devait servir & désigner
péjorativement ce qui n’est qu’humain et terrestre, il ne serait point
adéquat pour nommer cette réalité divine, la vie éternelle a nous
accordée. Et c’est moral, si par «moral» on entend désigner — ainsi
qu’il se doit — une chose concernant I’état et la direction de notre
volonté ; mais si vous avez résolu de ne prononcer qu’avec dédain
cet adjectif «moral», comme caractérisant ce que ’homme préten-
drait faire et étre par lui-méme sans secours d’en-haut, alors nous
serions contraints de dire que ce mystére n’appartient pas a Pordre
«moral», puisqu’il est la grice divine pénétrant notre étre misérable
pour le régénérer. Enfin, c’est la tout ce qu’il y a de plus métaphysique :
aucun procédé dialectique, rationnel ou antirationnel ne saurait
permettre d’atteindre ’Etre en son essence, aussi réellement, aussi
profondément qu’il se révele en ce grand mystere. Clest donc a la
lumitre de ce mystére-la, et par analogie avec lui, qu’il faut envi-
sager tous les autres mysteres évangéliques.

Ph. BRIDEL.



	Étude sur la théologie contemporaine : de quelques essais concernant la christologie

