
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 91

Artikel: Étude sur la théologie contemporaine : de quelques essais concernant
la christologie

Autor: Bridel, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE SUR LA THÉOLOGIE CONTEMPORAINE

DE QUELQUES ESSAIS

CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE «

Au moment où, atteignant la limite d'âge réglementaire, M. Aloïs
Fornerod prenait sa retraite, ses collègues lui ont rendu l'hommage
dont il est si digne, en consacrant à de récents travaux de sa plume tout
un des Cahiers de la Faculté de théologie de l'Université de Lausanne.

On y trouve, avec un portrait de M. Fornerod dans sa chaire et une
liste de ses publications, deux importantes études, sur la Méthode

en théologie et sur le Problème christologique, complétées par trois
méditations universitaires prononcées dans les cultes d'ouverture
des semestres en 1930, 1931 et 1932. Ces discours portent sur
VEssence du christianisme — qui n'est autre que la divine ûrfaTrn,, fruit
du Saint-Esprit régénérateur —, sur La plus haute cime de la vie

morale — à savoir cette communion parfaite du Fils avec le Père, qui
s'affirma dans l'obéissance suprême de Golgotha et du Calvaire, et

qui assure notre rédemption —, enfin sur le Rôle, indispensable, de

la contemplation, autrement dit de l'adoration, dans la vie du chrétien

et particulièrement du théologien.
Les deux morceaux principaux qui composent le recueil en question

ayant paru dans cette Revue même, en 1931 et 1932, nous n'avons

point à les analyser ici ; bornons-nous à en rappeler les caractères

(J) Aloïs Fornerod, Religion et théologie. —¦ Cahiers de la Faculté de théologie
de l'Université de Lausanne, n° V. (Lausanne 1932.)

Max Dominicé, L'humanité le Jésus l'après Calvin. (Paris, « Je sers », 1933.)
Maurice Neeser, Réflexions sur la Divinité lu Christ. (Neuchâtel et Paris 1933.)



136 PHILIPPE BRIDEL

généraux. Celui qui nous frappe en premier lieu c'est le grand nombre

et la variété des éléments auxquels M. Fornerod à recouru pour la

formation de sa théologie. Textes scripturaires, histoire biblique,
histoire de l'Eglise et de son évolution doctrinale, histoire comparée
des religions, étude pénétrante des faits spirituels dont se compose
la vie des chrétiens : à toutes ces sources d'information M. Fornerod
puise avec diligence les matériaux de sa dogmatique. Et il le fait
avec cette sagesse, trop rare, avec cet esprit de pondération qui sait

mettre chaque chose à son rang et lui attribuer le juste degré

d'importance qui lui revient.
On n'ignore point que cet effort de « conciliation » — qui anima

les meilleurs théologiens du XIXe siècle, et dont Dorner, par exemple,
fournit en son temps un si remarquable modèle — est à l'heure
actuelle l'objet de fort dédaigneuses appréciations. Elles sont trop
injustes pour pouvoir longtemps se maintenir. Chaque fois qu'apparaissent

(en un sens ou dans un autre) des théories extrémistes et

cassantes, elles attirent vivement l'attention et semblent un
moment prêtes à triompher : mais la vie, plus riche que toute dialectique,

ne perd jamais ses droits ; bientôt elle fait éclater les cadres

trop étroits où l'on tentait de l'enfermer. Ainsi les tempêtes de l'océan
mènent grand tapage — elles servent, dit-on, à purifier l'atmosphère

—, mais elles finissent par s'épuiser et l'eau reprend son
équilibre. En définitive, une synthèse — si c'en est une vraiment — se

montrera toujours plus féconde et contenant plus de réalité qu'une
partiale antithèse.

Les morceaux dont il s'agit nous donnent les résultats d'une longue

vie d'études et de réflexions. Tour à tour ou simultanément
pasteur, professeur universitaire, président d'une Commission synodale,
l'auteur s'est trouvé dans l'obligation de satisfaire aux rigoureuses
conditions de la science, pendant que d'autre part il avait les
meilleures occasions d'ajouter à ses expériences personnelles cette large
connaissance des besoins variés et des ressources diverses de l'âme
humaine qu'on acquiert dans le service actif de l'Eglise. A le lire on
constate combien cette connaissance a nourri sa pensée ; l'excellent
conseil qu'il donnait à ses étudiants, on sent bien qu'il l'a pris lui-
même pour mot d'ordre : « chercher à se faire une théologie
consciente de ses principes et toujours respectueuse de la piété
chrétienne, qui est l'âme même de la théologie ».

Quelques éléments d'autobiographie, semés par M. Fornerod au



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 137

cours de son étude méthodologique, en accroissent l'intérêt et en

éclairent la marche.
Dire que sa théologie a pris pour base le ritschlianisme serait une

affirmation trop sommaire et, partant, inexacte. Lorsqu'en 1886 il
s'asseyait aux pieds du célèbre maître de Gœttingue, M. Fornerod
était en possession déjà de maintes richesses religieuses et théologiques

: piété enfantine alimentée par les récits de « l'histoire sainte » ;

instruction catéchétique dont son adolescence, tout en en recueillant
les éléments essentiels, avait avec angoisse constaté le caractère
artificiel ; « véritables expériences chrétiennes » faites au cours de ses

études à Lausanne, dans le temps même où E. Dandiran, H. Vuilleumier,

L. Durand, P. Chapuis lui apprenaient à distinguer entre les

réalités religieuses et l'expression toujours insuffisante, hélas, que
la théologie s'efforce de leur donner, et surtout lui révélaient la
fécondité des études historiques appliquées aux données de la
révélation divine ; influence enfin du courant de pensée entretenu par
l'auteur de la Philosophie de la liberté. Mais ce qui est exact, ce que
M. Fornerod ne songe nullement à dissimuler, c'est la vive impression

qu'il a ressentie de l'énergie avec laquelle Ritschl conviait alors la

théologie chrétienne à prendre pour base l'histoire des origines du

royaume de Dieu sur la terre et à se délivrer du joug de la métaphysique.

Nous n'avons pas à juger ici du système de Ritschl ; si c'était le

cas, nous dirions qu'à nos yeux son programme fut, sur plus d'un

point, étriqué et que la phobie qu'il éprouvait à l'égard du piétisme
et du mysticisme lui a fait méconnaître d'importantes réalités de

l'ordre spirituel. Mais nous ajouterions que, pour estimer avec équité
la réaction de Ritschl contre la « métaphysique », il importe de se

souvenir à quels graves abus il s'opposait ainsi. Il faut reconnaître
le précieux service qu'il a rendu à la théologie évangélique en lui
rappelant que le christianisme n'est ni un système spéculatif, ni une

symphonie de beaux sentiments, mais une religion « positive »,

indissolublement attachée à un « fait historique », et une religion pratique
aussi, qui tend à engendrer des « faits » réels de transformation
morale. Il faudrait enfin ne pas oublier que ce que Ritschl attaquait
avec tant de vivacité sous le nom de « métaphysique » c'était

proprement cette « ontologie » qui prétend définir « l'être » antérieurement

à toute distinction entre esprit et matière, donc indépendamment

de toute qualification morale : science fallacieuse qui, par son

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXII (n° 9I, I934). IO



i38 PHILIPPE BRIDEL

principe même, contredit aux postulats de toute religion et fatalement

aboutit à substituer on ne sait quelle abstraction rationnelle

au Dieu vivant, «père de notre Seigneur Jésus-Christ ».

M. Fornerod, lui, ne part point en guerre contre « la métaphysique

». D'accord avec Ritschl — et avec d'autres — pour répudier
cette « ontologie » où tout penseur chrétien ne devrait voir qu'une

pauvre chimère, il est convaincu qu'une autre métaphysique est

possible, conciliable avec la foi évangélique, bien plus, indispensable
à l'expression réfléchie de cette foi. Métaphysique et histoire sont deux

facteurs nécessaires l'un comme l'autre à l'édification d'une théologie

évangélique.
En effet, d'une part —¦ la foi chrétienne ayant pour objet non pas

une idée, pure ou incorporée en un mythe, mais une personne réelle,

apparue au cours des temps — la science théologique ne saurait se

dispenser d'étudier, selon les méthodes propres à l'histoire, et cette

personne et les faits qui en ont précédé ou accompagné la venue.
Mais d'autre part — la foi ne pouvant prendre pour objet ce qui ne
serait que simples phénomènes historiques, ressortissant au domaine
de la relativité —, si elle s'attache au Christ c'est que (par ce mystérieux

contact de l'âme avec la grâce divine qui constitue la piété)
le croyant a découvert en Jésus le parfait Médiateur, qui est à la fois

son Sauveur et son Seigneur. Voici donc, au delà de la sphère de

l'observation extérieure, qui ressortit à la méthode historique, une

autre sphère, celle de la réalité profonde et divine, celle de l'esprit,
celle du surnaturel ; or c'est de la métaphysique que ceci relève.

Pour répondre à sa mission, qui est de donner une forme scientifique
à la foi chrétienne, la théologie évangélique ne saurait donc se

contenter d'études historiques : elle ne peut se passer de métaphysique.
Mais il importe que cette métaphysique corresponde exactement

aux réalités que saisit notre foi. Or telle n'est pas la métaphysique
qu'ont bâtie les conciles orientaux des IVe et Ve siècles. Le dualisme
essentiel que leurs formules supposent entre l'ouCTia divine et la qiucTiç

humaine contredit à l'enseignement biblique tout comme à nos plus
profondes expériences. En effet, sur un tel terrain combien s'exténue
le sens de cette révélation magnifique : Dieu est notre « père »

combien apparaît illusoire le but glorieux assigné à notre développement

spirituel : être « remplis de toute la plénitude de Dieu »

(Eph. m, 19) combien incroyable enfin devient l'apparition ici-
bas de l'Adam céleste (I Cor. xv, 47)



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 139

M. Fornerod ne s'est pas attardé, du reste, à la critique des

spéculations byzantines, l'essentiel de son propos étant de nous présenter

les traits principaux d'une christologie conforme aux données

bibliques et propre à satisfaire notre pensée. On peut constater, en

étudiant son mémoire sur ce sujet, combien il y a de fécondité dans

le point de vue du spiritualisme chrétien, et combien la figure du

Christ s'enrichit, philosophiquement non moins que pratiquement,
à être ainsi élevée du domaine des abstractions ontologiques à celui
des réalités religieuses.

*
* #

M. le pasteur Max Dominicé a publié, voici plusieurs mois déjà,
sous ce titre : L'humanité de Jésus d'après Calvin, l'étude qu'il avait,
en 1929, présentée comme thèse à la Faculté de théologie de l'Eglise
libre, à Lausanne M. Il n'en a pas remanié la matière ; mais il y a

ajouté, en guise de préface, un morceau dès lors donné par lui à Foi
et Vie (ier mai 1930).

Le corps de l'ouvrage est formé de citations empruntées aux
Commentaires de Calvin sur le Nouveau Testament et particulièrement
sur les Evangiles. Ne voulût-on le prendre qu'à titre d'anthologie
(comme le suggère modestement l'auteur), ce petit volume
constituerait déjà un précieux instrument d'information, mieux que cela,

une belle source d'édification : n'y ayant guère de phrase du grand
réformateur qui ne porte avec elle l'élan communicatif de son ardente
foi.

Mais il s'en faut bien que l'ouvrage de M. Dominicé soit une simple

collection de textes placés bout à bout. Les citations calviniennes,
recueillies avec soin et toujours accompagnées de leur cote d'origine,
ne s'y trouvent pas seulement groupées suivant un plan — qu'on
pourrait discuter, sans doute, mais qui du moins est clair et pratique.
Elles y sont constamment accompagnées des remarques du compilateur

qui, sans jamais s'allonger, intervient pour éclairer tel point
obscur, faire ressortir la portée des passages essentiels, souvent

exprimer son admiration, ou parfois formuler une critique.
Il ne faut pas s'imaginer, en effet, que pour être — il ne s'en cache

point — enthousiaste de Calvin, M. Dominicé le tienne pour infailli-

(1) La thèse était intitulée, plus exactement, remarque l'auteur lui-même :

Quelques traits de l'humanité de Jésus-Christ dans les Commentaires de Calvin sur le

Nouveau Testament.



140 PHILIPPE BRIDEL

ble. Et sa longue fréquentation des textes calviniens lui a appris à

ne pas ménager ses termes quand il rencontre quelque chose à blâmer.

Il lui arrive à plusieurs reprises d'exprimer sa «stupéfaction» en face

de telle ou telle dureté de son auteur ; à propos de l'interprétation
que Calvin croit devoir donner de la prière de Jésus pour ses

bourreaux, M. Dominicé va jusqu'à parler d'une « abominable restriction

». Sur un sujet de la plus haute importance, et fort délicat, la

question du posse non peccare ou non posse peccare de Jésus, M.
Dominicé se rebiffe contre les thèses du réformateur : « Voilà, dit-il, qui
ôte singulièrement de sa valeur au combat de la Tentation, et nous

regrettons que Calvin ait ainsi poussé les choses à l'absolu ».

Une autre chose que regrette M. Dominicé c'est que, d'une façon

trop exclusive (pas absolument exclusive toutefois), Calvin s'attache
à considérer les miracles du Christ comme des « sceaux » destinés à

authentiquer sa doctrine et n'y voie pas suffisamment des actes de

réelle et spontanée charité. Pourquoi le réformateur n'a-t-il prêté
aucune attention à l'amitié du Christ pour ses disciples Pourquoi,
parlant du jeune homme riche que Jésus aima, Calvin ne trouve-t-il
là qu'une occasion de polémiser contre Rome et n'a-t-il pas un mot

pour les sentiments qui animaient alors le Sauveur Pourquoi,
pareillement, l'accueil touchant fait par le Christ aux petits enfants

n'appelle-t-il qu'un commentaire dogmatique et ecclésiastique en

faveur du pédo-baptisme Et pourquoi, encore, de la doctrine et
rien que de la doctrine, à propos des femmes de Jérusalem pleurant
au passage de l'homme de douleurs «Décidément», écrit M. Dominicé

», un accent de tendresse nous manque. »

Mais, somme toute, M. Dominicé, plein d'horreur pour la théologie
« romantique », ainsi que pour toute sentimentalité emolliente qui
tendrait à dépouiller la piété de sa « sainteté », n'en veut pas trop à

Calvin d'avoir ainsi « conservé une certaine réserve pleine de grandeur
en présence des émotions compatissantes de Jésus ».

S'il est tel ou tel point particulier où l'exégèse de Calvin ne satisfait

pas entièrement M. Dominicé, celui-ci, d'autre part, n'a que des

éloges pour la façon dont le réformateur présente la coexistence de deux

natures en Christ. Il nous avoue, il est vrai, et combien grave est

cette constatation qu'au sortir de la lecture de l'Institution — où

l'on a affaire, dit-il, à un Christ « tout théologique », le Christ
actuellement vivant, perpétuel médiateur entre Dieu et les élus — il se

demandait : Est-ce que les années passées par Jésus sur la terre,



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 141

avant sa mort et sa résurrection, n'ont donc pas d'importance aux

yeux de Calvin et la foi en pourrait-elle faire abstraction sans

dommage Mais l'étude des Commentaires l'a convaincu que le réformateur

ne méconnaissait point l'humanité du Sauveur. Bien plus, il en
a retiré l'impression que, véritablement et constamment fidèle aux
textes sacrés, Calvin suit une marche excellente en nous montrant
en Jésus tantôt la divinité, tantôt l'humanité, comme deux choses

dont la seconde peut parfois servir à manifester partiellement la
première (compassion, amour, réprobation du mal, etc.), mais qui bien

souvent sont en opposition réciproque, de telle sorte que l'une ne

fonctionne que pour autant que l'autre momentanément ne se manifeste

pas. « On voit donc courir parallèlement tout au long des

Commentaires, comme deux lignes distinctes, la conscience humaine et la

conscience divine du Sauveur. »

Mais est-il bien exact qu'en présentant les choses de cette façon
Calvin ne fasse vraiment que suivre les déclarations évangéliques

Lorsque, par exemple, à propos des douze, Jésus dit : « Je connais

ceux que j'ai choisis » (Jean xm, 18), n'est-ce pas arbitrairement que
le réformateur introduit ici, pour l'attribuer au Fils, l'idée de l'élection

éternelle, laquelle « appartient à Dieu ». Alors que le Christ
disait nettement : « Le Père est plus grand que moi » (Jean xiv, 28) ;

alors qu'il parlait de toute la puissance qu'il pouvait exercer comme
d'un don reçu de son Père (Mat. xi, 27 ; xxvin, 18 ; Jean xi, 42),
est-ce interpréter normalement les textes que de partir de l'idée que
le Fils était par lui-même tout-puissant

Quand Jésus prie (et il prie constamment), on nous dit qu'alors « il
se montre homme,... sa majesté divine s'est reposée ou cachée

aucunement en cet endroit ». Quelle signification devons-nous attribuer
à ce mot « cacher », dont Calvin se sert la plupart du temps Est-ce

que le Christ, tout en continuant de jouir à part lui des attributs
infinis de sa divinité, se bornait à les dissimuler aux yeux de la foule :

en sorte que, par exemple, il continuait bel et bien de tout savoir

pendant qu'il agissait comme ayant besoin de se renseigner, ou

même déclarait ignorer ce que «le Père seul connaît» (Mat. xxiv,
36.) Ou bien y avait-il parfois ¦—¦ ou habituellement durant sa vie

terrestre — des moments où en réalité il cessait de pouvoir exercer

(c'est-à-dire en bon français, de posséder) toute-puissance et toute-
science

Quand Calvin explique Jean v, 30 en disant que c'est pour tenir



142 PHILIPPE BRIDEL

compte des Juifs, qui ne savaient voir en lui qu'un homme, que,
parlant de lui-même, le Christ « s'attribue seulement ce qui est

propre à l'homme... et rapporte au Père tout ce qui est par-dessus »,

ou quand, à propos de sa fuite opportune (Jean vu, i), le réformateur
dit que «voulant se contenir dans les limites de son humanité,... il
se gouvernait comme homme sujet aux dangers », on a l'impression
qu'il s'agit d'un simple « voile », dissimulant ce que momentanément
le Christ juge à propos de cacher. Mais on aboutit au point de vue
contraire lorsque, d'autre part, on entend Calvin déclarer
péremptoirement que Jésus « n'a point fait semblant » d'avoir faim, de souffrir,

etc. ; ou quand on le voit soutenir (ce qui, tout de même, est
bien fort que, lorsque Jésus demandait que la coupe pût passer
loin de lui (Mat. xxvi, 39), c'est que «la force de la douleur lui a

ôté sur ce point la mémoire de l'ordonnance céleste [du plan divin],
en sorte qu'en cet instant il ne pensait point à ce qu'il était envoyé
Rédempteur du genre humain, avec cette condition de souffrir la

mort ».

Il y a dans tout cela bien des difficultés pour la pensée, mais

surtout une grande source de trouble pour l'âme ; elle ne voit plus à qui
elle a affaire, elle ne discerne plus ce qu'est proprement ce Christ objet
de sa foi. Un tel trouble atteint aux dernières profondeurs de nos
intérêts spirituels lorsqu'il s'agit de l'agonie de Gethsémané et du

Calvaire. Sommes-nous là en présence d'une véritable « personne »

humaine, celle de notre Souverain sacrificateur, semblable à nous en

tout sauf quant au péché et qui dans cette lutte suprême dispose,

pour seules armes, de sa foi au Père, de la certitude de son éternelle

vocation médiatrice, et de ses prières Ou bien ce drame ne serait-il

qu'un « voile » derrière lequel il y a en réalité la seconde personne
de la Trinité, « cachant » — se cachant à elle-même oubliant pour
quelques heures — qu'elle fait partie intégrante de Dieu et se trouve
donc absolument inattaquable

« Les évangélistes», nous dit M. Dominicé, «attribuent à Jésus tantôt
un moi humain, tantôt un moi divin, sans paraître le moins du

monde s'embarrasser du problème de sa double conscience. Admirable

simplicité, que les philosophes chrétiens enfreindront par la

suite : trop souvent, hélas par défaut d'humilité, d'amour et de

sens du mystère. »

La simplicité des récits évangéliques est tout autre, me semble-t-il,

que la décrit notre auteur. A les lire sans les faux reflets qu'y vient



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 143

jeter la dogmatique nicéo-chalcédonienne, ce qu'ils nous présentent,
ces récits, ce n'est point un virtuose ayant à sa disposition un instrument

à deux claviers, et qui tour à tour joue de l'un ou de l'autre.
C'est une personnalité, complexe à coup sûr et très riche mais très
cohérente aussi, d'autant plus cohérente qu'elle n'est pas, comme
nous le sommes, divisée intérieurement par le péché. Essentiellement
lié à notre race, au point de nous reconnaître pour ses frères et de

déclarer que son père est notre père, que notre Dieu est son Dieu

(Jean xx, 17), Jésus est néanmoins, il se sent et se déclare être différent

de tous les humains : médecin, tandis que les autres sans exception

sont des malades qu'il vient sauver.
M. Dominicé a grand'raison quand, dans sa Préface, il déclare

qu'un Jésus ramené aux proportions de ce que nous devrions être
nous-mêmes serait tout à la fois inconciliable avec les données de

l'histoire évangélique et presque dénué d'intérêt pour nous, qui
avons besoin non pas seulement d'un modèle, mais aussi et d'abord
d'un Sauveur. Oui, Jésus est le Sauveur, le médiateur unique entre
le Dieu unique et nous (I Tim. n, 5) ; c'est à ce point de vue qu'il
faut se placer pour bien saisir ce qu'en racontent les Evangiles d).

Mais, ce point de vue admis ne m'amène nullement à trouver, comme
M. Dominicé, satisfaisantes, seules satisfaisantes la doctrine trinitaire

et la christologie des deux natures. Serait-ce peut-être par
« défaut de sens du mystère »

Sur ce dernier mot il y aurait lieu à bien s'entendre. Dans le langage

biblique il désigne habituellement ces merveilles du plan divin qui
se sont manifestées au cours des siècles, dans une série de faits —
révélateurs pour les yeux capables de voir (Marc iv, 11 ; Rom. xi, 25 ;

xvi, 25, 26; Col. 1, 26 et suiv., etc.) —¦ et qui ont surtout «éclaté»
dans la venue du Christ (Rom. v, 8). Mais, dans la phrase de M.
Dominicé à laquelle nous faisons allusion, le mot de « mystère » est

employé au sens moderne, intellectualiste, pour signifier quelque
chose d'incompréhensible, quelque chose qui dépasse la raison.

Or, innombrables sont les choses qui dépassent la raison et qui
demeurent incompréhensibles ; car, quelque indispensable que soit pour
notre esprit le travail de la raison, celle-ci est incapable de nous révéler

aucun fait : les faits ne peuvent qu'être constatés, et, suivant leurs

natures diverses —¦ faits matériels, faits d'ordre intérieur, faits mo-

(1) Bien entendu, je ne suis pas assez naïf pour prétendre que, ce point de vue
admis, toute difficulté disparaît des récits évangéliques.



144 PHILIPPE BRIDEL

raux, esthétiques, religieux —, constatés par les diverses facultés

appropriées à cet office. On doit même déclarer que tout fait
quelconque, considéré en son individualité singulière, est incompréhensible

: car ce que nous appelons « comprendre » c'est tout simplement
faire rentrer un cas particulier dans une classe de faits analogues

(que par commodité nous traitons comme identiques) auxquels leur
présence fréquente confère un caractère « naturel », comme on dit,
c'est-à-dire non exceptionnel.

L'existence de l'univers, ce fait qui s'impose à nos sens, est un
mystère. L'existence de notre propre personne, celle de chacune des

personnalités humaines ¦—si chétives soient-elles—, celle, à plus forte
raison, des héros, des génies, des saints, de tous ceux qui sortent de

l'ordinaire, sont autant de faits échappant à une compréhension soi-

disant rationnelle. Et lorsqu'il s'agit de l'Unique, du « seul nom qui
ait été donné parmi les hommes par lequel nous devions être sauvés »,

comment prétendrait-on « l'expliquer » en le faisant, pour ainsi

dire, rentrer dans le rang Aucun chrétien, j'entends aucun homme

qui s'est convaincu qu'il n'y a pour lui de paix avec Dieu que par
la médiation du Christ, ne saurait se contenter d'une analyse «

psychologique », ni d'une explication « historique » du genre de celles

que M. Dominicé esquisse et condamne dans sa Préface.
Seulement il ne faut pas compter pour cela que cet homme aille

nécessairement adopter les formules conciliaires. Et ce qui l'en tiendra
éloigné, ce ne sera point la peur du « mystère », — dont il éprouve,
au contraire, en face de Jésus la redoutable et captivante grandeur.
Mais, à ses yeux, le dogme trinitaire ni celui des deux natures ne
méritent le nom de «mystères »: ce ne sont que des expressions assez

inopportunément forgées par des théologiens qui ont cru pouvoir
appliquer au fait que proclame la Bible et dont vit la piété évangélique

une terminologie dérivée d'une tout autre source. En procédant
ainsi, de ce qui est un grand mystère d'amour, une grande manifestation

de la grâce divine que nous adorons avec les anges (I Pi. i, 12),
ils ont fait, très malheureusement, un paradoxe métaphysique, une
formule rationnelle illogique.

Dans une brochure d'une soixantaine de pages, M. le professeur
Neeser nous donne des Réflexions sur la divinité du Christ, qu'en sep-



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 145

tembre 1932 il a présentées aux pasteurs de l'Eglise nationale neuchâteloise,

comme matière d'un cours de vacances.

Il commence par constater que de divers côtés se manifeste, dans

notre monde protestant, un courant de réaction théologique G). En

somme, on désirerait abandonner « une méthode dite historique »,

qui « réduit le mystère de la personne du Christ à sa divinité morale

», et revenir « au dogme qui permet d'affirmer sa divinité
métaphysique, essentielle, ontologique ».

A ce mouvement M. Neeser donne son adhésion, non sans une
réserve toutefois : les formules nicéo-chalcédoniennes, adoptées (avec

plus ou moins d'exactitude) par les Réformateurs du XVIe siècle,

et auxquelles il s'agirait de revenir, notre théologien voudrait qu'on
ne les reçût que « dans l'atmosphère normale de la connaissance
religieuse, qui est celle de l'analogie et du symbole » ; il voudrait surtout
qu'on les débarrassât du « monstrueux anatheme » dont leurs auteurs
les ont alourdies.

Nous ne pensons pas que cette opération soit praticable : Pana-
thème n'est pas un appendice accidentellement attaché aux dogmes
conciliaires ; il leur est organiquement uni, comme l'aiguillon à l'abeille,
qui meurt quand on le lui arrache ; on doit même dire qu'il est leur
véritable raison d'être. Ces dogmes n'ont point été formulés « dans

l'atmosphère normale de la connaissance religieuse », et avec la
conscience de n'énoncer par leur moyen que de plus ou moins vagues
approximations de réalités surhumaines ; ils ont été rédigés à titre
de précisions, ayant pour but d'exclure et damner comme hérétique
quiconque n'y souscrirait pas.

On peut concevoir l'Eglise comme ayant pour essentiel principe
d'unité un même « esprit », c'est-à-dire un ensemble d'affections et de

volontés inspirées par la foi en un même Sauveur; les orthodoxes
orientaux ne l'entendaient pas ainsi : ils exigeaient avant tout qu'on
eût des idées correctes. Comme un oiseau qui échappe au filet de

l'oiseleur, nos âmes avaient secoué le joug de ces Byzantins et, dans

la liberté, elles s'étaient fructueusement épanouies ; va-t-il falloir
nous laisser mettre en cage

A ceux qui s'imaginent n'avoir de choix qu'entre un Christ réduit
à l'état de fort honnête homme ou un retour à la métaphysique
traditionnelle, on s'étonne de voir M. Neeser donner à peu près raison.

(r) Nous ne voyons pas en quoi les « Equipiers vaudois » ont mérité d'être rangés
parmi les représentants de cette réaction.



146 PHILIPPE BRIDEL

Est-ce que, vraiment, de persévérantes études portant sur la théologie

du Nouveau Testament ne nous ont rien appris que n'avaient
point discerneleshomm.es du passé? Est-ce que de remarquables
constructions de « métaphysique » chrétienne — à plusieurs égards
supérieures à celles des anciens conciles — n'ont jamais vu le jour Est-ce

que les travaux des grands dogmaticiens du siècle dernier, dont plus
d'un nettement affranchi de la tradition nicéo-chalcédonienne, méritent

d'être considérés comme nuls et non-avenus
Au reste, quand il faudrait avouer qu'aucune des théologies

formulées jusqu'à ce jour n'a réussi à parler du Christ en termes tout à

fait satisfaisants, ce n'est point, certes, celle des conciles qui mériterait

d'échapper à ce verdict. Nous contestons énergiquement cette
thèse de M. Neeser qu'il « y a dans les formules nicéennes un
développement normal et sans doute providentiel des textes bibliques
relatifs à la personne du Christ, une fidélité au mouvement de la
révélation elle-même sur ce point ». Comme M. Neeser, nous
reconnaissons que « la christologie de saint Paul, celle de l'épître aux
Hébreux, celle des écrits johanniques, bref toute la christologie
apostolique baigne dans une ambiance métaphysique » : car tout ce qui
est vraiment religieux est métaphysique, surnaturel, prenant source
dans le domaine éternel et transcendant. Toute la révélation biblique
« baigne », si l'on veut ainsi dire, dans une atmosphère « métaphysique

». Mais, entre cette métaphysique biblique et celle des conciles

il n'y a point continuité, il n'y a point harmonie.
M. Neeser voudrait nous amener à admettre que, tout comme la

parole divine — qui a son centre et sa norme dans le Nouveau
Testament — eut sa préparation dans l'Ancien Testament, elle peut
avoir trouvé d'autre part « son épanouissement sur certains points
dans l'Eglise », et que cet épanouissement elle l'a trouvé précisément
à Nicée et à Chalcédoine. «La pensée protestante», écrit-il, «est appelée
à cette hardiesse, à cette confiance, où elle rejoindrait sur un point
capital la pensée de l'Eglise universelle. »

A notre sens, la pensée protestante est appelée à une autre
confiance, à une autre hardiesse : celle de continuer fidèlement l'œuvre

entreprise mais inachevée par les Réformateurs, à savoir de formuler

un corps de doctrine qui soit conforme à l'enseignement biblique
interprété à la lumière du Saint-Esprit. En admirant la façon décisive

dont nos pères du XVIe siècle ont su arracher la sotériologie
aux broussailles où la scolastique l'avait empêtrée, nous constatons,



ESSAIS CONCERNANT LA CHRISTOLOGIE 147

sans étonnement du reste, qu'ils n'ont pas accompli le même

travail en ce qui concerne la christologie. C'était à leurs fils
spirituels de s'en charger ; et ceux-ci n'ont pas été sans y travailler
avec quelque succès.

Pour moi — est-il nécessaire de le dire — je n'ai aucune prétention

à collaborer à cette œuvre magnifique qui de tant de façons me

dépasse. Tout ce qu'ici je me permettrai d'exprimer à ce sujet, c'est
la conviction que la clé de voûte d'une christologie vraiment
évangélique doit se trouver dans la connaissance du Saint-Esprit, de ce

Saint-Esprit que le Nouveau Testament ne cesse de mentionner,
tandis que les credo traditionnels ne lui ont fait qu'une tardive et

fort insuffisante place.
Le Dieu biblique est «une personne», il est « esprit »; et voilà que cet

Esprit, éternel, infini, créateur, trois fois saint, plein d'amour, vient
« habiter » dans nos cœurs de croyants Ce grand mystère spirituel
nous le percevons, de même que nous percevons déjà le mystère de

notre existence naturelle. C'est psychologique, si par ce terme on
entend signifier qu'il s'agit là d'une réalité faisant partie de notre vie

personnelle ; mais si le mot « psychologique » devait servir à désigner

péjorativement ce qui n'est qu'humain et terrestre, il ne serait point
adéquat pour nommer cette réalité divine, la vie éternelle à nous
accordée. Et c'est moral, si par « moral » on entend désigner — ainsi

qu'il se doit —¦ une chose concernant l'état et la direction de notre
volonté ; mais si vous avez résolu de ne prononcer qu'avec dédain

cet adjectif «moral», comme caractérisant ce que l'homme prétendrait

faire et être par lui-même sans secours d'en-haut, alors nous
serions contraints de dire que ce mystère n'appartient pas à l'ordre
« moral », puisqu'il est la grâce divine pénétrant notre être misérable

pour le régénérer. Enfin, c'est là tout ce qu'il y a de plus métaphysique :

aucun procédé dialectique, rationnel ou antirationnel ne saurait

permettre d'atteindre l'Etre en son essence, aussi réellement, aussi

profondément qu'il se révèle en ce grand mystère. C'est donc à la

lumière de ce mystère-là, et par analogie avec lui, qu'il faut
envisager tous les autres mystères évangéliques.

Ph. BRIDEL.


	Étude sur la théologie contemporaine : de quelques essais concernant la christologie

