
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 91

Artikel: L'œuvre de Schleiermacher

Autor: Perriraz, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER »

Le 12 février 1834 mourair à Berlin le professeur Frédéric Schleiermacher.

Le départ inattendu de cet homme remarquable, un des

derniers grands représentants d'une époque tourmentée et intéressante

entre toutes, causa une émotion profonde dans les milieux
ecclésiastiques berlinois et chez tous ceux qui, au près et au loin,
étaient entrés en relation avec lui parce qu'ils s'étaient assis au pied
de sa chaire et qu'ils avaient été enthousiasmés par la noblesse

de sa pensée, la profondeur de ses convictions, l'art consommé de

sa dialectique.
Qui était Frédéric Schleiermacher, quelle œuvre a-t-il accomplie

et quelles raisons avons-nous de commémorer le centenaire de sa

mort
Schleiermacher naquit le 21 novembre 1768 à Breslau, où

son père était pasteur. De bonne heure il manifesta des dons
intellectuels étonnants et une délicatesse de sentiments presque féminine.

Dans plusieurs lettres qui nous ont été conservées, sa mère,

personne distinguée, parle avec une tendresse et une admiration

émue de son fils aîné dont il fallait réfréner l'amour de la lecture

et de l'étude.

Ayant quitté Breslau, et mal placés pour pourvoir à l'éducation
de leurs enfants, les parents du jeune Frédéric le confièrent aux
Frères moraves qui possédaient des écoles fort bien organisées, où

(1) Conférence donnée à Lausanne (Salle Tissot) le 7 mars 1934, sous les
auspices de la Société Académique.



92 LOUIS PERRIRAZ

tout était inspiré par une piété réelle et profonde. Mais la vérité nous

oblige à dire que cette piété, fort étroite, imposait aux jeunes gens
commis aux soins des Moraves une manière de sentir, une attitude
morale que les sujets les plus distingués ne parvenaient pas à s'assimiler.

Ce fut le cas du jeune Schleiermacher. Pendant les quatre ans qu'il
passa sous la férule des Moraves, il apprit beaucoup de choses, il
s'enthousiasma pour la culture antique et surtout pour la langue

grecque ; mais il souffrit de ne pouvoir s'approprier la dogmatique
qu'on lui enseignait et de se sentir surveillé et suspecté par les autorités

du séminaire.
Nous avons de cette période de sa vie un certain nombre de lettres

adressées à son père — sa mère était morte depuis trois ans — et
dans lesquelles il parle des doutes qui troublaient son âme et des

objections que suscitait dans son esprit l'enseignement religieux
des Eglises. Or, ce qu'il y a de remarquable dans les lettres de cet

adolescent, ce n'est pas le désir de se débarrasser d'une foi importune,
d'une piété qui serait un frein mis à ses juvéniles impatiences, c'est

déjà la recherche, maladroite sans doute, de formules nouvelles,
capables de résoudre le conflit entre une dogmatique surannée et
des expériences religieuses originales que les cadres anciens ne
sauraient plus contenir. Dans son langage à lui il redisait la parole de

Jésus : « On ne met pas du vin nouveau dans de vieilles outres ».

A vrai dire, il en est encore à la période négative. Aux piétistes qui
lui disaient : « C'est le dogme qui a raison et ce sont tes idées qui
sont fausses », il répondait in petto ou dans les lettres à son père :

« Je crois mes idées très bonnes et très fermes, et c'est le dogme qui
se trompe ».

En 1787 nous trouvons Schleiermacher à Halle. Cette faculté de

théologie, fondée à la fin du siècle précédent par le piétisme, avait
été peu à peu envahie par le rationalisme théologique. Dès 1760 les

idées de Wolf, disciple de Leibnitz, y régnent en maîtresses, et la

critique de Semler contribue à faire de Halle un des centres de

VAufklärung, cette tendance philosophique qui érigeait la raison
individuelle en juge souverain de toutes les choses divines et humaines.
Si Schleiermacher se rendit à Halle, ce n'est pas qu'il s'y sentît
attiré par les conceptions du rationalisme, mais par un frère de sa

mère, le professeur Stubenrauch, dont la sagesse et la bonté lui
furent alors d'un grand secours. Il se plongea dans l'étude de l'œuvre



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER 93

de Kant, dont la Critique de la raison pratique venait de paraître.
« Je ronge à la couenne enfumée de Kant », écrit-il à un ami. En fait,
il n'éprouve qu'une sympathie mitigée pour les théories du kantisme,
bien qu'on puisse retrouver dans sa pensée l'influence de cette
philosophie puissante. Sa nature de poète avait besoin d'autre chose, et
c'est le romantisme qui allait le lui donner.

Précepteur pendant trois ans des enfants du comte Dohna, à

Schlobitten, puis pasteur à Landsberg en Poméranie, il fut appelé

en 1796 comme aumônier à l'Hôpital de la Charité à Berlin. Grâce
à des amis, au rang desquels nous trouvons un des jeunes comtes
Dohna et Frédéric Schlegel, il fut mis en relations avec les cercles

romantiques de la capitale prussienne, et se trouva mêlé aux hommes

distingués, poètes, critiques littéraires, romanciers, philosophes qui
fréquentaient le salon d'Henriette Herz, une Juive de Lemnos, belle

et intelligente, qui comprenait admirablement ses devoirs de

maîtresse de maison et qui savait orienter les discussions sur les questions
les plus épineuses et les problèmes les plus troublants.

Or on vivait alors un des moments les plus importants de l'histoire
des idées, où les conceptions les plus aventureuses se donnaient libre
carrière et où l'on s'efforçait de découvrir des voies nouvelles qui
permissent d'échapper à l'étroitesse des cadres anciens et de

travailler à la réforme de la société. Dans la pensée des Stürmer und

Dränger, des Weltbürger — des citoyens du monde, comme ils
s'appelaient —, la religion n'avait pas de rôle à jouer dans cet effort.
On la reléguait chez les petites gens, chez les femmes et les enfants,
chez les hommes à l'esprit borné dont le savoir ne dépassait pas
l'horizon de leur rue ou de leur village. Le jeune Schleiermacher
s'intéressa passionnément à ces discussions ; il s'imprégna des œuvres
à la mode, lut avec ferveur les livres de Spinoza qui, depuis Lessing
et surtout depuis les fameuses lettres de Jacobi à Mendelssohn, avait
rencontré un accueil empressé dans des cercles étendus. Il collabora
à une revue d'avant-garde dirigée par Frédéric Schlegel et se forma
ainsi au style romantique.

Pendant son séjour au séminaire, Schleiermacher avait lu avec

ses amis la « Messiade » de Klopstock et le « Werther » de Gœthe.

C'était fruit défendu, d'autant plus doux à ces jeunes palais. Mais,
lié avec Novalis et les frères Schlegel, il sent son ardeur grandir pour
les idées nouvelles et les beautés lyriques de la littérature naissante.
Et pourtant quelque chose le sépare du monde où il vit. Quand les



94 LOUIS PERRIRAZ

beaux esprits qu'il fréquente parlent de la religion sur le ton de la
raillerie ou avec le sourire que l'on accorde aux êtres et aux choses

qui ne comptent plus, Schleiermacher se sent blessé dans ses convictions

les plus intimes et comprend que s'il a jamais une mission à

remplir ici-bas, c'est de prendre la défense de la religion méconnue

ou méprisée. N'a-t-il pas été préparé à cette tâche par l'éducation

reçue et tout entière fondée sur la piété Vous connaissez peut-être
ces lignes émouvantes qu'il s'apprêtait alors à publier : « La piété
est le sein maternel qui dans une mystérieuse obscurité nourrit de

son lait ma vie commençante. Dans cette atmosphère baignait mon
esprit avant même d'avoir trouvé dans le domaine de la science ou
de l'activité pratique sa direction particulière. Lorsque j'ai commencé
à passer au crible de la critique la foi héritée de mes pères, à me

dépouiller des sentiments et des conceptions anciennes, sédiments
accumulés par les siècles, c'est la piété encore qui m'a soutenu et

dirigé. Elle demeura, alors même que disparut à mes regards troublés

par le doute la croyance à l'immortalité de l'âme et au Dieu

qu'adorait mon enfance. C'est la piété qui m'a guidé dans la vie
active ; elle m'a enseigné comment, avec mes privilèges et mes

lacunes, je pouvais sauvegarder l'unité de ma vie, et ce n'est que par
elle que j'ai appris à connaître l'amitié et l'amour ».

A cette heure grave pour l'avenir du christianisme Schleiermacher

fut le bon Samaritain qui releva la religion mise à mal par les

brigands distingués des cercles romantiques berlinois et d'ailleurs.
Remettre en honneur la piété, telle fut la pensée qui donna naissance

aux Discours sur la religion, parus à Berlin sans nom d'auteur, au
mois de mai 1799.

Le succès de ce petit livre ne s'affirma que peu à peu. Les hommes

en vue l'accueillirent assez froidement: Schiller s'en moqua; Gœthe le

lut avec le sourire olympien qu'il jetait sur les manifestations
contraires à ses idées ; Fichte fut blessé, peut-être parce qu'il se sentait

plus directement visé ; Schlegel feignit de le louer afin de pouvoir
plus facilement en dire du mal.

Mais il en est d'autres qui, n'ayant pas leur siège fait, comprirent
l'originalité de ces discours et gardèrent à l'auteur une durable
reconnaissance. Rien de plus significatif que la confession de Claus

Harms, un jeune théologien qui devait jouer un rôle important dans

la renaissance du luthéranisme au siècle dernier : « Je commençai,

écrit-il, à lire ce livre qu'un ami m'avait prêté, et bientôt, saisi par



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER 95

ces pages, je demandai qu'on ne laissât entrer personne auprès de

moi. Je poursuivis ma lecture sans me lasser et n'allai prendre un peu
de repos que lorsque je l'eus terminée. Mais le lendemain je
recommençai à lire de la première à la dernière page. Après cela je sortis

pour une promenade, et là, seul avec moi-même, je fus saisi par la

pensée du néant de tout relativisme, de toute esthétique, de tout
savoir personnel comme de toutes les œuvres humaines pour l'œuvre
du salut qui doit avoir sa source ailleurs... C'est de ce moment que
date ma naissance à une vie supérieure... J'ai reçu de ce livre une

impulsion dont les effets n'ont plus cessé de se faire sentir ».

Faut-il ajouter que Schelling et Fichte revinrent de leur prévention
et à leur tour subirent l'influence de la pensée de Schleiermacher

Dans les écrits de ces deux philosophes, qui marquent un retour aux
idées religieuses positives, il ne serait pas difficile de retrouver les

thèses centrales du jeune aumônier de la Charité.
Les Discours sur la religion fixèrent la destinée de Schleiermacher

et lièrent son activité aux manifestations les plus nobles de la pensée

humaine.
Pasteur à Stolpe en 1802, il devient deux ans plus tard professeur

à Halle. Chassé de sa chaire par les Français après léna, il se réfugie

à Berlin où il collabore activement au mouvement de la Jeunesse
allemande et à l'érection de l'Université, dont il devient un des

professeurs en 1810.

Immédiatement il attire à lui les foules et l'action qu'il exerce sur
les jeunes doit être considérée comme une des causes du réveil
religieux qui allait éclater quelque dix ans plus tard. C'est que son
emprise sur ses auditeurs était très forte et s'exerçait même sur ceux

qui ne partageaient ni ses pensées philosophiques ni ses convictions

religieuses. Nous avons à cet égard des témoignages fort nombreux.
On connaît celui de Strauss ; mais moins connu est celui d'un élève

qui lui fut infidèle et qui pourtant conserva de ses années d'études un
souvenir ineffaçable ; je veux parler de Karl Rosenkranz, hégélien de

droite, professeur de philosophie à Kœnigsberg.
«En 1824-25 j'étudiais à Berlin et suivais les leçons de Schleiermacher.

Je l'ai entendu dans son cours de dogmatique et j'ai été

comme envoûté par cet homme inoubliable. Je n'aurais voulu pour
rien au monde manquer une de ses leçons ou une de ses conférences.

Je lisais avec avidité tout ce qui sortait de sa plume ; mais ce qui
m'enchantait plus que tout, c'était la virtuosité déployée par Schleier-



96 LOUIS PERRIRAZ

mâcher dans tous les domaines de la science et de la vie. Cette domination

de la personnalité de Schleiermacher sur mon âme m'était
devenue presque insupportable, et pourtant j'avais peu de relations

avec lui ; mais je m'arrangeais pour vivre dans le même cercle que
lui, tout en restant à une distance respectueuse. »

Cette impression que faisait l'homme va de pair avec celle produite

par ses idées au cours du XIXe siècle, comme le remarque le

professeur Brunner, de Zurich, qui ne montre qu'une très médiocre

estime pour la théologie moderne. « Schleiermacher est le premier
parmi ceux qui façonnèrent la foi chrétienne en mystique, et il est

sûrement un des plus puissants facteurs de cette transformation. Que

nous considérions les conceptions théologiques du point de vue
laïque ou d'un point de vue plus étroit, partout nous nous heurtons
à des manières de voir, à des arguments ou à des rapports qui procèdent

directement de lui et auxquels il a donné l'expression la plus
claire et la plus classique. Il a été le seul grand théologien du

XIXe siècle ; son œuvre est la source de la mystique chrétienne de

la théologie moderne. »

Ces deux jugements fort différents l'un de l'autre et sur lesquels
il y aurait bien des remarques à faire, permettent de mesurer l'action
profonde de cet homme remarquable sur la pensée chrétienne depuis
cent ans.

Rénovateur de la piété par les Discours, Schleiermacher fut aussi

le rénovateur de la méthode en théologie, par sa Dogmatique, parue en
1821 et qui reste, avec VInstitution chrétienne de Calvin, l'œuvre la plus
riche et la plus profonde née sur le terrain de la pensée protestante.

Telle fut, dans ses traits essentiels et vue du dehors, l'activité de

Schleiermacher. Essayons maintenant de pénétrer dans l'intimité
de l'œuvre à laquelle il a attaché son nom, afin d'en mesurer la valeur
et de mieux comprendre les raisons de notre reconnaissance. Cependant,

n'attendez pas de moi que je vous présente un tableau complet
de cette pensée si complexe et si variée. Aussi bien cela n'aurait-il
aucune place ici parce que nous serions appelés à faire des discriminations

un peu délicates, des critiques un peu techniques qui donneraient

à mon exposé quelque chose de sec et de rebutant. Ce qui
importe en cette soirée anniversaire c'est de souligner les éléments

positifs dont la pensée religieuse du XIXe siècle a su faire son profit,
et auxquels certains pensent aujourd'hui qu'il serait bon de revenir

pour arracher la science théologique au désarroi où elle se débat.



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER 97

Il est vrai que ces éléments paraissent à quelques-uns bien démodés

et qu'ils les considèrent comme des erreurs, parce qu'ils ne les

ont pas compris et qu'ils leur en veulent de cette incompréhension.
C'est ainsi qu'au cours de notre exposé nous serons appelé à rompre

une lance en faveur des thèses les plus attaquées de notre penseur,
mais sans entrer dans les détails qui n'intéressent que les théologiens

de profession.
Nous nous arrêterons sur trois points qui me paraissent commander

les progrès réalisés par la théologie protestante au cours du dernier
siècle et dont la fécondité n'est point encore épuisée.

Le premier concerne la nature de la religion, le second la méthode
de la dogmatique et le troisième la place de la personne du Christ
dans la piété chrétienne.

Ce qui fait la beauté et l'originalité des Discours, malgré les lacunes

qu'on peut y relever, c'est l'affirmation enthousiaste de la valeur
éternelle de la religion. En face d'un monde qui la considérait comme
périmée, Schleiermacher a proclamé avec une ardeur communicative
la pérennité de la piété et sa nécessité humaine.

Est-ce à dire que ceux auxquels il s'adressait, ces détracteurs de la

religion qui formaient la classe cultivée, le monde de l'intelligence,
fussent des impies, partisans du matérialisme grossier des maîtres français

qu'avait hébergés la cour de Frédéric II Nullement. On était fort
loin d'Helvétius et du baron d'Holbach ; on vivait en pleine ferveur

philosophique et artistique et l'on se demandait comment imprimer
à la société un cachet de moralité dont l'absence faisait souffrir.

D'un côté, Kant avait jeté les bases d'une régénération
philosophique dont on ne pouvait encore mesurer les conséquences, et
montré avec force que la dignité de la personne humaine consiste
dans la conscience morale.

D'autre part, Gœthe et Herder avaient fait passer sur les jeunes

générations un souffle de poésie et d'enthousiasme auquel le romantisme

allemand a dû ses productions les plus remarquables.
Mais si ni Kant ni Herder n'étaient disposés à mettre la religion

de côté, leurs partisans et admirateurs, les poètes, les artistes, les

philosophes et les esthètes de toutes nuances avaient relégué la

piété au rang des choses démodées et riaient volontiers des cérémonies

de l'Eglise. On était esthète, on était philosophe et l'on pouvait
se passer de cela.



98 LOUIS PERRIRAZ

Qu'on se rappelle l'aventure arrivée à Fichte, le philosophe de la

conscience morale, chassé de sa chaire pour cause d'impiété N'avait-il
pas proclamé la valeur inconditionnée du moi, créateur du monde,

principe absolu de la connaissance?

Il faut dire aussi que la vie religieuse s'était singulièrement affaiblie

au sein des communautés chrétiennes. L'orthodoxie si puissante
au XVIIe siècle n'était plus que l'ombre d'elle-même. Sous les coups
répétés du piétisme et du rationalisme qui avaient remis en honneur
les droits de la conscience et de la raison individuelles, la dogmatique
née de la confession de foi d'Augsbourg ou de VInstitution chrétienne

de Calvin, celle de Carpzow ou des canons de Dordrecht sombra,
laissant un vide que ni le piétisme, ni le rationalisme ne parvinrent
à combler. Et comme pour beaucoup la dogmatique se confondait

avec la religion, on en vint, par une pente toute naturelle, à dédaigner
la religion dans la mesure où l'on se détournait de la dogmatique.

Cela explique que, dans la fermentation profonde où se débattait
l'Allemagne à la fin du XVIIIe siècle, dans la crise de croissance
suscitée par l'enfantement d'un monde nouveau, dans l'immense effort
tenté par la Révolution française et par les philosophes allemands

pour réformer la société, on ait mis la religion de côté, parce qu'on la

considérait comme une chose du passé. Sous la poussée du romantisme,
on voulait ramener l'humanité aux sources de l'idéal et l'on pensait

que la religion était une trop pauvre chose pour accomplir cette tâche.
Le mérite de Schleiermacher, mêlé aux efforts de ces hommes dont

les sarcasmes s'enveloppaient d'une pitié railleuse, est d'avoir protesté
contre le dédain ou le mépris dont la religion était l'objet de la part
de ceux qui auraient dû en être les défenseurs.

Dans le second des cinq discours dont se compose son petit livre,
il s'efforce de montrer que la religion a sa place au centre de l'esprit
de l'homme, dont la vie serait incomplète sans elle. La religion n'est

pas un savoir, un philosophème, une doctrine, comme pour l'orthodoxie

ou le rationalisme ; elle n'est pas une connaissance du monde,
une Weltanschauung, qui peut être facilement remplacée par une
autre ; car, dans son principe, elle n'a rien à faire avec l'intelligence.
Elle n'est pas non plus une morale, une façon d'agir, une disposition
de la volonté dans ses relations avec les autres hommes.

La piété est une attitude de l'être tout entier en face du monde, le

sentiment de notre nature finie en face de l'infini, la conscience de

notre petitesse en face de l'absolu. Ce qui constitue l'essence de la



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER 99

piété, c'est la conscience immédiate de la totalité du fini qui ne trouve
sa raison d'être que dans et par l'infini. Elle est la perception immédiate

et non rationnelle de l'éternel se manifestant dans le passager,
de l'absolu agissant dans le limité. La piété est le sentiment qui nous
fait voir que nous sommes limités, dépendants, que notre être se

relie à l'absolu et ne s'explique que par lui. Chercher et trouver
l'infini dans ce qui passe, s'agite et change dans le monde, voilà la

religion dans sa nature intime et profonde. Dieu est en tout, tout est

en Dieu ; percevoir cela, c'est être religieux. La science cherche la

raison du phénomène et le rattache à la cause première par les
procédés discursifs de l'intelligence ; la religion la perçoit d'une manière

directe, immédiate, dans l'impression que les choses font sur nous.
La science raisonne, expérimente ; elle se meut dans les voies de

l'observation et de la logique. La religion s'élève d'un bond à l'infini

dont elle se sent dépendante ; elle est communion, vie et force.
Cette aspiration qui porte l'homme vers l'absolu est inhérente à sa

nature tout comme le besoin de savoir ou le besoin d'agir. Seule

elle peut satisfaire ses désirs les plus nobles et les plus profonds.
Où elle ne trouve plus de place, elle périt et l'homme avec elle.

Retenons ces affirmations qui demeurent un des meilleurs titres
de gloire de Schleiermacher.

La religion est un fait humain ; on ne saurait l'éliminer sans amoindrir

l'homme, sans lui enlever ce qui constitue sa vérité et sa grandeur.

Elle est une disposition de notre sentiment, où le savoir n'a

aucune part, ni même la morale.
Sans doute Schleiermacher a dû corriger cette thèse trop exclusive

et montrer dans les éditions subséquentes de ses Discours qu'il
y a un rapport essentiel entre la religion d'une part, la science et la
morale de l'autre. Mais son affirmation centrale demeure. Il va même

plus loin et il considère la religion comme la base de la science et de

la morale, puisqu'elle possède seule le sens de l'infini où tendent les

deux autres, et qu'elle seule peut leur donner une certitude qui leur

manque.
Ces trois formes, distinctes pour l'analyse, sont en réalité

intimement unies et on ne peut vouloir l'une sans vouloir les deux autres ;

mais la religion demeure à l'origine de l'effort vers la totalité des choses.

Ainsi la religion est une vie, mieux, une attitude de l'homme
devant la vie, devant l'infini dont la contemplation faisait entrer
dans le cœur d'un Littré la confiance et la paix. Elle n'est pas



ioo LOUIS PERRIRAZ

le dogme, et les formules qui cherchent à l'exprimer peuvent
changer, évoluer, se détruire sans porter atteinte à ce fait
fondamental de la communion de l'homme avec l'absolu.

Cependant, sous les coups de la critique qui lui reprochait le vague
de ses formules ou de confondre la religion avec le sens esthétique,
Schleiermacher modifia très sensiblement les expressions de sa pensée

sans changer sa pensée elle-même, et il aboutit, dans la
Dogmatique, à cette définition bien connue : « La piété est un sentiment
de dépendance absolue, ce qui revient à dire que nous nous sentons
dépendants de Dieu ».

La formule a changé, elle s'est faite plus précise, plus directe ;

mais dans les développements où l'auteur est entré, c'est toujours
le même effort pour faire de la religion le centre de la vie, la source
de toute vérité et de toute morale.

Et cet effort a porté ses fruits. Ainsi que nous l'avons dit, il a suscité

le réveil des esprits et attiré l'attention sur des problèmes trop
négligés, mal connus ou mal compris. Nombreux sont ceux qui ont
reçu de l'œuvre de Schleiermacher «une impulsion dont les effets

n'ont plus cessé de se faire sentir».
Mais si les admirateurs et les partisans de Schleiermacher ont été

légion, les adversaires n'ont pas manqué non plus, et aujourd'hui
leur nombre semble avoir augmenté. Ce qu'on lui reproche, c'est
d'être resté enfermé dans le sentiment, faculté purement individualiste,

et d'avoir glissé vers le subjectivisme qui fait de la religion un
épiphénomène de conscience, une exaltation du moi, où Dieu n'a
aucune place. Trop inféodé au romantisme, Schleiermacher s'est

trop contenté de l'effusion mystique.
D'autre part, il a trop oublié que le christianisme est une religion

révélée, et que pour la connaître il faut étudier les livres du Nouveau
Testament.

En ce qui concerne ce dernier point je dirai que, sans être un
historien, Schleiermacher connaissait fort bien les problèmes de la
critique, et que c'est précisément parce que les détracteurs de la religion
n'admettaient pas la Bible comme base de discussion, qu'il a cherché,
conformément aux idées du temps, dans la philosophie idéaliste et dans

la dialectique une réponse pertinente aux questions qui se posaient.
L'autre objection demanderait une discussion plus approfondie que

celle à laquelle nous pouvons nous livrer ici. Je me bornerai à l'essentiel.
Que certaines affirmations de notre théologien aient conduit au



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER loi

subjectivisme et aient enfermé l'homme dans ses propres sentiments,
sans qu'il puisse rien savoir de ce qui se passe en dehors de lui, c'est
ce qu'il est bien difficile de nier. Mais si nous nous en tenons aux thèses

centrales, nous constaterons que la définition de la religion donnée

dans la Dogmatique implique la reconnaissance de l'action
inconditionnée de l'absolu dans la vie de l'homme. La religion est un
sentiment de dépendance absolue, cela veut dire que l'homme est
religieux parce qu'il se sent dépendant de l'absolu et qu'il rattache sa

vie au Dieu inconditionné et éternel.
« L'absolu », écrit-il dans la Dogmatique, « se fixe en nous sous la

forme d'une présupposition nécessaire que nous ne parvenons pas à

réaliser. Ainsi le monde n'est pas seul; il a besoin de Dieu.» Et ailleurs

il dit encore : « Le monde est la révélation des attributs de Dieu ».

La même note se fait entendre dans la Dialectique : « L'absolu est

un élément de notre nature qui s'affirme en nous sans que nous y
soyons pour rien ; nous ne pouvons le saisir ni par le savoir intellectuel

— c'est-à-dire par la philosophie — ni par l'action pratique —
c'est-à-dire par la morale — mais par le sentiment, base de la piété ».

Ce sentiment, qu'on rencontre à tous les stades du développement

humain, a sa source dans le besoin originel qui porte l'homme

vers le tout, vers l'absolu. Il y a entre ce besoin d'harmonie et le

sentiment esthétique une évidente parenté ; mais l'aspiration religieuse

monte plus haut et tend vers une unité plus complète qui domine

tous les efforts accomplis. Il va même plus loin et, dans une pensée

qu'il n'a pas su exploiter comme il l'aurait fallu, il affirme que le

sentiment religieux par sa recherche de l'infini devient en nous
conscience de la vérité.

Les critiques modernes ont-ils réussi à ébranler ce principe
fondamental Nous ne le croyons pas. On a changé les formules, modifié
le langage de Schleiermacher trop inféodé aux courants idéalistes
de son temps ; le fondement est resté.

Cela est si vrai que le professeur Otto, de Marbourg, dans son livre
célèbre, Das Heilige — le Sacré —, a montré que la source de toute
piété est le mysterium tremendum et fascinosum, l'absolu mystérieux

qui fait trembler l'homme et qui l'attire à la fois, parce qu'en
face de lui il sent sa petitesse et son infime durée. « Dès sa naissance,
la religion réside dans le contact avec le mystère, dans une
expérience née dans les profondeurs du sentiment et de laquelle se dégage,

sous l'influence des circonstances, le sentiment du supra-sensible. »



102 LOUIS PERRIRAZ

Une preuve plus péremptoire encore est celle que nous donne

un des adversaires les plus décidés de la théologie moderne, le
professeur Schaeder de Breslau. Dans sa Théologie théocentrique il n'a

pas trouvé d'autre point de départ pour sa conception religieuse

que celui donné par Schleiermacher.
C'est de l'expérience religieuse que doit jaillir la lumière sur la

réalité objective, sur l'Etre absolu, sur le «Tout autre», comme dit
Karl Barth, qui manifeste sa présence en nous.

L'école de Barth elle-même, si farouchement adversaire de toute
expérience religieuse, n'a pas échappé à la force de ces considérations.

Les difficultés qui viennent d'aboutir à la disparition regrettable de

la Revue fondée il y a douze ans en sont la preuve. Vouloir fonder

une théologie sans expérience religieuse, c'est-à-dire sans point
d'attache en l'homme, était une gageure. La Révélation divine, dans la

Parole vivante des prophètes et du Christ ou dans la Parole écrite des

livres de la Bible, doit trouver un écho dans l'âme humaine, si elle ne

veut pas devenir quelque chose d'incompréhensible ou de magique.
Au reste, à lire attentivement la Dogmatique de Schleiermacher, on

se rend compte qu'elle porte un cachet théocentrique nettement
accusé, par où j'entends que si le fondement de toute piété authentique

réside dans le sentiment de dépendance absolue, c'est que c'est

Dieu lui-même qui prend l'initiative de l'action qu'il veut exercer
sur l'homme, et qu'il n'y a pas de piété réelle où Dieu n'a pas
commencé par agir. On a pu discuter la démonstration fournie par Schleiermacher,

proposer une terminologie nouvelle ou unir la pensée de

notre théologien à celle du psychologue américain William James,

comme l'a tenté le professeur Wobbermin de Gœttingue, l'affirmation
centrale demeure : l'homme n'est homme que dans la mesure où il
est religieux, c'est-à-dire où il sent sa dépendance à l'égard de Dieu.

Dieu parle à la conscience de l'homme et lui fait sentir sa majesté :

voilà le centre de la religion, l'élément fondamental de la piété et de

toute vie spirituelle authentique. Les prophètes, les apôtres, après

Jésus-Christ, l'avaient proclamé ; les grands témoins de Dieu du

moyen âge et du XVIe siècle l'avaient répété. Ce n'était donc pas
quelque chose d'inconnu.

Mais en face d'un monde qui l'avait trop oublié et qui allait s'ap-
pauvrissant parce qu'il rejetait la religion de la vie, il fallait le redire

et c'est la gloire de Schleiermacher de l'avoir fait.
Cela bien établi, je serai plus à l'aise pour signaler dans l'analyse



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER 103

des conditions de la piété un déficit qui a ouvert la porte à des erreurs
dont l'importance a voilé aux yeux de quelques-uns les eminentes

qualités de l'œuvre.
Partant du principe trompeur que toute détermination est une

négation, il n'a pas su reconnaître la personnalité de Dieu. Or, s'il
avait obéi aux inductions de ses expériences les plus authentiquement

chrétiennes, il aurait vu que l'action divine ne peut être créatrice

de personnalités que parce que Dieu en est une. Plus la vie
spirituelle de l'homme grandit, plus la personnalité s'intensifie, bien que
restant toujours imparfaite dans les conditions de notre existence

terrestre. Mais dans la mesure où s'affirment les dons spirituels, la

volonté, l'intelligence et le sentiment s'enrichissent, à un degré
inconnu jusque-là. Les grandes personnalités de l'histoire ont toutes
été en communion avec le monde spirituel.

Or comment expliquer cela sinon en affirmant que Dieu est une

personne, en qui la volonté, l'intelligence et le sentiment sont portés
à l'absolu. Et par un renversement naturel des choses, nous pouvons
dire que les hommes deviennent des personnalités parce qu'ils ont
été faits par Dieu, la personnalité absolue. Dès lors, la religion n'est

plus le sentiment du rapport du fini et de l'infini ; mais le rapport de

deux personnes dont l'une sollicite l'autre pour la faire monter à la
lumière et à la vraie vie. Le sentiment joue son rôle encore, mais il
n'est plus seul, et la volonté reprend ses droits trop négligés par
Schleiermacher.

C'est ce que Gaston Frommel a voulu dire lorsque, modifiant la

formule que nous connaissons, il a défini la religion comme le

sentiment de dépendance immédiate ou de dépendance morale, ce qui
implique à la fois la souveraineté de Dieu et la responsabilité de

l'homme.
Cette modification est nécessaire, mais constatons qu'elle n'est

point opposée à l'admirable effort réalisé par Schleiermacher.

La conception nouvelle que notre théologien se faisait de la
religion devait le conduire à modifier la méthode de la dogmatique, et

c'est le second point sur lequel je désire attirer votre attention.
Pour construire une dogmatique, c'est-à-dire un exposé scientifique

de la foi d'une Eglise, on peut procéder de diverses manières.

Il y a tout d'abord celle de l'Eglise ancienne, qui n'a guère connu

que la méthode objective, c'est-à-dire la codification de formules



104 LOUIS PERRIRAZ

édictées par les conciles sous l'action du Saint-Esprit, formules

auxquelles on reconnaissait une autorité divine et absolue.

D'autre part, dans la supposition que la Bible est le livre par
excellence, inspiré de Dieu, des théologiens protestants se sont appliqués
à coordonner les pensées bibliques sur Dieu, sur Christ et son œuvre,
sur l'Eglise et les moyens de grâce, pensant ainsi arriver à une
connaissance objective des conditions du salut.

Une forme modifiée de cette méthode est de soumettre les pensées

bibliques à une critique judicieuse et de les éclairer par l'histoire. On

obtient ainsi une construction où les pensées de l'Ecriture s'unissent
à celles qu'ont inspirées les expériences des siècles.

Enfin le dogmaticien peut prendre son point de départ dans ses

propres expériences religieuses, éclairées par la Bible et par l'histoire,
et présenter ainsi un exposé construit selon les règles de la science

critique, un tableau de la réalité mystérieuse et profonde qui constitue

la vie même de l'Eglise.
Cette dernière manière a été celle de Schleiermacher qui, le premier

dans l'histoire de la pensée chrétienne, a fait de la dogmatique une
science descriptive. « Il est l'initiateur conscient d'une méthode qui,
jamais avant lui, n'avait été consciemment employée en théologie...
Pour la première fois, le fait, et le fait véritable, essentiel, actuel, le

fait de conscience, seul fondamental en théologie, est mis à sa

place, et l'idée à la sienne... La théologie, qui avait été jusqu'alors
une philosophie, devient une science et une science d'induction. (') »

Ainsi nous restons dans la ligne indiquée par les Discours sur la

religion.
La dogmatique n'est pas une doctrine qui s'impose par son caractère

révélé ; elle est l'expression raisonnée, scientifiquement exposée,
d'une réalité vivante qui se manifeste dans le cœur de l'individu et
dans le corps de l'Eglise, mais dont la source est en dehors et au-
dessus des individus et de l'Eglise. Les dogmes ne sont plus des

formes rigides qui s'imposent à la pensée des croyants, parfois contre
toute évidence rationnelle ou morale ; ils sont devenus des expressions

intellectuelles d'expériences religieuses par lesquelles se manifeste

la puissance de l'Esprit de Dieu dans le corps de l'Eglise.
Nous n'entrerons pas dans les discussions suscitées par l'application

de cette méthode, mais nous constaterons que la légitimité de

cet effort s'est prouvée par sa fécondité. Toute la théologie protes-

G. Frommel, Etules le théologie molerne, p. 188 et 189.



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER 105

tante du XIXe siècle s'est engagée dans cette voie : l'école de la
Conciliation avec des nuances diverses ; les théologiens d'Erlangen,
malgré la tenue orthodoxe de leurs doctrines ; Ritschl, le théologien
de Gœttingue dont la grande entreprise fut de nous donner une
dogmatique biblique étudiée à la lumière de la critique et de l'histoire ;

Herrmann, le brillant systématicien et moraliste de Marbourg '.

Schseder lui-même, tous ont subi l'influence de cette pensée puissante
et originale.

L'école de Barth a tenté de rompre avec cette méthode sans y
réussir, puisque deux de ses principaux représentants viennent de

manifester sous une forme particulière leur adhésion au principe
fondamental sur lequel elle repose.

Le troisième point où la pensée de Schleiermacher a réalisé un
progrès dont l'importance ne saurait être exagérée, c'est la

manière de concevoir la personne du Christ et son rôle dans la piété
chrétienne.

Si pour la conception philosophique de Schleiermacher le
christianisme se présente comme l'aboutissement d'une longue évolution,
comme la floraison magnifique et dernière de la vie religieuse de

l'humanité, cette évolution ne s'accomplit pas par l'action aveugle
des forces immanentes de la vie ; il y faut l'intervention de Dieu,
laquelle se manifeste par des hommes prédestinés, animés de l'Esprit
et porteurs du message divin. Or Jésus-Christ est celui en qui la

vie religieuse a pris sa forme définitive et totale ; en lui le divin s'est

affirmé avec une plénitude inconnue avant lui.
Cette thèse toute générale est exposée dans l'œuvre de notre

théologien sous deux formes différentes qui impriment à sa pensée
des flottements assez accentués et même des contradictions.

D'un côté, le Christ nous est présenté comme le point final de la

création, le couronnement de l'œuvre divine réalisé par le jeu des

lois immanentes du Cosmos. De l'autre l'apparition de Jésus-Christ
est un miracle divin, une création nouvelle, une intervention imprévisible

de Dieu dans le cours de l'histoire.
Or, si la première de ces conceptions découle des principes

philosophiques de Schleiermacher, la seconde est plus conforme aux
expériences profondes de sa conscience religieuse nourrie des pensées

les plus hautes du quatrième évangile, pour lequel Schleiermacher

professait une faveur marquée. C'est elle qui se trouve au centre de

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXTI (N° CI, 1934). 8



io6 LOUIS PERRIRAZ

la Dogmatique et qui a exercé une influence prépondérante sur la

pensée religieuse du XIXe siècle.

Mais, me dira-t-on, est-ce là quelque chose de bien nouveau?

La personne de Jésus-Christ a-t-elle jamais été absente de la doctrine
chrétienne? Dès le temps des apôtres et à travers tous les siècles

n'est-ce pas pour expliquer sa personne et son œuvre qu'ont éclaté

ces controverses et ces querelles que connaît l'histoire? Comment

pouvez-vous dire que Schleiermacher a innové et, s'il l'a fait, en

quoi consiste la nouveauté de sa pensée?

Pour comprendre ce que Schleiermacher a voulu, il importe de

savoir quelle a été la position du dogme christologique au cours des

siècles.

Si l'on compare les formules dogmatiques issues des discussions et
des conciles qui sont au centre de la vie de l'Eglise des cinq premiers
siècles avec les écrits du Nouveau Testament, on est frappé de la

différence fondamentale qui les sépare. Dans le Nouveau Testament,
Jésus-Christ est l'homme né de la race de David, soumis à la loi, en

qui la plénitude de Dieu s'est manifestée. Il n'impose à personne une
manière de croire mais propose à tous une manière de vivre ; il veut
non unir les cœurs en unissant les pensées, mais faire de tous un
peuple saint, consacré à Dieu dans l'amour. Indiscutablement, dans

l'enseignement du Nouveau Testament, interprète fidèle de l'enseignement

de Jésus, c'est la vie qui domine la pensée.

Pour le dogme tel que l'ont constitué les Pères de l'Eglise grecque,
le Christ est essentiellement un être étranger à notre race et que nous

ne pouvons saisir qu'à travers une formule. Deuxième personne de

la Trinité, coéternel et consubstantiel au Père, le Christ n'est plus
le frère qui veut conduire les hommes à Dieu ; il a été arraché aux
réalités terrestres et on ne peut plus le connaître et entrer en
communion avec lui que par l'Eglise et par ses ministres, seuls interprètes
autorisés de sa pensée et de son œuvre. Le sacrement qui renouvelle

tous les jours son sacrifice, réduit au rang d'acte purement magique,
matérialise et rabaisse le don le plus sublime du Christ de l'histoire.
Croire en Christ, c'est avant tout accepter la formule qui est censée

l'exprimer, c'est se plier à un dogme au lieu de se placer dans le

rayonnement de sa vie et de son amour. Cette transformation si

complète ne s'est pas accomplie en un jour ; elle est l'œuvre des

siècles, mais elle a formé le fond de la croyance des peuples chrétiens

jusqu'au XVIe siècle.



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER 107

La Réformation inaugura un retour au Christ des Evangiles, sans

parvenir à briser l'armature intellectuelle dont sa personne et son

œuvre étaient entourées, si bien que l'orthodoxie protestante du

XVIIe siècle put reprendre à son compte la doctrine rigide et fermée
du passé à l'exclusion du caractère sacramentel de la théologie du

moyen âge.

Mais sous l'action des progrès des sciences et de la réflexion
philosophique dès la fin du XVIIe siècle (peut-être faudrait-il remonter
plus haut), on en vint à se demander quel rapport il y avait entre
la personne de Jésus et le dogme, entre le fait et la formule. Le
rationalisme qui, à travers tout le XVIIIe siècle, sévit avec intensité au
sein des Eglises déclare que la christologie, c'est-à-dire la doctrine
du Christ n'appartient pas à la foi chrétienne. La personne et l'œuvre
du Christ sont indifférentes à la foi ; ce qui importe, c'est l'enseignement

de Jésus. Pour le rationalisme comme pour l'orthodoxie, le

christianisme est une doctrine, la vraie doctrine sur Dieu et sur le

bien. Mais tandis que l'orthodoxie unit la révélation à la raison, le

rationalisme se contente de la raison seule. Pour être conforme aux
données de la raison et se présenter comme la religion vraie, le
christianisme doit se détacher de l'histoire. Toute foi liée aux faits
historiques est superstition, car, dira Lessing, les faits historiques ne
peuvent servir de preuves à des vérités rationnelles. Et ce point de vue
est celui de tout le rationalisme, même d'un Kant ou d'un Fichte.

Il découle de ces principes que la personne de Jésus ne saurait

jouer de rôle permanent dans la religion chrétienne. Le christianisme
étant une doctrine, c'est la doctrine qui sauve ; quand on l'a saisie,

le Christ n'est plus nécessaire. Jésus appartient à l'histoire ; il ne

peut donc avoir qu'une valeur limitée, transitoire. Au-dessus de lui,
il faut placer le Christ idéal, objet de la dogmatique, qui s'est uni —

pour un temps ¦— à Jésus de Nazareth, mais qui ne se confond pas
avec lui.

Ainsi, quel que soit le côté vers lequel nous nous tournions, nous

rencontrons la même conception fondamentale ; le christianisme est un
dogme, une formule, une doctrine ; il s'adresse à l'intelligence et c'est

en corrigeant la raison qu'il prétend corriger et sauver l'individu.
Et lorsqu'après la tourmente napoléonienne on vit renaître l'orthodoxie

avec Hengstenberg, ou s'affirmer magnifiquement la
philosophie idéaliste avec Hegel, on conserva la même attitude dont la

critique de Strauss allait révéler si brutalement le vice fondamental.



io8 LOUIS PERRIRAZ

C'est ici que nous retrouvons l'œuvre de Schleiermacher. Sa

conception de la religion considérée non comme une connaissance de

Dieu, mais comme une vie en Dieu, devait le conduire à voir en

Jésus-Christ non plus un dogme, mais un être vivant, centre de la

piété et de la vie chrétiennes, inspirateur de toute pensée et de toute
action noble et sainte.

Schleiermacher comprit le principe proclamé au XVIIIe siècle,

que rien ne peut être objet de foi s'il n'est entré dans le cercle de

l'expérience religieuse personnelle, et c'est sur cette base qu'il a bâti
sa christologie.

Si, dans les Discours, sa pensée est encore hésitante et fait du
Christ un guide, un prophète, un médiateur, elle prend dans la

Dogmatique une ampleur admirable.
Conformément à sa méthode, il part de l'expérience personnelle

du chrétien faite dans le cadre de la communauté ; c'est là que la
conscience de Dieu trouve la rédemption, c'est-à-dire la force de

vaincre le péché et de s'élever à la perfection. Mais cette force et
cette perfection ne sont pas le fait de l'Eglise composée d'hommes

pécheurs ; elles viennent du fondateur de la communauté, de Jésus
le Sauveur en qui s'est manifestée l'activité créatrice et rédemptrice
de Dieu. Nous ne possédons la communion avec Dieu que dans la
foi au Rédempteur ; pour être chrétien, il faut la communion avec
le Christ, consciente et volontaire. Or Jésus-Christ, le Jésus de l'histoire

en qui la création a été parachevée, est notre prototype. En

lui, la vie divine a éclaté dans sa perfection et dans sa sainteté.

Malgré l'influence que les circonstances de sa vie historique ont
exercée sur lui, il est demeuré saint, mais sa conscience de Dieu et

son activité rédemptrice ne s'expliquent que par un miracle de Dieu,
seul capable de conduire la création à sa perfection.

Ainsi, nous dit encore Schleiermacher, le Rédempteur était
semblable aux autres hommes par sa nature humaine, et distinct d'eux

tous par la puissance de sa conscience religieuse, qui ne s'explique

que par la présence en lui d'une nature divine particulière. Intermédiaire

de toute révélation de Dieu, le Christ n'est que la continuation
de l'activité créatrice de Dieu ; il représente et porte en lui-même

une création nouvelle. Mieux encore, il est venu pour susciter une vie
transformée dans le cœur des hommes et dans le monde. Il est la vie

spirituelle destinée à se développer et à se communiquer de proche
en proche et d'âge en âge à travers l'humanité.



L'ŒUVRE DE SCHLEIERMACHER 109

Ce ne sont pas les idées, les doctrines ou les philosophèmes qui sont
les forces agissantes dans la vie de l'humanité, mais les faits
historiques et les personnalités. Le Christ a été la personnalité centrale
de l'histoire, dont l'activité a engendré des personnalités spirituelles ;

et c'est là le sens profond de la rédemption.
C'est sur la base de ces principes que se sont développées les

doctrines christologiques au sein de la théologie évangélique du

XIXe siècle.

En plein accord avec les études historiques dont l'importance
allait grandir et se concentrer sur les origines chrétiennes, après

l'apparition de la Vie de Jésus de Strauss, elles ont fait voir que
Jésus est le fondateur du salut, et qu'il n'a pas été donné aux hommes

d'autre nom par lequel ils puissent être sauvés.

En replaçant la personne du Christ au centre de la vie morale,
en proclamant que toutes les Eglises qui se réclament de lui possèdent

quelque chose qui ne vient que de lui seul, Schleiermacher a

donné un sens à la conscience chrétienne, cette puissance que la foi
évangélique a développée dans le monde et qui s'impose à la vie
des individus au sein de l'Eglise, puissance dont l'histoire atteste la
réalité et qui demeure la source de toutes les créations du monde

chrétien.
L'homme est religieux parce qu'il sent Dieu en lui ; il est chrétien

parce que sous l'action de la vie du Christ il est devenu une créature

nouvelle, justifiée par la foi. C'est le principe matériel des

Réformateurs remis à sa place centrale.
Et maintenant, concluons ce rapide et déjà trop long exposé.

Nous le ferons en quelques mots. La grandeur de Schleiermacher,

préparé sans doute par toute une série de croyants et de penseurs
dont il a absorbé l'œuvre dans la sienne, consiste dans son effort,
réalisé avec une maîtrise incomparable et poursuivi jusqu'à son
dernier souffle, pour remettre la religion au centre de la vie et la

personne du Christ au centre de la religion.
Si l'homme trouve dans la piété la plénitude de sa vie, c'est dans

la foi chrétienne qu'il réalise la perfection spirituelle par la sainteté

et par l'amour.
Ce programme posé devant la conscience des Eglises ne saurait

être renversé, et Schleiermacher l'a formulé avec assez de force et
de profondeur pour que nous lui gardions une durable reconnaissance.

Louis PERRIRAZ.


	L'œuvre de Schleiermacher

