Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 91

Artikel: L'ceuvre de Schleiermacher

Autor: Perriraz, Louis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’EUVRE DE SCHLEIERMACHER ®

Le 12 février 1834 mourait a Berlin le professeur Frédéric Schleier-
macher. Le départ inattendu de cet homme remarquable, un des
derniers grands représentants d’une époque tourmentée et intéres-
sante entre toutes, causa une émotion profonde dans les milieux
ecclésiastiques berlinois et chez tous ceux qui, au pres et au loin,
étaient entrés en relation avec lui parce qu’ils s’étaient assis au pied
de sa chaire et qu’ils avaient été enthousiasmés par la noblesse
de sa pensée, la profondeur de ses convictions, ’art consommé de
sa dialectique.

Qui était Frédéric Schleiermacher, quelle ceuvre a-t-il accomplie
et quelles raisons avons-nous de commémorer le centenaire de sa
mort? ‘

Schleiermacher naquit le 21 novembre 1768 a Breslau, ou
son peére était pasteur. De bonne heure il manifesta des dons intel-
lectuels étonnants et une délicatesse de sentiments presque fémi-
nine. Dans plusieurs lettres qui nous ont été conservées, sa meére,
personne distinguée, parle avec une tendresse et une admira-
tion émue de son fils ainé dont il fallait réfréner 'amour de lalecture
et de Détude.

Ayant quitté Breslau, et mal placés pour pourvoir & I’éducation
de leurs enfants, les parents du jeune Frédéric le confierent aux
Fréres moraves qui possédaient des écoles fort bien organisées, ou

(1) Conférence donnée a Lausanne (Salle Tissot) le 7 mars 1934, sous les aus-
pices de la Société Académique.



92 LOUIS PERRIRAZ

tout était inspiré par une piété réelle et profonde. Mais la vérité nous
oblige a dire que cette piété, fort étroite, imposait aux jeunes gens
commis aux soins des Moraves une maniére de sentir, une attitude
morale que les sujets les plus distingués ne parvenaient pas a s’assi-
miler.

Ce fut le cas du jeune Schleiermacher. Pendant les quatre ans qu’il
passa sous la férule des Moraves, il apprit beaucoup de choses, il
s’enthousiasma pour la culture antique et surtout pour la langue
grecque ; mais il souffrit de ne pouvoir s’approprier la dogmatique
qu’on lui enseignait et de se sentir surveillé et suspecté par les auto-
rités du séminaire.

Nous avons de cette période de sa vie un certain nombre de lettres
adressées a son pére — sa mere était morte depuis trois ans — et
dans lesquelles il parle des doutes qui troublaient son dme et des
objections que suscitait dans son esprit ’enseignement religieux
des Eglises. Or, ce qu’il y a de remarquable dans les lettres de cet
adolescent, ce n’est pas le désir de se débarrasser d’une foi importune,
d’une piété qui serait un frein mis a ses juvéniles impatiences, c’est
déja la recherche, maladroite sans doute, de formules nouvelles,
capables de résoudre le conflit entre une dogmatique surannée et
des expériences religieuses originales que les cadres anciens ne sau-
raient plus contenir. Dans son langage a lui il redisait la parole de
Jésus : « On ne met pas du vin nouveau dans de vieilles outres ».

A vrai dire, il en est encore a la période négative. Aux piétistes qui
lui disaient : « C’est le dogme qui a raison et ce sont tes idées qui
sont fausses», il répondait in petio ou dans les lettres & son pere:
« Je crois mes idées trés bonnes et trés fermes, et c’est le dogme qui
se trompe ».

En 1787 nous trouvons Schleilermacher a Halle. Cette faculté de
théologie, fondée a la fin du siécle précédent par le piétisme, avait
été peu a peu envahie par le rationalisme théologique. Des 1760 les
idées de Wolf, disciple de Leibnitz, y régnent en maitresses, et la
critique de Semler contribue a faire de Halle un des centres de
I Aufklirung, cette tendance philosophique qui érigeait la raison
individuelle en juge souverain de toutes les choses divines et humaines.
Si Schleiermacher se rendit a Halle, ce n’est pas qu’il s’y sentit
attiré par les conceptions du rationalisme, mais par un frére de sa
mere, le professeur Stubenrauch, dont la sagesse et la bonté lui
furent alors d’un grand secours. 11 se plongea dans I’étude de Pceuvre



L'EUVRE DE SCHLEIERMACHER 93

de Kant, dont la Critique de la raison pratique venait de paraitre.
« Je ronge a la couenne enfumée de Kant », écrit-il a un ami. En fait,
il n’éprouve qu’une sympathie mitigée pour les théories du kantisme,
bien qu’on puisse retrouver dans sa pensée I'influence de cette philo-
sophie puissante, Sa nature de poéte avait besoin d’autre chose, et
c’est le romantisme qui allait le lui donner.

Précepteur pendant trois ans des enfants du comte Dohna, a
Schlobitten, puis pasteur a Landsberg en Poméranie, il fut appelé
en 1796 comme aumdonier a I’Hépital de la Charité a Berlin. Grace
a des amis, au rang desquels nous trouvons un des jeunes comtes
Dohna et Frédéric Schlegel, il fut mis en relations avec les cercles
romantiques de la capitale prussienne, et se trouva mélé aux hommes
distingués, poetes, critiques littéraires, romanciers, philosophes qui
fréquentaient le salon d’Henriette Herz, une Juive de Lemnos, belle
et intelligente, qui comprenait admirablement ses devoirs de mai-
tresse de maison et qui savait orienter les discussions sur les questions
les plus épineuses et les problemes les plus troublants.

Or on vivait alors un des moments les plus importants de Phistoire
des idées, ou les conceptions les plus aventureuses se donnaient libre
carriere et ou Pon s’efforgait de découvrir des voies nouvelles qui
permissent d’échapper a DI'étroitesse des cadres anciens et de tra-
vailler & la réforme de la société. Dans la pensée des Stirmer und
Dranger, des W eltbiirger — des citoyens du monde, comme ils s’ap-
pelaient —, la religion n’avait pas de réle a jouer dans cet effort.
On la reléguait chez les petites gens, chez les femmes et les enfants,
chez les hommes a DPesprit borné dont le savoir ne dépassait pas
Phorizon de leur rue ou de leur village. Le jeune Schleiermacher
s’intéressa passionnément a ces discussions ; il s’imprégna des ceuvres
a la mode, Iut avec ferveur les livres de Spinoza qui, depuis Lessing
et surtout depuis les fameuses lettres de Jacobi a Mendelssohn, avait
rencontré un accueil empressé dans des cercles étendus. Il collabora
a une revue d’avant-garde dirigée par Frédéric Schlegel et se forma
ainsi au style romantique.

Pendant son séjour au séminaire, Schleiermacher avait lu avec
ses amis la « Messiade » de Klopstock et le « Werther» de Geethe.
C’était fruit défendu, d’autant plus doux a ces jeunes palais. Mais,
lié avec Novalis et les fréres Schlegel, il sent son ardeur grandir pour
les idées nouvelles et les beautés lyriques de la littérature naissante.
Et pourtant quelque chose le sépare du monde ou il vit. Quand les



94 LOUIS PERRIRAZ

beaux esprits qu’il fréquente parlent de la religion sur le ton de la
raillerie ou avec le sourire que l'on accorde aux étres et aux choses
qui ne comptent plus, Schleiermacher se sent blessé dans ses convic-
tions les plus intimes et comprend que s’il a jamais une mission a
remplir ici-bas, c’est de prendre la défense de la religion méconnue
ou méprisée. N’a-t-il pas été préparé a cette tiche par I’éducation
recue et tout entiere fondée sur la piété? Vous connaissez peut-étre
ces lignes émouvantes qu’il s’apprétait alors a publier: « La piété
est le sein maternel qui dans une mystérieuse obscurité nourrit de
son lait ma vie commengante. Dans cette atmospheére baignait mon
esprit avant méme d’avoir trouvé dans le domaine de la science ou
de Pactivité pratique sa direction particuli¢re. Lorsque j’ai commencé
a passer au crible de la critique la foi héritée de mes peéres, & me
dépouiller des sentiments et des conceptions anciennes, sédiments
accumulés par les si¢cles, c’est la piété encore qui m’a soutenu et
dirigé. Elle demeura, alors méme que disparut a mes regards trou-
blés par le doute la croyance a P'immortalité de ’Ame et au Dieu
qu’adorait mon enfance. Cest la piété qui m’a guidé dans la vie
active ; elle m’a enseigné comment, avec mes privileges et mes
lacunes, je pouvais sauvegarder 'unité de ma vie, et ce n’est que par
elle que j’ai appris a connaitre Pamitié et amour ».

A cette heure grave pour Pavenir du christianisme Schleiermacher
fut le bon Samaritain qui releva la religion mise 4 mal par les bri-
gands distingués des cercles romantiques berlinois et d’ailleurs.
Remettre en honneur la piété, telle fut la pensée qui donna naissance
aux Discours sur la religion, parus a Berlin sans nom d’auteur, au
mois de mai 1799.

Le succes de ce petit livre ne s’affirma que peu a peu. Les hommes
en vue Paccueillirent assez froidement: Schiller s’en moqua; Geethe le
lut avec le sourire olympien qu’il jetait sur les manifestations con-
traires a ses idées ; Fichte fut blessé, peut-étre parce qu’il se sentait
plus directement visé; Schlegel feignit de le louer afin de pouvoir
plus facilement en dire du mal.

Mais il en est d’autres qui, n’ayant pas leur si¢ge fait, comprirent
Poriginalité de ces discours et gardérent a ’auteur une durable re-
connaissance. Rien de plus significatif que la confession de Claus
Harms, un jeune théologien qui devait jouer un réle important dans
la renaissance du luthéranisme au sitcle dernier: « Je commengai,
écrit-il, a lire ce livre qu’un ami m’avait prété, et bientot, saisi par



L'GEUVRE DE SCHLEIERMACHER 95

ces pages, je demandai qu'on ne laissdt entrer personne auprés de
moi. Je poursuivis ma lecture sans me lasser et n’allai prendre un peu
de repos que lorsque je I'eus terminée. Mais le lendemain je recom-
mengai a lire de la premidre a la dernitre page. Apres cela je sortis
pour une promenade, et 14, seul avec moi-méme, je fus saisi par la
pensée du néant de tout relativisme, de toute esthétique, de tout
savoir personnel comme de toutes les ceuvres humaines pour Pceuvre
du salut qui doit avoir sa source ailleurs... C’est de ce moment que
date ma naissance & une vie supérieure... J’ai requ de ce livre une im-
pulsion dont les effets n’ont plus cessé de se faire sentir».

Faut-il ajouter que Schelling et Fichte revinrent de leur prévention
et a leur tour subirent linfluence de la pensée de Schleiermacher ?
Dans les écrits de ces deux philosophes, qui marquent un retour aux
idées religieuses positives, il ne serait pas difficile de retrouver les
théses centrales du jeune aumdnier de la Charité.

Les Discours sur la religion fixtrent la destinée de Schleiermacher
et litrent son activité aux manifestations les plus nobles de la pensée
humaine. ' '

Pasteur a Stolpe en 1802, il devient deux ans plus tard professeur
a Halle, Chassé de sa chaire par les Frangais aprés Iéna, il se réfu-
gie a Berlin ou il collabore activement au mouvement de la Jeunesse
allemande et a 1’érection de I'Université, dont il devient un des pro-
fesseurs en 1810.

Immédiatement il attire a lui les foules et Paction qu’il exerce sur
les jeunes doit étre considérée comme une des causes du réveil reli-
gieux qui allait éclater quelque dix ans plus tard. C’est que son em-
prise sur ses auditeurs était trés forte et s’exercait méme sur ceux
qui ne partageaient ni ses pensées philosophiques ni ses convictions
religieuses. Nous avons a cet égard des témoignages fort nombreux.
On connait celui de Strauss ; mais moins connu est celui d’un éléve
qui lui fut infideéle et qui pourtant conserva de ses années d’études un -
souvenir ineffagable ; je veux parler de Karl Rosenkranz, hégélien de
droite, professeur de philosophie a Kcenigsberg.

«En 1824-25 j’étudiais a Berlin et suivais les legons de Schleier-
macher. Je lai entendu dans son cours de dogmatique et j’ai été
comme envofité par cet homme inoubliable. Je n’aurais voulu pour
rien au monde manquer une de ses lecons ou une de ses conférences.
Je lisais avec avidité tout ce qui sortait de sa plume ; mais ce qui
m’enchantait plus que tout, c’était la virtuosité déployée par Schleier-



96 LOUIS PERRIRAZ

macher dans tous les domaines de la science et de la vie. Cette domina-
tion de la personnalité de Schleiermacher sur mon dme m’était de-
venue presque insupportable, et pourtant j’avais peu de relations
avec lui; mais je m’arrangeais pour vivre dans le méme cercle que
lui, tout en restant a une distance respectueuse. »

Cette impression que faisait 'homme va de pair avec celle produite
par ses idées au cours du XIXe siécle, comme le remarque le
professeur Brunner, de Zurich, qui ne montre qu’une trés médiocre
estime pour la théologie moderne. «Schleiermacher est le premier
parmi ceux qui fagonnérent la foi chrétienne en mystique, et il est
sfirement un des plus puissants facteurs de cette transformation. Que
nous considérions les conceptions théologiques du point de wvue
laique ou d’un point de vue plus étroit, partout nous nous heurtons
a des manitres de voir, 4 des arguments ou a des rapports qui proce-
dent directement de lui et auxquels il a donné ’expression la plus
claire et la plus classique. Il a été le seul grand théologien du
XIXe siécle ; son ceuvre est la source de la mystique chrétienne de
la théologie moderne. »

Ces deux jugements fort différents 'un de Pautre et sur lesquels
il y aurait bien des remarques a faire, permettent de mesurer I’action
profonde de cet homme remarquable sur la pensée chrétienne depuis
cent ans. ‘

Rénovateur de la piété par les Discours, Schleiermacher fut aussi
le rénovateur de la méthode en théologie, par sa Dogmatique, parue en
1821 et quireste, avec UInstitution chrétienne de Calvin, ceuvre la plus
riche et la plus profonde née sur le terrain de la pensée protestante.

Telle fut, dans ses traits essentiels et vue du dehors, Pactivité de
Schleiermacher. Essayons maintenant de pénétrer dans lintimité
de Pceuvre a laquelle il a attaché son nom, afin d’en mesurer la valeur
et de mieux comprendre les raisons de notre reconnaissance. Cepen-
dant, n’attendez pas de moi que je vous présente un tableau complet
de cette pensée si complexe et si variée. Aussi bien cela n’aurait-il
aucune place ici parce que nous serions appelés a faire des discrimi-
nations un peu délicates, des critiques un peu techniques qui donne-
raient 3 mon exposé quelque chose de sec et de rebutant. Ce qui
importe en cette soirée anniversaire c’est de souligner les éléments
positifs dont la pensée religieuse du XIXe¢ sidcle a su faire son profit,
et auxquels certains pensent aujourd’hui qu’il serait bon de revenir
pour arracher la science théologique au désarroi ou elle se débat.



L'GEUVRE DE SCHLEIERMACHER 97

Il est vrai que ces éléments paraissent a quelques-uns bien démo-
dés et qu’ils les considérent comme des erreurs, parce qu’ils ne les
ont pas compris et qu’ils leur en veulent de cette incompréhension.

Cest ainsi qu’au cours de notre exposé nous serons appelé a rompre
une lance en faveur des theses les plus attaquées de notre penseur,
mais sans entrer dans les détails qui n’intéressent que les théolo-
giens de profession.

Nous nous arréterons sur trois points qui me paraissent commander
les progres réalisés par la théologie protestante au cours du dernier
siecle et dont la fécondité n’est point encore épuisée.

Le premier concerne la nature de la religion, le second la méthode
de la dogmatique et le troisitme la place de la personne du Christ
dans la piété chrétienne.

Ce qui fait la beauté et Poriginalité des Discours, malgré les lacunes
qu’on peut y relever, c’est Paffirmation enthousiaste de la valeur
éternelle de la religion. En face d’un monde qui la considérait comme
périmée, Schleiermacher a proclamé avec une ardeur communicative
la pérennité de la piété et sa nécessité humaine.

Est-ce & dire que ceux auxquels il s’adressait, ces détracteurs de la
religion qui formaient la classe cultivée, le monde de lintelligence,
fussent desimpies, partisans du matérialisme grossier des maitres fran-
¢ais qu’avait hébergésla cour de Frédéric I1? Nullement. On était fort
loin d’Helvétius et du baron d’Holbach ; on vivait en pleine ferveur
philosophique et artistique et I'on se demandait comment imprimer
a la société un cachet de moralité dont P’absence faisait souffrir.

D’un coté, Kant avait jeté les bases d’une régénération philo-
sophique dont on ne pouvait encore mesurer les conséquences, et
montré avec force que la dignité de la personne humaine consiste
dans la conscience morale.

D’autre part, Geethe et Herder avaient fait passer sur les jeunes
générations un souffle de poésie et d’enthousiasme auquel le roman-
tisme allemand a di ses productions les plus remarquables.

Mais si ni Kant ni Herder n’étaient disposés a mettre la religion
de c6té, leurs partisans et admirateurs, les pottes, les artistes, les
philosophes et les esthétes de toutes nuances avaient relégué la
piété au rang des choses démodées et riaient volontiers des cérémo-
nies de PEglise. On était esthéte, on était philosophe et Pon pouvait
se passer de cela.



98 LOUIS PERRIRAZ

Qu’on se rappelle ’aventure arrivée a Fichte, le philosophe de la
conscience morale, chassé de sa chaire pour cause d’impiété ! N’avait-il
pas proclamé la valeur inconditionnée du moi, créateur du monde,
principe absolu de la connaissance?

Il faut dire aussi que la vie religieuse s’était singuliérement affai-
blie au sein des communautés chrétiennes. L’orthodoxie si puissante
au XVIIe siécle n’était plus que 'ombre d’elle-méme. Sous les coups
répétés du piétisme et du rationalisme qui avaient remis en honneur
les droits de la conscience et de la raison individuelles, la dogmatique
née de la confession de foi d’Augsbourg ou de U'Institution chrétienne
de Calvin, celle de Carpzow ou des canons de Dordrecht sombra,
laissant un vide que ni le piétisme, ni le rationalisme ne parvinrent
a combler. Et comme pour beaucoup la dogmatique se confondait
avec la religion, on en vint, par une pente toute naturelle, 4 dédaigner
la religion dans la mesure ot l'on se détournait de la dogmatique.

Cela explique que, dans la fermentation profonde ou se débattait
PAllemagne a la fin du XVIIIe® siécle, dans la crise de croissance sus-
citée par I'enfantement d’un monde nouveau, dans 'immense effort
tenté par la Révolution francaise et par les philosophes allemands
pour réformer la société, on ait mis la religion de c6té, parce qu’on la
considérait comme une chose du passé. Sous la poussée du romantisme,
on voulait ramener ’humanité aux sources de 1’idéal et 'on pensait
que la religion était une trop pauvre chose pour accomplir cette tiche,

Le mérite de Schleiermacher, mélé aux efforts de ces hommes dont
les sarcasmes s’enveloppaient d’une pitié railleuse, est d’avoir protesté
contre le dédain ou le mépris dont la religion était 'objet de la part
de ceux qui auraient dii en étre les défenseurs.

Dans le second des cinq discours dont se compose son petit livre,
il s’efforce de montrer que la religion a sa place au centre de Pesprit
de ’homme, dont la vie serait incomplete sans elle. La religion n’est
pas un savoir, un philosophéme, une doctrine, comme pour 'ortho-
doxie ou le rationalisme ; elle n’est pas une connaissance du monde,
une Weltanschauung, qui peut étre facilement remplacée par une
autre ; car, dans son principe, elle n’a rien a faire avec Pintelligence.
Elle n’est pas non plus une morale, une fagon d’agir, une disposition
de la volonté dans ses relations avec les autres hommes.

La piété est une attitude de Pétre tout entier en face du monde, le
sentiment de notre nature finie en face de linfini, la conscience de
notre petitesse en face de I'absolu. Ce qui constitue Pessence de la



L'@UVRE DE SCHLEIERMACHER 99

piété, c’est la conscience immédiate de la totalité du fini qui ne trouve
sa raison d’étre que dans et par Pinfini. Elle est la perception immé-
diate et non rationnelle de I’éternel se manifestant dans le passager,
de I’absolu agissant dans le limité. La piété est le sentiment qui nous
fait voir que nous sommes limités, dépendants, que notre étre se
relie a Pabsolu et ne s’explique que par lui. Chercher et trouver
Pinfini dans ce qui passe, s’agite et change dans le monde, voila la
religion dans sa nature intime et profonde. Dieu est en tout, tout est
en Dieu; percevoir cela, c’est étre religieux. La science cherche la
raison du phénomene et le rattache a la cause premiere par les pro-
cédés discursifs de Dintelligence ; la religion la percoit d’une maniére
directe, immédiate, dans I'impression que les choses font sur nous.
La science raisonne, expérimente ; elle se meut dans les voies de
Pobservation et de la logique. La religion s’éléve d’un bond a I'in-
fini dont elle se sent dépendante ; elle est communion, vie et force.

Cette aspiration qui porte 'homme vers ’absolu est inhérente a sa
nature tout comme le besoin de savoir ou le besoin d’agir. Seule
elle peut satisfaire ses désirs les plus nobles et les plus profonds.
Ou elle ne trouve plus de place, elle périt et ’homme avec elle.

Retenons ces affirmations qui demeurent un des meilleurs titres
de gloire de Schleiermacher. |

La religion est un fait humain ; on ne saurait ’éliminer sans amoin-
drir Phomme, sans lui enlever ce qui constitue sa vérité et sa gran-
deur. Elle est une disposition de notre sentiment, ou le savoir n’a
aucune part, ni méme la morale.

Sans doute Schleiermacher a dfi corriger cette thése trop exclu-
sive et montrer dans les éditions subséquentes de ses Discours qu’il
y a un rapport essentiel entre la religion d’une part, la science et la
morale de Pautre. Mais son affirmation centrale demeure. Il va méme
plus loin et il considére la religion comme la base de la science et de
la morale, puisqu’elle posseéde seule le sens de 'infini ou tendent les
deux autres, et qu’elle seule peut leur donner une certitude qui leur
manque.

Ces trois formes, distinctes pour l’analyse, sont en réalité inti-
mement unies et on ne peut vouloir 'une sans vouloir les deux autres ;
mais la religion demeure a Vorigine de Peffort vers la totalité des cho-
ses. Ainsi la religion est une vie, mieux, une attitude de ’homme
devant la vie, devant linfini dont la contemplation faisait entrer
dans le ceeur d’un Littré la confiance et la paix. Elle n’est pas



100 LOUIS PERRIRAZ

le dogme, et les formules qui cherchent a Dlexprimer peuvent
changer, évoluer, se détruire sans porter atteinte a ce fait fonda-
mental de la communion de ’homme avec 1’absolu.

Cependant, sous les coups de la critique qui lui reprochait le vague
de ses formules ou de confondre la religion avec le sens esthétique,
Schleiermacher modifia trés sensiblement les expressions de sa pen-
sée sans changer sa pensée elle-méme, et il aboutit, dans la Dog-
matique, a cette définition bien connue: «La piété est un sentiment
de dépendance absolue, ce qui revient a dire que nous nous sentons
dépendants de Dieu ».

La formule a changé, elle s’est faite plus précise, plus directe ;
mais dans les développements ou Pauteur est entré, c’est toujours
le méme effort pour faire de la religion le centre de la vie, la source
de toute vérité et de toute morale.

Et cet effort a porté ses fruits. Ainsi que nous I’avons dit, il a sus-
cité le réveil des esprits et attiré I’attention sur des problémes trop
négligés, mal connus ou mal compris. Nombreux sont ceux qui ont
recu de l’ceuvre de Schleiermacher «une impulsion dont les effets
-n’ont plus cessé de se faire sentir».

Mais si les admirateurs et les partisans de Schleiermacher ont été
légion, les adversaires n’ont pas manqué non plus, et aujourd’hui
leur nombre semble avoir augmenté., Ce qu’on lui reproche, c’est
~ d’8tre resté enfermé dans le semtiment, faculté purement individua-
liste, et d’avoir glissé vers le subjectivisme qui fait de la religion un
épiphénoméne de conscience, une exaltation du moi, o Dieu n’a
aucune place. Trop inféodé au romantisme, Schleiermacher s’est
trop contenté de Ieffusion mystique.

D’autre part, il a trop oublié que le christianisme est une religion
révélée, et que pour la connaitre il faut étudier les livres du Nouveau
Testament.

En ce qui concerne ce dernier point je dirai que, sans étre un his-
torien, Schleiermacher connaissait fort bien les problémes de la cri-
tique, et que c’est précisément parce que les détracteurs de la religion
n’admettaient pas la Bible comme base de discussion, qu’il a cherché,
conformément aux idées du temps, dansla philosophie idéaliste et dans
la dialectique une réponse pertinente aux questions qui se posaient.

L’autre objection demanderait une discussion plus approfondie que
celle a laquelle nous pouvons nous livrer ici. Je me bornerai a Pessentiel.

Que certaines affirmations de notre théologien aient conduit au



L'EUVRE DE SCHLEIERMACHER 101

subjectivisme et aient enfermé ’homme dans ses propres sentiments,
sans qu’il puisse rien savoir de ce qui se passe en dehors de lui, c’est
ce qu’il est bien difficile de nier. Mais si nous nous en tenons aux the-
ses centrales, nous constaterons que la définition de la religion don-
née dans la Dogmatique implique la reconnaissance de I’action incon-
ditionnée de 'absolu dans la vie de 'homme. La religion est un sen-
timent de dépendance absolue, cela veut dire que ’homme est reli-
gieux parce qu’il se sent dépendant de ’absolu et qu’il rattache sa
vie au Dieu inconditionné et éternel.

« L’absolu », écrit-il dans la Dogmatigue, «se fixe en nous sous la
forme d’une présupposition nécessaire que nous ne parvenons pas a
réaliser. Ainsile monde n’est pas seul; il a besoin de Dieu.» Et ailleurs
il dit encore: «Le monde est la révélation des attributs de Dieun.

La méme note se fait entendre dans la Dialectiqgue : « L’absolu est
un élément de notre nature qui s’affirme en nous sans que nous y
soyons pour rien ; nous ne pouvons le saisir ni par le savoir intellec-
tuel — c’est-a-dire par la philosophie — ni par I’action pratique —
c’est-a-dire par la morale — mais par le sentiment, base de la piété ».

Ce sentiment, qu’on rencontre a tous les stades du développe-
ment humain, a sa source dans le besoin originel qui porte ’homme
vers le tout, vers ’absolu. Il y a entre ce besoin d’harmonie et le sen-
timent esthétique une évidente parenté; mais Paspiration religieuse
monte plus haut et tend vers une unité plus compléte qui domine
tous les efforts accomplis. Il va méme plus loin et, dans une pensée
qu’il n’a pas su exploiter comme il Paurait fallu, il affirme que le sen-
timent religieux par sa recherche de Pinfini devient en nous con-
science de la vérité.

Les critiques modernes ont-ils réussi a ébranler ce principe fonda-
mental ? Nous ne le croyons pas. On a changé les formules, modifié
le langage de Schleiermacher trop inféodé aux courants idéalistes
de son temps ; le fondement est resté.

Cela est sivraique le professeur Otto, de Marbourg, dansson livre
célebre, Das Heilige — le Sacré —, a montré que la source de toute
piété est le mysterium tremendum et fascinosum, Pabsolu mysté-
rieux qui fait trembler ’homme et qui Pattire a la fois, parce qu’en
face de lui il sent sa petitesse et son infime durée. « Dés sa naissance,
la religion réside dans le contact avec le mystere, dans une expé-
rience née dans les profondeurs du sentiment et de laquelle se dégage,
sous linfluence des circonstances, le sentiment du supra-sensible. »



102 LOUIS PERRIRAZ

Une preuve plus péremptoire encore est celle que nous donne
un des adversaires les plus décidés de la théologie moderne, le pro-
fesseur Scheder de Breslau. Dans sa Théologie théocenirique il n’a
pas trouvé d’autre point de départ pour sa conception religieuse
que celui donné par Schleiermacher.

Clest de l'expérience religieuse que doit jaillir la lumiere sur la
réalité objective, sur Etre absolu, sur le «Tout autre», comme dit
Karl Barth, qui manifeste sa présence en nous.

L’école de Barth elle-méme, si farouchement adversaire de toute
expérience religicuse, n’a pas échappé a la force de ces considérations.
Les difficultés qui viennent d’aboutir a la disparition regrettable de
la Revue fondée il y a douze ans en sont la preuve. Vouloir fonder
une théologie sans expérience religieuse, c’est-a-dire sans point d’at-
tache en "homme, était une gageure. La Révélation divine, dans la
Parole vivante des prophetes et du Christ ou dans la Parole écrite des
livres de la Bible, doit trouver un écho dans ’Ame humaine, si elle ne
veut pas devenir quelque chose d’incompréhensible ou de magique.

Au reste, a lire attentivement la Dogmatique de Schleiermacher, on
se rend compte qu’elle porte un cachet théocentrique nettement
accusé, par ou j’entends que si le fondement de toute piété authen-
tique réside dans le sentiment de dépendance absolue, c’est que c’est
Dieu lui-méme qui prend linitiative de Paction qu’il veut exercer
sur ’homme, et qu’il n’y a pas de piété réelle ot Dieu n’a pas com-
mencé par agir. On a pu discuter la démonstration fournie par Schleier-
macher, proposer une terminologie nouvelle ou unir la pensée de
‘notre théologien a celle du psychologue américain William James,
comme I’a tenté le professeur Wobbermin de Geettingue, Paffirmation
centrale demeure: ’homme n’est homme que dans la mesure ol il
est religieux, c’est-a-dire ou il sent sa dépendance a I’égard de Dieu,

Dieu parle a la conscience de Phomme et lui fait sentir sa majesté :
voila le centre de la religion, ’élément fondamental de la piété et de
toute vie spirituelle authentique. Les prophetes, les apbtres, apres
Jésus-Christ, ’avaient proclamé; les grands témoins de Dieu du
moyen age et du XVIe siecle Pavaient répété. Ce n’était donc pas
quelque chose d’inconnu.

Mais en face d’'un monde qui I’avait trop oublié et qui allait s’ap-
pauvrissant parce qu’il rejetait la religion de la vie, il fallait le redire
et c’est la gloire de Schleiermacher de Pavoir fait.

Cela bien établi, je serai plus a Paise pour signaler dans I’analyse



L'(BUVRE DE SCHLEIERMACHER 103

des conditions de la piété un déficit qui a ouvert la porte a des erreurs
dont Pimportance a voilé aux yeux de quelques-uns les éminentes
qualités de Pceuvre.

Partant du principe trompeur que toute détermination est une
négation, il n’a pas su reconnaitre la personnalité de Dieu. Or, s’il
avait obéi aux inductions de ses expériences les plus authentique-
ment chrétiennes, il aurait vu que Paction divine ne peut étre créa-
trice de personnalités que parce que Dieu en est une. Plus la vie spiri-
tuelle de ’homme grandit, plus la personnalité s’intensifie, bien que
restant toujours imparfaite dans les conditions de notre existence
terrestre. Mais dans la mesure ou s’affirment les dons spirituels, la
volonté, Vintelligence et le sentiment s’enrichissent, & un degré
inconnu jusque-la. Les grandes personnalités de I’histoire ont toutes
été en communion avec le monde spirituel.

Or comment expliquer cela sinon en affirmant que Dieu est une
personne, en qui la volonté, lintelligence et le sentiment sont portés
a Pabsolu. Et par un renversement naturel des choses, nous pouvons
dire que les hommes deviennent des personnalités parce qu’ils ont
été faits par Dieu, la personnalité absolue. Des lors, la religion n’est
plus le sentiment du rapport du fini et de I'infini ; mais le rapport de
deux personnes dont 'une sollicite ’autre pour la faire monter a la
lumiere et a la vraie vie. Le sentiment joue son rdle encore, mais il
n’est plus seul, et la volonté reprend ses droits trop négligés par
Schleiermacher.

Cest ce que Gaston Frommel a voulu dire lorsque, modifiant la
formule que nous connaissons, il a défini la religion comme le sen-
timent de dépendance immédiate ou de dépendance morale, ce qui
implique a la fois la souveraineté de Dieu et la responsabilité de
Phomme.

Cette modification est nécessaire, mais constatons qu’elle n’est
point opposée a ’'admirable effort réalisé par Schleiermacher.

La conception nouvelle que notre théologien se faisait de la reli-
gion devait le conduire a modifier la méthode de la dogmatique, et
c’est le second point sur lequel je désire attirer votre attention.

Pour construire une dogmatique, c’est-a-dire un exposé scientifique
de la foi d’une Eglise, on peut procéder de diverses maniéres.

Il y a tout d’abord celle de ’Eglise ancienne, qui n’a gudre connu
que la méthode objective, c’est-a-dire la codification de formules



104 LOUIS PERRIRAZ

édictées par les conciles sous Iaction du Saint-Esprit, formules
auxquelles on reconnaissait une autorité divine et absolue.

D’autre part, dans la supposition que la Bible est le livre par excel-
lence, inspiré de Dieu, des théologiens protestants se sont appliqués
a coordonner les pensées bibliques sur Dieu, sur Christ et son ceuvre,
sur I’Eglise et les moyens de grice, pensant ainsi arriver 4 une con-
naissance objective des conditions du salut.

Une forme modifiée de cette méthode est de soumettre les pensées
bibliques a une critique judicieuse et de les éclairer par I’histoire. On
obtient ainsi une construction ou les pensées de I’Ecriture s’unissent
a celles qu’ont inspirées les expériences des siécles.

Enfin le dogmaticien peut prendre son point de départ dans ses
propres expériences religieuses, éclairées par la Bible et par I’histoire,
et présenter ainsi un exposé construit selon les régles de la science
critique, un tableau de la réalité mystérieuse et profonde qui cons-
titue la vie méme de I’Eglise.

Cette derniére maniere a été celle de Schleiermacher qui,-le premier
dans T’histoire de la pensée chrétienne, a fait de la dogmatique une
science descriptive. « Il est I'initiateur conscient d’une méthode qui,
jamais avant lui, n’avait été consciemment employée en théologie...
Pour la premiére fois, le fait, et le fait véritable, essentiel, actuel, le
fait de conscience, seul fondamental en théologie, est mis a sa
place, et I'idée a la sienne... La théologie, qui avait été jusqu’alors
une philosophie, devient une science et une science d’induction. (1) »

Ainsi nous restons dans la ligne indiquée par les Discours sur la
religion.

La dogmatique n’est pas une doctrine qui s’impose par son carac-
tere révélé ; elle est Pexpression raisonnée, scientifiquement exposée,
d’une réalité vivante qui se manifeste dans le ceeur de P'individu et
dans le corps de Eglise, mais dont la source est en dehors et au-
dessus des individus et de PEglise. Les dogmes ne sont plus des for-
mes rigides qui s’imposent a la pensée des croyants, parfois contre
toute évidence rationnelle ou morale ; ils sont devenus des expres-
sions intellectuelles d’expériences religieuses par lesquelles se mani-
feste la puissance de ’Esprit de Dieu dans le corps de ’Eglise.

Nous n’entrerons pas dans les discussions suscitées par I’applica-
tion de cette méthode, mais nous constaterons que la légitimité de
cet effort s’est prouvée par sa fécondité, Toute la théologie protes-

1) G. FroMMEL, Etudes de théologie moderne, p. 183 et 139.
’ g



L'EUVRE DE SCHLEIERMACHER 103

tante du XIXe siecle s’est engagée dans cette voie: ’école de la
Conciliation avec des nuances diverses ; les théologiens d’Erlangen,
malgré la tenue orthodoxe de leurs doctrines ; Ritschl, le théologien
de Geettingue dont la grande entreprise fut de nous donnerune dog-
matique biblique étudiée 4 la lumiere de la critique et de I’histoire ;
Herrmann, le brillant systématicien et moraliste de Marbourg:
Schzder lui-méme, tous ont subi I'influence de cette pensée puissante
et originale.

L’école de Barth a tenté de rompre avec cette méthode sans y
réussir, puisque deux de ses principaux représentants viennent de
manifester sous une forme particulitre leur adhésion au principe
fondamental sur lequel elle repose.

Le troisitme point ot la pensée de Schleiermacher a réalisé un
progrés dont limportance ne saurait étre exagérée, c’est la
maniere de concevoir la personne du Christ et son réle dans la piété
chrétienne.

Si pour la conception philosophique de Schleiermacher le chris-
tianisme se présente comme ’aboutissement d’une longue évolution,
comme la floraison magnifique et derni¢re de la vie religieuse de
Phumanité, cette évolution ne s’accomplit pas par Paction aveugle
des forces immanentes de la vie; il y faut l'intervention de Dieu,
laquelle se manifeste par des hommes prédestinés, animés de I’Esprit
et porteurs du message divin. Or Jésus-Christ est celui en qui la
vie religieuse a pris sa forme définitive et totale ; en lui le divin s’est
affirmé avec une plénitude inconnue avant lui.

Cette thése toute générale est exposée dans Pceuvre de notre
théologien sous deux formes différentes qui impriment a sa pensée
des flottements assez accentués et méme des contradictions.

D’un c6té, le Christ nous est présenté comme le point final de la
création, le couronnement de ’ceuvre divine réalisé par le jeu des
lois immanentes du Cosmos. De I'autre 'apparition de Jésus-Christ
est un miracle divin, une création nouvelle, une intervention impré-
visible de Dieu dans le cours de I’histoire.

Or, si la premitre de ces conceptions découle des principes philo-
sophiques de Schleiermacher, la seconde est plus conforme aux
expériences profondes de sa conscience religieuse nourrie des pensées
les plus hautes du quatriéme évangile, pour lequel Schleiermacher
professait une faveur marquée. Clest elle qui se trouve au centre de

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xx11 (N° 91, 1934). 8



106 LOUI1S PERRIRAZ

la Dogmatique et qui a exercé une influence prépondérante sur la
pensée religieuse du XIXe siecle.

Mais, me dira-t-on, est-ce la quelque chose de bien nouveau?
La personne de Jésus-Christ a-t-elle jamais été absente de la doctrine
chrétienne? Dés le temps des apdtres et a travers tous les siécles
n’est-ce pas pour expliquer sa personne et son ceuvre qu’ont éclaté
ces controverses et ces querelles que connait Ihistoire? Comment
pouvez-vous dire que Schleiermacher a innové et, s’il I’a fait, en
quoi consiste la nouveauté de sa pensée?

Pour comprendre ce que Schleiermacher a voulu, il importe de
savoir quelle a été la position du dogme christologique au cours des
siecles.

Si ’on compare les formules dogmatiques issues des discussions et
des conciles qui sont au centre de la vie de ’Eglise des cing premiers
siecles avec les écrits du Nouveau Testament, on est frappé de la diffé-
rence fondamentale qui les sépare. Dans le Nouveau Testament,
Jésus-Christ est P’homme né de la race de David, soumis a la loi, en
qui la plénitude de Dieu s’est manifestée. Il n’impose a personne une
maniére de croire mais propose a tous une maniére de vivre ; il veut
non unir les cceurs en unissant les pensées, mais faire de tous un
peuple saint, consacré a4 Dieu dans 'amour. Indiscutablement, dans
Penseignement du Nouveau Testament, interprete fidtle de Penseigne-
ment de Jésus, c’est la vie qui domine la pensée.

Pour le dogme tel que 'ont constitué les Peres de ’Eglise grecque,
le Christ est essentiellement un étre étranger a notre race et que nous
ne pouvons saisir qu’a travers une formule. Deuxiéme personne de ’
la Trinité, coéternel et consubstantiel au Pere, le Christ n’est plus
le frére qui veut conduire les hommes & Dieu ; il a été arraché aux
réalités terrestres et on ne peut plus le connaitre et entrer en com-
munion avec lui que par PEglise et par ses ministres, seuls interprétes
autorisés de sa pensée et de son ceuvre. Le sacrement qui renouvelle
tous les jours son sacrifice, réduit au rang d’acte purement magique,
matérialise et rabaisse le don le plus sublime du Christ de I’histoire.
Croire en Christ, c’est avant tout accepter la formule qui est censée
Pexprimer, c’est se plier a2 un dogme au lieu de se placer dans le
rayonnement de sa vie et de son amour. Cette transformation si
complete ne s’est pas accomplie en un jour; elle est Peeuvre des
siecles, mais elle a formé le fond de la croyance des peuples chrétiens

jusqu’au XVIe sitcle.



L’®UVRE DE SCHLEIERMACHER 107

La Réformation inaugura un retour au Christ des Evangiles, sans
parvenir a briser I’armature intellectuelle dont sa personne et son
ceuvre étaient entourdes, si bien que lorthodoxie protestante du
XVIIe siecle put reprendre a son compte la doctrine rigide et fermée
du passé a Pexclusion du caractére sacramentel de la théologic du
moyen age.

Mais sous P’action des progres des sciences et de la réflexion philo-
sophique dés la fin du XVII® siecle (peut-étre faudrait-il remonter
plus haut), on en vint a se demander quel rapport il y avait entre
la personne de Jésus et le dogme, entre le fait et la formule. Le ratio-
nalisme qui, & travers tout le XVIII® si¢cle, sévit avec intensité au
sein des Eglises déclare que la christologie, c’est-a-dire la doctrine
du Christ n’appartient pas a la foi chrétienne. La personne et P'ceuvre
du Christ sont indifférentes a la foi ; ce qui importe, c’est Penseigne-
ment de Jésus. Pour le rationalisme comme pour Porthodoxie, le
christianisme est une doctrine, la vraie doctrine sur Dieu et sur le
bien. Mais tandis que Porthodoxie unit la révélation a la raison, le
rationalisme se contente de la raison seule. Pour étre conforme aux
données de la raison et se présenter comme la religion vraie, le chris-
tianisme doit se détacher de 'histoire. Toute foi liée aux faits histo-
riques est superstition, car, dira Lessing, les faits historiques ne peu-
vent servir de preuves a des vérités rationnelles. Et ce point de vue
est celul de tout le rationalisme, méme d’un Kant ou d’un Fichte.

Il découle de ces principes que la personne de Jésus ne saurait
jouer de role permanent dans la religion chrétienne. Le christianisme
étant une doctrine, c’est la doctrine qui sauve ; quand on I'a saisie,
le Christ n’est plus nécessaire. Jésus appartient a Thistoire; il ne
peut donc avoir qu’une valeur limitée, transitoire. Au-dessus de lui,
il faut placer le Christ idéal, objet de la dogmatique, qui s’est uni —
pour un temps — a Jésus de Nazareth, mais qui ne se confond pas
avec lui.

Ainsi, quel que soit le c6té vers lequel nous nous tournions, nous
rencontrons la méme conception fondamentale; le christianisme est un
dogme, une formule, une doctrine ; il s’adresse a Pintelligence et c’est
en corrigeant la raison qu’il prétend corriger et sauver l'individu.

Et lorsqu’apres la tourmente napoléonienne on vit renaitre ortho-
doxie avec Hengstenberg, ou s’affirmer magnifiquement la philo-
sophie idéaliste avec Hegel, on conserva la méme attitude dont la
critique de Strauss allait révéler si brutalement le vice fondamental.



108 LOUIS PERRIRAZ

C’est ici que nous retrouvons ’ceuvre de Schleiermacher. Sa con-
ception de la religion considérée non comme une connaissance de
Dieu, mais comme une vie en Dieu, devait le conduire & voir en
Jésus-Christ non plus un dogme, mais un étre vivant, centre de la
piété et de la vie chrétiennes, inspirateur de toute pensée et de toute
action noble et sainte.

Schleiermacher comprit le principe proclamé au XVIII® sidcle,
que rien ne peut étre objet de foi s’il n’est entré dans le cercle de
Pexpérience religicuse personnelle, et c’est sur cette base qu’il a bati
sa christologie.

Si, dans les Discours, sa pensée est encore hésitante et fait du
Christ un guide, un prophete, un médiateur, elle prend dans la
Dogmatique une ampleur admirable.

Conformément a sa méthode, il part de Pexpérience personnelle
du chrétien faite dans le cadre de la communauté; c’est la que la
conscience de Dieu trouve la rédemption, c’est-a-dire la force de
vaincre le péché et de s’élever & la perfection. Mais cette force et
cette perfection ne sont pas le fait de ’Eglise composée d’hommes
pécheurs ; elles viennent du fondateur de la communauté, de Jésus
le Sauveur en qui s’est manifestée Pactivité créatrice et rédemptrice
de Dieu. Nous ne possédons la communion avec Dien que dans la
foi au Rédempteur; pour étre chrétien, il faut la communion avec
le Christ, consciente et volontaire. Or Jésus-Christ, le Jésus de I’his-
toire en qui la création a été parachevée, est notre prototype. En
lui, la vie divine a éclaté dans sa perfection et dans sa sainteté.
Malgré Tinfluence que les circonstances de sa vie historique ont
exercée sur lui, il est demeuré saint, mais sa conscience de Dieu et
son activité rédemptrice ne s’expliquent que par un miracle de Dieu,
seul capable de conduire la création a sa perfection.

Ainsi, nous dit encore Schleiermacher, le Rédempteur était sem-
blable aux autres hommes par sa nature humaine, et distinct d’eux
tous par la puissance de sa conscience religieuse, qui ne s’explique
que par la présence en lui d’une nature divine particuli¢re. Intermé-
diaire de toute révélation de Dieu, le Christ n’est que la continuation
de Tactivité créatrice de Dieu; il représente et porte en lui-méme
une création nouvelle. Mieux encore, il est venu pour susciter une vie
transformée dans le cceur des hommes et dans le monde. 1l est la vie
spirituelle destinée a se développer et a se communiquer de proche
en proche et d’4ge en 4ge a travers ’humanité.



L'GFUVRE DE SCHLEIERMACHER 109

Ce ne sont pas les idées, les doctrines ou les philosophémes qui sont
les forces agissantes dans la vie de I’humanité, mais les faits histo-
riques et les personnalités. Le Christ a été la personnalité centrale
de Phistoire, dont P’activité a engendré des personnalités spirituelles ;
et c’est 1a le sens profond de la rédemption.

C’est sur la base de ces principes que se sont développées les doc-
trines christologiques au sein de la théologie évangélique du
XIXe siécle. :

En plein accord avec les études historiques dont Pimportance
allait grandir et se concentrer sur les origines chrétiennes, aprés
Papparition de la Vie de Fésus de Strauss, elles ont fait voir que
Jésus est le fondateur du salut, et qu’il n’a pas été donné aux hommes
d’autre nom par lequel ils puissent étre sauvés.

En replagant la personne du Christ au centre de la vie morale,
en proclamant que toutes les Eglises qui se réclament de lui posse-
dent quelque chose qui ne vient que de lui seul, Schleiermacher a
donné un sens a la conscience chrétienne, cette puissance que la foi
évangélique a développée dans le monde et qui simpose a la vie
des individus au sein de I’Eglise, puissance dont Ihistoire atteste la
réalité et qui demeure la source de toutes les créations du monde
chrétien.

L’homme est religieux parce qu’il sent Dieu en lui; il est chrétien
parce que sous I’action de la vie du Christ il est devenu une créature
nouvelle, justifiée par la foi. Clest le principe matériel des Réfor-
mateurs remis 4 sa place centrale.

Et maintenant, concluons ce rapide et déja trop long exposé.
Nous le ferons en quelques mots. La grandeur de Schleiermacher,
préparé sans doute par toute une série de croyants et de penseurs
dont il a absorbé ’ceuvre dans la sienne, consiste dans son effort,
réalisé avec une maitrise incomparable et poursuivi jusqu’a son
dernier souffle, pour remettre la religion au centre de la vie et la
personne du Christ au centre de la religion.

Si Phomme trouve dans la piété la plénitude de sa vie, c’est dans
la foi chrétienne qu’il réalise la perfection spirituelle par la sainteté
et par Pamour.

Ce programme posé devant la conscience des Eglises ne saurait
étre renversé, et Schleiermacher P’a formulé avec assez de force et
de profondeur pour que nous lui gardions une durable reconnaissance.

Louis PERRIRAZ.



	L'œuvre de Schleiermacher

