
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 90

Artikel: Études sur la théologie contemporaine : l'église romaine

Autor: Auw von, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'EGLISE ROMAINE

Ernesto Buonaiuti. La Chiesa Roman/i. Milan, Guardi et Noto, 1932.

Un des critiques les plus pénétrants de l'Italie contemporaine
M. Adrien Tilgher, auteur d'un livre remarquable Filosofi et moralisti
del Novecento a consacré au dernier livre de M. Buonaiuti un article
intitulé : La tempête autour de la cathédrale <-l\ Ce titre pourra sembler

quelque peu emphatique à qui n'a pas vécu en Italie ou ne se rend

pas compte de l'importance de certaines valeurs religieuses dont le

sort se joue à Rome actuellement. Pourtant il correspond à la réalité.
Paru à la fin de décembre 1932, le livre qui nous occupe, L'Eglise

romaine, a été lu et discuté avec passion, dans un pays où l'on ne lit
pas trop et où l'on discute moins encore. Les protestants n'ont pas
été moins empressés que certains catholiques à dévorer le livre et à

exprimer leur opinion à son sujet. Adhésions enthousiastes, graves
critiques, réserves prudentes, jugements plus ou moins partiaux,
toute la gamme des appréciations les plus divergentes a accueilli ce

volume, qui, un mois après sa publication, était mis à l'Index.
Personne, ni l'auteur, ni les lecteurs de ce livre hardi et révolutionnaire

ne s'est étonné de cette condamnation. Elle était prévue, et,
du point de vue de Rome, légitime. Pourtant on chercherait en
vain, dans cet écrit audacieux, quelque passion malveillante, quelque
rancune contre l'Eglise catholique. Au contraire, sous les prévisions
les plus pessimistes, sous l'objectivité lucide et terrible de certaines

déclarations, sous les jugements les plus écrasants, transparaît,
profond et indéniable, un amour tenace pour l'Eglise romaine.

(0 Paru dans // Lavoro, 4 janvier 1933.



L'EGLISE ROMAINE 81

Beaucoup de protestants se sont étonnés, scandalisés même, de voir
à quel point l'auteur restait attaché au catholicisme, après des

années d'excommunication et d'isolement spirituel. Pour M.
Buonaiuti, le mot de « romain » a la même résonance mystique et
prodigieuse qu'avait pour Tyrrell le mot de catholique. «Romain» prend

pour lui à peu près le sens d'universel, d'humain par excellence.

On parle trop légèrement de la cécité de l'amour. Il existe tout aussi

bien une clairvoyance aiguë de l'amour, qui devine les faiblesses

secrètes, pressent les dangers et entrevoit, avec une netteté
étonnante, l'orientation d'une destinée. Malgré sa propre expérience,
décevante et douloureuse, l'auteur espère dans les ressources vitales
de l'Eglise romaine et son livre s'achève sur une note d'espérance.
La Chiesa romana est beaucoup plus un cri d'avertissement qu'une
condamnation.

Le lecteur français s'étonnera probablement de l'abstraction et
de la sévérité du style. La terminologie employée par l'auteur est

infiniment riche mais toute technique. Si M. Buonaiuti a posé les

problèmes qui le passionnent dans un langage aussi rigoureusement
scientifique, ce n'est pas qu'il ne sente, jusqu'au plus profond de

lui-même, la poésie multiforme du rite, de la liturgie, de l'histoire
catholique. Personne n'est plus poète que cet historien lorsqu'il parle.
S'il dépouille son style d'images, s'il exprime sa pensée dans un
langage schématique et concentré, dénué de toute recherche d'art, c'est

que sa pensée jaillit, trop rapide et trop puissante, et qu'elle court
au combat sans prendre le temps de se parer. Mais malgré ce dépouillement,

et peut-être grâce à cette austérité, certaines pages arrivent
à une éloquence brûlante qui fait songer au mot de Pascal sur

l'éloquence vraie.
Le livre de M. Buonaiuti se rattache au grand courant moderniste

du début de ce siècle qu'aujourd'hui trop de gens considèrent comme
définitivement disparu, le modernisme du Loisy des premières années

et de Tyrrell. Sans L'Evangile et l'Eglise, jamais un livre pareil n'eût
été écrit. Et M. Buonaiuti, comme Tyrrell dans Le christianisme à la
croisée des chemins, nous montre l'Eglise romaine acculée à un dilemme

plus tragique encore que Tyrrell, mort avant la grande guerre, ne
le pouvait prévoir. Il ne s'agit plus de choisir entre deux christo-
logies, il s'agit de savoir si, dans le monde de brutalité et de haine

que nous habitons, le message chrétien peut trouver un écho encore
et si l'Eglise romaine saura le proclamer.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL.. N. S. t. XXII (n° 90, I934). 6



82 LYDIA VON AUW

Malgré sa complexité et sa richesse, le livre de M. Buonaiuti est
étonnamment simple. Deux grands problèmes se posent à lui : un
problème religieux et un problème moral. Il ignore volontairement
tous les autres. Qu'un livre, jugé subversif par l'Eglise, n'attaque ni
l'organisation ecclésiastique, ni l'infaillibilité pontificale, ni les

sacrements, ni le dogme, ni la discipline semble une gageure. Pourtant

il en est ainsi. Dans un livre fameux, intitulé Les cinq plaies de

la sainte Eglise, le noble penseur Rosmini comparait l'Eglise au

Christ crucifié. L'Eglise agonise de cinq abus. Mais est-ce de ses

plaies que le Crucifié est mort Ce ne sont pas tels abus particuliers
qui, selon M. Buonaiuti, mettent en danger la vie de l'Eglise. Son
diagnostic va plus profond, il s'agit de savoir jusqu'à quel point les forces
vitales de Rome sont menacées.

Le livre est court. Cinq chapitres aux titres simples et frappants :

Ce que Rome prétend être. Ce qu'elle a été. Ce qu'elle est. Ce qu'elle
pourrait être. Ce qu'elle sera.

Il n'est pas possible de séparer complètement dans l'ouvrage que
nous étudions les deux problèmes auxquels tout à l'heure nous avons
fait allusion. On peut cependant dire, avec de fortes réserves, que,
dans les deux premiers chapitres, c'est surtout le problème religieux,
dans le reste du livre, le problème moral qui apparaît.

Rome se proclame la dépositaire unique de l'enseignement du

Christ et l'administratrice indispensable de son pouvoir salutaire.
Elle admet trois grands principes : l'Eglise doit nécessairement être

visible, la révélation s'est achevée avec le dernier des apôtres, Pierre

et ses successeurs ont été chargés de veiller sur le dépôt de la foi.
Mais quand Rome formula, de manière définitive, ces trois grands
principes, elle avait déjà lié sa théologie à une vision du monde
déterminée par l'aristotélisme médiéval. Sans se préoccuper des

conflits qui peuvent surgir entre la conscience religieuse et les

présuppositions rationnelles, elle avait adopté la gnoseologie d'Aristote.
Selon cette théorie de la connaissance, l'intellect humain peut saisir
la réalité même des objets, la capacité spécifique de l'âme est celle
de connaître. L'Eglise joue dans l'humanité le rôle que l'esprit joue
dans le corps. On devine le parti que l'Eglise a pu tirer d'une telle
philosophie.

La théodicée rationnelle commence avec saint Anselme dont
cependant la démonstration ontologique reste, au fond, un acte de

foi. Saint Thomas s'engage plus avant dans la voie de la démons-



L'EGLISE ROMAINE 83

tration rationnelle de Dieu. Pourtant l'apologétique refuse de s'aventurer

trop loin sur le terrain de l'intellectualisme. Elle pressent un
danger pour la foi. D'ailleurs il est trop tard déjà. Intellectualisée,
la religion chrétienne a perdu le caractère dualiste qui lui est particulier

pour tendre vers le monisme, à la manière d'une philosophie.
La pensée d'Augustin, au moins dans sa sotériologie et son ecclésiologie,

est pénétrée encore de dualisme. Mais lorsque la Réforme

éclate, la pensée catholique, affaiblie par le pélagianisme, fortement
rationalisée, ne peut offrir de résistance vigoureuse et véritablement

religieuse aux tendances nouvelles. La discipline, la casuistique, la

dogmatique se renforcent mais la vie religieuse perd en originalité
et en souplesse. Les grands mystères religieux sont, pour l'Eglise
catholique, des vérités étroitement liées à des conclusions rationnelles.

Or, selon M. Buonaiuti, ce caractère intellectualiste du
catholicisme lui est funeste. La vie religieuse échappe à toute démonstration

dialectique. Le tempérament mystique de l'auteur, l'orientation
pragmatiste de sa pensée, sa sympathie enthousiaste pour les théories
de M. Rudolf Otto, expliquent cette attitude qui, d'ailleurs, se révèle

singulièrement féconde.

Le deuxième chapitre de notre livre est un raccourci impressionnant

de l'histoire de l'Eglise. Comme toute conception schématique de

l'histoire, ce résumé pourra paraître trop simplifié mais il est extrêmement

suggestif. Si nous remontons à la controverse de Harnack et
de Loisy, controverse dont naquit L'Evangile et l'Eglise —¦ controverse

dont on pourrait difficilement exagérer l'importance en ce qui
concerne l'orientation théologique de notre temps —, nous
comprendrons mieux l'attitude de M. Buonaiuti. Harnack niait toute
continuité entre l'Evangile de Jésus et l'enseignement de l'Eglise
romaine, entre la petite communauté chrétienne des origines et

l'Eglise du troisième siècle. D'autres influences se sont exercées,

surtout depuis la mort des apôtres, sur l'Evangile qui s'est
profondément altéré. Pour Loisy, au contraire, toutes les vérités que l'Eglise
enseigne étaient contenues dans l'enseignement de Jésus, elles ont
simplement évolué selon des lois nécessaires. L'eschatologie, par
exemple, s'est transformée automatiquement en sotériologie. L'atti1-
tude de M. Buonaiuti est plus nuancée : la continuité chronologique,
historique, spatiale est indéniable. Mais l'enseignement actuel de

Rome n'est-il vraiment que l'amplification pure et simple du message
de Jésus N'y a-t-il pas dans ce message, tel que l'Eglise romaine le



84 LYDIA VON AUW

présente aujourd'hui, un renversement de proportions entre les

divers éléments fondamentaux qui le constituent dès l'origine,
certains éléments s'étant atténués, d'autres, au contraire,
hypertrophiés?

Jésus a prêché le royaume de Dieu. Dans l'Evangile, l'eschatologie
ne peut se séparer de la morale qu'elle conditionne. Pour M. Buonaiuti,
le caractère divin du message de Jésus apparaît dans ce principe
paradoxal : que celui qui veut sauver sa vie doit la perdre. L'homme se

représente naturellement la vie comme une affirmation de puissance-
individuelle ; une intuition, d'origine divine, seule, peut la faire
considérer comme une puissance qui se multiplie en se communiquant

et en se perdant. Jésus fait du royaume une réalité intérieure
(M. Buonaiuti n'exclut pas la transcendance du Royaume mais le

premier terrain où ce dernier se réalise est l'âme humaine).
Paul rend universel, en l'hellénisant, le message de Jésus. On a

voulu diminuer l'originalité et la force de la pensée paulinienne,
en l'expliquant par les courants d'idées qui prévalaient au temps de

Paul. C'est faire fausse route, car Paul est avant tout fidèle à la

consigne de l'Evangile. Il ne s'est jamais asservi à des formules

philosophiques. Au fond, il est un pragmatiste, conscient de la caducité

et de la valeur toute transitoire de certaines manifestations delà

vie religieuse, la loi, par exemple. Paul, le premier grand interprète

du message de Jésus, arrive, poussé par un instinct très sûr et
guidé par l'expérience, à équilibrer de manière harmonieuse les divers
éléments du message évangélique. Mais cet équilibre délicat se rompra
vite. Au second siècle, la crise gnostique annulle presque les

éléments eschatologiques du christianisme, malgré les réactions du

montanisme et du millénarisme.
Au quatrième siècle, une autre altération se produit. Pour le

premiers chrétiens, l'Eglise est, par définition, l'antithèse de l'Etat.
Origene et Tertullien, malgré toutes leurs divergences, sont d'accord

sur ce point. Pour Tertullien, les noms de « césar » et de « chrétien »

sont inconciliables. Or, à la conversion de Constantin, le fait
inadmissible se produit. L'Empire se convertit au christianisme, ou plutôt
le christianisme se convertit à l'Empire. Les effets de cette conversion

sur la théologie et la vie de l'Eglise sont immédiats et très importants

: les controverses christologiques en Orient et la crise donatiste
en Afrique représentent un effort pour distinguer, au sein de la

masse brusquement christianisée, l'Eglise véritable. Le christianisme



L'ÉGLISE ROMAINE 85

arrive à sauver, en quelque mesure, son opposition profonde aux
puissances terrestres, dans son ecclésiologie. Augustin, reprenant les

théories du donatiste Tyconius, crée l'ecclésiologie de la chrétienté
d'Occident. La Cité de Dieu est un livre plein d'illogismes, mais d'illo-
gismes féconds.

Après l'Eglise d'Empire, voici l'Empire chrétien, autre contradiction

dans les termes pour un chrétien des premières générations,
autre altération du message de l'Evangile.

Avec saint Anselme, nous l'avons vu, le processus d'intellectualisation

du christianisme s'accentue. La réaction la plus vigoureuse et
la plus originale qu'il détermine, la protestation de Joachim de Flore

qui insiste avant tout sur les éléments eschatologiques et ecclésiolo-

giques du christianisme, est étouffée.
La Réforme survient. Cette vaste insurrection religieuse n'aurait

pas été si puissante si elle n'avait été soutenue par de forts mouvements

nationalistes. Malgré une refloraison remarquable d'augusti-
nisme, la Réforme n'arrive pas à ressaisir le message chrétien des

origines dans son intégrité. Elle méconnaît la portée de l'eschatologie.
Trop préoccupée de s'adapter au siècle présent, elle renie le principe
de la réalisation par antithèse qui a fait la force du christianisme et

grâce auquel en renonçant au monde, il le possède. Et l'Eglise catholique

ne sera que trop disposée à imiter les réformés sur ce point-là.
La Compagnie de Jésus se mêle de plus en plus aux affaires de ce

monde et s'occupe avant tout d'intérêts terrestres.
Voilà le problème religieux posé. L'Evangile primitif a perdu son

caractère eschatologique. La religion s'est intellectualisée. D'autre

part elle est devenue, oubliant la grande vision du royaume de Dieu,
une religion de salut individuel à la manière des antiques religions
de mystères. Et l'Eglise a cherché à s'accommoder de ce monde qui
passe, à en jouir, à le conquérir au lieu de le renier. Pour redonner sa

saveur tonique à l'Evangile affadi, il faut avant tout ressusciter l'espérance

eschatologique.
Voyons maintenant le problème moral. A part l'aphorisme qui

ordonne de perdre sa vie pour la sauver, aucune parole de Jésus n'a
frappé M. Buonaiuti autant que ce Xo^iov : "Eioeç tov àòeXipov ffoO,
eïoeç tov Ö60V (TOÛ. Pour lui, la vie religieuse est nécessairement vie
associée. Personne, peut-être, parmi nos contemporains n'a senti

avec plus de force que ce penseur, la solidarité, l'unité humaine. Il a

d'admirables pages sur la genèse de l'Eglise. Héritière de la Rome



86 LYDIA VON AUW

antique qui marquait d'une empreinte indélébile les peuples sur
lesquels s'exerçait son influence, l'Eglise romaine a été une grande
réalisatrice d'unité. Encore aujourd'hui elle impose la même
discipline, la même doctrine, les mêmes rites aux races et aux individus
les plus divers. Mais cette unité prodigieuse n'est souvent qu'une
apparence. L'unité plus profonde, essentielle, est à reconquérir. Rome

a montré et montre encore trop de complaisance aux ambitions
nationalistes des peuples qui désagrègent la catholicité, comme elle a

montré trop de complaisance aux classes riches et puissantes. Elle
n'a plus le courage de proclamer, dans un monde encore déchiré par
la dernière guerre et obsédé par l'idée de la fatalité d'un nouveau
conflit, la parole de saint Paul, transposée en termes modernes : Il
n'y a plus ni Européen, ni Asiatique, ni Anglais, ni Indou, ni Français,

ni Allemand, ni Italien, ni Yougoslave, ni capitaliste, ni prolétaire,

ni homme, ni femme, mais vous êtes tous un seul être, en Jésus-
Christ.

D'où vient cette impuissance de l'Eglise romaine? De ce que, chez

elle, la tradition se substitue à la libre inspiration de la vie. Comme-

dans le domaine théologique, elle s'attache à d'anciennes catégories
intellectuelles qui ne correspondent plus à notre manière de percevoir

la réalité, dans le domaine social, où sa tâche d'educatrice et de

réparatrice serait immense, elle se tourne avec regret vers le souvenir
d'une hégémonie passée. Nous avons vu déjà que, dans le domaine

politique, insensible aux grands courants internationalistes qui
traversent le monde, Rome se laisse asservir par le nationalisme. Tandis

que les dénominations réformées cherchent à reconstituer la catholicité

dont, pendant trop de siècles, elles ne se sont pas préoccupées,
l'Eglise romaine se tient jalousement à l'écart. Elle peut alléguer des

raisons légitimes de prudence qui lui interdisent de discuter ses

principes, mais son attitude hostile et fermée n'est pas justifiée pour
cela.

Pourtant l'impuissance de Rome est-elle absolue et définitive?
M. Buonaiuti croit, de toutes ses forces, aux ressources mystiques
de l'Eglise romaine. Malgré des fautes très graves, bien qu'aujourd'hui

elle cède à la tentation de s'appuyer trop sur le nationalisme,
elle représente, avec une pureté plus grande que d'autres Eglises,
le principe de la séparation de la vie religieuse d'avec la vie politique.
Ses traditions, même sa discipline rigide, tout pourrait servir à

l'Eglise romaine, si elle s'orientait dans une direction nouvelle, si

s



L'ÉGLISE ROMAINE 87

elle avait le courage de proclamer, dans un monde qui retourne au

paganisme, les grands principes de l'Evangile. Aura-t-elle le courage
de renoncer à certains de ses privilèges, de dénoncer ses compromis,
de vivre la vie religieuse dans ses profondeurs, vie d'enthousiasme,
de combat, vie tragique? Rome est-elle à l'agonie, ou à la veille d'une
renaissance? M. Buonaiuti «espère» (dans le sens tout particulier
que le mot d'espérer a pour lui ; car, comme Péguy, il tient l'espérance

pour la plus belle des vertus théologales) une renaissance.

« Aux regards voilés et presque éteints de la génération contemporaine,

elle [l'Eglise] doit présenter une seule vision : celle d'un

royaume de paix et de justice, où, pour être inscrits, un seul document
de légitimation est nécessaire : l'initiation à une palingénésie qui
s'accomplit dans le don de soi-même et de l'amour. Qu'importent
désormais à l'humanité les vieilles divergences dogmatiques Que

lui importent même les transcriptions dogmatiques des valeurs
primordiales de l'Evangile dénuées de toute signification normative,
de toute efficacité pragmatique? Elle a besoin de principes élémentaires

; elle a faim de convictions ardentes, elle sent, toujours plus

urgente, la nécessité de stimulants rénovateurs. » La chrétienté
souffre avant tout de ne plus savoir espérer, de ne plus attendre, comme
une réalité vivante, le royaume de Dieu.

Le problème moral, tel qu'il apparaît dans cette seconde partie, est

avant tout le problème de la vie fraternelle. Lacérée par le péché

originel — ailleurs, M. Buonaiuti dira que le mythe de Caïn fait
coïncider l'origine de la civilisation avec un fratricide —,1a vie associée

de l'humanité se rétablit dans l'Eglise, en attendant la venue
du royaume. Tout ce qui s'oppose à la réconciliation profonde des

hommes doit être écarté.

On le voit, un livre pareil est riche d'expériences religieuses et
humaines et grave de tous les problèmes qu'il pose. M. Adrien Tilgher
émet le jugement très juste que L'Eglise romaine représente un
sommet dans l'évolution spirituelle de l'auteur. Il est émouvant et
curieux d'y retrouver, plus profondes, plus complexes et cependant
identiques, certaines des affirmations des Lettres d'un prêtre moderniste

par exemple.
On a reproché à l'auteur de ne pas formuler un programme de

réformes, ni un credo théologique. D'autres critiques ont cru que
M. Buonaiuti, comme certains théologiens catholiques allemands,



88 LYDIA VON AUW

préconise un retour pur et simple à l'augustinisme. L'admiration
fervente de M. Buonaiuti pour saint Augustin et telle de ses expressions

ont pu induire en erreur le lecteur peu averti. Mais pour le

mystique qu'est au fond l'auteur de L'Eglise romaine, il ne s'agit pas
d'opposer une théologie à une autre, un système dualiste de

philosophie religieuse à un système qui penche vers le monisme. On ne
chasse pas un intellectualisme par un autre. Il s'agit de constater
le caractère provisoire, précaire de toute théologie. Il s'agit, pour
l'homme qui aspire à la vie religieuse véritable, de se replonger dans

la grande expérience initiale de l'Evangile, de revenir à saint Paul,
non pas comme à un théoricien et un théologien, mais à l'un des

premiers croyants qui ont vécu de la « Bonne Nouvelle ». La misère
de l'homme, la nécessité d'une rédemption, la venue du Royaume
évélé et prêché par le Christ, voilà le credo de M. Buonaiuti, un

credo que l'instinct religieux, l'Evangile et l'expérience de la vie
humaine lui ont imposé. Pour lui, le sentiment détermine la croyance
et il s'agit moins d'accepter une confession de foi que d'éprouver,
dans leur intégrité et leur puissance, les sentiments qui dominent
dans l'Evangile.

En somme, c'est un appel à la jieTavoia à une conversion profonde
de l'individu, que L'Eglise romaine. L'homme doit renoncer à tout
pour s'attacher au royaume de Dieu, renoncer à sa propre intelligence,

à ses intérêts matériels, à toutes les valeurs terrestres. Et
de même pour vivre uni à ses frères, amalgamé pour ainsi dire à eux,
il faut qu'il renonce à lui-même. La conversion de l'Eglise suppose
la conversion de ses membres. La ueTOiVOia, n'est que le premier
stade de l'expérience évangélique, dira-t-on. Mais un livre est assez

grand et assez riche quand il répète, en paroles modernes, la
prédication ardente et simple du Précurseur : « Le royaume des cieux
est proche, repentez-vous ».

L. von AUW





LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE


	Études sur la théologie contemporaine : l'église romaine

