Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 90

Artikel: Etudes sur la théologie contemporaine : I'église romaine
Autor: Auw von, Lydia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380252

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L EGLISE ROMAINE

Ernesto Buonarut1. La Chiesa Romana. Milan, Gilardi et Noto, 1932.

Un des critiques les plus pénétrants de P’Italic contemporaine
M. Adrien Tilgher, auteur d’un livre remarquable Filosofi et moralists
del Novecento a consacré au dernier livre de M. Buonaiuti un article
intitulé : La tempéte autour de la cathédrale (. Ce titre pourra sembler
quelque peu emphatique a qui n’a pas vécu en Italie ou ne se rend
pas compte de I'importance de certaines valeurs religieuses dont le
sort se joue a Rome actuellement. Pourtant il correspond a la réalité.

Paru a la fin de décembre 1932, lelivre qui nous occupe, L’E glise
romaine, a été lu et discuté avec passion, dans un pays ou 'on ne lit
pas trop et ou 'on discute moins encore. Les protestants n’ont pas
été moins empressés que certains catholiques a dévorer le livre et a
exprimer leur opinion 2 son sujet. Adhésions enthousiastes, graves
critiques, réserves prudentes, jugements plus ou moins partiaux,
toute la gamme des appréciations les plus divergentes a accueilli ce
volume, qui, un mois aprés sa publication, était mis a PIndex.
Personne, ni l’auteur, ni les lecteurs de ce livre hardi et révolution-
naire ne s’est étonné de cette condamnation. Elle était prévue, et,
du point de vue de Rome, légitime, Pourtant on chercherait en
vain, dans cet écrit audacieux, quelque passion malveillante, quelque
rancune contre I’Eglise catholique. Au contraire, sous les prévisions
les plus pessimistes, sous ’objectivité lucide et terrible de certaines
déclarations, sous les jugements les plus écrasants, transparait,
profond et indéniable, un amour tenace pour I’Eglise romaine.

(1) Paru dans I/ Lavoro, 4 janvier 1913.



L'EGLISE ROMAINE 81

Beaucoup de protestants se sont étonnés, scandalisés méme, de voir
a quel point Pauteur restait attaché au catholicisme, apres des
années d’excommunication et d’isolement spirituel. Pour M. Buo-
naiuti, le mot de « romain » a la méme résonance mystique et prodi-
gieuse qu’avait pour Tyrrell le mot de catholique. «Romain» prend
pour lui a peu preés le sens d’universel, d’humain par excellence.
On parle trop légerement de la cécité de Pamour. Il existe tout aussi
bien une clairvoyance aigué de P’amour, qui devine les faiblesses
secrétes, pressent les dangers et entrevoit, avec une netteté éton-
nante, l'orientation d’une destinée. Malgré sa propre expérience,
décevante et douloureuse, auteur espére dans les ressources vitales
de PEglise romaine et son livre s’achéve sur une note d’espérance.
La Chiesa romana est beaucoup plus un cri d’avertissement qu’une
condamnation.

Le lecteur francais s’étonnera probablement de Pabstraction et
de la sévérité du style. La terminologic employée par P'autcur est
infiniment riche mais toute technique. Si M. Buonaiuti a posé les
problémes qui le passionnent dans un langage aussi rigoureusement
scientifique, ce n’est pas qu’il ne sente, jusqu’au plus profond de
lui-méme, la poésie multiforme du rite, de la liturgie, de Ihistoire
catholique. Personne n’est plus poete que cet historien lorsqu’il parle.
S’il dépouille son style d’images, s’il exprime sa pensée dans un lan-
gage schématique et concentré, dénué de toute recherche d’art, c’est
que sa pensée jaillit, trop rapide et trop puissante, et qu’elle court
au combat sans prendre le temps de se parer. Mais malgré ce dépouil-
lement, et peut-étre grice a cette austérité, certaines pages arrivent
a une éloquence briilante qui fait songer an mot de Pascal sur I’élo-
quence vrale.

Le livre de M. Buonaiuti se rattache au grand courant moderniste
du début de ce siécle qu'aujourd’hui trop de gens considérent comme
définitivement disparu, le modernisme du Loisy des premiéres années
et de Tyrrell. Sans L’Evangile et PE glise, jamais un livre pareil n’efit
été écrit. Et M. Buonaiuti, comme Tyrrell dans Le christianisme a la
croisée des chemins, nous montre ’Eglise romaine acculée a un dilemme
plus tragique encore que Tyrrell, mort avant la grande guerre, ne
le pouvait prévoir. Il ne s’agit plus de choisir entre deux christo-
logies, il s’agit de savoir si, dans le monde de brutalité et de haine
que nous habitons, le message chrétien peut trouver un écho encore
et si ’Eglise romaine saura le proclamer.

REV, DE THEOL. ET DE PHIL.. — N. 8, t. XX1I (NO© go, 1934). 6



82 LYDIid VON AUW

Malgré sa complexité ct sa richesse, le livre de M. Buonaiuti est
étonnamment simple. Deux grands problémes se posent a lui: un
probléme religieux et un probléme moral. Il ignore volontairement
tous les autres. Qu’un livre, jugé subversif par I’Eglise, n’attaque ni
Porganisation ecclésiastique, ni Dinfaillibilité pontificale, ni les
sacrements, ni le dogme, ni la discipline semble une gageure. Pour-
tant il en est ainsi. Dans un livre fameux, intitulé Les cing plaies de
la sainte Eglise, le noble penseur Rosmini comparait I’Eglise au
Christ crucifié. L’Eglise agonise de cing abus. Mais est-ce de ses
plaies que le Crucifié¢ est mort? Ce ne sont pas tels abus particuliers
qui, selon M. Buonaiuti, mettent en danger la vie de ’Eglise. Son diag-
rostic va plus profond, il s’agit de savoir jusqu’a quel point les forces
vitales de¢ Rome sont menacées.

Le livre est court. Cing chapitres aux titres simples et frappants :
Ce que Rome prétend étre. Ce qu’elle a été. Ce qu’elle est. Ce qu’elle
pourrait étre. Ce qu’elle sera.

Il n’est pas possible de séparer complétement dans Pouvrage que
nous étudions les deux problémes auxquels tout a ’heure nous avons
fait allusion. On peut cependant dire, avec de fortes réserves, que,
dans les deux premiers chapitres, ¢’est surtout le probleme religieux,
dans le reste du livre, le probléme moral qui apparait.

Rome se proclame la dépositaire unique de I’enseignement du
Christ et P’administratrice indispensable de son pouvoir salutaire.
Elle admet trois grands principes : PEglise doit nécessairement étre
visible, la révélation s’est achevée avec le dernier des apotres, Pierre
ct ses successeurs ont été chargés de veiller sur le dépét de la foi.
Mais quand Rome formula, de mani¢re définitive, ces trois grands
principes, elle avait déja lié sa théologie a une vision du monde
déterminée par Daristotélisme médiéval. Sans se préoccuper des
conflits qui peuvent surgir entre la conscience religicuse et les présup-
positions rationnelles, elle avait adopté la gnoséologie d’Aristote.
Selon cette théorie de la connaissance, intellect humain peut saisir
la réalité méme des objets, la capacité spécifique de ’Ame est celle
de connaitre. L’Eglise joue dans I’humanité le réle que Pesprit joue
dans le corps. On devine le parti que PEglise a pu tirer d’une telle
philosophie.

La théodicée rationnelle commence avec saint Anselme dont
cependant la démonstration ontologique reste, au fond, un acte de
foi. Saint Thomas s’engage plus avant dans la voie de la démons-



LEGLISE ROMAINE ‘ 83
tration rationnelle de Dieu. Pourtant apologétique refuse de s’aven-
turer trop loin sur le terrain de Pintellectualisme. Elle pressent un
danger pour la foi. D’ailleurs il est trop tard déja. Intellectualisée,
la religion chrétienne a perdu le caractere dualiste qui lui est parti-
culier pour tendre vers le monisme, a la mani¢re d’une philosophie.
La pensée d’Augustin, au moins dans sa sotériologie et son ecclésio-
logie, est pénétrée encore de dualisme. Mais lorsque la Réforme
éclate, la pensée catholique, affaiblie par le pélagianisme, fortement
rationalisée, ne peut offrir de résistance vigoureuse et véritablement
religicuse aux tendances nouvelles. La discipline, la casuistique, la
dogmatique se renforcent mais la vie religieuse perd en originalité
et en souplesse. Les grands mysteres religieux sont, pour I’Eglise
catholique, des vérités étroitement liées a des conclusions ration-
nelles. Or, selon M. Buonaiuti, ce caractére intellectualiste du catho-
licisme lui est funeste. La vie religieuse échappe 4 toute démonstra-
tion dialectique. Le tempérament mystique de Pauteur, Porientation
pragmatiste de sa pensée, sa sympathie enthousiaste pour les théories
de M. Rudolf Otto, expliquent cette attitude qui, d’ailleurs, se révele
singulierement féconde.

Le deuxiéme chapitre de notre livre est un raccourci impression-
nant de ’histoire de Eglise. Comme toute conception schématique de
Phistoire, ce résumé pourra paraitre trop simplifié mais il est extréme-
ment suggestif. Si nous remontons a la controverse de Harnack et
de Loisy, controverse dont naquit L’Evangile et PEglise — contro-
verse dont on pourrait difficilement exagérer 'importance en ce qui
concerne Porientation théologique de notre temps —, nous com-
prendrons mieux lattitude de M. Buonaiuti. Harnack niait toute
continuité entre I’Evangile de Jésus et Penseignement de PEglise
romaine, entre la petite communauté chrétiennc des origines et
PEglise du troisitme siécle. D’autres influences se sont exercées,
surtout depuis la mort des apétres, sur ’Evangile qui s’est profon-
dément altéré. Pour Loisy, au contraire, toutes les vérités que 'Eglisc
enseigne étaient contenues dans Penseignement de Jésus, elles ont
simplement évolué selon des lois nécessaires. L’eschatologie, par
exemple, s’est transformée automatiquement en sotériologie. L atti-
tude de M. Buonaiuti est plus nuancée : la continuité chronologique,
historique, spatiale est indéniable. Mais I’enseignement actuel de
Rome n’est-il vraiment que 'amplification pure et simple du message
de Jésus? N’y a-t-il pas dans cc message, tel que PEglise romaine le



84 LYDIA VON AUW

présente aujourd’hui, un renversement de proportions entre les
divers éléments fondamentaux qui le constituent deés lorigine,
certains éléments s’étant atténués, d’autres, au contraire, hyper-
trophiés?

Jésus a préché le royaume de Dieu. Dans ’Evangile, Peschatologie
ne peut se séparer de la morale qu’elle conditionne. Pour M. Buonaiuti,
le caractere divin du message de Jésus apparait dans ce principe para-
doxal : que celui qui veut sauver sa vie doit la perdre. L’homme se
représente naturellement la vie comme une afirmation de puissance
individuelle ; une intuition, d’origine divine, scule, peut la faire
considérer comme une puissance qui se multiplie en se communi-
quant ct en se perdant. Jésus fait du royaume une réalité intérieurce
(M. Buonaiuti n’exclut pas la transcendance du Royaume mais le
premier terrain ou ce dernier se réalise est ’Ame humaine).

Paul rend universel, en Thellénisant, le message de Jésus. On a
voulu diminuer Toriginalité et la force de la pensée paulinienne,
cn Pexpliquant par les courants d’idées qui prévalaient au temps de
Paul. C’est faire fausse route, car Paul est avant tout fidele a la
consigne de PEvangile. Il ne s’est jamais asservi a des formules
philosophiques. Au fond, il est un pragmatiste, conscient de la cadu-
cité et de la valeur toute transitoire de certaines manifestations de
la vie religicuse, la loi, par exemple. Paul, le premier grand inter-
prete du message de Jésus, arrive, poussé par un instinct tres sir ct
guidé par Pexpérience, a équilibrer de maniere harmonieuse les divers
éléments du message évangélique. Mais cet équilibre délicat se rompra
vite. Au second siecle, la crise gnostique annulle presque les élé-
ments eschatologiques du christianisme, malgré les réactions du
montanisme et du millénarisme.

Au quatrieme siécle, une autre altération se produit. Pour le
premiers chrétiens, PEglise est, par définition, Pantithése de I’Etat.
Origeéne et Tertullien, malgré toutes leurs divergences, sont d’accord
sur ce point. Pour Tertullien, les noms de «césar» et de « chrétien »
sont inconciliables. Or, a la conversion de Constantin, le fait inad-
missible se produit. L’Empire se convertit au christianisme, ou plutét
le christianisme se convertit 8 PEmpire. Les effets de cette conversion
sur la théologic et la vie de PEglise sont immédiats ct trés impor-
tants : les controverses christologiques en Orient et la crise donatiste
en Afrique représentent un effort pour distinguer, au sein de la
masse brusquement christianisée, ’Eglise véritable. Le christianisme



L’EGLISE ROMAINE 35

arrive a sauver, en quelque mesure, son opposition profonde aux
puissances terrestres, dans son ecclésiologie. Augustin, reprenant les
théories du donatiste Tyconius, crée Pecclésiologie de la chrétienté
d’Occident. La C1té de Dieu est un livre plein d’illogismes, mais d’illo-
gismes féconds.

Aprés PEglise d’Empire, voici PEmpire chrétien, autre contradic-
tion dans les termes pour un chrétien des premiéres générations,
autre altération du message de I’Evangile.

Avec saint Anselme, nous ’avons vu, le processus d’intellectuali-
sation du christianisme s’accentue. La réaction la plus vigoureuse et
la plus originale qu’il détermine, la protestation de Joachim de Flore
qui insiste avant tout sur les éléments eschatologiques et ecclésiolo-
giques du christianisnie, est étounffée.

La Réforme survient. Cette vaste insurrection religieuse n’aurait
pas été si puissante si elle n’avait été soutenue par de forts mouve-
ments nationalistes. Malgré une refloraison remarquable d’augusti-
nisme, la Réforme n’arrive pas 4 ressaisir le message chrétien des
origines dans son intégrité. Elle méconnait la portée de Peschatologie.
Trop préoccupée de s’adapter au siécle présent, elle renie le principe
de la réalisation par antitheése qui a fait la force du christianisme et
grice auquel en renongant au monde, il le possede. Et ’Eglise catho-
lique ne sera que trop disposée a imiter les réformés sur ce point-la.
La Compagnie de Jésus se méle de plus en plus aux affaires de ce
monde et s’occupe avant tout d’intéréts terrestres.

Voila le probleme religieux posé. L’Evangile primitif a perdu son
caractere eschatologique. La religion s’est intellectualisée. D’autre
part elle est devenue, oubliant la grande vision du royaume de Dieu,
une religion de salut individuel a la maniére des antiques religions
de mysteres. Et PEglise a cherché a s’accommoder de ce monde qui
passe, 4 en jouir, a le conquérir au lieu de le renier. Pour redonner sa
saveur tonique a I’Evangile affadi, il faut avant tout ressusciter Pespé-
rance eschatologique. ,

Voyons maintenant le probléme moral. A part Paphorisme qui
ordonne de perdre sa vie pour la sauver, aucune parole de Jésus n’a
frappé M. Buonaiuti autant que ce hoyiov: "Eideg Tov ddeApov Go0,
efdeg Tov Oeov 000. Pour lui, la vie religieuse est nécessairement vie
associée. Personne, peut-étre, parmi nos contemporains n’a senti
avec plus de force que ce penscur, la solidarité, 'unité humaine. Il a
d’admirables pages sur la genése de 'Eglise. Héritiere de la Rome



86 LYDIA VON AUW

antique qui marquait d’une empreinte indélébile les peuples sur
lesquels s’exercait son influence, 'Eglise romaine a été une grande
réalisatrice d’unité. Encore aujourd’hui elle impose la méme disci-
pline, la méme doctrine, les mémes rites aux races et aux individus
les plus divers. Mais cette unité prodigieuse n’est souvent qu’une
apparence. L’unité plus profonde, essentielle, est a reconquérir. Rome
a montré et montre encorc trop de complaisance aux ambitions natio-
nalistes des peuples qui désagrégent la catholicité, comme elle a
montré trop de complaisance aux classes riches et puissantes. Elle
n’a plus le courage de proclamer, dans un monde encore déchiré par
la derniere guerre et obsédé par I'idée de la fatalité d’un nouveau
conflit, la parole de saint Paul, transposée en termes modernes : Il
n’y a plus ni Européen, ni Asiatique, ni Anglais, ni Indou, ni Fran-
cais, ni Allemand, ni Italien, ni Yougoslave, ni capitaliste, ni prolé-
taire, ni homme, ni femme, mais vous étes tous un seul étre, en Jésus-
Christ,

D’ou vient cette impuissance de I’'Eglise romaine? De ce que, chez
elle, la tradition se substitue a la libre inspiration de la vie. Comme
dans le domaine théologique, elle s’attache 4 d’anciennes catégories
intellectuelles qui ne correspondent plus 4 notre maniére de perce-
voir la réalité, dans le domaine social, ou sa tdche d’éducatrice et de

- réparatrice serait immense, elle se tourne avec regret vers le souvenir
d’une hégémonie passée. Nous avons vu déja que, dans le domaine
politique, insensible aux grands courants internationalistes qui tra-
versent le monde, Rome se laisse asservir par le nationalisme. Tandis
que les dénominations réformées cherchent a reconstituer la catholi-
cité dont, pendant trop de siécles, elles ne se sont pas préoccupées,
PEglise romaine se tient jalousement a I’écart. Elle peut alléguer des
raisons légitimes de prudence qui lui interdisent de discuter ses
principes, mais son attitude hostile et fermée n’est pas justifiée pour
cela.

Pourtant Pimpuissance de Rome est-clle absolue et définitive?
M. Buonaiuti croit, de toutes ses forces, aux ressources mystiques
de IEglise romaine. Malgré des fautes trés graves, bien qu’aujour-
d’hui elle cede a la tentation de s’appuyer trop sur le nationalisme,
elle représente, avec une pureté plus grande que d’autres Eglises,
le principe de la séparation de la vie religieuse d’avec la vie politique.
Ses traditions, méme sa discipline rigide, tout pourrait servir a
I’Eglise romaine, si elle s’orientait dans une direction nouvelle, si



L'EGLISE ROMAINE 87

elle avait le courage de proclamer, dans un monde qui retourne au
paganisme; les grands principes de ’Evangile. Aura-t-elle le courage
de renoncer a certains de ses priviléges, de dénoncer ses compromis,
de vivre la vie religieuse dans ses profondeurs, vie d’enthousiasme,
de combat, vie tragique? Rome est-elle a agonie, ou a la veille d’une
renaissance? M. Buonaiuti «espeére» (dans le sens tout particulier
que le mot d’espérer a pour lui; car, comme Péguy, il tient Pespé-
rance pour la plus belle des vertus théologales) une renaissance.
« Aux regards voilés et presque éteints de la génération contempo-
raine, elle [PEglise] doit présenter une seule vision: celle d’un
royaume de paix et de justice, otl, pour étre inscrits, un seul document
de légitimation est nécessaire : Pinitiation a4 une palingénésie qui
s’accomplit dans le don de soi-méme et de 'amour. Qu’importent
désormais 3 Phumanité les vieilles divergences dogmatiques? Que
lui importent méme les transcriptions dogmatiques des valeurs pri-
mordiales de ’Evangile dénuées de toute signification normative,
de toute efficacité pragmatique? Elle a besoin de principes élémen-
taires ; elle a faim de convictions ardentes, elle sent, toujours plus
urgente, la nécessité de stimulants rénovateurs.» La chrétienté
souffre avant tout de ne plus savoir espérer, de ne plus attendre, comme
une réalité vivante, le royaume de Dieu.

Le probleme moral, tel qu’il apparait dans cette seconde partie, est
avant tout le probleme de la vie fraternelle. Lacérée par le péché
originel — ailleurs, M. Buonaiuti dira que le mythe de Cain fait
coincider Porigine de la civilisation avec un fratricide —, la vie asso-
ciée de Phumanité se rétablit dans ’Eglise, en attendant la venue
du royaume. Tout ce qui s’oppose a la réconciliation profonde des
hommes doit étre écarté.

On le voit, un livre pareil est riche d’expériences religieuses et
humaines et grave de tous les problémes qu’il pose. M. Adrien Tilgher
émet le jugement trés juste que L’Eglise romaine représente un
sommet dans P’évolution spirituelle de Pauteur. Il est émouvant et
curieux d’y retrouver, plus profondes, plus complexes et cependant
identiques, certaines des affirmations des Lettres d’un prétre moder-
niste par exemple.

On a reproché a Pauteur de ne pas formuler un programme de
réformes, ni un credo théologique. D’autres critiques ont cru que
M. Buonaiuti, comme certains théologiens catholiques allemands,



88 LYDIA VON AUW

préconise un retour pur et simple a Paugustinisme. L’admiration
fervente de M. Buonaiuti pour saint Augustin et telle de ses expres-
sions ont pu induire en erreur le lecteur peu averti. Mais pour le mys-
tique qu’est au fond Pauteur de L’Eglise romaine, il ne s’agit pas
d’opposer une théologie a4 une autre, un systéme dualiste de philo-
sophie religieuse 4 un systéme qui penche vers le monisme. On ne
chasse pas un intellectualisme par un autre. Il s’agit de constater
le caractére provisoire, précaire de toute théologie. Il s’agit, pour
’homme qui aspire a la vie religieuse véritable, de se replonger dans
la grande expérience initiale de ’Evangile, de revenir a saint Paul,
non pas comme a un théoricien et un théologien, mais a Pun des
premiers croyants qui ont vécu de la « Bonne Nouvelle ». La misére
de Phomme, la nécessité d’une rédemption, la venue du Royaume
évélé et préché par le Christ, voila le credo de M. Buonaiuti, un
credo que linstinct religieux, ’Evangile et Pexpérience de la vie
humaine lui ont imposé. Pour lui, le sentiment détermine la croyance
et il s’agit moins d’accepter une confession de foi que d’éprouver,
dans leur intégrité et leur puissance, les sentiments qui dominent
dans PEvangile.

En somme, c’est un appel a la uetavoio a une conversion profonde
de Vindividu, que L’Eglise romaine. L’homme doit renoncer a tout
pour s’attacher au royaume de Dieu, renoncer a sa propre intelli-
gence, a ses intéréts matériels, a toutes les valeurs terrestres. Et
de méme pour vivre uni a ses fréres, amalgamé pour ainsi dire 2 eux,
il faut qu’il renonce a lui-méme. La conversion de PEglise suppose
la conversion de ses membres. La puetavoia, n’est que le premier
stade de Pexpérience évangélique, dira-t-on. Mais un livre est assez
grand et assez riche quand il répéte, en paroles modernes, la prédi-
cation ardente et simple du Précurseur: « Le royaume des cieux

est proche, repentez-vous ».

L. voxn AUW






LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE



	Études sur la théologie contemporaine : l'église romaine

