Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 90

Artikel: Etudes sur la théologie contemporaine : la pensée théologique de M.
Alfred de Quervain

Autor: Lachat, William

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380251

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES SUR LA THEOLOGIE CONTEMPORAINE

LA PENSEE THEOLOGIQUE
DE M. ALFRED DE QUERVAIN

M. Alfred de Quervain est des nétres. Avant d’appartenir a la ville
fédérale, dont il est originaire ainsi que de Berthoud, il est Romand,
Vaudois, bourgeois de Vevey. C’est dans cette ville, en effet, qu’aprés
un premier séjour 3 Chexbres s’établirent ses ancétres, réfugiés
huguenots venus de Bretagne. Sa famille a vécu plus d’un siécle en
Suisse frangaise d’otl est issue sa mere ainsi que plusieurs de ses
ascendants, dont le professeur Girard de Bale, ancien pasteur vau-
dois. Ses oncles sont bien connus dans notre pays : le chirurgien et
- Parchitecte-archéologue de Berne, le météorologiste-explorateur de
Zurich, décédé il y a quelques années.

Le point de départ de la pensée de M. de Quervain a été Charles
Secrétan, qui fut son maitre préféré a partir du gymnase déja. 11
s’est aussi nourri de ’ceuvre d’Alexandre Vinet. Il travailla ensuite
avec M. Paul Wernle; puis, a Marbourg, avec Wilhelm Heitmiiller.
Dans cette ville, des liens d’affection presque filiale Punirent au phi-
losophe Paul Natorp. Il approfondit a cette époque la pensée de
Fichte, sans toutefois se laisser gagner par elle. L’influence décisive
qui détermina toute sa carriére ultérieure devait lui venir du philo-
sophe balois M. Heinrich Barth, et particulitrement de son inter-
prétation de Kant. Apres avoir travaillé a Berlin avec M. Paul Tillich,
et préparé une critique de sa philosophie, il se livra, sur le conseil
de M. Wernle, a une étude approfondie de Calvin et de Luther Enfin,



52 WILLIAM LACHAT

ayant commencé des recherches dans le domaine alors presque inex-
ploré des fondements théologiques de la politique, il fit la con-
naissance de M. Carl Schmitt, le juriste berlinois. C’est pendant son
séjour a Berlin, également, qu’ilfréquenta le séminaire de M. Stammler
(philosophe du droit) ; plus tard, il fut associé aux travaux du
sociologue Heinz Marr.

On a classé M. de Quervain parmi les « dialecticiens », et il n’a pas
protesté. Il est vrai que les sentiers sinueux qu’il a suivis ont abouti
en un licu ou il se rapproche étroitement de Karl Barth, avec lequel
il se sent plus d’affinités qu’avec les autres représentants du groupe
dit «dialectique ». Parti d’un tout autre point de T’horizon et, a
Porigine, trés opposé a certaines theéses de la premitre édition du
Ramerbrief, il a tracé, a ’écart des chemins battus du « barthisme »,
un sillon trés personnel qui, tout en 1’éloignant parfois des audacieuses
positions du professeur de Bonn, 1’a cependant toujours ramené
trés prés de ce dernier.

Les fortes études que fit M. de Quervain eurent pour résultat de le
jeter, au lendemain dz Peffondrement de PAllemagne, en 1918, dans
la mélée des reconstructeurs. C’est ainsi que nous le trouvons a
Berlin, collaborant avec Siegmund-Schultze et Giinther Dehn dans
les faubourgs ouvriers de I’Est. Il y fait du christianisme social, lut-
tant en faveur de I’Alliance universelle pour ’amitié internationale
par les Eglises, et s’ouvre aux spéculations socialisantes de Platon,
de Fichte et de ’Ecole de Marbourg. Un stage a la téte d’une pa-
roisse perdue dans une région de grande industrie, a Wittenberg —
ou il entra en contact étroit avec la vie du prolétariat et des com-
munistes — Jui enleva toute illusion quant a lefficacité des théo-
ries marxistes. De méme aussi, la stratégie du réformisme préventif
préconisé par le mouvement de Stockholm lui apparut impuissante
a répondre aux exigences de la détresse sociale. Celle-ci ne cédera
qu’a la pression de leviers plus puissants. Cest plus loin et plus
profond qu’il faut chercher le secours.

Il fut ensuite pasteur de PEglise du Refuge de Francfort, de
PEglise francaise de Hambourg et de PEglise réformée de Stuttgart
(actuellement encore il va, quatre a cinq fois par an, précher en fran-
¢ais dans cette derniere communauté). Quelques titres des conférences
qu’il fit dans les universités populaires de plusieurs villes allemandes
donneront une idée des questions qui le préoccupaient alors : Eglise
et la politique au moyen 4ge (Augustin, Thomas d’Aquin, Scot), —



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 53

PEglise et la politique au temps de la Réformation, — le De servo
arbitrio de Luther, — les fondements religieux du Droit, — Weltan-
schauung et politique, — le protestantisme francais, — PEglise et la
question sociale, etc. Jusqu’au printemps 193z, il fut pasteur a
Neuveville, ot il naquit en 1896. Tout en demeurant privat-docent
a Puniversité de Bale, il a accepté Pappel de PEglise réformée d’Elber-
feld, Punique Eglise libre de Prusse, fondéc en 1847 par Kohlbriigge.

Parcourons rapidement les écrits de M. de Quervain.

En sa qualité de secrétaire de la Société huguenote d’Allemagne, il
aida, apreés la tourmente de la guerre, aux fils des réfugiés d’autrefois
non point a cultiver le romantisme d’un illustre passé, mais a se
ressaisir et a prendre conscience d’un héritage sans prix, circonscrit
dans les limites suivantes: la Sainte Ecriture, la Discipline des
Eglises réformées de France, la Confession de foi de la Rochelle et le
catéchisme de Heidelberg. Der Glaubenskampf der Hugenotten
(1924), la premiere publication de M. de Quervain, est issue de cet
cffort de reconstitution. « Le signe distinctif de notre époque est la
dissolution de toute autorité», y est-il dit au début. La recherche
d’une autorité capable de nous maintenir au-dessus de ce gouffre
ouvert sous nos pas: tel est le but que poursuit Pauteur dans tout
ce qu’il écrit. Ceci revient 4 poser la question de Dieu dans tous les
domaines, parce qu’elle constitue le fond dernier de toutes nos
détresses, de tous nos désordres et de tous nos problémes sociaux et
individuels. M. de Quervain affirme d’emblée, avec la Réformation,
que Pautorité ultime dont notre monde ne peut plus se passer a
moins de s’écrouler est la Parole de Dieu, redécouverte, comprise tout
a nouveau et obéie, ce qui ne signifie aucunement faire entrer le
moderne vingtiéme siécle dans les catégories et les formules du
seizieme, mais s’apercevoir que l'on a perdu en route un trésor,
Tevenir sur ses pas et se pencher pieusement pour le ramasser. La
Parole de Dieu ou, comme a dit Treeltsch sans y croire, « le miracle
absolu » de la Révélation (verbum caro factum est), a propos de laquelle
la Confession de foi de la Rochelle ’exprime en ces termes majestueu-
sement simples : « Comme cette doctrine ne prend son autorité des
hommes ni des anges, mais de Dieu seul, aussi nous croyons (d’autant
que c’est chose surmontant tous sens humains, de discerner que



54 WILLIAM LACHAT

c’est Dieu qui parle) que lui seul donne la certitude d’icelle a ses élus
et la scelle en leurs 4mes par son Esprit ». C’est ici le ceceur méme de
la Réforme, le nerf de la foi huguenote, la vérité qui seule peut sauver
notre siecle, lequel déja perd pied et chancelle sur le sable de sa
présomptueuse autonomie.

Nous sommes introduits par ce qui précede a Pétude intitulée :
Calvin. Sein Lebren und Kempfen (Berlin 1926), portant comme épi-
graphe ces mots qui résument si bien la vie du réformateur: Per
mediam desperationem prorumpere convenit. On ne trouvera icl aucun
de ces fastidieux lieux communs fréquents chez les interprétes popu-
laires de P’histoire de nos origines ; loin de la simplifier, de la moder-
niser ou de Pidéaliser, ’auteur laissera parler cette histoire — consi-
dérée objectivement dans ses mobiles profonds — a la concrete réalité
d’aujourd’hui. Il n’est pas facile de percevoir clairement le batte-
ment du ceeur de la Réforme. Combien d’historiens se sont trompés
en la jugeant par la périphérie et non par le centre ! M. de Quervain
s’est penché avec piété sur ce passé. Avec une puissance de péné-
tration fine et sagace, il analyse et détermine Pultima ratio du drame
protestant. D’une main heureuse, il met a nu les racines cachées du
réalisme puissant de la foi que nous envions a nos péres.

Par exemple, pour nous faire saisir ce qu’ont signifié ces mots,
devenus insipides parce que nous ne les comprenons plus: «La
Parole, rien que la Parole, toute la Parole ! » il montre Calvin aux
prises avec Sadolet, évéque de Carpentras, lequel lui reproche son
individualisme religicux, les réves et les caprices personnels qu’il
substitue a Pautorité divine de I'Eglise. Cette autorité, pense le
prélat, se fonde sur la présence objective de 'Esprit de Dieu dans
PEglise romaine : quiconque se sépare de cette dernierc n’a aucune
part a la vérité. Le réformateur répond que IEsprit de Dieu ne se
laisse pas mettre en flacons, qu’aucun étre humain ne peut disposer
de lui et le posséder définitivement, qu’il est dangercux de Pidentificr
avec Pesprit d’un organisme ecclésiastique : le lier & une institution
ou a une tradition religieuse, c’est piétiner la liberté de Dien («le
vent souffle ou 1l veut, et tu ne sais ni d’ou 11 vient ni ou il va »).
Hands off ! aurait pu dire Calvin ¢’il avait parlé anglais. Défense dc
toucher a la majesté et a la souveraine volonté de Dieu, qui « habite
une lumiere inaccessible, que nul homme n’a vu ni ne peut voir ».
L’Eglise doit cesser de se prévaloir d’une autorité qui ne lui est
prétée que quand elle se courbe sous la Croix et n’occupe pas elle-



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 55

méme, en triomphatrice, le tréne de Christ ; que quand, ne préten-
dant plus étre la manifestation de Dieu sur la terre et le salut visible
et tangible, elle ne se croit «sauvée quen espérance» (Rom. viri, 24).
Conflit de deux souverainetés, dont P'une est une pieuse illusion en-
guirlandant le titanisme de ’homme tombé ! Conflit de la théologie
de la croix et de la théologie de la gloire ! Soli deo gloria! L’autorité
de PEsprit reste exclusivement entre les mains de Dieu ; il la confére
4 qui il veut, il la retire quand il veut. Mais il lui a plu de la lier a
sa Parole et c’est ici uniquement que ’obéissance de la foi peut la
rencontrer. Or on ne la rencontre qu’en se constituant son prisonnier.
Les docteurs de Sorbonne, le concile de Trente et les anabaptistes
brisent la fine pointe de la grice souveraine en séparant ’Esprit de
la Parole, afin de se mieux réserver la libre disposition de celui-la,
tout en adoucissant Paustére obédience a celle-ci. L’humaniste ou
le moraliste qui fait de la Parole un code de préceptes, le bibliciste
qui, comme Pierre Valdo, en fait une collection de vérités religicuses
acquises, le philosophe qui voit en elle un principe, une loi ou un idéal
préconnaissables, annulent la Parole en s’érigeant en juges au-dessus
d’elle, au lieu de se laisser juger et dominer par elle. Elle ne veut étre
qu’un jugement et un pardon, une interpellation impérieuse et une
ineffable libération a P’adresse de ’homme concret dans chacune des
situations ou il se trouve. Obéir a la Parole, c’est, 4 tout instant,
abdiquer devant le primat de ’action divine. Certes, ces échos du
seizitme si¢cle n’ont rien d’archaique: ils sont d’une éminente
actualité.

L’auteur montre aussi que opinion généralement accréditée sous
Pinfluence de penseurs comme Schleiermacher, Ritschl, Auguste
Sabatier et d’autres, opinion selon laquelle la Réforme serait avant
tout un mouvement de libération dans le sens moderne, ne saurait
résister a Panalyse critique, 4 un examen objectif de nos origines.
Au point de départ du protestantisme, il y a certes une grande libé-
ration a ’égard d’autorités humaines, de dogmes, de lois et de tradi-
tlons qui asservissaient ’homme. Mais les réformateurs ont combattu
ces autorités uniquement parce qu’elles portaient gravement atteinte
a Pautorité scule 1égitime de Dieu, et non pas pour défendre I'idée de
liberté, le principe d’autonomie, les droits de la personnalité et du
sentiment religieux, le libre développement et P'épanouissement de
Pindividu, la spontanéité créatrice de Pesprit humain, a4 la maniére
des champions de la culture moderne. Luther et Calvin ont compris



56 WILLIAM LACHAT

tout autre chose par ce terme de «liberté», et la lutte dans laquelle
ils se sont consumés a été par-dessus tout la recherche d’une autorité,
de la vraie autorité, de Pinstance supréme. Ils n’ont pas appelé leurs
contemporains a ’émancipation (quolque la redécouverte de I’ Auctor
legis ait eu pour conséquence de libérer les dmes des empiétements
et usurpations d’une certaine lex), mais a une nouvelle et plus 4pre
obéissance. Ils ne furent pas les défenseurs d’une «liberté de con-
science » fondée, comme pour les humanistes, sur une raison prétendue
autonome ; ils n’ont voulu qu’une chose : la sujétion de la conscience
a la Parole, au Christ-Verbe éternel. La liberté n’habite pas dans la
naturc humaine, mais en Dieu, dont la grace seule rend libre. Il n’est
pas vrai que « la loi divine et la lol humaine sont essentiellement iden-
tiques » (Sabatier) ; ’homme n’est libre qu’en répondant a Pappel
du Créateur, a Pélection, au pardon des péchés, il n’est libre que
dans la crainte de ’Eternel et dans la soumission totale 4 la Parole.
La liberté est transcendantale, elle n’existe, §’il plait a Dieu, que
dans 'acte de foi, c’est-a-dire qu’elle est un pur don divin, sur lequel
la créature n’a aucun droit de disposition. Agir librement, c’est agir
«dans la foin, et la foi ne veut rien d’autre que «rendre gloire a
Dieu » dans toutes nos pensées et nos actions, laisser toute la place
a Son action qui ne tolere rien a c6té d’elle (premier commandement
de Moise).

Mais Calvin n’annihile-t-il pas Phomme dans son désir d’exalter la
divinité ? Au contraire, il grandit Phomme dans la mesure ot il le
courbe sous la souveraineté de Dicu, car tout ce qui est accordé a
Dieu rejaillit sur ses fideles, auxquels Il se donne. Si le réformateur
se refuse a idéaliser la nature humaine, s’il s’obstine a la voir sous
la domination du péché, méme aprés la nouvelle naissance (Rom. vir),
ce n’est pas au nom d’un pessimisme radical, mais parce qu’il pro-
clame la liberté. Celle-ci, étant ancrée en Dieu, est la liberté totale.
Le chrétien se sait libre, non par la vue mais par la foi, non pas parce
que justifié il peut accomplir la loi, mais parce qu’ayant enfin les
yeux ouverts, il reconnait et confesse son état de péché, alors qu’au-
paravant 1l le niait en le décorant de bonnes ceuvres. Quand ils s’in-
surgent contre le serf arbitre et plaident en faveur de la liberté
humaine, le catholicisme du concile de Trente et le protestantisme
moderne ne prouvent qu’une chose: leur incompréhension de la
position centrale de la Réforme. Et leurs critiques atteignent cette
derniére comme une fleche passant a c6té du bur.



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 57

L’année 1930 vit paraitre la these de doctorat de M. de Quervain
portant le titre : Gesetz und Freiheit (Stuttgart) avec, comme sous-
titre : Eine Zwiesprache mit dem raemischen Katholizismus der Gegen-
wart. Ce n’est pas ici la polémique confessionnelle courante, celle qui
demeure toujours stérile, parce que les interlocuteurs, convaincus
d’avance d’avoir raison, passent 'un a co6té de P'autre sans s’écouter
et sans chercher loyalement a comprendre les mobiles profonds de
la partie adverse. Ces joutes tapageuses dont on a abusé mettent en
présence deux fréres qui n’entendent plus que leur propre voix, la-
quelle couvre aussi la parole conciliante du pere qui pourrait les
unir. La revue dominicaine Irenikon trouve que ce livre est «d’un
surprenant irénisme ». Ce n’est pas assez dire. Sans passion ni préven- |
tion, 'auteur entame avec les théologiens romains une conversation
courtoise mais rigoureusement objective qui, loin d’effacer les fron-
tieres, en accentue le contour, loin d’écarter ce qui divise, le consi-
dére de si prés qu’il devient intelligible, sinon acceptable. Ce dialogue
intrépide, tout pénétré de généreuse Eimempfindung a Iégard du
point de vue adverse, veut descendre jusqu’aux dernieres racines des
oppositions. Rompant avec des préjugés désuets, cet effort tout
pénétré de probité entend, partout ou il y a lieu et sans sacrifier
quoi que ce soit d’authentiquement évangélique, rendre justice au
catholicisme, c’est-a-dire considérer ce dernier, non pas comme on a
pris le pli de le voir ou comme on aimerait le voir, mais comme il se
voit lui-méme et comme il est. 51 Pauteur n’ignore pas les distances,
il parvient cependant a jeter les ponts d’une compréhension récipro-
que, comme s’exprime la Benediktinische Monatsschrift, qui ajou-
tera : « Schon lange ist uns keine Kontroversschrift mehr begegnet,
die ein so starkes Wollen zur gemeinsamen Arbeit bekundet und
dabei doch nichts verwischt, und die gleichzeitig in thren Darlegungen
von einer so eindringenden Sachlichkeit und Klarheit beherrscht
wird » (1),

(1) Les lignes suivantes, extraites d’une lettre du professeur Carl Eschweiler, de
I’Académie catholique de Braunsberg, montrera combien la mise en demeure que
contient le livre de M. de Quervain a été sérieusement considérée par quelques
penseurs romains des plus autorisés: « Was mein besonderes Interesse an dem
Theologen Alfred de Quervain geweckt hat, ist sein ausserordentlich fleissiges und
erfolgreiches Bemithen um ein sachliches Verstzndnis der theologischen Situation
in Europa, soweit sie durch die katholische Tradition bedingt ist. Wasin dem Buche :
Gesetz und Freihei: iber die Sententia communis der katholischen Theologie in den
prinzipiellen Fragen Natur und Gnade, Vernunit und Offenbarung dargelegt ist,



58 WILLIAM LACHAT

Dans un premier chapitre, M. de Quervain établit que la concep-
tion que ’on se fait du rapport entre Dieu et 'homme est déterminée
par la maniere dont on oppose ou superpose la « nature » et la « grice ».
Cest entre ces deux podles que git la différence essentielle entre le
catholicisme et le protestantisme. Tandis que Rome défend avec
ténacité la continuité reliant la nature a la surnature, ’homme a
Dieu, la Réformation — et c’est ici ’dme de sa protestation histo-
rique — proclame hautement, comme le jansénisme, la disconti-
nuité irréductible entre le regnum nature et le regnum gratie, la
« différence qualitative infinie » qui sépare, non au point de vue
métaphysique mais sous le signe de la chute, la créature du Créateur.
Héritiere de l1a philosophie antique, la théologie catholique, conduite
par le grand rationaliste aristotélicien qu’est Thomas d’Aquin,
s’honore d’accomplir sans rien abolir, de couronner I’ordre naturel
par Pordre de la révélation, de greffer le christianisme sur la pensée
de homme gréco-romain. Gratia non tollit naturam sed perficit. Le
pont d’une ingénieuse hiérarchie unira, sans hiatus aucun, les rives
du temps a celles de Péternité. La pyramide, dont la base est la
nature humaine sauvage, a a sa pointe Dicu dans sa majesté. Cette
imposante architecture constitue 'unité du systéme romain, la puis-
sance de sa conception ecclésiastique, son universalisme, sa magna-
nimité vis-a-vis du «monde » et de « tout ce qui est humain ». Tou-
tefois, cet « humanisme chrétien » (Gilson) se désolidarise prudem-
ment des pélagiens et des éthiciens libéraux qui préonent sans mesure
la liberté de ’homme, et, d’autre part, des réformateurs et de Pascal,
pour qui la créature n’est pas libre, mais enchainée, radicalement
corrompue et perdue. Le thomisme fuit ces deux extrémes et suit un
juste milieu en qualifiant Phomme, avec Aristote, d’animal rationale,
de grand et de misérable a la fois. Notre nature est métaphysique-
ment bonne, mais la « justice originelle » est détruite en nous par le

ibertrifft an Grindlichkeit der Kenntnis und des Verstaendnisses alles, was mir in
der protestantischen theologischen Litteratur bis jetzt begegnet ist. Hier geht cs
nicht um subjektive Stimmungen ; man fihlt sich als katholischer Theologe wieder
einmal direkt angesprochen um der Offenbarung in Jesus Christus willen... Das
klare und geordnete Wissen, das de Quervain von der katholischen theologischen
Ueberlieferung besitzt, und vor allem sein eigenes, echt wissenschaftliches, sachliches
Theologisieren zeitigen den Erfolg, dass der Katholik, sofern er wirklicher Theologe
und nicht bloss Praktiker ist, in den beiden Biichern wenig Gelegenheit findet, sich
mit dem blossen Widersprechen zu begniigen oder in dem bloss diskussionsmassigen
Rechthaben iiberhaupt ein erstrebenswertes Ziel zu sehen ».



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 59

péché. Cependant, précisera le Docteur angélique, de bons éléments
échappent aux stigmates de la chute, en particulier « notre inclina-
tion naturelle a la vertu ». Cet ilot d’intégrité sortant de Pocéan de
Puniverselle dépravation, c’est la volonté libre et la raison. D’un
trait de plume, la Réformation renversera ce grandiose édifice :
« Toutes les parties de ’homme, depuis Pentendement jusques a la
volonté, depuis ’dme jusques a la chair, sont souillées et du tout
remplies de concupiscence ». Par concupiscence, Calvin entend ici la
recherche de soi.

C’est donc a tort que, du c6té protestant, on reproche au catholi-
cisme de méconnaitre les droits de la raison : il veut étre une religion
de la raison et non pas du sentiment. D’autre part, on le croit perdu
dans le surnaturel et on ne voit pas qu’il est trés prés de la réalité
terrestre, enraciné en elle. 8’1l s’oppose a Pautonomie individuelle, il
combat néanmoins passionnément pour la liberté humaine, pour la
liberté naturelle qui procede de la soumission aux lois de la raison, et
pour la liberté surnaturelle des enfants de Dieu que confére exclusi-
vement appartenance a ’Eglise. Par exemple, il défend cette double
liberté contre les empiétements de ’Etat omnipotent. Nie-t-il vrai-
ment la liberté de conscience ? En réalité, il entoure de respect la
voix de la conscience, parce qu’il voit en elle Porgane de la lex nature
dont il fait tres grand cas. Etouffer cette voix équivaudrait donc,
selon le catholicisme, a renverser une pierre d’angle de la hiérarchie
monumentale de ’Eglise.

En défendant ainsi I’objectivité de la religion, la théologie romaine
est plus prés de la Réformation que ne Pest le néo-protestantisme
captif du subjectivisme, de Pindividualisme, du moralisme et de
Pidéalisme spéculatif. Nos peres du seizieme siecle n’ont pas lutté
pour «la conscience », pour «la loi morale», pour «Iidéal», pour
« Pexpérience », ou pour «la valeur»; ils ont livré leur suprémes
batailles afin de conserver dans sa pureté Pobjectivité transcendantale
du pardon, de la justification, de la liberté chrétienne, de la foi
et de la sanctification, laquelle est Pceuvre surnaturelle du Saint-
Esprit.

Si les réformateurs ont pu reprocher a Rome de glorifier la créa-
ture plus que le Créateur, leurs descendants ne sauraient lui lancer
la méme pierre sans risquer de la voir retomber sur eux. En effet,
alors que de notre coté « Panarchie des valeurs et des fins» n’a pas
encore ¢été surmontée — que Pon songe, par exemple, a tout ce que



6o ] WILLIAM LACHAT

le pragmatisme moderne a fait entrer dans la notion du Royaume
de Dieu! — le catholicisme subordonne tout a la fin supréme de
Ihonneur et de la souveraineté de Dieu. Pour le penseur romain, le
souverain bien n’est ni la liberté, ni la morale autonome, ni la piété,
ni le perfectionnement humain ; ce n’est pas non plus I'Etat, ou la
paix universelle, ou la société sans classes ; ce n’est pas méme ’Eglisc,
mais Dieu seul! S1 le catéchisme de Geneéve commence par ces mots :
« Quelle est la principale fin de la vie humaine ? — C’est de cognoistre
Dieu... qui nous a creez et mis au monde pour cstre glorifié en nous »,
Ignace de Loyola enseigne a son tour: « L’homme a été créé afin
qu’il loue et honore son Seigneur et son Dieu, et qu’en le servant il
parvienne finalement au salut». Mais, comme nous le verrons plus
bas, les chemins se séparent dés que 'on considere ce que les deux
grandes confessions entendent respectivement par 'honneur et la
souveraineté de Dieu.

Ainsi donc le catholicisme a a nous rappeler bien des vérités par
nous laissées dans Pombre a des degrés divers ; mais nous, nous avons
a lui signaler sans cesse le vice fondamental de son systéme, qui fit
sursauter les réformateurs, a savoir la continuité qu’il postule entre
Phumain et le divin. Calvin a mis le doigt sur ce point névralgique :
« Quand on dispute de la foy aux escholes de Théologie, en disant crue-
ment que Dieu en est Pobject, ils esgarent ¢a et 1a les povres 4mes en
spéculations volages : au lien de les addresser a un certain but. Car
puis que Dieu habite en une lumiére inaccesible, il est requis que
Christ viene au-devant de nous, pour nous y guider » (Inst., I11, 2, 1).
Il n’est permis en aucune maniére d’envisager Dieu comme Pobjet
de la connaissance et de la possession de homme. Car la foi perd
toute signification quand elle se donne pour objet : « Gott unmittel-
bar fassen und umarmen », comme s’exprime le théologien romain
Scheeben. En effet, s1 la grice accomplit la nature sans Pabroger et
qu’une hiérarchie de I’étre unit subtilement la nature déchue a Dieu,
il existe une connaissance naturelle de Dieu, une ascension ininter-
rompue sur les degrés de la pyramide, dont le sommet toujours
accessible est le Dieu-Objet. Sans doute le catholicisme a mis 'accent
sur la majesté et la souveraineté divines, mais il reste que le pont
entre le Créateur et la créature n’est jamais rompu. « Il y a continuité
d’ordre », a dit M. Gilson, tout en suppléant aux anneaux manquants,
a la fagon thomiste, a grand renfort d’angélologie. Oui, le contact
est maintenu, mais a quel prix ! Or la Réformation ne peut et ne



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 61

veut pas payer ce prix. Elle nie la continuité sur toute la ligne, et
nsiste avec véhémence sur la totale solution de continuité : « Le
péché, qui nous domine, fait que nous sommes haissables a Dicu et
que nous le haissons » (Calv. op., LV, 226). Luther a cessé d’étre
moine et théologien romain a Pinstant ou, en y tombant, il a pris
conscience de la profondeur de ce fossé qu’aucun sacrement magique-
ment efficace, qu’aucune «fol formée par la charité», qu’aucune
volonté corroborée par la grice ne parviendront jamais a combler.
Parce que le mot de péché aici un autre contenu, les notions de révé-
lation et de foi signifient, par la méme, quelque chose de si différent
de ce que le catholique entend par ces termes qu’elles font voler en
éclats la superbe ordonnance hiérarchique par laquelle le croyant
romain croit pouvoir, d’'un coup d’aile, s’élever jusqu’a Dieu et, en
homme libre, réduire au silence les horreurs de la chute.

Lethica crucis des réformateurs s’inscrit en faux contre Pethica
gloriz du romanisme, parce que celle-ci culmine dans la contempla-
tion de Dieu. En le contemplant, ’Ame participe de Dieu et saisit en
Lui «le souverain bien», ce qui revient, toujours, a forger la conti-
nuité en faisant de Dieu un objet accessible. Le « vrai surhomme »
(Maritain) s’éleve, par la contemplation, d’une perfection a une
autre, se libérant toujours plus du péché et de ses liaisons dégra-
dantes avec la nature ; il atteint sa fin supréme ct anticipe sur Péter-
nelle félicité. Le chrétien évangélique se refuse a cette escalade de
Pinaccessible. Il ne cherche pas a embrasser le «souverain bien» ; il
se courbe devant le « Souverain Seigneur ». Comme le catholique, il
aspire a la communion avec Dieu, mais pour lul cette communion
est impensable tant que la créature s’affuble de la livrée d’un «sur-
homme » riche en spiritualité, en sagesse, abondant en offrandes de
justice et en tranquille assurance. Elle n’est possible que si ’homme
s’avoue indigent et pécheur, et §’il confesse ne pouvoir subsister que
par le fil d’or de la grice qui le tient au-dessus du gouffre de la mort
éternelle. « Nous renongons 4 nous-mémes et a toute espérance
humaine », s’écrie Calvin dans une priere, pour ne respirer plus que
pour la libre et souveraine Parole divine. Non pas la contemplation
qui réserve Pautonomie individuelle, mais 'obéissance qui s’immole
pour Pexclusive théonomie du Régne de Dieu.

La souveraineté et 'honneur de Dieu sont défendus avec force
par la théologie romaine. Mais, comme elle est congue toujours dans
la continuité avec ’humain, comme étant le degré supérieur de



62 WILLIAM LACHAT

Péchelle hiérarchique, cette majesté divine est tout autre chose que
ce que la Réforme a en vue quand, en tremblant, elle balbutie ces
mémes mots. Pour celle-ci, Phonneur de Dieu se manifeste dans la
liberté absolue de la Volonté créatrice et rédemptrice. Aussi, quand
on fait de Phomme « le libre associé de Dieu », 4 la maniére catholique,
ou « le collaborateur de Dieu », comme dira le protestantisme moderne
en conférant un nouveau contenu a une expression paulinienne, on
porte atteinte 2 ’honneur de Dieu. La foi seule rend gloire a Dieu,
clle est ce qui seul peut Phonorer, ce par quoi uniquement il désire
étre honoré. Clest ici le témoignage éclatant et unanime de Luther
et de Calvin, la parole que PEglise romaine ne veut et ne peut pas
entendre, parce que cette parole la menace en ébranlant ses fonda-
tions. « Nous ne pouvons faire plus grand honneur a Dieu, que quand
par foy nous scellons sa vérité : comme au contraire, on ne luy peut
faire plus grand deshonneur et injure, qu’en rejettant la grace qu’il
présente, ou ne donnant point authorité & sa parole.» (Calvin, Com-
ment., Rom. 1v, 20.)

L’insistance sur le primat de Paction divine, qui est "dme de la
prédication réformatrice, entraine a sa suite le renoncement a toutes
les valeurs, supériorités et assurances humaines. Selon Luther,
PEvangile est une justificatio impii et ne concerne que les péagers et
les mendiants. Il préche infatigablement : « Gott herrscht unter seinen
Feinden !». A la catholique theologia glorie, qui auréole la nature
humaine, 1l oppose la doctrine de I’abaissement incompréhensible de
Dieu dans la Parole faite chair, et chair semblable a celle de ’homme
pécheur ; il cherche la gloire de Dieu non pas dans Sa majestueuse
élévation au-dessus du terrestre, du visible et de 1’éphémere, mais
dans Pentant de la créche, dans la « forme de serviteur » revétue par
le Roi qui s’est dépouillé de tout éclat divin (Phil. 11), dans I’abime
d’opprobre de Golgotha. Rendre gloire a Dieu, c’est pouvoir s’écrier
joyeusement : « Ich bin Christus, nicht perscenlich, sondern Christi
Gerechtigkeit, Sieg und Leben, und alles, was er hat, ist mein eigen.
Und Christus wiederum auch sage : Ich bin dieser arme Sinder, das
ist, alle seine Siinde und Tod sind meine Siinde und mein Tod, sintemal
er durch den Glauben an mir hanget, und ich an ihm, ja, lebe in
ithm » (Luther). Rendre gloire a Dieu, c’est reconnaitre avec Calvin :
« Puis qu’il a ... semblé bon 4 Dieu, de garder nostre salut comme en
son sein clos et serré, il nous est proufitable en ce monde d’ahanner,
estre pressez, affligez, gémir, et mesme de languir comme gens demi



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 63

morts, ou semblables a morts. Car ceux qui voudroyent yci avoir leur
salut visible, se ferment la porte d’iceluy, renongans a espérance,
qui en est la gardienne ordonnée de Dieu » (Comment., Rom. v, 24 :
«nous sommes sauvés en espérance»). Le catéchisme de Geneve
répondra a cette question : « Quelle est la maniere de le bien honorer #»
par ces mots : « C’est que nous ayons toute nostre fiance en luy : que
nous le servions en obéissant a sa volonté: que nous le requerions
en toutes nos nécessitez, cerchant en luy salut et tous biens : et que
nous recognoissions tant de cueur que de bouche, que tout bien pro-
ctde de luy seul ». Luther n’a pas parlé autrement.

Rendre gloire 2 Dieu ne signifie pas accomplir Pextraordinaire.
Luther a peu de compréhension pour ce mot d’ordre de Zwingli:
« Tut um Gottes Willen etwas Tapferes ! ». Dieu peut faire sans nos
démonstrations vertueuses et nos tours de force spirituels. Il attend
que nous venions a lui les mains vides. Il ne désire trouver en nous
qu’une chose: la foi qui se cramponne a Ses promesses, une foi
moins avide de grandes conquétes que consciente de se devoir au
prochain placé quotidiennement sur sa route et dont elle se sent res-
ponsable. Le chrétien n’a rien du « surhomme » ; il ne pline pas avec
suffisance au-dessus des humbles contingences de ’existence terrestre ;
il n’est pas trop excellent pour ce monde. Il se reconnait solidaire de
Ja cité, méme dans la fange des pires confusions sociales et des com-
promissions politiques, appartenant aux fréres plus faibles que lui
et se souvenant qu’il n’a pas lui-méme atteint le but.

Accordons un moment d’attention a la doctrine de ’élection, dont
le role est de souligner le caractére souverain de la justification et de
la sanctification. Le caprice religieux qui est I'erreur du moralisme,
Pillusion de l’autonomie humaine, P’exaltation de la personnalité
libre et créatrice, le culte du succés et d’autres écarts encore auraient
pu étre évités, dans les temps modernes, si les fils de la Réforme
n’avaient pas mis sous le boisseau la doctrine de Pélection qui, vigou-
reusement, souligne le primat de I’Action divine et fait la guerre a
tout ce qui le méconnait. Cette doctrine affirme qu’il est plus impor-
tant de placer ’homme en face de Pimpérative Parole de Dieu, afin
qu’il puisse étre a tout instant interpellé et déterminé par elle, que
de chercher & harmoniser les exigences de la Majesté divine avec la
dignité de la nature humaine. Elle enseigne que la grice, par son
verbe créateur, suscite ex mihilo ’homme nouveau. « Wer ... gewiss
gelernet hat, dass all unser Heil in Gottes Hand und Willen stehe,



04 WILLIAM LACHAT

der verzagt an allem feinem Vermcegen und Kreften gaentzlich,
erwehlet thm kein Werk, sondern leidet und erwartet, wie in ihm
Gott wirke» (Luther). « Nous devons tellement estre emeus des béné-
fices innumérables de Dieu, que nous recevons assiduellement de sa
main, que nous ne pensions rien sinon a sa gloire : et au contraire,
que nous ayons en horreur de tout nostre ceeur tout ce qui nous vient
en fantasie, ou nous est ingéré par les autres, qui ne s’accordera
point avec sa louange » (Calvin, Comment., Jacques 1, 17). En affirmant
que Dieu est la seule source de la vie et du salut, qu’il est seul bon et
saint, que son action importe secule, la doctrine de 1’élection ne
cherche pas a grandir Dieu aux dépens de ’homme ; elle n’a qu’une
ambition : détruire Porgueil, la confiance en soi, la propre justice et
tout mérite dans le ceeur du chrétien. Il n’a rien compris a cette doc-
trine celui qui se décharge de sa responsabilité sur Dieu et ne voit
pas qu’étre interpellé sans cesse par Dieu — ce que signifie I'élec-
tion — accroit infiniment sa responsabilité personnelle. Par contre,
Pélu trouve une force extraordinaire dans le fait qu’il ne peut rien y
avoir en lui ou en dehors de lui, dans le présent ou dans avenir, qui
puisse faire échec a la fidélité de Dieu. C’est ici P'insurpassable con-
solation et le supréme affermissement des éprouvés, de ceux qui
pourraient fléchir sous le feu de Pennemi. Dieu achevera P’ceuvre
qu’il a commencée en eux. Il produit en cux le vouloir et Pexécution
selon son bon plaisir : il ne s’agit pas la de deux volontés qui s’entre-
choquent, mais d’une action souveraine devant laquelle 'homme
abdique intégralement dans Pobéissance de la foi. Notre salut est
sir, parce que, n’ayant pas sa cause ct son siege en nous, ni dans
notre foi obéissante, ni dans notre certitude, ni dans notre expérience,
ni dans nos vertus, il réside tout entier en Dieu. Ici, la doctrine calvi-
nienne de D’élection rend le luthéranisme attentif au danger du
« titanisme de la foi», et lui rappelle que la foi n’est pas une divinité,
mais un don de Dieu. Calvin dira : «Si nous sommes gardés par la
foy, c’est pourtant Dien qui nous garde ».

La loi de Dieu est souveraine !

C’est pour rendre a ces mots la plénitude de leur vraie signification
que M. de Quervain lutte avant tout dans ses écrits. Luther est
devenu réformateur par son opposition a la doctrine romaine de la
loi, et son effort de redressement théologique s’est proposé essentiel-
lement de déterminer le vrai rapport existant entre « la loi et ’Evan-
gile ». Il a combattu pour la loi « de Dieu » et contre la loi stéréotypée,



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 65

préconnaissable, objet de la possesoion humaine et obnubilée par la
tradition. Le catholicisme a saisi la gravité de cette attaque ; tandis
que le protestantisme moderne a perdu de vue sa portée considéra-
ble. L’éthicien moderne parle de la loi, mais dans le sens du vitalisme
et du moralisme qui est étranger & la Réformation. Et quand la
théologie protestante s’insurge contre « le légalisme catholique », elle
ne fait que trahir sa propre perplexité en face de la sagesse romaine
profondément enracinée dans ’histoire, et elle met a nu ce qui lui
a échappé de la conception de la loi accréditée a Rome. I.’adversaire
ne se sent aucunement atteint, pas méme menacé, par cette trop
facile victoire. Tant que notre notion de la loi n’égalera pas en clarté
et en vigueur celle des réformateurs, elle n’en imposera pas aux
penseurs catholiques. Tant que les prétendus pleins pouvoirs dont
nous croyons disposer présideront a la délimitation, a ’accomplis-
‘sement et, inévitablement aussi, a la dissolution de la loi, parce que
nous avons omis de discerner en elle la révélation divine décisive,
nous serons désarmés en face du légalisme de Padversaire. Ceci
d’autant plus que nous vivons sous le joug de la loi moins rarement
que nous ne le présumons.

Au centre de la pensée catholique se trouve la notion de «loi
naturelle », la loi de la nature humaine, qui nous est apparue déja
a travers les harmonieuses spéculations du Docteur angélique, dans
la continuité ontologique, dans Panalogia entis, et qui est en conflit
irréductible avec la discontinuité du finitum mnon capax infinits
représentée par le protestantisme des origines. Quoique rivée au
monde profane par le lien antique que forgea le stoicisme, la loi
naturelle n’est que la loi éternelle de Dieu (lex eterna) s’affirmant
dans la créature raisonnable. La lex nature est donc la loi de la raison.
Dissociée de la raison, la loi naturelle est, pour le catholique, impen-
sable. La raison humaine, reflet de la raison divine, a force de loi
ici-bas. Qui s’éléve contre la raison lutte contre Dieu et dégrade
Phumanité, d’ou 'aversion de Rome pour tout irrationalisme, tout
pragmatisme ou tout scepticisme.

L’édifice romain repose sur quatre lois hiérarchiquement super-
posées : la loi civile, la lot naturelle, la loi nouvelle et la loi éternelle,
qui est la «substance nécessaire » des trois autres. Mais, cette loi
supréme est expression de Pétre de Dieu et non pas, comme le veu-
lent les réformateurs, la révélation de la wolonté de Dien. Cette loi lie
Dieu qui ne peut rien contre elle, car il ne peut pas agir contre lui-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xx11 (N° go, 1934). 5



66 WILLIAM LACHAT

méme (saint Thomas). La théologie catholique, en subordonnant la
volonté de Dieu a I’étre de Dieu, dispose de Dieu et met ’homme a
Pabri des ordres par avance inconnaissables de sa libre et souveraine
Volonté. Luther et Calvin n’ont tout simplement pas pu prendre
leur parti de ce séquestre métaphysique de la Volonté divine. Pour
eux, Dieu n’est jamais sub lege, parce qu’il est toujours Auctor legis.

Par sa haute appréciation de la loi naturelle, c’est-a-dire de la loi
de la raison qui parle dans la conscience et doit ordonner le cosmos
de Thomme, le romanisme se montre largement compréhensif de
tout ce qui est humain et farilite grandement la réalisation du bien,
lequel est le déploiement des virtualités naturelles de Phomme,
Pexpression d’un donné potentiel qui, en lui, préexiste a Paction
bonne. La loi naturelle est inabrogeable, ni par I’Eglise, qui en est
la fidele gardienne, ni méme par Dieu, qui, s’il autorisait une seule
dérogation a cette loi, occasionnerait dans la continuité qui le lie
au monde — et Pon se souvient que cette continuité est Paxe du
catholicisme ! — une grave perturbation de Pordre universel. Que
devient, entre de telles mains, la souveraine liberté de Dieu ? s’écrient
ici les réformateurs. L’ontologie catholique de la loi conduit inéluc-
tablement aux errements de la casuistique.

Au régne de la grice correspond la «loi nouvelle » (lex evangelica
que lex nova dicitur) qui, infuse dans le ceeur du croyant, ne peut
toutefois se passer de la substructure de la loi naturelle. La loi nou-
velle est en méme temps la loi d’amour et la loi de liberté. Ama et
jac quod vis! (saint Augustin). Sur ce terrain, ’homme se détermine
lui-méme. Thomas d’Aquin s’appropriera ici Passertion d’Aristote :
liber est qui sut causa est. 1’ amour, principe librement créateur, éleve
Phomme au-dessus de lui-méme, le porte jusqu’au but dernier de la
vision de Dieu (contemplation) et, par les ceuvres surérogatoires, le
fait participer, en surhomme, 2 la divine action rédemptrice.

« La loy n’est point forgée ici bas : mais Dieu en est le vray au-
theur » (Calvin). Le protestantisme du seiziéme siecle rejette la loi-
immanence et la loi-programme que la raison naturelle connait
d’avance et réalise a volonté ; il rompt avec la loi qui se laisse décou-
vrir par ’homme, qui s’offre, indépendamment de toute initiative
divine, 4 son embrassement et a sa libre disposition ; il met Paccent
uniquement sur Pacte souverain par lequel Dieu lui-méme révele
sa Volonté a tout moment de la vie humaine. Pour la Réforme, la
loi de Dieu échappe a notre possession parce qu’elle ne peut étre



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 67

conjecturée, déduite, connue avant Pinstant concret ou Pultime
Législateur ordonne et fait appel a notre décision personnelle en face
du prochain qui a droit & tout notre amour et que nous confrontons
journellement dans des situations toujours inédites. L’action immé-
diate de Dieu et non pas une loi précongue ou sue par ceeur nous dira
ce que nous avons a faire dans chaque concours de circonstances.
Encore une fois, il ne s’agit pas de saisir « le souverain bien », mais
de laisser agir « le souverain Seigneur ». Ce n’est pas le bien a réaliser,
mais c’est Celul qui seul est bon et son ordre pour la minute présente
qui importent. Rien n’est bon en soi, mais le commandement divin
rend bon, a chaque instant, ce qu’il lui plait. En soi, la vie n’est pas
sacrée, ni ’humanité, ni la paix universelle : seule la volonté de
Dieu est sainte. Que nous sommes ici loin de la sécurité catholique se
fondant sur une loi naturelle que 'on porte dans sa raison et sur une
loi nouvelle que Pon posseéde par la grace infuse ! Comme au c6té de
la theologia glorie le chrétien évangélique fait pauvre mine, lui qui
nie la possibilité d’une ascension prométhéenne qui Péleverait de la
loi humaine a la loi éternelle, de la nature a la grice ! Le protestan-
tisme qui prend son point de départ dans la souveraineté de la
Parole impérative et ne s’appuie que sur elle, donc sur rien d’hu- .
main, parait signifier incertitude, dépendance, servitude, mais en
réalité : ineffable sécurité en Dieu, liberté parfaite en Dieu.

La pensée réformatrice, parce qu’elle envisage la loi comme une
révélation divine toujours nouvelle faisant autorité exclusive dans
la réalité de tout instant, ne connait pas différents degrés de moralité,
rejette les conseils évangéliques et les veeux monastiques, ignore la
distinction entre la morale privée et la morale publique, entre le
profane et le sacré, et écarte la «raison d’Etat». En haut comme
en bas de Péchelle, la loi est une : Tu dois aimer Dieu et le prochain.
L’unité comme la dignité de la loi gisent en son origine. Elle cesse
d’étre la loi dés qu’on lui donne une existence a part, la séparant
de P Auctor legis et de son commandement de ’heure.

A son tour, la notion évangélique de la liberté est radicalement
différente de celle du catholicisme. Tandis que pour celui-ci liberté
signifie spontanéité religieuse et morale du surhomme qui, certain
d’étre causa sui et de pouvoir se réaliser soi-méme, s’éleéve au-dessus
de la loi, affirmant sa libre initiative sous Pimpulsion de la grice, la
Réformation considére Phomme, méme justifié, constamment sous
la loi de Dieu et a la merci de ses ordres instantanés. Le protestant



68 WILLIAM LACHAT

n’cst jamais libre a Pégard de la loi, a laquelle il est indissolublement
lié ne serait-ce que par la repentance éveillée continuellement en lui
par le non-accomplissement toujours nouveau de la loi divine ; il est
seulement libéré de la malédiction de la loi. Dans son fameux traité
de la Liberté chrétienne (1520), Luther défend cette thése : le chrétien
est libre par la fol, sans cesser d’étre assujetti a la loi; et Calvin a
écrit : « Estans délivrées de ce rigoureux commandement de la Loy,
ou plustost de toute la rigueur d’icelle, elles [les povres ames] se voyent
estre appelées de Dieu avec une douceur paternelle : lors d’une alai-
gresse et franchise de coeur elles suyvront ou 1l les voudra mener»
(Inst., 111, 19, 5).

Revenant au point litigicux de la loi naturelle, nous constaterons
que si Rome octroie a cette derniére une place d’honneur, les réfor-
mateurs ne se font pas faute de la reconnaitre a leur tour, mais avec
cette différence essentielle qu’ils ne la congoivent pas, comme le
romanisme, dans la continuité du regnum nature et du regnum
gratie, mais dans la rupture de toute liaison organique, dans ’abrupte
solution de continuité que signifie le péché, quand il est pris au
sérieux. Calvin fait grand cas du droit naturel et Luther, plus encore
que ses contemporains catholiques, insiste sur le maintienrde I'ordre
naturel s’affirmant dans la justice humaine et les lois civiles,
lesquelles sont comme une digue édifiée par le Créateur pour
garantir la société de P’anarchic et du chaos. Un réseau d’insti-
tutions et d’autorités — préétablies dans le sens de Romains x11 —
encercle la vie humaine. La Réforme a défendu cet ordre social
naturel contre Pimpatient idéalisme révolutionnaire de Miinster, qui
méconnaissait la perspective eschatologique de la révélation biblique,
trivialisait le Royaume de Dieu en ’actualisant et dénaturait la liberté
chrétienne. Les courants modernes de réformisme social, chrétiens
ou non, ne sont pas sans rapport avec cet enthousiasme d’illuminés.
Or Luther exhorte le croyant a obéir a Pautorité civile, a s’intégrer
— par Pamour qui accomplit la loi, se solidarise avec les faibles et
porte leurs fardeaux — dans la structure de la vie publique et politi-
que ; mais en méme temps il lui rappelle qu’il faut obéir a Dieu plutot
qu’aux hommes et que «la figure de ce monde passe », avec les peu-
ples et les lois, les gouvernements et le droit. Le vrai conservatisme
qui dit : « Ce que notre Dieu a créé, il veut aussi le maintenir ! », ct le
véritable esprit révolutionnaire qui, avec la Rédemption, ne peut pas
tolérer les multiples retranchements de la puissance des téntbres,



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 69

vivent ici cote a cote. Toutefols, ce n’est que dans le futurum resur-
rectionis que le désordre social prendra fin, en méme temps que le
péché et la mort. Le Royaume de Dieu, pure action divine échappant
a toute sécularisation et a toute instauration opérées de main
d’homme, ne réside pour le moment et pour nous que dans la Parole
divine.

« Si la volonté du Seigneur est telle, que nous cheminions sur terre
ce pendant que nous aspirons a nostre vray pays, d’avantage, si telles
aides sont nécessaires a nostre voyage, ceux qui les veulent séparer
de ’homme, luy ostent sa nature humaine » (Inst., IV, 20, 2). Toute
provisoire qu’elle soit et bien qu’elle reste entachée de mal, Porga-
nisation civile est voulue d’En-Haut et, selon Calvin, plus indispen-
sable encore que le pain et I’eau, que l'air et le soleil. Répudiant la
théocratie romaine, Luther rend a César ce qui est a César, non par
enthousiasme nationaliste ou, a la maniére de Fichte et de Hegel,
pour faire de PEtat une divinité a peine inférieure a Dieu, mais uni-
quement parce qu’il prend PEglise au séricux et veut la servir avant
tout. Calvin conduit aussi peu que Luther au libéralisme moderne
qui, au mépris de Romains x111, part du dogme de ’homme libre et
tend & subordonner les institutions, les lois et les autorités a 1’épa-
nouisscment de P'individu, conférant a ce dernier la libre disposition
ct détermination de lut-méme. C’est 1a peut-étre du romanisme, de
humanisme ou méme un protestantisme oublieux de sa doctrine
de la liberté, mais la Réformation n’a rien a faire avec une telle
conception. Le seizieme siecle évangélique n’a connu que la liberté
fondée en Dieu et liée a Iélection. Dés qu’elle se fonde en ’homme
et sacrifie la transcendance, la liberté dégénere en mystique libérale
sans aucun point d’attache avec le sol protestant et biblique. Le
libéralisme qui se méfie de la loi extra-psychologique, objective, sié-
geant ailleurs que dans Pesprit humain, prépare le terrain a la disso-
lution de la loi et de Pautorité. Mais le camp adverse du nationalisme
glorificateur de ’Etat, du peuple et de la race est aussi éloigné de la
Réformation que le libéralisme qui exalte Pindividu autonome.

La liberté chrétienne est aux antipodes de P’afhrmation de soi-
méme. Mais alors, placée si haut, a-t-elle encore quelque contact avec
la réalité ? Oui, elle est plus pres de la réalité humaine que la liberté
immanente et plus étrangére au quiétisme que Pautonomie suffisante.
Elle se laisse lier par Pordre 1égal et professionnel, tout en cherchant
a améliorer les institutions et le droit, soit directement comme Calvin,



70 WILLIAM LACHAT

soit indirectement comme Luther. L’Eglise justific Pexistence et
Pautorité de I’Etat, mais elle limite les prétentions de ce dernier en
les mesurant aux exigences de Dieu.

En une époque de confusion anarchique, il importe que P’Eglise
témoigne de la Loi avec toute Pautorité de I’ Auctor legis. En dépit
de sa vénérable mais pernicieuse métaphysique de la loi, le catholi-
cisme, parce qu’il voit Pimportance de cette derniére, est plus pres
de la vérité que le protestantisme évolué qui ’annule en la dissociant
de son origine.

Un dernier chapitre consacré a PEglise est comme la clé de volite
de la pensée théologique de M. de Quervain. « Non pas 'Eglise, mais
la religion ! » s’écrie notre époque miirie au soleil de Pindividualisme
religieux, de forme piétiste ou libérale. Le romanisme, campé sur le
rempart massif de sa doctrine de 'Eglise, se rit du phénomeéne cha-
toyant de «la religion », fort du fait que PEcriture promet le Saint-
Esprit non 4 Pindividu, mais a PEglise. Cependant, Paspiration a
unc « renaissance de Eglise » se constate aujourd’hui partout. Ces-
sant d’étre la libre association de personnalités pieuses s’édifiant
mutuellement, ’Eglise est envisagée toujours plus comme une insti-
tution divine qui domine ct porte les fideles, au lieu de dépendre de
leur bon vouloir,

Examinons d’abord la notion catholique de ’Eglise, que 'impec-
cable continuité de sa structure hiérarchique rend imposante, mais
gui ne résiste pourtant pas a analyse critique. Dieu le Pere est le
chef du Fils ; Christ est le chef de ’Eglise, c’est-a-dire des apotres et
des évéques ; I’évéque est, par Pintermédiaire du prétre, le chef de
’Eglise locale. Ce lien hiérarchique unit absolument chaque fidele a
Dieu. Comme le Fils regoit tout du Pere, I'Eglisc regoit tout du
Christ son chef, & savoir ce que le Pere (fons totius deitatis) commu-
nique au Fils. Toutefois un chainon est introduit : ’évéque, en qui
Jésus-Christ et, conséquemment, le Pére sont présents pour la com-
munauté des croyants. Mais ici, ’homme ne porte-t-il pas atteinte
d’une main sacrilége a la majesté de Dieu ?

De méme que le Fils est seul a enseigner ce qu’il entend du Pere,
ainsi P’Eglise, constituant unique canal de cet enseignement, est
infaillible dans la fixation de la doctrine. Mais, depuis qu’il est entré
dans sa gloire, Christ, dont la voix n’atteint plus oreille humaine,
continue a parler par son vicaire terrestre, autour duquel s’assem-



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 71

blent les évéques. Comme prétre, le pape ne se distingue pas des
autres évéques : c’est comme docteur et législateur qu’il occupe le
saint siége du prince des apotres. « Bouche du Christ », instrument
supréme de Dieu, ses décrets promulgués ex cathedra sont identiques
a ceux du Christ, lequel ne parle ni par le mysticisme obscur des
masses populaires, ni dans le cabinet du savant, lequel ne reconnait
ni la démocratie du peuple de I’Eglise, ni I’aristocratie des théolo-
giens. Sans Pinfaillibilité du pape s’effondrerait la tour hiérarchique
qui unit le ciel a la terre, ’Eglise triomphante a I’Eglise militante.

Christ n’est pas seulement le souverain docteur; il est aussi le
souverain prétre. Il se sanctifie pour Phumanité qu’il porte en lui.
De lui les évéques regoivent la prétrise qu’ils exercent par ’adminis-
tration des sacrements. Enfin, Roi des rois terrestres, Christ détient
Pimperium. 11 domine, gouverne et juge tous les peuples par son
vicaire. Deés lors ’autorité de PEglise enseignante, sacrifiante et diri-
geante est consommeée. S’étonnera-t-on encore du charme exercé sur
tant de nos contemporains, inquiets en ces temps de démence et de
désagrégation anarchique, par le moyen 4ge qui, plus que toute autre
époque, incarna cette autorité intégrale fondée sur une hiérarchic
divine embrassant la totalité du ciel et de la terre, et dans laquelle la
plus insignifiante manifestation de la vie humaine s’intégre merveil-
leusement et revét une haute signification symbolique ?

En Pannée de la conférence de Stockholm, Pie XI a réaffirmé
(encyclique Quas primas 1925) la royauté sans limites de Christ sur
toutes les affaires terrestres. Cependant, ce Roi renonce volontaire-
ment a faire usage du pouvoir temporel qu’il serait en droit d’exercer
et le délegue aux princes et aux gouvernements. Mais ceux-ci, qui
auront A répondre de leur administration au Jugement dernier, ne
doivent pas régner dans la sécurité de la chair sans ou contre ce Roi,
sans sa bénédiction et sa sagesse. Lui seul peut donner la paix aux
peuples. Pax Christi in regno Christi, a dit Pie XI. Tout ceci s’appli-
que également a PEglise qui est, sur la terre, la puissance prolongée
de 'Homme-Dieu. Le pape et les évéques, fondés de pouvoir du
Christ, ont pour mandat de diriger la chrétienté, exhortant, com-
battant, légiférant, punissant in persona Christi. '

« Parfaite société spirituelle et surnaturelle », 'Eglise posséde un
pouvoir spirituel direct et absolu, qui est codifié dans le Droit canon.
Si PEtat moderne s’en trouve diminué, combien plus Pest-il en face
du pouvoir indirect sur le temporel qui autorise I’Eglise a intervenir



72 WILLIAM LACHAT

dans la vie politique dés qu’elle estime que le salut des dmes, ’hon-
neur de Dieu ou la gloire de Son régne sont menacés ! Les programmes
et les doctrines de ’Etat sont soumis au libre jugement de I’Eglise
autoritaire, non en ce qui concerne leur contenu politique, mais a
cause de leur portée morale et religieuse. L’Eglise ne reconnait pas
la prétention de I’Etat a la souveraineté totale, laquelle n’appartient
qu’a Dieu. L’Etat n’étant souverain que l2 ou il nc met pas 'intérét
des Ames en péril, sa liberté est donc limitée par PEglise. Celle~ci, qui
est seule a connaitre ce qui est pour le bien de ’homme, éléve sa voix
protectrice quand elle Pestime a propos, sans demander la permission
a qui que ce soit. C’est elle seule — et non pas le monde, ni PEtat ni
le jugement individuel — qui décide si et quand les pensées et les
actions humaines sont pernicieuses aux dmes. Parce qu’elle n’a pas
voulu comprendre ces principes, ’Action francaise s’est vue con-
damnée par le Saint-Sieége. Mais c’est toujours avec une prudence
infinie que ’Eglise fait usage de son pouvoir indirect qui, théorique-
ment, peut aller jusqu’a délier des citoyens de leur obéissance aux
lois jugées nuisibles et a destituer des princes impies. Elle sait com-
bien une défaite pourrait lui cofiter cher; elle ne veut pas de vic-
toires éphémeres et évite les Kraftproben. Elle préfere négocier avec
patience ct courtoisie que s’exposer inutilement au danger. Elle a
le temps d’attendre que mirissent les fruits de sa sagesse.

Si donc PEglise romaine pose des limites précises a la puissance
de PEtat libéral ou nationaliste et, cn vertu de sa catholicité, s’éleve
au-dessus de toutes les frontieres et ainsi les rend relatives, sa fidélité
a la pensée antique la met dans P'impossibilité de déprécier PEtat. Tout
en se refusant a I’étatisation de I’Eglise, elle s’oppose a P’absorption
de PEtat par PEglise. Elle condamne P’anarchisme politique autant
que Pindividualisme religicux. Elle respecte hautement I'Etat et
veut étre son alliée, sans toutefois se confondre avec lui et croire a
son omnipotence. Elle pense que, sans elle, PEtat ne peut que se
détruire lui-méme. Si Pie IX et Léon XIII ont dénoncé les outrances
d’une autocratie libérale, Pie XI rend aujourd’hui le monde attentif
au péril de la divinisation paienne de PEtat. En cas de détresse
extréme ou de défaillance de ’Etat, PEglisc romaine est préte a
prendre temporairement les rénes du pouvoir politique, jusqu’a ce
que la nation se ressaisisse, comme ce fut maintes fois le cas dans
Phistoire. Notons enfin que Léon XIII voit dans la liberté de PEglise
la garantie de la sécurité et de la réelle prospérité de Etat.



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 73

Que pense M. Alfred de Quervain de la position du protestantisme
en face du probléme de PEglise ? Il établit d’abord que seul un pro-
testantisme fondé sur une solide doctrine de ’Eglise a des chances
d’8tre pris au sérieux par le catholicisme, pour qui PEglise est tout.
«Misere et grandeur de PEglise évangélique !», exclamait récem-
ment une voix autorisée de la théologic réformée. Nos enthousiasmes
ecclésiastiques, nos communautés «vivantes», notre activisme
fébrile, non seulement ne parviennent plus a voiler la réalité de la
décadence de PEglise, mais la rendent d’autant plus alarmante que
certains succes de surface tranquillisent la conscience protestante
et retardent la réflexion salutaire sur notre situation véritable. Clest
en particulier la théologie de individualisme qui a conduit au rela-
tivisme dissolvant dont nous souffrons. En mettant Paccent sur ce
qu’éprouve et expérimente le croyant, par la force des choses elle a
¢té amenée a voir dans I’Eglise une forme secondaire et dérivée, un
moyen dont le but est Phomo religiosus. La doctrine de la Loi, disso-
ciée de celle de ’Eglise, a dégénéré en une éthique formelle, comme
chez Wilhelm Herrmann, ou en une éthique idéaliste, a la maniére
de Treeltsch. Ainsi a été démantelé ce bastion de la Réforme qu’avait
été Tunion indissoluble de PEglise ¢t de la Lol. Apres la théologic
de Pexpérience, la théologie spéculative, animée par Fichte et Hegel,
consomma la défaite de ’Eglise. Un Richard Rothe ne voit dans
PEglise pas beaucoup plus qu’un produit du hasard, quelque chose
de relatif et qui n’a rien d’essentiel. Prolongeant les lignes du radi-
calisme de ce théologien, le mouvement religieux-social d’un Léonard
Ragaz a répudié définitivement I'Eglise pour préconiser Pidée du
Royaume de Dieu qu’il importe de «faire avancer». Dans la pensée
de M. Paul Tillich, "Eglise se volatilise en un symbole actuellement
vide de sens et inopérant ; tandis que la nouvelle Eglise attendue
sera die theonome Geisteslage, c’est-a-dire «une association humaine
qui aura pour maitres les grands philosophes créateurs, pour prétres
les artistes, pour propheétes les voyants d’une nouvelle éthique de la
personnalité et de la communauté, pour évéques les chefs conduisant
vers les fins nouvelles de la société, pour diacres les organisatcurs
du nouvel ordre économique». M. Tillich fait allusion, en dernicr
lieu, aux leaders d’un supermarxisme. Dans le protestantisme
suisse et frangais, le mot d’ordre : « Non I’'Eglise, mais le Royaume
de Dieu ! » a été interprété dans le sens éthique plutdt que spéculatif.
La parole citée plus haut : « Tut um Gottes willen etwas Tapferes ! »



74 WILLIAM LACHAT

(Zwingli) est ici d’une plus grande actualité que la doctrine de la
justification par la foi ou que le combat pour la souveraine liberté
de Dieu et pour la vraie liberté chrétienne. Ne risque-t-on pas, par
la, d’édifier queclque chose d’étranger a ’Eglise de Luther et de
Calvin ? Le piétisme, le rationalisme et le romantisme religieux
aboutissent a la décomposition de I’Eglise de Dieu. Avant de vouloir
corriger ou compléter trop hitivement la pensée des réformateurs,
ne serait-il pas utile de scruter avec soin le sens qu’ils ont donné a
cet article de foi, pour la défense duquel ils ont couru les risques de
la Réformation : « Je crois la sainte Eglise chrétienne universelle » ?

En effet, la solennelle protestation du seiziéme siécle consiste en la
défense du vrai caractere de PEglise, qui revét ici-bas la forme d’une
humble servante, d’une docile écoliere de la Parole de Dieu, et non
pas celle d’une fastueuse hiérarchie reposant sur le rocher de Pierre
et tronant sur la vérité de Celui qui « habite une lumitre inacces-
sible ». L’ordre hiérarchique étant détruit, sur quoi dés lors s’appuic
PEglise ? Ce qui seul la crée, la porte et la fait subsister, c’est la
Parole de Dieu, non pas simplement congue comme Ecriture ou
Weltanschauung biblique, mais comme Parole « qualifiée » (Calvin),
c’est-a-dire comme action créatrice et révélatrice, souveraine et im-
prévisible de Dieu s’affirmant au travers de la Parole écrite et pré-
chée, et échappant a toute possession humaine. L’autorité de cette
Parole qui fonde ’Eglise se fonde elle-méme sur la liberté de Dieu.
Que IEglise n’existe que par la Parole divine éternelle et actuelle,
cela ne va pas sans dire et sans contestation aujourd’hui. L’objecti-
visme ossifié d’une orthodoxie fourvoyée et le subjectivisme piétiste
ou rationaliste signalent les écucils de droite ¢t de gauche contre
lesquels la doctrine réformatrice de PEglise peut a tout instant se
briser. La voie étroite tracée il y a quatre cents ans ne peut étre
assurée une fois pour toutes, ni méme décrite, elle peut seulement étre
suivie dans Pobéissance de la foi. « Non seulement la foy en sa per-
fection et toutes ses parties est engendrée d’obéissance, mais aussi
tout ce que nous avons a cognoistre de Dieu», cognitio Dei ab obe-
dentia nascitur (Calvin). La doctrine et la prédication, donc Eglisc,
sortent de Pobéissance et non du « sentiment religieux », pas plus que
de Pexpérience morale ou mystique. Le regnum Christi, donc PEglise,
est 1a ot la Parole est préchée et obéie en vérité.

Tandis que le catholicisme et les sectes protestantes ont pour trait
commun d’amener le « surhomme » religicux a produire et cultiver



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 75

« le sacré » afin de Poffrir en sacrifice agréable a Dieu, les réformateurs
déclarent que le chrétien ne posséde rien en lui-méme, mais qu’il a
recu le pardon, la justification et la sanctification uniquement en
tant que membre du corps de Christ qu’est ’Eglise, c’est-a-dire par
la foi en la Parole qui opere et accomplit tout en nous.

Le livre Gesetz und Fretheit s’achéve par une confrontation des
theses de Calvin et de Luther avec celles du catholicisme et du pro-
testantisme moderne quant a la notion du Royaume de Dieun, et par
un examen de ce qu’a signifié et peut encore signifier actuellement
la «discipline ecclésiastique ».

Nous avons vu plus haut que des représentants autorisés de la théo-
logie romaine ont senti toute 'acuité de la question que le livre que
nous venons d’analyser leur a posée en méme temps qu’au protes-
tantisme. Naguere M. Jacques Maritain lui-méme s’est exprimé en
ces termes : « Je suis frappé du souci d’information loyale et positive
qui anime les écrits d’Alfred de Quervain et de Pintérét qu’il porte
avee perspicacité aux questions centrales qui concernent 4 la fois la
théologie spéculative et les destinées de la culture. La maniére dont -
il se¢ documente sur la tradition catholique et dont ses exposés ren-
dent possible une conversation entre penseurs catholiques et protes-
tants me semble un exemple utile a suivre pour tous... Si opposés que
solent certains points de vues fondamentaux, il y a toujours intérét
ct profit spirituel a dialoguer avec un interlocuteur comme lui, et
a préciser en sa compagnie et ce qu'on a de commun avec lui et ce
qui vous sépare de lui. Mon veeu est que du coté protestant et du coté
catholique on apprécie pleinement Pimportance de Peffort qu’il pour-
suit, et lul rende justice ».

N’est-il pas surprenant de voir le catholicisme allemand et fran-
cais faire grand cas de eeuvre théologique de M. de Quervain, tan-
dis que celle-ci est presquc enti¢rement inconnue de ses coreligion-
naires et de ses compatriotes ? Ce penseur protestant pose une ques-
tion capitale au protestantisme contemporain. Sa voix nous appelle,
non point a copier ou a canoniser la théologie de la Réforme, mais a
micux pénétrer scs profondeurs, a percer les écrans de sagesse philo-
sophique et théologique qui la cachent & notre vue, & reviser les
jugements sommaires que nos devanciers des deux derniers siécles
ont portés sur elle et a fonder une intelligence renouvelée de cette
unique action de Dieu, qui souleva le seizieme siécle, sur une foi



76 WILLIAM LACHAT

nouvelle associée @ unc étude plus congéniale et moins périphérique
de nos origines. Nous sommes conviés a un effort d’objectivité véri-
tablement scientifique, de vérité, de justice et d’obéissance. Il en
résultera sfirement, pour le plus grand bien de PEglise protestante
d’aujourd’hui, une redécouverte du centre de gravité de la Réforme.

Il n’est pas donné a n’importe quoi de pouvoir prendre racine sur
nos « coteaux modérés », pour user d’un mot de Sainte-Beuve. Rien
ne fleurira chez nous qui n’ait été greffé sur le cep romand. Clest
entendu ! Mais qu’est-ce que le cep romand ? Nous croyons que le
vrai cep romand est celui que les mains de Calvin, de Farel et de
Viret ont planté jadis sur ces coteaux mémes ol nous almons et vou-
lons avant tout, aujourd’hui comme autrefois, toute la vérité de
Dieu, — et non pas, par-dessus tout, «la mesure, la clarté et le bon
sens », comme s’exprimait un quotidien, complétant la parole du cri-
tique littéraire frangais. Ces qualités de Pesprit sont certes inesti-
mables, mais V'ceuvre de PEsprit les dépasse autant que le ciel est
élevé au-dessus de la terre. Le cep de la Réformation, qui est notre
seul grand patrimoine, est assez vigoureux pour supporter la greffe,
disons, d’une science historique consciente de ses limites. Mais,
d’autre part, il est urgent de le débarrasser des branches gourmandes
qui absorbent sa séve en pure perte et le rendent méconnaissable.
Quoique caché, ce cep ancien est toujours la et il se livrera au vigne-
ron muni du sécateur. Le Vaudois Alfred de Quervain, que rien de ce
qui concernc la Suisse romande ne laisse indifférent, souhaite ardem-
ment que cet émondage s’accomplisse.

Une attention plus générale encore a été attirée par la pensée poli-
tique de M. de Quervain contenue dans Pouvrage : Die theologischen
Voraussetzungen der Politik (Berlin 1931), qui fut trés remarqué en
raison de la sagacité avec laquelle il critique les diverses idéologies
enveloppant la réalité politique en Europe, ct 4 cause de la nou-
veauté du point de vue — en fait fort ancien — qu’il met en lumiére.
Au bout de quelques mois, on lui demanda de préciser ses théses,
ce qu’il fit dans deux autres ouvrages: Theologic und politische Ge-
staltung (Berlin 1931) et Das Gesetz des Staates (Berlin 1932) dans
lequel 1l lui arrive de parler, avec un intérét admiratif, du paysan-
horloger des Montagnes neuchiteloises.



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 77

Cette pensée politique mérite a elle seule d’étre exposée dans un
article spécial ; nous n’en indiquerons ici que orientation. $i la poli-
tique de ’homme naturel n’est que péché, si la politique inféodée a
PEglise conduit au romanisme, il existe une politique dominée par
Dieu, attentive aux intimations souveraines de la Parole de Dieu,
laquelle doit étre PAutorité faisant loi a toutes les autorités terrestres,
dans tous les domaines de la vie humaine. L’action politique n’est
pas autonome. Elle a un Maitre au-dessus d’elle et ne peut étre
fructueusement constructive qu’en écoutant la Parole actuelle de ce
Maitre. Il faut se rendre a I’évidence et reconnaitre que les puissances
de mort portent la cognée de la destruction aux racines de tout ce
qui n’obéit pas aux appels et aux impératifs de Dieu. La politique
ne fait pas exception a la regle : tant qu’elle se dérobera au joug de
la Parole divine, elle sera irréelle, fantastique et néfaste.

Grace a son droit naturel, le catholicisme n’a jamais cessé de voir
le rapport essentiel, la connexion organique obligée qui relie la théo-
logie et la politique. La Réforme 1’a aussi fort bien compris, tandis
que les époques subséquentes de lindividualisme religieux Iont
presque complétement perdu de vue. Aujourd’hui, nous ouvrons des
yeux étonnés sur cette lacune de notre pensée protestante. Nous voyons
clairement que le désarrol politique et social de notre époque est un
symptome de la crise de la foi chrétienne au sein de 'Eglise ; que le
chrétien évangélique ne peut — pas plus que sauter hors de son
ombre — cesser d’étre un zdon polittkon et d’avoir une constante
responsabilité politique, non pas uniquement vis-a-vis de son parti ou
de lui-méme, mais avant tout devant Dieu et, par conséquent, envers
son prochain.

M. de Quervain n’offre pas de solutions théologiques aux problémes
politiques et ne préconise pas plus la théocratie que le culte idolatre
de PEtat. Mais il affirme le primat souverain de la Parole du Créateur
et du Rédempteur sur les multiples théories politiques, dont il dé-
nonce les usurpations a la lumiere, précisément, du Verbe éternel qui,
d’institution divine, est le juge prédestiné de toutes les pensées et de
tous les buts politiques, la loi ultime de toute action humaine, qu’elle
soit publique ou individuelle. Par exemple on se rend compte qu’a
Pinstant ou, sur le champ de bataille des idées politiques, intervient
la conception biblique de ’homme — non pas le roi librement créa-
teur, mais la créature déchue, le pécheur perdu en qui la pitié et le
pardon de Dieu esperent pourtant encore ! — I’atmosphére est pu-



78 WILLIAM LACHAT

rifiée des illusions et du poison de haine aveugle qu’elle contenait,
et, la réalité de 'homme s’illuminant aux clartés de la vérité divine,
les barriéres peuvent tomber, les adversaires se comprendre, et la
possibilité apparait de construire ensemble sur le roc. A la suprématie
de la Parole éternelle sur toute la réalité correspond la fonction de
vigie que Eglisc est appelée a remplir, en particulier dans la sphere
politique.

Konfession und Katholiziteet der Kirche (Berlin 1932), une étude de
longue haleine présentée a la « Kantgesellschaft » de Diisseldorf-
Elberfeld-Barmen, nous fait pénétrer plus avant dans le probléme
de la substance de PEglise tel qu’il se posc a notre génération et
découvre a nos yeux une richesse insoupgonnée de points de vues
nouveaux et anciens sur ce sujet plein d’actualité. Die bekennende
Kirche ber H. F. Koblbriigge (Neukirchen 1933) est une des mono-
graphies composant la « Festgabe » dédiée au Dr Karl Miiller, pro-
fesseur de théologie réformée a la Faculté luthérienne d’Erlangen,
dont les classiques Bekenntnisschriften der reformierten Kirche (Leip-
zig 1903, 976 p.) connaissent aujourd’hul un regain d’intérét. Trai-
tant de la confession de foi, M. de Quervain parle en passant des
buts et des mobiles de la fondation de ’Eglise libre vaudoise et de
I’Eglise indépendante neuchiteloise. 11 souligne avec joie le signe de
ralliement de cette derniére: «la souveraineté du Seigncur Jésus-
Christ sur son Eglise », tout en regrettant qu’elle ne soit pas parvenue
jusqu’au centre des confessions de foi de la Réformation (catéchismes
de Geneve et de Heidelberg).

Penseur théologique et politique, notre compatriote est aussi pré-
dicateur. Il a le privilége d’annoncer la Parole deux fois par semaine,
a Elberfeld, devant un auditoire de cing a six cents adultes. Dans :
Das Licht scheint in der Finsternis (Editions Gotthelf, Berne 1932) il
a réuni dix-neuf sermons sur Genése 11, 1v et xx11 (Pinstitution du
mariage, Cain, le sacrifice d’Isaac), Matthieu 1v (la tentation de
Jésus), Marc x (le jeune homme riche), Actes 11, 1v et v (la commu-
nauté des biens, le Nom par lequel nous sommes sauvés, obéir a
Dieu plutot qu’aux hommes, Gamaliel), Romains x1v (les faibles en
la foi), Jacques 1 et 11 (mettre en pratique la Parole de Dieu, ne
pas faire acception de personnes), Psaume cxxvir (Si ’Eternel ne
bitit la maison...). Nous nous trouvons ici en présence de la prédica-
tion calvinienne et huguenote revétue d’une forme moderne, tra-



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 79

versée de part en part par le souci exclusif de la fidélité a la Parole.
Le style est a dessein simple et sans éclat, afin que, les voix humaines
ayant fait silence, le Verbe éternel seul soit entendu. Vient enfin de
paraitre : Die neue Schapfung (Elberfeld 1934), une série de sermons
sur les prodigieuses paroles de II Corinthiens 1v, 16 & v, 21. A ceux
qui désireraient prendre contact avec M. de Quervain, nous conseillons
de commencer par la lecture de ce récent écrit qui témoigne d’un
rare discernement spirituel et apporte une interprétation perspicace
de ce grand passage de saint Paul. N’y a-t-il pas une nuance équiva-
lant a tout un monde entre cette prédication qui n’est pas libre ni
brillante extérieurement, mais qui est liée, subjuguée, conduite
comme une humble et attentive servante de la Parole par qui tout
ce qui existe a été créé et qui a été faite chair, et, d’autre part, la
prédication ou le moi humain occupe le centre et donne complaisam-
ment essor A ses pensées favorites, & ses expériences et 4 ses senti-
ments, si élevés puissent-ils étre ?

Envions M. de Quervain. Il travaille au sein d’une Eglise sous la
Croix, d’une de ces communautés qui luttent pour la liberté, Pinté-
grité et la souveraineté de ’Evangile en face de la contagion presque
irrésistible du nouveau paganisme qui s’est installé dans I’Eglise
évangélique. Jeune encore, notre compatriote a devant lui une car-
riere pleine d’espoirs. Puisse la Suisse romande, son pays d’origine,
qui posséde en lui un théologien d’envergure, apprendre a le connaitre
et écouter sa voix !

William LACHAT



	Études sur la théologie contemporaine : la pensée théologique de M. Alfred de Quervain

