
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 22 (1934)

Heft: 90

Artikel: Études sur la théologie contemporaine : la pensée théologique de M.
Alfred de Quervain

Autor: Lachat, William

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380251

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380251
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETUDES SUR LA THEOLOGJE CONTEMPORAINE

LA PENSEE THEOLOGIQUE
DE M. ALFRED DE QUERVAIN

M. Alfred de Quervain est des nôtres. Avant d'appartenir à la ville
fédérale, dont il est originaire ainsi que de Berthoud, il est Romand,
Vaudois, bourgeois de Vevey. C'est dans cette ville, en effet, qu'après
un premier séjour à Chexbres s'établirent ses ancêtres, réfugiés
huguenots venus de Bretagne. Sa famille a vécu plus d'un siècle en
Suisse française d'où est issue sa mère ainsi que plusieurs de ses

ascendants, dont le professeur Girard de Bâle, ancien pasteur
vaudois. Ses oncles sont bien connus dans notre pays : le chirurgien et

l'architecte-archéologue de Berne, le météorologiste-explorateur de

Zurich, décédé il y a quelques années.

Le point de départ de la pensée de M. de Quervain a été Charles

Secrétan, qui fut son maître préféré à partir du gymnase déjà. Il
s'est aussi nourri de l'œuvre d'Alexandre Vinet. Il travailla ensuite

avec M. Paul Wernle; puis, à Marbourg, avec Wilhelm Heitmüller.
Dans cette ville, des liens d'affection presque filiale l'unirent au

philosophe Paul Natorp. Il approfondit à cette époque la pensée de

Fichte, sans toutefois se laisser gagner par elle. L'influence décisive

qui détermina toute sa carrière ultérieure devait lui venir du philosophe

bâlois M. Heinrich Barth, et particulièrement de son
interprétation de Kant. Après avoir travaillé à Berlin avec M. Paul Tillich,
et préparé une critique de sa philosophie, il se livra, sur le conseil
de M. Wernle, à une étude approfondie de Calvin et de Luther Enfin,



52 WILLIAM LACHAT

ayant commencé des recherches dans le domaine alors presque inexploré

des fondements théologiques de la politique, il fit la
connaissance de M. Carl Schmitt, le juriste berlinois. C'est pendant son

séjour à Berlin, également, qu'il fréquenta le séminaire de M. Stammler

(philosophe du droit) ; plus tard, il fut associé aux travaux du

sociologue Heinz Marr.
On a classé M. de Quervain parmi les « dialecticiens », et il n'a pas

protesté. Il est vrai que les sentiers sinueux qu'il a suivis ont abouti
en un lieu où il se rapproche étroitement de Karl Barth, avec lequel
il se sent plus d'affinités qu'avec les autres représentants du groupe
dit « dialectique ». Parti d'un tout autre point de l'horizon et, à

l'origine, très opposé à certaines thèses de la première édition du

Rœmerbrief, il a tracé, à l'écart des chemins battus du « barthisme »,

un sillon très personnel qui, tout en l'éloignant parfois des audacieuses

positions du professeur de Bonn, l'a cependant toujours ramené
très près de ce dernier.

Les fortes études que fit M. de Quervain eurent pour résultat de le

jeter, au lendemain de l'effondrement de l'Allemagne, en 1918, dans

la mêlée des reconstructeurs. C'est ainsi que nous le trouvons à

Berlin, collaborant avec Siegmund-Schultze et Günther Dehn dans

les faubourgs ouvriers de l'Est. Il y fait du christianisme social,
luttant en faveur de l'Alliance universelle pour l'amitié internationale

par les Eglises, et s'ouvre aux spéculations socialisantes de Platon,
de Fichte et de l'Ecole de Marbourg. Un stage à la tête d'une
paroisse perdue dans une région de grande industrie, à Wittenberg —
où il entra en contact étroit avec la vie du prolétariat et des

communistes — lui enleva toute illusion quant à l'efficacité des théories

marxistes. De même aussi, la stratégie du réformisme préventif
préconisé par le mouvement de Stockholm lui apparut impuissante
à répondre aux exigences de la détresse sociale. Celle-ci ne cédera

qu'à la pression de leviers plus puissants. C'est plus loin et plus
profond qu'il faut chercher le secours.

Il fut ensuite pasteur de l'Eglise du Refuge de Francfort, de

l'Eglise française de Hambourg et de l'Eglise réformée de Stuttgart
(actuellement encore il va, quatre à cinq fois par an, prêcher en français

dans cette dernière communauté). Quelques titres des conférences

qu'il fit dans les universités populaires de plusieurs villes allemandes
donneront une idée des questions qui le préoccupaient alors : l'Eglise
et la politique au moyen âge (Augustin, Thomas d'Aquin, Scot), —



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 53

l'Eglise et la politique au temps de la Réformation, — le De servo

arbitrio de Luther, — les fondements religieux du Droit, —
Weltanschauung et politique, — le protestantisme français, — l'Eglise et la

question sociale, etc. Jusqu'au printemps 1932, il fut pasteur à

Neuvevillc, où il naquit en 1896. Tout en demeurant privat-docent
à l'université de Bâle, il a accepté l'appel de l'Eglise réformée d'Elberfeld,

l'unique Eglise libre de Prusse, fondée en 1847 par Kohlbrügge.

Parcourons rapidement les écrits de M. de Quervain.
En sa qualité de secrétaire de la Société huguenote d'Allemagne, il

aida, après la tourmente de la guerre, aux fils des réfugiés d'autrefois

non point à cultiver le romantisme d'un illustre passé, mais à se

ressaisir et à prendre conscience d'un héritage sans prix, circonscrit
dans les limites suivantes : la Sainte Ecriture, la Discipline des

Eglises réformées de France, la Confession de foi de la Rochelle et le

catéchisme de Heidelberg. Der Glaubenskampf der Hugenotten

(1924), la première publication de M. de Quervain, est issue de cet

effort de reconstitution. « Le signe distinctif de notre époque est la

dissolution de toute autorité », y est-il dit au début. La recherche

d'une autorité capable de nous maintenir au-dessus de ce gouffre
ouvert sous nos pas : tel est le but que poursuit l'auteur dans tout
ce qu'il écrit. Ceci revient à poser la question de Dieu dans tous les

domaines, parce qu'elle constitue le fond dernier de toutes nos

détresses, de tous nos désordres et de tous nos problèmes sociaux et
individuels. M. de Quervain affirme d'emblée, avec la Réformation,

que l'autorité ultime dont notre monde ne peut plus se passer à

moins de s'écrouler est la Parole de Dieu, redécouverte, comprise tout
à nouveau et obéie, ce qui ne signifie aucunement faire entrer le

moderne vingtième siècle dans les catégories et les formules du

seizième, mais s'apercevoir que l'on a perdu en route un trésor,
revenir sur ses pas et se pencher pieusement pour le ramasser. La
Parole de Dieu ou, comme a dit Trœltsch sans y croire, « le miracle
absolu » de la Révélation (verbum caro factum est), à propos de laquelle
la Confession de foi de la Rochelle s'exprime en ces termes majestueusement

simples : « Comme cette doctrine ne prend son autorité des

hommes ni des anges, mais de Dieu seul, aussi nous croyons (d'autant
que c'est chose surmontant tous sens humains, de discerner que



54 WILLIAM LACHAT

c'est Dieu qui parle) que lui seul donne la certitude d'icelle à ses élus

et la scelle en leurs âmes par son Esprit ». C'est ici le cœur même de

la Réforme, le nerf de la foi huguenote, la vérité qui seule peut sauver
notre siècle, lequel déjà perd pied et chancelle sur le sable de sa

présomptueuse autonomie.
Nous sommes introduits par ce qui précède à l'étude intitulée :

Calvin. Sein Lehren und Kämpfen (Berlin 1926), portant comme
épigraphe ces mots qui résument si bien la vie du réformateur : Per
mediam desperationem prorumpere convenit. On ne trouvera ici aucun
de ces fastidieux lieux communs fréquents chez les interprètes populaires

de l'histoire de nos origines ; loin de la simplifier, de la moderniser

ou de l'idéaliser, l'auteur laissera parler cette histoire — considérée

objectivement dans ses mobiles profonds — à la concrète réalité

d'aujourd'hui. Il n'est pas facile de percevoir clairement le battement

du cœur de la Réforme. Combien d'historiens se sont trompés
en la jugeant par la périphérie et non par le centre M. de Quervain
s'est penché avec piété sur ce passé. Avec une puissance de
pénétration fine et sagace, il analyse et détermine l'ultima ratio du drame

protestant. D'une main heureuse, il met à nu les racines cachées du
réalisme puissant de la foi que nous envions à nos pères.

Par exemple, pour nous faire saisir ce qu'ont signifié ces mots,
devenus insipides parce que nous ne les comprenons plus : « La
Parole, rien que la Parole, toute la Parole » il montre Calvin aux
prises avec Sadolet, évêque de Carpentras, lequel lui reproche son
individualisme religieux, les rêves et les caprices personnels qu'il
substitue à l'autorité divine de l'Eglise. Cette autorité, pense le

prélat, se fonde sur la présence objective de l'Esprit de Dieu dans

l'Eglise romaine : quiconque se sépare de cette dernière n'a aucune-

part à la vérité. Le réformateur répond que l'Esprit de Dieu ne se

laisse pas mettre en flacons, qu'aucun être humain ne peut disposer
de lui et le posséder définitivement, qu'il est dangereux de l'identifier
avec l'esprit d'un organisme ecclésiastique : le lier à une institution
ou à une tradition religieuse, c'est piétiner la liberté de Dieu (« le

vent souffle où il veut, et tu ne sais ni d'où il vient ni où il va »).

Hands of aurait pu dire Calvin s'il avait parlé anglais. Défense de

toucher à la majesté et à la souveraine volonté de Dieu, qui « habite

une lumière inaccessible, que nul homme n'a vu ni ne peut voir ».

L'Eglise doit cesser de se prévaloir d'une autorité qui ne lui est

prêtée que quand elle se courbe sous la Croix et n'occupe pas elle-



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 55

même, en triomphatrice, le trône de Christ ; que quand, ne prétendant

plus être la manifestation de Dieu sur la terre et le salut visible
et tangible, elle ne se croit «sauvée qu'en espérance » (Rom. vm, 24).
Conflit de deux souverainetés, dont l'une est une pieuse illusion
enguirlandant le titanisme de l'homme tombé Conflit de la théologie
de la croix et de la théologie de la gloire Soli deo gloria/ L'autorité
de l'Esprit reste exclusivement entre les mains de Dieu ; il la confère
à qui il veut, il la retire quand il veut. Mais il lui a plu de la lier à

sa Parole et c'est ici uniquement que l'obéissance de la foi peut la

rencontrer. Or on ne la rencontre qu'en se constituant son prisonnier.
Les docteurs de Sorbonne, le concile de Trente et les anabaptistes
brisent la fine pointe de la grâce souveraine en séparant l'Esprit de

la Parole, afin de se mieux réserver la libre disposition de celui-là,
tout en adoucissant l'austère obédience à celle-ci. L'humaniste ou
le moraliste qui fait de la Parole un code de préceptes, le bibliciste

qui, comme Pierre Valdo, en fait une collection de vérités religieuses

acquises, le philosophe qui voit en elle un principe, une loi ou un idéal

préconnaissables, annulent la Parole en s'érigeant en juges au-dessus

d'elle, au lieu de se laisser juger et dominer par elle. Elle ne veut être

qu'un jugement et un pardon, une interpellation impérieuse et une
ineffable libération à l'adresse de l'homme concret dans chacune des

situations où il se trouve. Obéir à la Parole, c'est, à tout instant,
abdiquer devant le primat de l'action divine. Certes, ces échos du
seizième siècle n'ont rien d'archaïque : ils sont d'une eminente
actualité.

L'auteur montre aussi que l'opinion généralement accréditée sous
l'influence de penseurs comme Schleiermacher, Ritschl, Auguste
Sabatier et d'autres, opinion selon laquelle la Réforme serait avant
tout un mouvement de libération dans le sens moderne, ne saurait
résister à l'analyse critique, à un examen objectif de nos origines.
Au point de départ du protestantisme, il y a certes une grande
libération à l'égard d'autorités humaines, de dogmes, de lois et de traditions

qui asservissaient l'homme. Mais les réformateurs ont combattu
ces autorités uniquement parce qu'elles portaient gravement atteinte
à l'autorité seule légitime de Dieu, et non pas pour défendre l'idée de

liberté, le principe d'autonomie, les droits de la personnalité et du
sentiment religieux, le libre développement et l'épanouissement de

l'individu, la spontanéité créatrice de l'esprit humain, à la manière
des champions de la culture moderne. Luther et Calvin ont compris



56 WILLIAM LACHAT

tout autre chose par ce terme de « liberté », et la lutte dans laquelle
ils se sont consumés a été par-dessus tout la recherche d'une autorité,
de la vraie autorité, de l'instance suprême. Us n'ont pas appelé leurs

contemporains à l'émancipation (quoique la redécouverte de VAuctor

legis ait eu pour conséquence de libérer les âmes des empiétements
et usurpations d'une certaine lex), mais à une nouvelle et plus âpre
obéissance. Ils ne furent pas les défenseurs d'une « liberté de

conscience » fondée, comme pour les humanistes, sur une raison prétendue
autonome ; ils n'ont voulu qu'une chose : la sujétion de la conscience
à la Parole, au Christ-Verbe éternel. La liberté n'habite pas dans la

nature humaine, mais en Dieu, dont la grâce seule rend libre. Il n'est

pas vrai que « la loi divine et la loi humaine sont essentiellement
identiques » (Sabatier); l'homme n'est libre qu'en répondant à l'appel
du Créateur, à l'élection, au pardon des péchés, il n'est libre que
dans la crainte de l'Eternel et dans la soumission totale à la Parole.
La liberté est transcendantale, elle n'existe, s'il plaît à Dieu, que
dans l'acte de foi, c'est-à-dire qu'elle est un pur don divin, sur lequel
la créature n'a aucun droit de disposition. Agir librement, c'est agir
« dans la foi », et la foi ne veut rien d'autre que « rendre gloire à

Dieu » dans toutes nos pensées et nos actions, laisser toute la place
à Son action qui ne tolère rien à côté d'elle (premier commandement
de Moïse).

Mais Calvin n'annihile-t-il pas l'homme dans son désir d'exalter la

divinité Au contraire, il grandit l'homme dans la mesure où il le

courbe sous la souveraineté de Dieu, car tout ce qui est accordé à

Dieu rejaillit sur ses fidèles, auxquels II se donne. Si le réformateur
se refuse à idéaliser la nature humaine, s'il s'obstine à la voir sous
la domination du péché, même après la nouvelle naissance (Rom. vu),
ce n'est pas au nom d'un pessimisme radical, mais parce qu'il
proclame la liberté. Celle-ci, étant ancrée en Dieu, est la liberté totale.

Le chrétien se sait libre, non par la vue mais par la foi, non pas parce
que justifié il peut accomplir la loi, mais parce qu'ayant enfin les

yeux ouverts, il reconnaît et confesse son état de péché, alors

qu'auparavant il le niait en le décorant de bonnes œuvres. Quand ils

s'insurgent contre le serf arbitre et plaident en faveur de la liberté
humaine, le catholicisme du concile de Trente et le protestantisme
moderne ne prouvent qu'une chose : leur incompréhension de la

position centrale de la Réforme. Et leurs critiques atteignent cette
dernière comme une flèche passant à côté du but.



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 57

L'année 1930 vit paraître la thèse de doctorat de M. de Quervain

portant le titre : Gesetz und Freiheit (Stuttgart) avec, comme sous-
titre : Eine Zwiesprache mit dem rœmischen Katholizismus der Gegenwart.

Ce n'est pas ici la polémique confessionnelle courante, celle qui
demeure toujours stérile, parce que les interlocuteurs, convaincus
d'avance d'avoir raison, passent l'un à côté de l'autre sans s'écouter

et sans chercher loyalement à comprendre les mobiles profonds de

la partie adverse. Ces joutes tapageuses dont on a abusé mettent en

présence deux frères qui n'entendent plus que leur propre voix,
laquelle couvre aussi la parole conciliante du père qui pourrait les

unir. La revue dominicaine Irenikon trouve que ce livre est « d'un

surprenant irénisme ». Ce n'est pas assez dire. Sans passion ni prévention,

l'auteur entame avec les théologiens romains une conversation
courtoise mais rigoureusement objective qui, loin d'effacer les

frontières, en accentue le contour, loin d'écarter ce qui divise, le considère

de si près qu'il devient intelligible, sinon acceptable. Ce dialogue
intrépide, tout pénétré de généreuse Einempfindung à l'égard du

point de vue adverse, veut descendre jusqu'aux dernières racines des

oppositions. Rompant avec des préjugés désuets, cet effort tout
pénétré de probité entend, partout où il y a lieu et sans sacrifier

quoi que ce soit d'authentiquement évangélique, rendre justice au

catholicisme, c'est-à-dire considérer ce dernier, non pas comme on a

pris le pli de le voir ou comme on aimerait le voir, mais comme il se

voit lui-même et comme il est. Si l'auteur n'ignore pas les distances,
il parvient cependant à jeter les ponts d'une compréhension réciproque,

comme s'exprime la Benediktinische Monatsschrift, qui ajoutera

: « Schon lange ist uns keine Kontroversschrift mehr begegnet,
die ein so starkes Wollen zur gemeinsamen Arbeit bekundet und
dabei doch nichts verwischt, und die gleichzeitig in ihren Darlegungen
von einer so eindringenden Sachlichkeit und Klarheit beherrscht
wird »W.

(1) Les lignes suivantes, extraites d'une lettre du professeur Carl Eschweiler, de
l'Académie catholique de Braunsberg, montrera combien la mise en demeure que
contient le livre de M. de Quervain a été sérieusement considérée par quelques
penseurs romains des plus autorisés : « Was mein besonderes Interesse an dem

Theologen Alfred de Quervain geweckt hat, ist sein ausserordentlich fleissiges und
erfolgreiches Bemühen um ein sachliches Verständnis der theologischen Situation
in Europa, soweit sie durch die katholische Tradition bedingt ist. Was in dem Buche :

Gesetz und Freiheit über die Sententia communis der katholischen Theologie in den

prinzipiellen Fragen Natur und Gnade, Vernunft und Offenbarung dargelegt ist.



58 WILLIAM LACHAT

Dans un premier chapitre, M. de Quervain établit que la conception

que l'on se fait du rapport entre Dieu et l'homme est déterminée

par la manière dont on oppose ou superpose la « nature » et la « grâce ».

C'est entre ces deux pôles que gît la différence essentielle entre le

catholicisme et le protestantisme. Tandis que Rome défend avec
ténacité la continuité reliant la nature à la surnature, l'homme à

Dieu, la Réformation — et c'est ici l'âme de sa protestation historique

— proclame hautement, comme le jansénisme, la discontinuité

irréductible entre le regnum natura et le regnum gratia, la
« différence qualitative infinie » qui sépare, non au point de vue
métaphysique mais sous le signe de la chute, la créature du Créateur.
Héritière de la philosophie antique, la théologie catholique, conduite

par le grand rationaliste aristotélicien qu'est Thomas d'Aquin,
s'honore d'accomplir sans rien abolir, de couronner l'ordre naturel

par l'ordre de la révélation, de greffer le christianisme sur la pensée
de l'homme gréco-romain. Gratia non tollit naturam sed perficit. Le

pont d'une ingénieuse hiérarchie unira, sans hiatus aucun, les rives
du temps à celles de l'éternité. La pyramide, dont la base est la

nature humaine sauvage, a à sa pointe Dieu dans sa majesté. Cette

imposante architecture constitue l'unité du système romain, la

puissance de sa conception ecclésiastique, son universalisme, sa magnanimité

vis-à-vis du « monde » et de « tout ce qui est humain ».

Toutefois, cet « humanisme chrétien » (Gilson) se désolidarise prudemment

des pélagiens et des éthiciens libéraux qui prônent sans mesure
la liberté de l'homme, et, d'autre part, des réformateurs et de Pascal,

pour qui la créature n'est pas libre, mais enchaînée, radicalement

corrompue et perdue. Le thomisme fuit ces deux extrêmes et suit un
juste milieu en qualifiant l'homme, avec Aristote, d'animal rationale,
de grand et de misérable à la fois. Notre nature est métaphysiquement

bonne, mais la « justice originelle » est détruite en nous par le

übertrifft an Gründlichkeit der Kenntnis und des Versta-ndnisses alles, was mir in
der protestantischen theologischen Litteratur bis jetzt begegnet ist. Hier geht es

nicht um subjektive Stimmungen ; man fühlt sich als katholischer Theologe wieder
einmal direkt angesprochen um der Offenbarung in Jesus Christus willen... Das
klare und geordnete Wissen, das de Quervain von der katholischen theologischen
Ueberlieferung besitzt, und vor allem sein eigenes, echt wissenschaftliches, sachliches
Theologisieren zeitigen den Erfolg, dass der Katholik, sofern er wirklicher Theologe
und nicht bloss Praktiker ist, in den beiden Büchern wenig Gelegenheit findet, sich
mit dem blossen Widersprechen zu begnügen oder in dem bloss diskussionsmœssigen
Rechthaben überhaupt ein erstrebenswertes Ziel zu sehen ».



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 59

péché. Cependant, précisera le Docteur angélique, de bons éléments

échappent aux stigmates de la chute, en particulier « notre inclination

naturelle à la vertu ». Cet îlot d'intégrité sortant de l'océan de

l'universelle dépravation, c'est la volonté libre et la raison. D'un
trait de plume, la Réformation renversera ce grandiose édifice :

«Toutes les parties de l'homme, depuis l'entendement jusques à la

volonté, depuis l'âme jusques à la chair, sont souillées et du tout
remplies de concupiscence ». Par concupiscence, Calvin entend ici la

recherche de soi.

C'est donc à tort que, du côté protestant, on reproche au catholicisme

de méconnaître les droits de la raison : il veut être une religion
de la raison et non pas du sentiment. D'autre part, on le croit perdu
dans le surnaturel et on ne voit pas qu'il est très près de la réalité

terrestre, enraciné en elle. S'il s'oppose à l'autonomie individuelle, il
combat néanmoins passionnément pour la liberté humaine, pour la
liberté naturelle qui procède de la soumission aux lois de la raison, et

pour la liberté surnaturelle des enfants de Dieu que confère exclusivement

l'appartenance à l'Eglise. Par exemple, il défend cette double
liberté contre les empiétements de l'Etat omnipotent. Nic-t-il
vraiment la liberté de conscience En réalité, il entoure de respect la

voix de la conscience, parce qu'il voit en elle l'organe de la lex natura
dont il fait très grand cas. Etouffer cette voix équivaudrait donc,
selon le catholicisme, à renverser une pierre d'angle de la hiérarchie
monumentale de l'Eglise.

En défendant ainsi l'objectivité de la religion, la théologie romaine

est plus près de la Réformation que ne l'est le néo-protestantisme
captif du subjectivisme, de l'individualisme, du moralisme et de

l'idéalisme spéculatif. Nos pères du seizième siècle n'ont pas lutté

pour « la conscience », pour « la loi morale », pour « l'idéal », pour
« l'expérience », ou pour « la valeur » ; ils ont livré leur suprêmes
batailles afin de conserver dans sa pureté l'objectivité transcendantale
du pardon, de la justification, de la liberté chrétienne, de la foi
et de la sanctification, laquelle est l'œuvre surnaturelle du Saint-

Esprit.
Si les réformateurs ont pu reprocher à Rome de glorifier la créature

plus que le Créateur, leurs descendants ne sauraient lui lancer
la même pierre sans risquer de la voir retomber sur eux. En effet,
alors que de notre côté « l'anarchie des valeurs et des fins » n'a pas
encore été surmontée — que l'on songe, par exemple, à tout ce que



6c WILLIAM LACHAT

le pragmatisme moderne a fait entrer dans la notion du Royaume
de Dieu — le catholicisme subordonne tout à la fin suprême de

l'honneur et de la souveraineté de Dieu. Pour le penseur romain, le

souverain bien n'est ni la liberté, ni la morale autonome, ni la piété,
ni le perfectionnement humain ; ce n'est pas non plus l'Etat, ou la

paix universelle, ou la société sans classes ; ce n'est pas même l'Eglise,
mais Dieu seul Si le catéchisme de Genève commence par ces mots :

« Quelle est la principale fin de la vie humaine — C'est de cognoistre
Dieu... qui nous a créez et mis au monde pour estre glorifié en nous »,

Ignace de Loyola enseigne à son tour : « L'homme a été créé afin

qu'il loue et honore son Seigneur et son Dieu, et qu'en le servant il
parvienne finalement au salut ». Mais, comme nous le verrons plus
bas, les chemins se séparent dès que l'on considère ce que les deux

grandes confessions entendent respectivement par l'honneur et la

souveraineté de Dieu.
Ainsi donc le catholicisme a à nous rappeler bien des vérités par

nous laissées dans l'ombre à des degrés divers ; mais nous, nous avons
à lui signaler sans cesse le vice fondamental de son système, qui fit
sursauter les réformateurs, à savoir la continuité qu'il postule entre
l'humain et le divin. Calvin a mis le doigt sur ce point névralgique :

« Quand on dispute de la foy aux escholes de Théologie, en disant crue-
ment que Dieu en est l'object, ils esgarent çà et là les povres âmes en

spéculations volages : au lieu de les addresser à un certain but. Car

puis que Dieu habite en une lumière inacccsible, il est requis que
Christ viene au-devant de nous, pour nous y guider » (lnst., III, 2, 1).

Il n'est permis en aucune manière d'envisager Dieu comme l'objet
de la connaissance et de la possession de l'homme. Car la foi perd
toute signification quand elle se donne pour objet : « Gott unmittelbar

fassen und umarmen », comme s'exprime le théologien romain
Scheeben. En effet, si la grâce accomplit la nature sans l'abroger et

qu'une hiérarchie de l'être unit subtilement la nature déchue à Dieu,
il existe une connaissance naturelle de Dieu, une ascension

ininterrompue sur les degrés de la pyramide, dont le sommet toujours
accessible est le Dieu-Objet. Sans doute le catholicisme a mis l'accent

sur la majesté et la souveraineté divines, mais il reste que le pont
entre le Créateur et la créature n'est jamais rompu. « Il y a continuité
d'ordre », a dit M. Gilson, tout en suppléant aux anneaux manquants,
à la façon thomiste, à grand renfort d'angelologie. Oui, le contact
est maintenu, mais à quel prix Or la Réformation ne peut et ne



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 61

veut pas payer ce prix. Elle nie la continuité sur toute la ligne, et
nsiste avec véhémence sur la totale solution de continuité : « Le

péché, qui nous domine, fait que nous sommes haïssables à Dieu et

que nous le haïssons » (Calv. op., LV, 226). Luther a cessé d'être
moine et théologien romain à l'instant où, en y tombant, il a pris
conscience de la profondeur de ce fossé qu'aucun sacrement magiquement

efficace, qu'aucune «foi formée par la charité», qu'aucune
volonté corroborée par la grâce ne parviendront jamais à combler.
Parce que le mot de péché a ici un autre contenu, les notions de

révélation et de foi signifient, par là même, quelque chose de si différent
de ce que le catholique entend par ces termes qu'elles font voler en
éclats la superbe ordonnance hiérarchique par laquelle le croyant
romain croit pouvoir, d'un coup d'aile, s'élever jusqu'à Dieu et, en
homme libre, réduire au silence les horreurs de la chute.

h'ethica crucis des réformateurs s'inscrit en faux contre l'ethica

gloria du romanisme, parce que celle-ci culmine dans la contemplation

de Dieu. En le contemplant, l'âme participe de Dieu et saisit en

Lui « le souverain bien », ce qui revient, toujours, à forger la continuité

en faisant de Dieu un objet accessible. Le « vrai surhomme »

(Maritain) s'élève, par la contemplation, d'une perfection à une

autre, se libérant toujours plus du péché et de ses liaisons
dégradantes avec la nature ; il atteint sa fin suprême et anticipe sur l'éternelle

félicité. Le chrétien évangélique se refuse à cette escalade de

l'inaccessible. Il ne cherche pas à embrasser le « souverain bien » ; il
se courbe devant le « Souverain Seigneur ». Comme le catholique, il
aspire à la communion avec Dieu, mais pour lui cette communion

est impensable tant que la créature s'affuble de la livrée d'un «

surhomme » riche en spiritualité, en sagesse, abondant en offrandes de

justice et en tranquille assurance. Elle n'est possible que si l'homme
s'avoue indigent et pécheur, et s'il confesse ne pouvoir subsister que

par le fil d'or de la grâce qui le tient au-dessus du gouffre de la mort
éternelle. « Nous renonçons à nous-mêmes et à toute espérance
humaine », s'écrie Calvin dans une prière, pour ne respirer plus que

pour la libre et souveraine Parole divine. Non pas la contemplation
qui réserve l'autonomie individuelle, mais l'obéissance qui s'immole

pour l'exclusive théonomie du Règne de Dieu.
La souveraineté et l'honneur de Dieu sont défendus avec force

par la théologie romaine. Mais, comme elle est conçue toujours dans

la continuité avec l'humain, comme étant le degré supérieur de



62 WILLIAM LACHAT

l'échelle hiérarchique, cette majesté divine est tout autre chose que
ce que la Réforme a en vue quand, en tremblant, elle balbutie ces

mêmes mots. Pour celle-ci, l'honneur de Dieu se manifeste dans la

liberté absolue de la Volonté créatrice et rédemptrice. Aussi, quand
on fait de l'homme « le libre associé de Dieu », à la manière catholique,
ou « le collaborateur de Dieu », comme dira le protestantisme moderne

en conférant un nouveau contenu à une expression paulinienne, on

porte atteinte à l'honneur de Dieu. La foi seule rend gloire à Dieu,
elle est ce qui seul peut l'honorer, ce par quoi uniquement il désire

être honoré. C'est ici le témoignage éclatant et unanime de Luther
et de Calvin, la parole que l'Eglise romaine ne veut et ne peut pas

entendre, parce que cette parole la menace en ébranlant ses fondations.

« Nous ne pouvons faire plus grand honneur à Dieu, que quand

par foy nous scellons sa vérité : comme au contraire, on ne luy peut
faire plus grand deshonneur et injure, qu'en rejettant la grâce qu'il
présente, ou ne donnant point authorité à sa parole.» (Calvin,
Comment., Rom. iv, 20.)

L'insistance sur le primat de l'action divine, qui est l'âme de la

prédication réformatrice, entraîne à sa suite le renoncement à toutes
les valeurs, supériorités et assurances humaines. Selon Luther,
l'Evangile est une justificatio impii et ne concerne que les péagers et
les mendiants. Il prêche infatigablement : « Gott herrscht unter seinen

Feinden ». A la catholique theologia gloria, qui auréole la nature
humaine, il oppose la doctrine de l'abaissement incompréhensible de

Dieu dans la Parole faite chair, et chair semblable à celle de l'homme
pécheur ; il cherche la gloire de Dieu non pas dans Sa majestueuse
élévation au-dessus du terrestre, du visible et de l'éphémère, mais
dans l'enfant de la crèche, dans la « forme de serviteur » revêtue par
le Roi qui s'est dépouillé de tout éclat divin (Phil. il), dans l'abîme

d'opprobre de Golgotha. Rendre gloire à Dieu, c'est pouvoir s'écrier

joyeusement : « Ich bin Christus, nicht persœnlich, sondern Christi
Gerechtigkeit, Sieg und Leben, und alles, was er hat, ist mein eigen.
Und Christus wiederum auch sage : Ich bin dieser arme Sünder, das

ist, alle seine Sünde und Tod sind meine Sünde und mein Tod, sintemal
er durch den Glauben an mir hanget, und ich an ihm, ja, lebe in
ihm » (Luther). Rendre gloire à Dieu, c'est reconnaître avec Calvin :

«Puis qu'il a semblé bon à Dieu, de garder nostre salut comme en

son sein clos et serré, il nous est proufitable en ce monde d'ahanner,
estre pressez, affligez, gémir, et mesme de languir comme gens demi



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 63

morts, ou semblables à morts. Car ceux qui voudroyent yci avoir leur
salut visible, se ferment la porte d'iceluy, renonçans à espérance,

qui en est la gardienne ordonnée de Dieu » (Comment., Rom. vm, 24 :

« nous sommes sauvés en espérance »). Le catéchisme de Genève

répondra à cette question : « Quelle est la manière de le bien honorer ?»

par ces mots : « C'est que nous ayons toute nostre fiance en luy : que
nous le servions en obéissant à sa volonté : que nous le requérions
en toutes nos nécessitez, cerchant en luy salut et tous biens : et que
nous recognoissions tant de cueür que de bouche, que tout bien
procède de luy seul ». Luther n'a pas parlé autrement.

Rendre gloire à Dieu ne signifie pas accomplir l'extraordinaire.
Luther a peu de compréhension pour ce mot d'ordre de Zwingli :

« Tut um Gottes Willen etwas Tapferes ». Dieu peut faire sans nos
démonstrations vertueuses et nos tours de force spirituels. Il attend

que nous venions à lui les mains vides. Il ne désire trouver en nous

qu'une chose : la foi qui se cramponne à Ses promesses, une foi
moins avide de grandes conquêtes que consciente de se devoir au

prochain placé quotidiennement sur sa route et dont elle se sent
responsable. Le chrétien n'a rien du « surhomme » ; il ne plane pas avec
suffisance au-dessus des humbles contingences de l'existence terrestre ;

il n'est pas trop excellent pour ce monde. Il se reconnaît solidaire de

la cité, même dans la fange des pires confusions sociales et des

compromissions politiques, appartenant aux frères plus faibles que lui
et se souvenant qu'il n'a pas lui-même atteint le but.

Accordons un moment d'attention à la doctrine de l'élection, dont
le rôle est de souligner le caractère souverain de la justification et de

la sanctification. Le caprice religieux qui est l'erreur du moralisme,
l'illusion de l'autonomie humaine, l'exaltation de la personnalité
libre et créatrice, le culte du succès et d'autres écarts encore auraient

pu être évités, dans les temps modernes, si les fils de la Réforme
n'avaient pas mis sous le boisseau la doctrine de l'élection qui,
vigoureusement, souligne le primat de l'Action divine et fait la guerre à

tout ce qui le méconnaît. Cette doctrine affirme qu'il est plus important

de placer l'homme en face de l'imperative Parole de Dieu, afin

qu'il puisse être à tout instant interpellé et déterminé par elle, que
de chercher à harmoniser les exigences de la Majesté divine avec la

dignité de la nature humaine. Elle enseigne que la grâce, par son
verbe créateur, suscite ex nihilo l'homme nouveau. «Wer gewiss

gelernet hat, dass all unser Heil in Gottes Hand und Willen stehe,



64 WILLIAM LACHAT

der verzagt an allem feinem Vermcegen und Kraeften gsentzlich,
erwehlet ihm kein Werk, sondern leidet und erwartet, wie in ihm
Gott wirke» (Luther). «Nous devons tellement estre emeus des bénéfices

innumérables de Dieu, que nous recevons assiduellement de sa

main, que nous ne pensions rien sinon à sa gloire : et au contraire,

que nous ayons en horreur de tout nostre cœur tout ce qui nous vient
en fantasie, ou nous est ingéré par les autres, qui ne s'accordera

point avec sa louange » (Calvin, Comment., Jacques i, 17). En affirmant

que Dieu est la seule source de la vie et du salut, qu'il est seul bon et

saint, que son action importe seule, la doctrine de l'élection ne
cherche pas à grandir Dieu aux dépens de l'homme ; elle n'a qu'une
ambition : détruire l'orgueil, la confiance en soi, la propre justice et

tout mérite dans le cœur du chrétien. Il n'a rien compris à cette
doctrine celui qui se décharge de sa responsabilité sur Dieu et ne voit
pas qu'être interpellé sans cesse par Dieu — ce que signifie l'élection

— accroît infiniment sa responsabilité personnelle. Par contre,
l'élu trouve une force extraordinaire dans le fait qu'il ne peut rien y
avoir en lui ou en dehors de lui, dans le présent ou dans l'avenir, qui
puisse faire échec à la fidélité de Dieu. C'est ici l'insurpassable
consolation et le suprême affermissement des éprouvés, de ceux qui
pourraient fléchir sous le feu de l'ennemi. Dieu achèvera l'œuvre

qu'il a commencée en eux. Il produit en eux le vouloir et l'exécution
selon son bon plaisir : il ne s'agit pas là de deux volontés qui
s'entrechoquent, mais d'une action souveraine devant laquelle l'homme
abdique intégralement dans l'obéissance de la foi. Notre salut est

sûr, parce que, n'ayant pas sa cause et son siège en nous, ni dans

notre foi obéissante, ni dans notre certitude, ni dans notre expérience,
ni dans nos vertus, il réside tout entier en Dieu. Ici, la doctrine
calvinienne de l'élection rend le luthéranisme attentif au danger du

« titanisme de la foi », et lui rappelle que la foi n'est pas une divinité,
mais un don de Dieu. Calvin dira : « Si nous sommes gardés par la

foy, c'est pourtant Dieu qui nous garde ».

La loi de Dieu est souveraine
C'est pour rendre à ces mots la plénitude de leur vraie signification

que M. de Quervain lutte avant tout dans ses écrits. Luther est
devenu réformateur par son opposition à la doctrine romaine de la

loi, et son effort de redressement théologique s'est proposé essentiellement

de déterminer le vrai rapport existant entre « la loi et l'Evangile

». Il a combattu pour la loi « de Dieu » et contre la loi stéréotypée,



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 65

préconnaissable, objet de la possession humaine et obnubilée par la

tradition. Le catholicisme a saisi la gravité de cette attaque ; tandis

que le protestantisme moderne a perdu de vue sa portée considérable.

L'éthicien moderne parle de la loi, mais dans le sens du vitalisme
et du moralisme qui est étranger à la Réformation. Et quand la

théologie protestante s'insurge contre « le légalisme catholique », elle

ne fait que trahir sa propre perplexité en face de la sagesse romaine

profondément enracinée dans l'histoire, et elle met à nu ce qui lui
a échappé de la conception de la loi accréditée à Rome. L'adversaire
ne se sent aucunement atteint, pas même menacé, par cette trop
facile victoire. Tant que notre notion de la loi n'égalera pas en clarté
et en vigueur celle des réformateurs, elle n'en imposera pas aux

penseurs catholiques. Tant que les prétendus pleins pouvoirs dont
nous croyons disposer présideront à la délimitation, à l'accomplissement

et, inévitablement aussi, à la dissolution de la loi, parce que
nous avons omis de discerner en elle la révélation divine décisive,
nous serons désarmés en face du légalisme de l'adversaire. Ceci

d'autant plus que nous vivons sous le joug de la loi moins rarement

que nous ne le présumons.
Au centre de la pensée catholique se trouve la notion de « loi

naturelle », la loi de la nature humaine, qui nous est apparue déjà
à travers les harmonieuses spéculations du Docteur angélique, dans

la continuité ontologique, dans l'analogia entis, et qui est en conflit
irréductible avec la discontinuité du finitum non capax infiniti
représentée par le protestantisme des origines. Quoique rivée au
monde profane par le lien antique que forgea le stoïcisme, la loi
naturelle n'est que la loi éternelle de Dieu (lex aterna) s'affirmant
dans la créature raisonnable. La lex natura est donc la loi de la raison.
Dissociée de la raison, la loi naturelle est, pour le catholique, impensable.

La raison humaine, reflet de la raison divine, a force de loi
ici-bas. Qui s'élève contre la raison lutte contre Dieu et dégrade
l'humanité, d'où l'aversion de Rome pour tout irrationalisme, tout
pragmatisme ou tout scepticisme.

L'édifice romain repose sur quatre lois hiérarchiquement
superposées : la loi civile, la loi naturelle, la loi nouvelle et la loi éternelle,
qui est la « substance nécessaire » des trois autres. Mais, cette loi
suprême est l'expression de l'être de Dieu et non pas, comme le veulent

les réformateurs, la révélation de la volonté de Dieu. Cette loi lie
Dieu qui ne peut rien contre elle, car il ne peut pas agir contre lui-

KEV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XXII (N° 90, I934). 5



66 WILLIAM LACHAT

même (saint Thomas). La théologie catholique, en subordonnant la
volonté de Dieu à l'être de Dieu, dispose de Dieu et met l'homme à

l'abri des ordres par avance inconnaissables de sa libre et souveraine
Volonté. Luther et Calvin n'ont tout simplement pas pu prendre
leur parti de ce séquestre métaphysique de la Volonté divine. Pour

eux, Dieu n'est jamais sub lege, parce qu'il est toujours Auetor legis.
Par sa haute appréciation de la loi naturelle, c'est-à-dire de la loi

de la raison qui parle dans la conscience et doit ordonner le cosmos
de l'homme, le romanisme se montre largement compréhensif de

tout ce qui est humain et facilite grandement la réalisation du bien,
lequel est le déploiement des virtualités naturelles de l'homme,
l'expression d'un donné potentiel qui, en lui, préexiste à l'action
bonne. La loi naturelle est inabrogeable, ni par l'Eglise, qui en est
la fidèle gardienne, ni même par Dieu, qui, s'il autorisait une seule

dérogation à cette loi, occasionnerait dans la continuité qui le lie

au monde — et l'on se souvient que cette continuité est l'axe du

catholicisme — une grave perturbation de l'ordre universel. Que

devient, entre de telles mains, la souveraine liberté de Dieu s'écrient
ici les réformateurs. L'ontologie catholique de la loi conduit
inéluctablement aux errements de la casuistique.

Au règne de la grâce correspond la « loi nouvelle » (lex evangelica

qua lex nova dicitur) qui, infuse dans le cœur du croyant, ne peut
toutefois se passer de la substructure de la loi naturelle. La loi
nouvelle est en même temps la loi d'amour et la loi de liberté. Ama et

fac quod vis (saint Augustin). Sur ce terrain, l'homme se détermine
lui-même. Thomas d'Aquin s'appropriera ici l'assertion d'Aristote :

liber est qui sui causa est. L'amour, principe librement créateur, élève

l'homme au-dessus de lui-même, le porte jusqu'au but dernier de la

vision de Dieu (contemplation) et, par les œuvres surérogatoires, le

fait participer, en surhomme, à la divine action rédemptrice.
« La loy n'est point forgée ici bas : mais Dieu en est le vray au-

theur » (Calvin). Le protestantisme du seizième siècle rejette la loi-
immanence et la loi-programme que la raison naturelle connaît
d'avance et réalise à volonté ; il rompt avec la loi qui se laisse découvrir

par l'homme, qui s'offre, indépendamment de toute initiative
divine, à son embrassement et à sa libre disposition ; il met l'accent

uniquement sur l'acte souverain par lequel Dieu lui-même révèle

sa Volonté à tout moment de la vie humaine. Pour la Réforme, la
loi de Dieu échappe à notre possession parce qu'elle ne peut être



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 67

conjecturée, déduite, connue avant l'instant concret où l'ultime
Législateur ordonne et fait appel à notre décision personnelle en face

du prochain qui a droit à tout notre amour et que nous confrontons

journellement dans des situations toujours inédites. L'action immédiate

de Dieu et non pas une loi préconçue ou sue par cœur nous dira
ce que nous avons à faire dans chaque concours de circonstances.
Encore une fois, il ne s'agit pas de saisir « le souverain bien », mais
de laisser agir « le souverain Seigneur ». Ce n'est pas le bien à réaliser,
mais c'est Celui qui seul est bon et son ordre pour la minute présente
qui importent. Rien n'est bon en soi, mais le commandement divin
rend bon, à chaque instant, ce qu'il lui plaît. En soi, la vie n'est pas
sacrée, ni l'humanité, ni la paix universelle : seule la volonté de

Dieu est sainte. Que nous sommes ici loin de la sécurité catholique se

fondant sur une loi naturelle que l'on porte dans sa raison et sur une
loi nouvelle que l'on possède par la grâce infuse Comme au côté de

la theologia gloria le chrétien évangélique fait pauvre mine, lui qui
nie la possibilité d'une ascension prométhéenne qui l'élèverait de la

loi humaine à la loi éternelle, de la nature à la grâce Le protestantisme

qui prend son point de départ dans la souveraineté de la

Parole impérative et ne s'appuie que sur elle, donc sur rien
d'humain, paraît signifier incertitude, dépendance, servitude, mais en
réalité : ineffable sécurité en Dieu, liberté parfaite en Dieu.

La pensée réformatrice, parce qu'elle envisage la loi comme une
révélation divine toujours nouvelle faisant autorité exclusive dans

la réalité de tout instant, ne connaît pas différents degrés de moralité,
rejette les conseils évangéliques et les vœux monastiques, ignore la

distinction entre la morale privée et la morale publique, entre le

profane et le sacré, et écarte la « raison d'Etat ». En haut comme
en bas de l'échelle, la loi est une : Tu dois aimer Dieu et le prochain.
L'unité comme la dignité de la loi gisent en son origine. Elle cesse

d'être la loi dès qu'on lui donne une existence à part, la séparant
de VAuctor legis et de son commandement de l'heure.

A son tour, la notion évangélique de la liberté est radicalement
différente de celle du catholicisme. Tandis que pour celui-ci liberté
signifie spontanéité religieuse et morale du surhomme qui, certain
d'être causa sui et de pouvoir se réaliser soi-même, s'élève au-dessus

de la loi, affirmant sa libre initiative sous l'impulsion de la grâce, la

Réformation considère l'homme, même justifié, constamment sous

la loi de Dieu et à la merci de ses ordres instantanés. Le protestant



6 8 WILLIAM LACHAT

n'est jamais libre à l'égard de la loi, à laquelle il est indissolublement
lié ne serait-ce que par la repentance éveillée continuellement en lui
par le non-accomplisscmenf toujours nouveau de la loi divine ; il est

seulement libéré de la malédiction de la loi. Dans son fameux traité
de la Liberté chrétienne (1520), Luther défend cette thèse : le chrétien
est libre par la foi, sans cesser d'être assujetti à la loi ; et Calvin a

écrit : « Estans délivrées de ce rigoureux commandement de la Loy,
ou plustost de toute la rigueur d'icelle, elles [les povres âmes] se voyent
estre appelées de Dieu avec une douceur paternelle : lors d'une alai-

gresse et franchise de cœur elles suyvront où il les voudra mener »

(lnst., III, 19, 5).

Revenant au point litigieux de la loi naturelle, nous constaterons

que si Rome octroie à cette dernière une place d'honneur, les

réformateurs ne se font pas faute de la reconnaître à leur tour, mais avec
cette différence essentielle qu'ils ne la conçoivent pas, comme le

romanisme, dans la continuité du regnum natura et du regnum
gratia, mais dans la rupture de toute liaison organique, dans l'abrupte
solution de continuité que signifie le péché, quand il est pris au
sérieux. Calvin fait grand cas du droit naturel et Luther, plus encore

que ses contemporains catholiques, insiste sur le maintien« de l'ordre
naturel s'affirmant dans la justice humaine et les lois civiles,
lesquelles sont comme une digue édifiée par le Créateur pour
garantir la société de l'anarchie et du chaos. Un réseau
d'institutions et d'autorités — préétablies dans le sens de Romains xm —
encercle la vie humaine. La Réforme a défendu cet ordre social
naturel contre l'impatient idéalisme révolutionnaire de Münster, qui
méconnaissait la perspective eschatologique de la révélation biblique,
trivialisait le Royaume de Dieu en l'actualisant et dénaturait la liberté
chrétienne. Les courants modernes de réformisme social, chrétiens

ou non, ne sont pas sans rapport avec cet enthousiasme d'illuminés.
Or Luther exhorte le croyant à obéir à l'autorité civile, à s'intégrer
— par l'amour qui accomplit la loi, se solidarise avec les faibles et

porte leurs fardeaux — dans la structure de la vie publique et politique

; mais en même temps il lui rappelle qu'il faut obéir à Dieu plutôt
qu'aux hommes et que « la figure de ce monde passe », avec les peuples

et les lois, les gouvernements et le droit. Le vrai conservatisme

qui dit : « Ce que notre Dieu a créé, il veut aussi le maintenir », et le

véritable esprit révolutionnaire qui, avec la Rédemption, ne peut pas
tolérer les multiples retranchements de la puissance des ténèbres,



LA PENSEE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 69

vivent ici côte à côte. Toutefois, ce n'est que dans le futurum resur-
rectionis que le désordre social prendra fin, en même temps que le

péché et la mort. Le Royaume de Dieu, pure action divine échappant
à toute sécularisation et à toute instauration opérées de main
d'homme, ne réside pour le moment et pour nous que dans la Parole
divine.

« Si la volonté du Seigneur est telle, que nous cheminions sur terre
ce pendant que nous aspirons à nostre vray pays, d'avantage, si telles
aides sont nécessaires à nostre voyage, ceux qui les veulent séparer
de l'homme, luy ostent sa nature humaine » (lnst., IV, 20, 2). Toute

provisoire qu'elle soit et bien qu'elle reste entachée de mal,
l'organisation civile est voulue d'En-Haut et, selon Calvin, plus indispensable

encore que le pain et l'eau, que l'air et le soleil. Répudiant la

théocratie romaine, Luther rend à César ce qui est à César, non par
enthousiasme nationaliste ou, à la manière de Fichte et de Hegel,

pour faire de l'Etat une divinité à peine inférieure à Dieu, mais

uniquement parce qu'il prend l'Eglise au sérieux et veut la servir avant
tout. Calvin conduit aussi peu que Luther au libéralisme moderne

qui, au mépris de Romains xm, part du dogme de l'homme libre et

tend à subordonner les institutions, les lois et les autorités à

l'épanouissement de l'individu, conférant à ce dernier la libre disposition
et détermination de lui-même. C'est là peut-être du romanisme, de

l'humanisme ou même un protestantisme oublieux de sa doctrine
de la liberté, mais la Réformation n'a rien à faire avec une telle

conception. Le seizième siècle évangélique n'a connu que la liberté
fondée en Dieu et liée à l'élection. Dès qu'elle se fonde en l'homme

et sacrifie la transcendance, la liberté dégénère en mystique libérale

sans aucun point d'attache avec le sol protestant et biblique. Le
libéralisme qui se méfie de la loi extra-psychologique, objective,
siégeant ailleurs que dans l'esprit humain, prépare le terrain à la
dissolution de la loi et de l'autorité. Mais le camp adverse du nationalisme

glorificateur de l'Etat, du peuple et de la race est aussi éloigné de la
Réformation que le libéralisme qui exalte l'individu autonome.

La liberté chrétienne est aux antipodes de l'affirmation de soi-

même. Mais alors, placée si haut, a-t-elle encore quelque contact avec
la réalité Oui, elle est plus près de la réalité humaine que la liberté
immanente et plus étrangère au quiétisme que l'autonomie suffisante.
Elle se laisse lier par l'ordre légal et professionnel, tout en cherchant
à améliorer les institutions et le droit, soit directement comme Calvin,



7o WILLIAM LACHAT

soit indirectement comme Luther. L'Eglise justifie l'existence et
l'autorité de l'Etat, mais elle limite les prétentions de ce dernier en
les mesurant aux exigences de Dieu.

En une époque de confusion anarchique, il importe que l'Eglise
témoigne de la Loi avec toute l'autorité de VAuctor legis. En dépit
de sa vénérable mais pernicieuse métaphysique de la loi, le catholicisme,

parce qu'il voit l'importance de cette dernière, est plus près
de la vérité que le protestantisme évolué qui l'annule en la dissociant
de son origine.

Un dernier chapitre consacré à l'Eglise est comme la clé de voûte
de la pensée théologique de M. de Quervain. « Non pas l'Eglise, mais
la religion » s'écrie notre époque mûrie au soleil de l'individualisme
religieux, de forme pietiste ou libérale. Le romanisme, campé sur le

rempart massif de sa doctrine de l'Eglise, se rit du phénomène
chatoyant de « la religion », fort du fait que l'Ecriture promet le Saint-

Esprit non à l'individu, mais à l'Eglise. Cependant, l'aspiration à

une « renaissance de l'Eglise » se constate aujourd'hui partout.
Cessant d'être la libre association de personnalités pieuses s'édifiant
mutuellement, l'Eglise est envisagée toujours plus comme une
institution divine qui domine et porte les fidèles, au lieu de dépendre de

leur bon vouloir.
Examinons d'abord la notion catholique de l'Eglise, que l'impeccable

continuité de sa structure hiérarchique rend imposante, mais

qui ne résiste pourtant pas à l'analyse critique. Dieu le Père est le

chef du Fils ; Christ est le chef de l'Eglise, c'est-à-dire des apôtres et
des évêques ; l'évêque est, par l'intermédiaire du prêtre, le chef de

l'Eglise locale. Ce lien hiérarchique unit absolument chaque fidèle à

Dieu. Comme le Fils reçoit tout du Père, l'Eglise reçoit tout du

Christ son chef, à savoir ce que le Père (fons totius deitatis) communique

au Fils. Toutefois un chaînon est introduit : l'évêque, en qui
Jésus-Christ et, conséquemment, le Père sont présents pour la
communauté des croyants. Mais ici, l'homme ne porte-t-il pas atteinte
d'une main sacrilège à la majesté de Dieu

De même que le Fils est seul à enseigner ce qu'il entend du Père,
ainsi l'Eglise, constituant l'unique canal de cet enseignement, est

infaillible dans la fixation de la doctrine. Mais, depuis qu'il est entré
dans sa gloire, Christ, dont la voix n'atteint plus l'oreille humaine,
continue à parler par son vicaire terrestre, autour duquel s'assem-



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 71

blent les évêques. Comme prêtre, le pape ne se distingue pas des

autres évêques : c'est comme docteur et législateur qu'il occupe le

saint siège du prince des apôtres. «Bouche du Christ», instrument
suprême de Dieu, ses décrets promulgués ex cathedra sont identiques
à ceux du Christ, lequel ne parle ni par le mysticisme obscur des

masses populaires, ni dans le cabinet du savant, lequel ne reconnaît
ni la démocratie du peuple de l'Eglise, ni l'aristocratie des théologiens.

Sans l'infaillibilité du pape s'effondrerait la tour hiérarchique
qui unit le ciel à la terre, l'Eglise triomphante à l'Eglise militante.

Christ n'est pas seulement le souverain docteur ; il est aussi le

souverain prêtre. Il se sanctifie pour l'humanité qu'il porte en lui.
De lui les évêques reçoivent la prêtrise qu'ils exercent par l'administration

des sacrements. Enfin, Roi des rois terrestres, Christ détient

l'imperium. Il domine, gouverne et juge tous les peuples par son
vicaire. Dès lors l'autorité de l'Eglise enseignante, sacrifiante et

dirigeante est consommée. S'étonnera-t-on encore du charme exercé sur

tant de nos contemporains, inquiets en ces temps de démence et de

désagrégation anarchique, par le moyen âge qui, plus que toute autre
époque, incarna cette autorité intégrale fondée sur une hiérarchie-

divine embrassant la totalité du ciel et de la terre, et dans laquelle la

plus insignifiante manifestation de la vie humaine s'intègre
merveilleusement et revêt une haute signification symbolique

En l'année de la conférence de Stockholm, Pie XI a réaffirmé

(encyclique Quas primas 1925) la royauté sans limites de Christ sur
toutes les affaires terrestres. Cependant, ce Roi renonce volontairement

à faire usage du pouvoir temporel qu'il serait en droit d'exercer

et le délègue aux princes et aux gouvernements. Mais ceux-ci, qui
auront à répondre de leur administration au Jugement dernier, ne
doivent pas régner dans la sécurité de la chair sans ou contre ce Roi,
sans sa bénédiction et sa sagesse. Lui seul peut donner la paix aux
peuples. Pax Christi in regno Christi, a dit Pie XL Tout ceci s'applique

également à l'Eglise qui est, sur la terre, la puissance prolongée
de l'Homme-Dieu. Le pape et les évêques, fondés de pouvoir du

Christ, ont pour mandat de diriger la chrétienté, exhortant,
combattant, légiférant, punissant in persona Christi.

« Parfaite société spirituelle et surnaturelle », l'Eglise possède un

pouvoir spirituel direct et absolu, qui est codifié dans le Droit canon.
Si l'Etat moderne s'en trouve diminué, combien plus l'est-il en face

du pouvoir indirect sur le temporel qui autorise l'Eglise à intervenir



72 WILLIAM LACHAT

dans la vie politique dès qu'elle estime que le salut des âmes, l'honneur

de Dieu ou la gloire de Son règne sont menacés Les programmes
et les doctrines de l'Etat sont soumis au libre jugement de l'Eglise
autoritaire, non en ce qui concerne leur contenu politique, mais à

cause de leur portée morale et religieuse. L'Eglise ne reconnaît pas
la prétention de l'Etat à la souveraineté totale, laquelle n'appartient
qu'à Dieu. L'Etat n'étant souverain que là où il ne met pas l'intérêt
des âmes en péril, sa liberté est donc limitée par l'Eglise. Celle-ci, qui
est seule à connaître ce qui est pour le bien de l'homme, élève sa voix
protectrice quand elle l'estime à propos, sans demander la permission
à qui que ce soit. C'est elle seule — et non pas le monde, ni l'Etat ni
le jugement individuel — qui décide si et quand les pensées et les

actions humaines sont pernicieuses aux âmes. Parce qu'elle n'a pas
voulu comprendre ces principes, l'Action française s'est vue
condamnée par le Saint-Siège. Mais c'est toujours avec une prudence-
infinie que l'Eglise fait usage de son pouvoir indirect qui, théoriquement,

peut aller jusqu'à délier des citoyens de leur obéissance aux
lois jugées nuisibles et à destituer des princes impies. Elle sait combien

une défaite pourrait lui coûter cher ; elle ne veut pas de
victoires éphémères et évite les Kraftproben. Elle préfère négocier avec

patience et courtoisie que s'exposer inutilement au danger. Elle a

le temps d'attendre que mûrissent les fruits de sa sagesse.
Si donc l'Eglise romaine pose des limites précises à la puissance

de l'Etat libéral ou nationaliste et, en vertu de sa catholicité, s'élève

au-dessus de toutes les frontières et ainsi les rend relatives, sa fidélité
à la pensée antique la met dans l'impossibilité de déprécier l'Etat. Tout
en se refusant à l'étatisation de l'Eglise, elle s'oppose à l'absorption
de l'Etat par l'Eglise. Elle condamne l'anarchisme politique autant

que l'individualisme religieux. Elle respecte hautement l'Etat et

veut être son alliée, sans toutefois se confondre avec lui et croire à

son omnipotence. Elle pense que, sans elle, l'Etat ne peut que se

détruire lui-même. Si Pie IX et Léon XIII ont dénoncé les outrances
d'une autocratie libérale, Pie XI rend aujourd'hui le monde attentif
au péril de la divinisation païenne de l'Etat. En cas de détresse

extrême ou de défaillance de l'Etat, l'Eglise romaine est prête à

prendre temporairement les rênes du pouvoir politique, jusqu'à ce

que la nation se ressaisisse, comme ce fut maintes fois le cas dans

l'histoire. Notons enfin que Léon XIII voit dans la liberté de l'Eglise
la garantie de la sécurité et de la réelle prospérité de l'Etat.



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 73

Que pense M. Alfred de Quervain de la position du protestantisme
en face du problème de l'Eglise Il établit d'abord que seul un
protestantisme fondé sur une solide doctrine de l'Eglise a des chances

d'être pris au sérieux par le catholicisme, pour qui l'Eglise est tout.
« Misère et grandeur de l'Eglise évangélique », exclamait récemment

une voix autorisée de la théologie réformée. Nos enthousiasmes

ecclésiastiques, nos communautés « vivantes », notre activisme

fébrile, non seulement ne parviennent plus à voiler la réalité de la
décadence de l'Eglise, mais la rendent d'autant plus alarmante que
certains succès de surface tranquillisent la conscience protestante
et retardent la réflexion salutaire sur notre situation véritable. C'est

en particulier la théologie de l'individualisme qui a conduit au
relativisme dissolvant dont nous souffrons. En mettant l'accent sur ce

qu'éprouve et expérimente le croyant, par la force des choses elle a

été amenée à voir dans l'Eglise une forme secondaire et dérivée, un

moyen dont le but est l'homo religiosus. ha doctrine de la Loi, dissociée

de celle de l'Eglise, a dégénéré en une éthique formelle, comme
chez Wilhelm Herrmann, ou en une éthique idéaliste, à la manière
de Trœltsch. Ainsi a été démantelé ce bastion de la Réforme qu'avait
été l'union indissoluble de l'Eglise et de la Loi. Après la théologie
de l'expérience, la théologie spéculative, animée par Fichte et Hegel,
consomma la défaite de l'Eglise. Un Richard Rothe ne voit dans

l'Eglise pas beaucoup plus qu'un produit du hasard, quelque chose

de relatif et qui n'a rien d'essentiel. Prolongeant les lignes du
radicalisme de ce théologien, le mouvement religieux-social d'un Léonard

Ragaz a répudié définitivement l'Eglise pour préconiser l'idée du

Royaume de Dieu qu'il importe de « faire avancer ». Dans la pensée
de M. Paul Tillich, l'Eglise se volatilise en un symbole actuellement
vide de sens et inopérant ; tandis que la nouvelle Eglise attendue

sera die theonome Geisteslage, c'est-à-dire « une association humaine

qui aura pour maîtres les grands philosophes créateurs, pour prêtres
les artistes, pour prophètes les voyants d'une nouvelle éthique de la

personnalité et de la communauté, pour évêques les chefs conduisant

vers les fins nouvelles de la société, pour diacres les organisateurs
du nouvel ordre économique ». M. Tillich fait allusion, en dernier

lieu, aux leaders d'un supermarxisme. Dans le protestantisme
suisse et français, le mot d'ordre : « Non l'Eglise, mais le Royaume
de Dieu » a été interprété dans le sens éthique plutôt que spéculatif.
La parole citée plus haut : « Tut um Gottes willen etwas Tapferes i »



74 WILLIAM LACHAT

(Zwingli) est ici d'une plus grande actualité que la doctrine de la

justification par la foi ou que le combat pour la souveraine liberté
de Dieu et pour la vraie liberté chrétienne. Ne risque-t-on pas, par
là, d'édifier quelque chose d'étranger à l'Eglise de Luther et de

Calvin Le piétisme, le rationalisme et le romantisme religieux
aboutissent à la décomposition de l'Eglise de Dieu. Avant de vouloir
corriger ou compléter trop hâtivement la pensée des réformateurs,
ne serait-il pas utile de scruter avec soin le sens qu'ils ont donné à

cet article de foi, pour la défense duquel ils ont couru les risques delà

Réformation : « Je crois la sainte Eglise chrétienne universelle »

En effet, la solennelle protestation du seizième siècle consiste en la
défense du vrai caractère de l'Eglise, qui revêt ici-bas la forme d'une
humble servante, d'une docile écolière de la Parole de Dieu, et non

pas celle d'une fastueuse hiérarchie reposant sur le rocher de Pierre
et trônant sur la vérité de Celui qui « habite une lumière inaccessible

». L'ordre hiérarchique étant détruit, sur quoi dès lors s'appuie
l'Eglise Ce qui seul la crée, la porte et la fait subsister, c'est la

Parole de Dieu, non pas simplement conçue comme Ecriture ou

Weltanschauung biblique, mais comme Parole « qualifiée » (Calvin),
c'est-à-dire comme action créatrice et révélatrice, souveraine et
imprévisible de Dieu s'affirmant au travers de la Parole écrite et prê-
chée, et échappant à toute possession humaine. L'autorité de cette
Parole qui fonde l'Eglise se fonde elle-même sur la liberté de Dieu.
Que l'Eglise n'existe que par la Parole divine éternelle et actuelle,
cela ne va pas sans dire et sans contestation aujourd'hui. L'objecti-
visme ossifié d'une orthodoxie fourvoyée et le subjectivisme pietiste
ou rationaliste signalent les écueils de droite et de gauche contre
lesquels la doctrine réformatrice de l'Eglise peut à tout instant se

briser. La voie étroite tracée il y a quatre cents ans ne peut être-

assurée une fois pour toutes, ni même décrite, elle peut seulement être-

suivie dans l'obéissance de la foi. « Non seulement la foy en sa

perfection et toutes ses parties est engendrée d'obéissance, mais aussi

tout ce que nous avons à cognoistre de Dieu », cognitio Dei ab obe-

dentia nascitur (Calvin). La doctrine et la prédication, donc l'Eglise,
sortent de l'obéissance et non du « sentiment religieux », pas plus que
de l'expérience morale ou mystique. Le regnum Christi, donc l'Eglise,
est là où la Parole est prêchée et obéie en vérité.

Tandis que le catholicisme et les sectes protestantes ont pour trait
commun d'amener le « surhomme » religieux à produire et cultiver



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 75

« le sacré » afin de l'offrir en sacrifice agréable à Dieu, les réformateurs
déclarent que le chrétien ne possède rien en lui-même, mais qu'il a

reçu le pardon, la justification et la sanctification uniquement en

tant que membre du corps de Christ qu'est l'Eglise, c'est-à-dire par
la foi en la Parole qui opère et accomplit tout en nous.

Le livre Gesetz und Freiheit s'achève par une confrontation des

thèses de Calvin et de Luther avec celles du catholicisme et du
protestantisme moderne quant à la notion du Royaume de Dieu, et par
un examen de ce qu'a signifié et peut encore signifier actuellement
la « discipline ecclésiastique ».

Nous avons vu plus haut que des représentants autorisés de la théologie

romaine ont senti toute l'acuité de la question que le livre que
nous venons d'analyser leur a posée en même temps qu'au
protestantisme. Naguère M. Jacques Maritain lui-même s'est exprimé en

ces termes : « Je suis frappé du souci d'information loyale et positive
qui anime les écrits d'Alfred de Quervain et de l'intérêt qu'il porte
avec perspicacité aux questions centrales qui concernent à la fois la

théologie spéculative et les destinées de la culture. La manière dont
il se documente sur la tradition catholique et dont ses exposés
rendent possible une conversation entre penseurs catholiques et protestants

me semble un exemple utile à suivre pour tous... Si opposés que
soient certains points de vues fondamentaux, il y a toujours intérêt
et profit spirituel à dialoguer avec un interlocuteur comme lui, et

à préciser en sa compagnie et ce qu'on a de commun avec lui et ce

qui vous sépare de lui. Mon vœu est que du côté protestant et du côté

catholique on apprécie pleinement l'importance de l'effort qu'il poursuit,

et lui rende justice ».

N'cst-il pas surprenant de voir le catholicisme allemand et français

faire grand cas de l'œuvre théologique de M. de Quervain, tandis

que celle-ci est presque entièrement inconnue de ses coreligionnaires

et de ses compatriotes Ce penseur protestant pose une question

capitale au protestantisme contemporain. Sa voix nous appelle,

non point à copier ou à canoniser la théologie de la Réforme, mais à

mieux pénétrer ses profondeurs, à percer les écrans de sagesse
philosophique et théologique qui la cachent à notre vue, à reviser les

jugements sommaires que nos devanciers des deux derniers siècles

ont portés sur elle et à fonder une intelligence renouvelée de cette

unique action de Dieu, qui souleva le seizième siècle, sur une foi



76 WILLIAM LACHAT

nouvelle associée à une étude plus congeniale et moins périphérique
de nos origines. Nous sommes conviés à un effort d'objectivité
véritablement scientifique, de vérité, de justice et d'obéissance. Il en

tésultera sûrement, pour le plus grand bien de l'Eglise protestante
d'aujourd'hui, une redécouverte du centre de gravité de la Réforme.

Il n'est pas donné à n'importe quoi de pouvoir prendre racine sur
nos « coteaux modérés », pour user d'un mot de Sainte-Beuve. Rien

ne fleurira chez nous qui n'ait été greffé sur le cep romand. C'est

entendu Mais qu'est-ce que le cep romand Nous croyons que le

vrai cep romand est celui que les mains de Calvin, de Farel et de

Viret ont planté jadis sur ces coteaux mêmes où nous aimons et voulons

avant tout, aujourd'hui comme autrefois, toute la vérité de-

Dieu, — et non pas, par-dessus tout, « la mesure, la clarté et le bon

sens », comme s'exprimait un quotidien, complétant la parole du

critique littéraire français. Ces qualités de l'esprit sont certes
inestimables, mais l'œuvre de l'Esprit les dépasse autant que le ciel est
élevé au-dessus de la terre. Le cep de la Réformation, qui est notre
seul grand patrimoine, est assez vigoureux pour supporter la greffe,
disons, d'une science historique consciente de ses limites. Mais,
d'autre part, il est urgent de le débarrasser des branches gourmandes
qui absorbent sa sève en pure perte et le rendent méconnaissable.

Quoique caché, ce cep ancien est toujours là et il se livrera au vigneron

muni du sécateur. Le Vaudois Alfred de Quervain, que rien de ce

qui concerne la Suisse romande ne laisse indifférent, souhaite ardemment

que cet émondage s'accomplisse.

Une attention plus générale encore a été attirée par la pensée
politique de M. de Quervain contenue dans l'ouvrage : Die theologischen

Voraussetzungen der Politik (Berlin 1931), qui fut très remarqué en
raison de la sagacité avec laquelle il critique les diverses idéologies
enveloppant la réalité politique en Europe, et à cause de la
nouveauté du point de vue — en fait fort ancien — qu'il met en lumière.
Au bout de quelques mois, on lui demanda de préciser ses thèses,
ce qu'il fit dans deux autres ouvrages : Theologie und politische
Gestaltung (Berlin 1931) et Das Gesetz des Staates (Berlin 1932) dans

lequel il lui arrive de parler, avec un intérêt admiratif, du paysan-
horloger des Montagnes ncuchâteloiscs.



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 77

Cette pensée politique mérite à elle seule d'être exposée dans un
article spécial ; nous n'en indiquerons ici que l'orientation. Si la

politique de l'homme naturel n'est que péché, si la politique inféodée à

l'Eglise conduit au romanisme, il existe une politique dominée par
Dieu, attentive aux intimations souveraines de la Parole de Dieu,
laquelle doit être l'Autorité faisant loi à toutes les autorités terrestres,
dans tous les domaines de la vie humaine. L'action politique n'est

pas autonome. Elle a un Maître au-dessus d'elle et ne peut être
fructueusement constructive qu'en écoutant la Parole actuelle de ce

Maître. Il faut se rendre à l'évidence et reconnaître que les puissances
de mort portent la cognée de la destruction aux racines de tout ce

qui n'obéit pas aux appels et aux impératifs de Dieu. La politique
ne fait pas exception à la règle : tant qu'elle se dérobera au joug de

la Parole divine, elle sera irréelle, fantastique et néfaste.

Grâce à son droit naturel, le catholicisme n'a jamais cessé de voir
le rapport essentiel, la connexion organique obligée qui relie la théologie

et la politique. La Réforme l'a aussi fort bien compris, tandis

que les époques subséquentes de l'individualisme religieux l'ont
presque complètement perdu de vue. Aujourd'hui, nous ouvrons des

yeux étonnés sur cette lacune de notre pensée protestante. Nous voyons
clairement que le désarroi politique et social de notre époque est un
symptôme de la crise de la foi chrétienne au sein de l'Eglise ; que le

chrétien évangélique ne peut — pas plus que sauter hors de son
ombre — cesser d'être un zôon politikon et d'avoir une constante
responsabilité politique, non pas uniquement vis-à-vis de son parti ou
de lui-même, mais avant tout devant Dieu et, par conséquent, envers

son prochain.
M. de Quervain n'offre pas de solutions théologiques aux problèmes

politiques et ne préconise pas plus la théocratie que le culte idolâtre
de l'Etat. Mais il affirme le primat souverain de la Parole du Créateur

et du Rédempteur sur les multiples théories politiques, dont il
dénonce les usurpations à la lumière, précisément, du Verbe éternel qui,
d'institution divine, est le juge prédestiné de toutes les pensées et de

tous les buts politiques, la loi ultime de toute action humaine, qu'elle
soit publique ou individuelle. Par exemple on se rend compte qu'à
l'instant où, sur le champ de bataille des idées politiques, intervient
la conception biblique de l'homme — non pas le roi librement créateur,

mais la créature déchue, le pécheur perdu en qui la pitié et le

pardon de Dieu espèrent pourtant encore — l'atmosphère est pu-



78 WILLIAM LACHAT

rifiée des illusions et du poison de haine aveugle qu'elle contenait,
et, la réalité de l'homme s'illuminant aux clartés de la vérité divine,
les barrières peuvent tomber, les adversaires se comprendre, et la

possibilité apparaît de construire ensemble sur le roc. A la suprématie
de la Parole éternelle sur toute la réalité correspond la fonction de

vigie que l'Eglise est appelée à remplir, en particulier dans la sphère

politique.

Konfession und Katholizitat der Kirche (Berlin 1932), une étude de

longue haleine présentée à la « Kantgesellschaft » de Düsseldorf-
Elberfeld-Barmen, nous fait pénétrer plus avant dans le problème
de la substance de l'Eglise tel qu'il se pose à notre génération et

découvre à nos yeux une richesse insoupçonnée de points de vues

nouveaux et anciens sur ce sujet plein d'actualité. Die bekennende

Kirche bei H. F. Kohlbrügge (Neukirchen 1933) est une des

monographies composant la « Festgabe » dédiée au Dr Karl Müller,
professeur de théologie réformée à la Faculté luthérienne d'Erlangen,
dont les classiques Bekenntnisschriften der reformierten Kirche (Leipzig

1903, 976 p.) connaissent aujourd'hui un regain d'intérêt. Traitant

de la confession de foi, M. de Quervain parle en passant des

buts et des mobiles de la fondation de l'Eglise libre vaudoise et de

l'Eglise indépendante neuchâteloise. Il souligne avec joie le signe de

ralliement de cette dernière : « la souveraineté du Seigneur Jésus-
Christ sur son Eglise », tout en regrettant qu'elle ne soit pas parvenue
jusqu'au centre des confessions de foi de la Réformation (catéchismes
de Genève et de Heidelberg).

Penseur théologique et politique, notre compatriote est aussi
prédicateur. Il a le privilège d'annoncer la Parole deux fois par semaine,
à Elberfeld, devant un auditoire de cinq à six cents adultes. Dans :

Das Licht scheint in der Finsternis (Editions Gotthelf, Berne 1932) il
a réuni dix-neuf sermons sur Genèse 11, iv et xxn (l'institution du

mariage, Caïn, le sacrifice d'Isaac), Matthieu iv (la tentation de

Jésus), Marc x (le jeune homme riche), Actes n, iv et v (la communauté

des biens, le Nom par lequel nous sommes sauvés, obéir à

Dieu plutôt qu'aux hommes, Gamaliel), Romains xiv (les faibles en

la foi), Jacques 1 et 11 (mettre en pratique la Parole de Dieu, ne-

pas faire acception de personnes), Psaume cxxvn (Si l'Eternel ne

bâtit la maison...). Nous nous trouvons ici en présence de la prédication

calvinienne et huguenote revêtue d'une forme moderne, tra-



LA PENSÉE DE M. ALFRED DE QUERVAIN 79

versée de part en part par le souci exclusif de la fidélité à la Parole.
Le style est à dessein simple et sans éclat, afin que, les voix humaines

ayant fait silence, le Verbe éternel seul soit entendu. Vient enfin de

paraître : Die neue Schœpfung (Elberfeld 1934), une série de sermons
sur les prodigieuses paroles de II Corinthiens iv, 16 à v, 21. A ceux

qui désireraient prendre contact avec M. de Quervain, nous conseillons
de commencer par la lecture de ce récent écrit qui témoigne d'un
rare discernement spirituel et apporte une interprétation perspicace
de ce grand passage de saint Paul. N'y a-t-il pas une nuance équivalant

à tout un monde entre cette prédication qui n'est pas libre ni
brillante extérieurement, mais qui est liée, subjuguée, conduite

comme une humble et attentive servante de la Parole par qui tout
ce qui existe a été créé et qui a été faite chair, et, d'autre part, la

prédication où le moi humain occupe le centre et donne complaisam-
ment essor à ses pensées favorites, à ses expériences et à ses

sentiments, si élevés puissent-ils être
Envions M. de Quervain. Il travaille au sein d'une Eglise sous la

Croix, d'une de ces communautés qui luttent pour la liberté, l'intégrité

et la souveraineté de l'Evangile en face de la contagion presque
irrésistible du nouveau paganisme qui s'est installé dans l'Eglise
évangélique. Jeune encore, notre compatriote a devant lui une
carrière pleine d'espoirs. Puisse la Suisse romande, son pays d'origine,
qui possède en lui un théologien d'envergure, apprendre à le connaître
et écouter sa voix

William LACHAT


	Études sur la théologie contemporaine : la pensée théologique de M. Alfred de Quervain

