Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 89

Artikel: En marge de la conversion de Chateaubriand
Autor: Perrochon, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EN MARGE DE LA CONVERSION
DE CHATEAUBRIAND

Apres les deux beaux volumes, fouillés et pénétrants, de M. Victor
Giraud sur la religion de Chateaubriand, 'ouvrage que M. Pierre
Moreau consacre 4 la conversion du grand écrivain est une bonne
aubaine pour ceux que les problémes de psychologie religieuse inté-
ressent (), Sans se cacher aucune des difficultés auxquelles se heurte
Pessai de solution d’énigmes de ce genre, avec précision et finesse,
M. Moreau poursuit son enquéte et son but : montrer ce qu’est une
conversion qui n’a pas changé 'homme tout entier, quel drame se
joue dans une 4me qui tenait encore aux prestiges dont elle savait
la vanité ; déterminer ce que la révélation intérieure a fait de Cha-
teaubriand en marquant d’un trait net ou elle Pavait pris et ou elle
Pavait porté. Pour cela toutes les ambiances traversées, les influences
subies doivent é&tre analysées. Pas une n’est a négliger. Si la Bretagne
a joué son rdle dans le retour de Penfant prodigue a la foi ancestrale,
les impressions d’Amérique aux temps des randonnées sur des pistes
incertaines, celles d’Angleterre pendant les sept années d’émigration
qu’y passa le « petit philosophe en jaquette» ne sont pas moins
importantes. C’est pourquoi le livre de M. Moreau leur consacre des
pages bienvenues qui ouvrent sur les rapports de Chateaubriand et
de la pensée protestante des apergus d’un grand intérét.

(x) V. Giraup, Le christianisme de Chateaubriand, 2 vol. (1925 et 1928); P. Mo-
REAU, La conversion de Chateaubriand (1933). M. Moreau avait déja présenté une
rapide esquisse de son étude dans son Chateaubriand (1929) et son Romantisme

(1932).

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. 8., t. xxI (N0 89, 1933). 9



282 HENRI PERROCHON

La question n’est pas simple. L’histoire de ces rapports dépasse-
rait le cadre de ces notes. Rappelons-en les grandes lignes.

Dans I’état actuel des recherches, la conception traditionnelle sur
Pantipathie «insurmontable et déclarée » de Chateaubriand a P’égard
du protestantisme, sur sa maniere « trés sévere et cruellement ironi-
que» d’en parler @, doit étre revisée. Partiellement tout au moins.
Certes ses boutades sont bien connues, a propos de « Calvin docteur
aigre qui briila Servet », de Luther « moine envieux et barbare », « des’
pédants secs qui pensaient refaire un christianisme primitif dans un
vieux christianisme, créateur de la société depuis quinze sigcles ».
Et ailleurs : «la Réformation se déclara ennemie des arts. En retran-
chant imagination des facultés de ’homme, elle coupa les ailes au
génie et le mit a pied ». De Porigine méme de cette Réforme et de ses
causes, il parle en des termes qui font souvenir de la méthode incom-
préhensive de Voltaire commentant des événements religieux : «Elle
éclata au sujet de quelques aumoénes destinées 4 élever au monde
chrétien la basilique de Saint-Pierre : les Grecs auraient-ils refusé les
secours demandés a leur piété pour bitir un temple a Minerve ? »
N’oublions cependant pas que de telles assertions ont subi parfois des
atténuations et des corrections dans des éditions postérieures, qu’a
plus d’une reprise leur auteur revint sur ses jugements hatifs. Dans
un méme ouvrage il lui arrive de se contredire. Ouvrez I’Essai sur les
révolutions ®. Vous verrez que la Réforme a été une étape dans la ruine
totale du christianisme. Les nations de I’avenir seront indifférentes
en matiére religieuse. L’Angleterre verra tomber son Eglise comme
PEspagne son clergé. Continuez votre lecture, et vous saurez que
PEglise anglaise subsistera aussi longtemps que la constitution du
royaume... A dire vrai de PEssar sur les révolutions aux Etudes bisto-
riques, Chateaubriand a reproché a la Réforme son ztle iconoclaste
qui faillit consacrer Pavénement d’une barbarie nouvelle; il a nié
qu’elle ait fondé la liberté politique, mais la liberté philosophique
seulement, cause de doute et d’incrédulité ; il I'a estimée pauvre en
imagination et en éloquence ; il lui a trouvé une essence princiére et
patricienne, peu conforme au christianisme de par son origine démo-

(1) Ainsi H. DarTtiGUE, Notes sur Chateaubriand, Revue chrétienne 1907, II,
294 ; S. BERLINCOURT, La Suisse dans Peuvre des grands poétes romantiques (1926),
p. 148. — (2) Essai sur les révolutions (éd. Biré) I, 260; Analyse raisonnée de I’ bistoire
de France, X1, 252 ; Ewudes bistoriques, 1X, 82ss.; Essai sur la littérature anglaise,
X1, 565 ss. ; Mémoires d ousre-tombe, X, 201 ; etc.



LA CONVERSION DE CHATEAUBRIAND 283

cratique ; enfin il Pa accusée d’avoir ressuscité le fanatisme catho-
lique qui s’éteignait. Mais a c6té de ce mal, de « beaucoup de mal», il
a tenu a marquer le bien qui est « immense » : la transformation par
la Réforme d’une société militaire en une société civile et industrielle ;
le retour a Pindépendance de Pesprit de ’homme ; la conservation
d’un droit naturel et sacré, celui de choisir ou de refuser son adhésion
a la chose adoptée. Et dans ’Essai sur la Littérature anglaise, ou il
reprend tous les griefs qu’il avait déja formulés ailleurs, il ajoute :
« Ces réflexions ne se doivent appliquer qu’au passé». Se plaignant
a Vinet de ce que celui-ci Pavait accusé d’injustice a I’égard du pro-
testantisme, il souligne : « Vous avez pu remarquer qu’a la fin de
mon chapitre sur la Réformation, je rends un éclatant hommage aux
protestants d’aujourd’hui » @, Il vante la foi des Genevois a M™e Ré-
camier : «Il y a quelque chose de consolant & trouver une petite
peuplade libre, administrée par les hommes les plus distingués et
chez laquelle les idées religieuses sont a la base de la liberté et la pre-
miere occupation de la vie » . Nous sommes loin du Victor Hugo
menaisien de 1825, jetant Panathéme a cette «république jalouse
et despotique, hérétique et intolérante ».

Cette distinction arbitraire entre la Réforme du XVIe® et les pro-
testants du XIX¢ était inspirée a Chateaubriand par son désir de
travailler a P'union des Eglises. Comme beaucoup de ses contempo-
rains, il révait d’un seul troupeau et d’un seul berger. Lavater et
certains théosophes dont il avait suivi les traces au temps de sa jeu-
nesse en quéte d’une foi, ne furent peut-étre pas étrangers a ’éclosion
de ses aspirations @, auxquelles il demeura fidele. Il en vint méme
a des affirmations triomphales : « Les antipathies entre les diverses
confessions n’existent plus ; les enfants du Christ, de quelque lignée
qu’ils proviennent, se sont serrés au pied du Calvaire, souche mater-
nelle de la famille. Tout tend a recomposer 'unité catholique : avec
quelques concessions de part et d’autre, 'accord serait bientot fait ».
De son c6té il envisageait les concessions possibles : abandon de la
communion obligatoire, de la confession auriculaire, du culte des
saints. N’étaient-ce pas la quelques-unes de ces « superstitions » dont
les protestants accusaient le papisme ? Pour donner plus d’extension

(1) Leures de Vinet, 1, 462, et la réponse de Vinet, p. 464 ss. — (2) Meémoires
d’outre-tombe, V, 434. — (3) Sur les rapports de Chateaubriand et de Lavater, cf.
P. Moreau, La conversion de Chateaubriand, p. 91 ; A. VIATTE, Les sources occultes
du romantisme (1928), 1, 297 ; II, 132 s.



284 HENRI PERROCHON

a son royaume, Rome devait évoluer ; conserver une doctrine sus-
ceptible d’étre admise par tous, un culte plein de poésie et de pompe,
la hiérarchie de son clergé, une papauté, qui pour la réunion des
sectes dissidentes entrerait dans Desprit du siécle et se placerait a la
téte des générations éclairées @). Quand il converse avec Ami Bost,
il se flatte de I’avoir ébranlé par ses arguments pour les papes. Mais
s’il se livre a des joutes théologiques, il le fait en « pleine fraternité
chrétienne ». Et a Vinet qui P’avait prié de ne pas voir en lui le pro-
testant, c’est-a-dire peut-étre adversaire, mais le chrétien, c’est-a-
dire le frére, que répond-il ? « Oui, Monsieur, nous sommes fréres.
Voila le grand mot chrétien ; il dit tout...»® Dans ses relations avec
Mme de Cottens ou telle autre connaissance huguenote, de semblables
traits pourraient étre relevés(®. N’avons-nous pas le témoignage de
Rosalie de Constant, écho d’une conversation avec I’héte illustre :
« Il dit qu’il y avait a présent des chrétiens, mais plus de catholiques
ni de protestants. Il dit un peu le pour et le contre et que, s’il était
plus jeune, il ferait une Religion. Je lui avouai que comme jétais
parfaitement contente de la mienne, j’étais charmée qu’il ne m’en-
trainit pas a y rien changer ». Sans doute M!'* de Constant forga-t-
elle un peu la note et, pour étre comprises dans leur sens exact, ses
lignes doivent-elles étre rapprochées de ce que Chateaubriand écri-
vait, en 1826 précisément, dans unc nouvelle édition de I'Essat,
dont «on disait du bien a Lausanne » : « Ne calomnions ni les protes-
tants ni les catholiques ; n’allons pas supposer que les premiers sont
animés d’un esprit révolutionnaire, les seconds abrutis par un esprit
de servitude... La querelle n’est point entre les protestants et les
catholiques, comme les habiles d’un parti le voudraient faire sup-

(1) A. Viarre, Les interprétations du catholicisme chez les romantiques (1922),
p- 52 8. — (2) Préface de P. SirvEN, dans Oeuvres de Vinet : Etudes sur la littéra-
ture frangaise au X1X¢ siécle, 1, xx. — (3) Cf. la correspondance de Chateaubriand
et de Mme de Cottens dans le Correspondant, 25 aofit 1go1. Il convient de remarquer
que les rapports de Chateaubriand et dc ses amis protestants de Suisse furent em-
preints, de part et d’autre, de concessions polies et de crainte de blesser des convic-
tions respectables. Il tenait beaucoup a ne pas paraitre un de ces « catholiques
furibonds » ; 11 mettait sa coquetterie a faire figure de « chrétien suspect » entaché
de libéralisme. Et ses amis de Lausanne, par exemple, rivalisaient de zéle pour
vendre du chocolat au profit de 'infirmerie Marie-Thérése fondée a Paris par Mme de
Chateaubriand pour des prétres impotents. Mme de Cottens « toute protestante »
qu’elle est, s’intéresse & I'édification d’une église catholique 3 Lausanne et réclame
a Chateaubriand le montant de sa souscription ; et c’est un peu grice a elle qu'a
Rome il sollicite la générosité de Léon XII en faveur de ce sanctuaire.



LA CONVERSION DE CHATEAUBRIAND 2835

poser ; elle est entre le philosophisme et le fanatisme...». Désireux
de récompenser M!"¢ Amey, Pinstitutrice genevoise, des bons soins
qu’elle a pris de M™m¢ de Chateaubriand, que lui envoie-t-il ? un
exemplaire des Evangiles; il lui est reconnaissant de ses pritres
pour lui. Quand la correspondante genevoise du « tigre» et de la
«reine » meurt, elle ne pense pas pouvoir mieux faire que de léguer
le portrait de PEnchanteur a un pasteur de I'Eglise de Calvin®.
Je ne préterai pas a ce geste une valeur de symbole. Cependant il
n’est pas dénué de signification. Dans la lutte pour le renouveau
religieux, Chateaubriand n’avait-il pas été un allié précieux pour
toutes les confessions ? Un allié qui devait, plus qu’il ne pouvait
Pestimer, au protestantisme. Il est permis de le dire sans aller jusqu’a
prétendre avec M. Maurras qu’il fut «un protestant honteux vétu

de la pourpe de Rome ».

L’idée méme de concessions a consentir pour réaliser Punité ecclé-
siastique, le choix a apporter dans les abandons nécessaires s’inspi-
rzient du principe de la Réforme, du libre examen, de ce droit de
choisir, de cette faculté, c une de nos plus nobles », de se comporter
sans contrdle et d’agir sans entraves.

Il est évident, les dates des Etudes bistoriques, des débats avec
Bost ou Vinet, des relations avec M!"®¢ Amey ou M™¢ de Cottens,
suffisent a le rappeler, que le Chateaubriand protagoniste de 'union
des Eglises n’est pas celui du Génie du christianisme. Des années les
séparent, mais sans avoir creusé entre eux un infranchissable fossé.
Les idées de sa maturité, Chateaubriand en avait le germe au début
du siecle. Modifications, développement, certes et rien n’est plus
logique et naturel; pas d’oppositions tranchées et d’absolus con-
trastes. Une emprise trés forte, dont jamais il ne parvint a se dégager,
assura l'unité de sa pensée.

Le véritable apétre de 'Eglise nouvelle, dont il voit dans Pavenir
se profiler les portiques, son premier prétre, n’était-ce pas le Vicaire
savoyard ! @ Dans I'Essai sur la révolution, vous retrouvez les accents

(1) BoucnArpy, M. et M7 de Chateaubriand et les Genevoss (1931), p. 57, 65, 117.
— (2) A propos de linfluence de Rousseau sur Chateaubriand, voir A. Mowop,
De Pascal ¢ Chateaubriand. Les défenseurs du christianisme de 1670 @ 1802 (1916),
p. 410-411, 475 et P.-M. Masson, La religion de ¥.-¥. Rousseau (1916). Ces deux

théses, d’inspiration diverse, mais de méthode également scrupuleuse et de pensée



286 HENR{ PERROCHON

mémes de Jean-Jacques parlant de la divinité du Christ ; le progrés
indéfini, la sainteté de la nature, la bonté originelle, la haine de la
société completent cet évangile rousseauiste. Sur plus d’un point de
ce credo le Génie du christianisme marque, il est vrai, une volte-face ;
il dénonce I'idéologie du Genevois ; il le qualifie d’éloquent sophiste.
Pourtant il reste imprégné de son influence, esclave de sa maniére.
Comme lui, il céleébre la communion avec la beauté et la vie divine
répandue dans les choses ; comme lui, il croit au sentiment source
de connaissance. Il recourt a la méme méthode, au méme pragma-
tisme. Il croit lui aussi que la vérité d’une religion se prouve par ses
bienfaits. Il n’y a pas un développement apologétique du Génie,
dont Rousseau n’ait fourni le théme ; dans les variations prodigieuses
du virtuose, il est aisé de le retrouver. Or, le Vicaire savoyard est le
descendant de Locke, de Leclerc, de toute cette lignée protestante
que Bayle avait convaincue de la souveraineté de la conscience.
Rousseau ne représente pas sans doute P’antique calvinisme ortho-
doxe, tombé en désuétude depuis Turrettini et encore loin de sa res-
tauration partielle du Réveil ou de Gaussen ; mais il est le disciple
parfois indiscipliné de Marie Huber, d’Abauzit, ’enfant d’un piétisme
uni au quiétisme de M™¢ de Warens.

L’influence de Rousseau sur la pensée de Chateaubriand(’, dans
sa fagon de sentir et de comprendre, trouva une aide précisément en
Marie Huber et en Abauzit. L’inquiet exilé de Londres lut leurs
ceuvres, en méme temps qu’il se mettait a école de Nieuwentyt,
dont la science ingénieuse trouvait Dieu au bout de toutes les formes
de la vie et de toutes les recherches des naturalistes. A ces voix pro-
testantes s’en joignirent d’autres, de méme origine sinon de méme
résonance, celles des apologetes dont P’Angleterre était prodigue
depuis un siecle.

Chateaubriand avait pu entendre parler de 'un ou Pautre d’entre
eux, lors de ses aventures américaines. Mais il n’était pas disposé
alors a leur préter une oreille attentive. Il était imbu de philosophie
irreligieuse. Il s’acharnait a «déconvertir» un jeune Anglais, anglican
profonde, restent, pour I'étude des mouvements religieux frangais du XVIIIe siecle
et de leurs rapports avec la littérature, des guides remarquablement informés, aux-
quels il convient d’ajouter la récente et forte synthése de M. A. Cuirer, De Téié-
maque ¢ Candide (1933).

(1) M. Giraup établit cette influence trés nettement : Le christianisme de Chatean-

briand, 1, 200 ss., et il montre aussi en quoi Chateaubraind réfute et dépasse Rous-
seau, 11, 146 ss.



LA CONVERSION DE CHATEAUBRIAND 287

converti par les Sulpiciens, et 4 Parracher a ce « séminaire de prétres »,
non pour le rendre a ’anglicanisme, pour détruire en lui toute croyance,
pitce a piéce, avec haine et persévérance. Les protestants américains
ne séduisirent point le voyageur frangais. Ils lui parurent sans cha-
leur, sans sensibilité. Il prisa peu leur tolérance glacée. Il s¢ moqua
de ces quakers puritains et marchands rapaces; il les accusa de
« jouer une farce de probité » ; il estima leur vertu une affaire d’agio-
tage. L’hospitalité britannique généreuse et libérale lui fit une autre
atmosphere ; ses dispositions intérieures avaient du Teste changé ;
les épreuves P’avaient mdri ; la nostalgie d’une foi le hantait de plus
en plus impérative. Il réva méme, selon son aveu, de suivre au temple
Charlottes Ives, la blonde fille du clergyman de Bungay.

Non que tout dans 'anglicanisme Pait séduit. Il trouvait que le
culte extérieur était trop réduit; que les relations entre pasteur et
troupeau ¢étaient distantes. Clest en Angleterre auprés de quelque
révérend résidant loin de ses ouailles et s’en préoccupant peu qu’il se
persuada que «le pasteur protestant abandonne le nécessiteux sur
son lit de mort ». Il fut choqué de voir des hommes d’église donner
des bals et des festins pour amuser leur famille. Ailleurs il parle de
« parties de vin et de femmes ». Béat de Muralt dans ses Lettres sur
les Anglais avait déja fait de semblables remarques et trouvé les
sermons anglais plus respectables que les prédicateurs, «outre qu’ils
les font courts ». Et puis, pense le jeune philosophe, ne serait-il pas
ridicule de se faire luthérien, calviniste ou quaker, pour recevoir a
quelques différences prés Pabsurdité du dogme et pour rejeter la
religion des sens, la seule qui convienne au peuple ! Mieux vaut
encore « la secte romaine ». Au contraire de M™¢ de Staél(®), il croit
le protestantisme mal calculé pour les Frangais : « Ils demandent un
curé populaire qu’ils puissent adorer et couvrir d’injures ».

Ces critiques, ces réserves n’empéchent pas que linfluence angli-
cane se soit exercée sur Chateaubriand, forte et durable. A Beccles
et a Bungay, ses amis étaient souvent des pasteurs. A leur table, tout
en admirant la beauté de leurs filles et en buvant leur porto, il n’a
pas discuté seulement de Newton ou d’Homeére. En lui contant ses
voyages, le révérend Ives n’oubliait pas qu’il avait été missionnaire.
Dans la bibliothé¢que du révérend Sparrow il rencontrait les ouvrages

(x) P. Gavurier, M de Staél et la Républigue, dans la Revue des Deux Mondes,
1 novembre 1899.



288 HENRI PERROCHON

de ceux qui depuis Clarke avaient préparé la revanche de la religion &,
Ce Clarke, n’avait-il pas inspiré tant de pages de la Profession de foi du
Vicaire savoyard ? Et Warburton ? 11 était célébre en France depuis la
traduction de Silhouette et son ceuvre affirmait 'union de la religion,
de la morale et de la politique. Les arguments de ces livres s’adres-
salent sans doute aux « hommes de raisonnement », qui n’ont point
peur de leur «sécheresse». Chateaubriand se sent d’un temps ou il faut
parler au cceur. Mais si les syllogismes des apologistes anglais n’ému-
rent pas le fond de son 4me, on ne peut leur refuser une part dans le
travail de son esprit. Le Génie du christianisme contient de multiples
traces de ces apports ; les savants anglais, les missionnaires protes-
tants d’Otaiti, les mémoires de la société de Calcutta, qu’il put con-
sulter avant leur impression, y figurent en bonne place, et les décou-
vertes des théologiens britanniques aussi: comment ils ont trouvé
en pays exotique une confirmation des vérités de la Geneése, comment
chez les sauvages ils ont pu relever des traces du dogme de la Trinité.

L’idée méme de doter la France d’une apologie du christianisme
est née en Angleterre. La Bibliothéque de la Faculté de théologie de
PEglise libre, a Lausanne, conserve dans ses richesses une lettre ou
Joseph Hardcastle expose, en 1800, le projet de quelques Ames bien-
faisantes qui, pour ramener a la foi leurs voisins égarés, voulaient
faire imprimer en langue frangaise une édition assez considérable du
Nouveau Testament, précédé d’une défense du christianisme avec
réponse a toutes les objections possibles ). Cette défense, Chateau-
briand tiendra 4 Pécrire et il 1a composa, sinon selon le plan de Hard-
castle qui désirait qu’on appuie plus sur les «évidences intrinséques que
sur les extérieures», dans Pesprit qui dictait a PUniversité de Cam-
bridge le sujet de son concours de 1801: « Pourquoi depuis plusieurs
si¢cles les sciences et les arts n’ont-ils été en vigueur que dans les
contrées du globe ou le christianisme est établi ?»

Si Pon voulait énumérer toutes les infiltrations protestantes qui
purent se glisser dans la pensée de Chateaubriand, il conviendrait
de ne pas omettre I’Allemagne. A Klopstock, il emprunta de nom-
breux exemples a Pappui de sa thése contre le paganisme. Et nous
savons que sur le jeune officier de ’armée des princes, la piété popu-
laire de la Germanie fit impression. « C’est en Allemagne que la reli-

(1) Voir P, MorEAu, 0p. cit., p. 121 s. — (2) Catalogue de la Bibliothéque de la

Faculté de théologie, T. P. 1136 ¢. Ce document a été publié par M. A. CHEREL,
dans la Revue d’histoire de ’Eglise de France 1923, p. 63-66.



LA CONVERSION DE CHATEAUBRIAND 289

gion trouvera son dernier refuge. Elle s’y soutient par la force morale
du peuple et par les vertus et les lumieres du clergé. ]’y ai souvent
vu quelque vénérable pasteur, a la porte de son presbytere cham-
pétre, faire un préne naif 4 de bonnes gens qui semblaient tout atten-
dris, et je me suis cru transporté a ces temps ou le Dieu de Jacob sc
communiquait aux patriarches au bord des fontaines.» La Suisse
ne pourrait revendiquer une grande part dans ces influences proba-
bles (). Les séjours qu’y fit ’écrivain frangais datent de sa maturité,
alors que son sit¢ge était fait. Il fréquenta surtout en Helvétie de
braves gens, dont il vanta la conscience probe, les convictions fortes,
le caractere conciliant. $’11 trouva les lettres d’Ami Bost dignes des
premiers apotres et sa candeur admirable, il ne comprit pas grand’chose
a sa croyance dans une nouvelle naissance. « M. de Chateaubriand
ne se sentait pas sur son terrain», note son interlocuteur dans ses
Mémoires,(®) «...cette position Iui était trés neuve.» Quand, par de
nouvelles missives, Bost revint a la charge, son correspondant lassé
ne répondit pas.

Que Chateaubriand ait eu du protestantisme une connaissance
restreinte, souvent superficielle, c’est un fait. En Angleterre, par
exemple, le mouvement méthodiste, si conquérant alors, lui échappa.
Sa faiblesse théologique 'empéchait d’aller profond dans I’étude des
doctrines ; ses dispositions intimes linclinaient 4 un culte plus
poétique, « parlant aux sens» Nous subissons les influences que
nous sommes prédestinés a subir. Les idées n’agissent sur nous
qu’autant que notre nature propre nous dispose a les accueillir.
Cependant, dans la mesure ou son apologétique s’est inspirée de
principes non spécifiquement catholiques, ot son auteur s’est placé
au-dessus des confessionnels points de vue, elle pouvait étre une
aide, et le Génie du christianisme était susceptible d’apparaitre aux
protestants aussi comme un allié,

Il en fut ainsi a Lausanne. Dans d’autres milieux réformés on
trouverait sans doute des exemples analogues. Le cas de Lausanne
est particulirement significatif.

(1) Voir P. Moreau, Chateaubriand et la Suisse, dans la Revue de Genéve, juillet
1927, et Les romantiques frangais et la Suisse, dans la Revue de I'Université de
Lyon, février 1929. — (2) Ami Bost, Mémoires (1854), 11, 118-126.



290 HENRI PERROCHON

Le Lausanne éclectique des environs de 1800 était une école de
tolérance sous ’égide d’un protestantisme point tracassier et quelque
peu assoupi, des voltairiens endurcis c6toyaient de dévots catholi-
ques. Des émigrés, Joseph de Maistre, Maurice de Sales, la baron
Vignet, des prélats chassés de leur évéché, faisaient de la ville hugue-
note la métropole catholique d’une portion de la Savoie. Les baillis
bernois et les magistrats lausannois autorisaient les étrangers a en-
tendre la messe dans la chapelle que la baronne d’Holca avait installée
en sa maison de I’Avant-Poste. D’autre part la petite Eglise de
Dutoit-Membrini n’avait pas perdu toute influence depuis la mort
de son pasteur. Elle avait encore des membres z€élés, les Grenus, les
Cazenove, Charles de Langallerie, Lisette de Constant, Polier, le
préfet du Léman. En 1800, la Philosophie chrétienne de Dutoit parais-
sait en une nouvelle édition, et Pon sait quelle réputation enthou-
siaste firent a ce disciple de M™¢ Guyon, le doyen Bridel et Juste
Olivier : un Pére de ’Eglise. Dans Poratoire mystique, orné d’images
pieuses, les quiétistes égrenaient leurs litanies a des saints dispa-
rates : Marie Guyon, Dutoit, Fénelon, Francois de Sales... Pour
affirmer Punité de I’Eglise, ils assistaient a la messe dite en 1802
dans le cheeur de la cathédrale pour les membres catholiques du
gouvernement, et ils le firent a4 genoux, «avec une dévotion plus
ardente qu’aucun catholique », note Rosalie de Constant. Ils accueil-
lirent a bras ouverts le nonce de passage 4 Lausanne. Devant de
pareilles manifestations, les protestants de la grande église ne pou-
vaient rester impassibles. Ils furent pris d’émulation. Deux jeunes
pasteurs entreprirent de « gagner a Christ les hommes de ce nouveau
siecle et de rallumer au milieu d’eux, avec la vraie piété, ’amour de
toutes les vertus». L’'un, Alphonse Gonthier devait étre appelé par
Sainte-Beuve le Fénelon vaudois. I’autre, Louis Roux, avait une
dme généreuse et compatissante a toutes les miséres ; les pri¢res pour
les ivrognes, les femmes d’ivrognes et les filles-meres, dont il voulut
enrichir la liturgie Levade, n’en sont pas les seules preuves.

Pour lutter contre lindifférentisme, legs du sitcle précédent,
Gonthier et Roux ne pouvaient songer & reprendre les arguments
affaiblis d’un dogmatisme désuet, qui s’était maintenu tant bien que
mal par la volonté de Leurs Excellences et la force de ’habitude.
Aux temps nouveaux, dont on croyait voir poindre I'aurore, il fallait
une apologétique nouvelle. Pas besoin n’était de la construire de
toutes pieces, il suffisait de glaner ¢a et 1a dans des ceuvres contem-



LA CONVERSION DE CHATEAUBRIAND 291

poraines, de citer les plus belles pages des ouvrages que les premiers
essais d’un retour a la foi faisaient éclore. Pour ramener une géné-
ration égarée par tant de séductions perfides, «il ne faut rien moins
que les efforts de tous les vrais disciples de Christ ». Les trois volumes
de la Voix de la religion au dix-newviéme siécle résultent de cet effort
de synthese. @ .

Apres des articles consacrés a ’apologétique anglaise, aux nouvelles
des hommages rendus en France a la religion par le Concordat et
Bonaparte, une large place est réservée a une analyse du Génie du
christianisme, illustrée de nombreuses citations. Des le début de 1802,
cet ouvrage est annoncé, «impatiemment attendu, il ne tardera pas a
paraitre ; I'impression en est fort avancée». A peine paru, il est citéet
mis au rang des écrits les plus importants qui eussent été écrits a la
gloire de «notre religion». Comme il ne convenait pas d’en parler a la
légere, la Voix de la religion, faisait prendre patience a ses lecteurs
et les préparait 4 mieux comprendre Chateaubriand, en leur livrant
des extraits de ’abbé Gérard, tirés de ces élégants volumes, apologie
la plus lue depuis Abbadie, toute pénétrée de Rousseau, du sentiment
de Tharmonie de la nature, de paix du soir, d’éveil matinal, de tra-
vaux agrestes, de théorie du bonheur et d’art de se rendre heureux
a la portée de chacun.

Avant d’admirer 'imagination du Génie du christianisme et de la
taxer d’éclatante, d’extraordinaire, avant de tenter dans Delphine
une réplique, un «génie du protestantisme», dans le sens le plus
large de ce terme, M™¢ de Staél avouait a Chateaubriand qu’avec des
ciseaux elle se ferait un Génie a son usage. Les éditeurs de la Voix
de la religion procédérent ainsi, avec d’infinies précautions. Ils lais-
seérent de c6té les chapitres ne convenant qu’a une communion par-
ticuli¢re ; la partie mystique les arréta peu ; ils y trouvaient avec
de Bonald de V’exaltation. Les deux romans, «ce qu’on ne voit pas
sans quelque surprise dans un ouvrage tel que celui-ci», ne récla-
maient pas non plus une analyse suivie, toute «uniques dans leur
genre, utiles dans leur but, charmants dans leurs détails» qu’ils fus-

(1) Voir J. CuAvanNEs, La presse périodique vaudoise, dans la Bibliothéque uni-.
verselle et Revue suisse 1864, p. 69 a 86. Chavannes rectific certaines erreurs
commises par A. Ginproz (Histotre de I'instruction publique dans le canton de Vaud),
touchant la personne des rédacteurs de la Poix de la religion. Contre I'impiété
régnante, Gonthier avait déja publié, en 1801 et 1802, les Paroles de Huzaim fils
d’ Abiézer, mélanges curieux de satire et d’apologétique, inspirés quant a la forme
des Lettres persanes et qui parurent par numéros de douze pages in 12.



292 HENRI PERROCHON

sent. Il ne s’agissait que d’en détacher des morceaux précieux. Enfin,
méme dans la partie digne du suffrage universel, un choix s’impo-
sait. Le petit périodique vaudois disposait d’un nombre restreint
de pages®. Que les lecteurs complétent leur connaissance, en lisant
Pouvrage méme, dont les cinq volumes étaient en vente chez impri-
meur de la Voix pour onze livres.

Des objections sont présentées en cours d’analyse. Méme les chré-
tiens les plus vertueux, avance-t-on ici, trouveront que Chateau-
briand donne & ses idées sur le divorce trop de latitude. Ailleurs,
Pordre qu’il assigne a Pexistence de Dieu et a 'immortalité de ame,
dans la liste des mystéres, n’est pas le meilleur, ni le plus naturel. Il
insiste trop sur les rapports de la religion avec la poésie ; il exprime
a ce propos des avis hasardés, paradoxaux, exagérés. On tenait
alors 4 Lausanne pour Boileau contre Chateaubriand ; 'on ne croyait
pas les mysteres terribles de la foi susceptibles d’ornements égayés
qui leur donneraient P’air de la fable. Parfois, remarquent encore les
commentateurs, I'imagination de DPécrivain le transporte au dela
de Pexacte vérité; il se laisse aller & des rapprochements forcés, a
des images peu dignes du sujet, a des fleurs profanes dérobées a la
mythologie, tout en la réprouvant. Des épisodes sont a élaguer ; des
développements sur la morale devraient étre complétés. Ca et Ia,
quelques erreurs de documentation: pourquoi prétendre que les
missions protestantes & Otaiti n’ont pas de succeés ? P’auteur, mal
instruit, apprendra sans doute avec joie que Dieu a béni leurs
travaux,

La plupart de ces critiques n’étaient pas nouvelles, d’autres que
la Voix de la religion les présentaient, a peine le Génie paru. Mais dans
le recueil lausannois, on les sent faites a regret. Et les éloges les
recouvrent: beauté, force d’idées et de sentiments, piété, foi, bonnes
intentions. Les éditeurs de la #oix ne voudraient pour rien au monde
étre comptés parmi les contempteurs de Chateaubriand. Ils ne per-
dent aucune occasion de dire son fait 4 Guinguené, qui a osé pré-
tendre le Génie entiérement éclipsé dans le public alors que son
succes se changeait en triomphe; ils dénoncent dans ses froides dissec-
tions : de Paffectation et de la mauvaise foi; ils sont scandalisés de sa
mani¢re de mettre en doute la réalité d’une conversion parce qu’o-

(1) Sur les 224 pages du I111e tome de la P oix de la religion, 153 sont consacrées &
P'analyse et & des extraits du Génie du christianisme.



L4 CONVERSION DE CHATEAUBRIAND 293

pérée dans les larmes. « Si Pon pouvait révoquer en doute la piété
et la foi de auteur du Génie du christianisme, nous ne savons pas a
quels témoignages humains ’on pourrait croire désormais. »(1)

Pour racheter leurs rares objections, les commentateurs vaudois ne
ménagent pas leurs louanges. En montrant qu’au christianisme la
littérature doit ses plus belles productions, le Génie est un des exem-
ples les plus frappants de ce fait. Ce n’est pas qu’un livre magnifique,
ou méme les lieux communs sont rajeunis par une touche originale.
Les raisonnements y sont sérieux, les observations fondées, les
preuves convaincantes. Aucun ouvrage ne convient mieux au sigcle
qui le vit naitre. Un traité méthodique n’elit pas plu a des esprits
légers, enthousiastes, ardents. Il leur fallait des tableaux, des senti-
ments ; il fallait que les charmes de la religion fussent dépeints avec
fraicheur, avec une magie de style qui remue toutes les puissances
de ’4me. « Nous avons maintenant cet ouvrage. » Dans leurs espoirs
généreux nos jeunes lévites voient, grice a Chateaubriand, la reli-
gion retirée de Pavilissement ot on avait su la jeter. Détruites, les
préventions qu’une foule de romans ou de traités soi-disant philo-
sophiques avaient accréditées | Dissipées, les impostures qui depuis
si longtemps circulaient dans les lycées et les salons ! Tandis que,
d’une main ferme, Bonaparte relevait les autels, un illustre écrivain
rétablissait la gloire du christianisme, en cherchant a le faire con-
naitre dans toute sa beauté.

Pendant longtemps, en terre vaudoise, cette conception de la
¥V oix fut admise. On lut et relut les chapitres éloquents du Génte ; on
y trouva de P’édification ; on éprouva pour auteur une reconnais-
sance émue @, Pour les Lausannois que fréquente Chateaubriand, le
grand homme était avant tout Pauteur du Génie du christianisme ;
c’est apologiste et le potte de la foi qu’on entourait d’une respec-
tueuse affection.

(1) Cette question de la «sincérité » de Chateaubriand a été souvent reprise :
voir G. BERTRIN, La sincérité religieuse de Chateaubriand (1900), (long et incomplet),
et la note si juste de M. V. Giraup, Le christianisme de Chateaubriand, 11, 321-322.
— (2) Sur les rapports de Chateaubriand avec le pasteur Levade et le doyen Curtat,
voir G. PaiLuks, Chateaubriand et M= de Duras et de Constant, dans la Revue de
Fribourg, juin-juillet et juillet-aofit 1903. A dire vrai, dés 1825, on trouve a
Lausanne quelques préventions contre I'apologiste frangais, que trahit le mot de
Rosalie de Constant : « Je lul trouve une couleur de charlatanisme qui n’est pas de
la vraie sensibilité ». Mlle de Constant n’avait point alors lié connaissance avec les

Chateaubriand, et on sait combien excellentes furent par la suite ses relations avec
eux. (Voir L. AcHARD, Rosalie de Constant, sa famille et ses amis, 11, 360s.)



204 HENRI PERROCHON

Puis on eut d’autres exigences. Le réveil de Porthodoxie voulait
des affirmations massives, une dogmatique nettement établie. Les
lacunes de Pargumentation du Génmie apparurent, considérables,
irrémédiables. Sa religion sembla sans force, féminine, sentimentale,
du badinage d’un homme qui «désire étre chrétien » et qui ne voit
dans la religion que de la poésie... En méme temps, on cessa d’étre
sensibles aux charmes de ’Enchanteur. Les qualités de son style lui
furent imputées en condamnation. Toute éloquence n’était-elle pas
blimable et funeste, si ’on en parait des préoccupations pieuses ? Cer-
tains n’accusaient-ils pas un Vinet ou un Adolphe Monod de voiler
par des artifices profanes et répréhensibles la simplicité de ’Evan-
gile? Combien plus encore ce reproche pouvait-il s’appliquer a
Chateaubriand ! '

Le temps était passé ou Pon cherchait Dieu dans les étoiles, dans
les solitudes de la forét ou de la mer ; on voulait le trouver dans la
régénération de la nouvelle naissance, au fond d’un cceur sincére et
meurtri, dans Pexpérience mystique de Dieu sensible au cceur. Et a
mesure que les aventures sentimentales de Chateaubriand furent
mieux connues, que 'on vit un écart, une opposition entre ses écrits
et sa maniére d’agir, on se prit a douter de la réalité de sa conversion.
Une conversion sans changement de vie? Impossible. A des esprits
passionnés d’absolu, 4 des 4mes animées d’une ardeur candide et
parfois étroite, les compromis, les défaillances, les mystérieux par-
tages entre le « monde » et les exigences de la foi, étaient incompré-
hensibles. L’existence de Papologiste fit tort a son ceuvre. Le mot
de Sainte-Beuve a Juste Olivier : « Chateaubriand n’est pas chrétien ;
il a une religion d’imagination® », trouva créance ; il fut colporté ;
on Padmit comme Pexpression la plus juste d’une triste réalité.
« Quand M. de Chateaubriand s’est donné la mission de réconcilier
la religion avec la société frangaise », écrit Louis Vulliemin, le neveu
du pasteur Gonthier, «c’est le sourire aux levres et le scepticisme
dans Pdme, qu’il 'a présentée comme Pornement de Pexistence,
Pinspiratrice des arts et comme capable de rivaliser en poésie et en
grices avec le paganisme auquel il empruntait ses couleurs.»®
Commentant P’enthousiasme des éditeurs de la Voix de la religion,
« pour 'homme qui se posait en noble défenseur de la vérité », Jules

(1) J. Ouivier, Oecuvres chaoisies, p. 24. Voir aussi G. BERTRIN, Sainte-Beuve et
Chateaubriand (1906). — (2) Revue chrétienne, décembre 1861, p. 770.



L4 CONVERSION DE CHATEAUBRIAND 295

Chavannes avoue que ce sentiment a été partagé par bien des gens
aprés eux, parce qu’ils ne pouvaient juger son ceuvre d’une maniére
compléte, ni en apprécier la portée avec une pleine impartialité ).

A cette révision de valeurs, plus que quiconque Vinet avait tra-
vaillé mais dans un esprit de compréhension et de justice que ses
contemporains et ses aprés-venants n’eurent pas toujours au méme
degré. On sait quelles réserves fondamentales sur le Génis contien-
nent les articles qu’il consacra a Chateaubriand de 1836 a 1844, et
le cours qu’en cette derniere année il professa sur lui®®, On connait
son reproche : avoir cherché P’éclat aux dépens du vrai. §’l trouvait
Pimpression rapportée par M. Gonthier et ses amis dans leur pério-
dique, intéressante au point de vue de histoire des idées et de leur
évolution, il ne la partageait pas. Trop de théologie, pas assez de
réligion. L’apologétique fait tort a la poétique. Le catholicisme du
Génie n’est pas celui de Bossuet, mais d’un romanesque moyen 4ge.
Exploitation poétique de traditions populaires sanctionnées sans
discernement et sans choix. Peintures de convention. Des couleurs
prises pour des raisons, 'imagination pour la conscience, ’esprit pour
le cceur. La question du beau confondue avec celle du vrai. L’auteur
du Génie s’est énivré de la poésie des grands souvenirs et des pom-
peux spectacles, sans s’inquiéter des remontrances d’une raison qui
restait saine et solide en son fond. A cette magnifique parodie la
religion perdit plus qu’elle ne gagna.

I’arrét est sévere. En plusieurs de ses considérants il est perspi-
cace. Mais, juge impartial, connaisseur avisé des 4mes, sachant com-
bien les sentiments les plus opposés peuvent voisiner dans un ceeur
et combien la conduite d’'un homme est souvent peu conforme a ses
principes et 4 ses croyances, Vinet ne douta pas de la sincérité de
PEnchanteur. Il le croit « catholique sincere, fort éloigné de toute
intention paienne et prét a toutes sortes de sacrifices pour le culte
que son génie a protégé dans les mauvais jours ». Opposant le style
de VEssai sur les révolutions a celui du Génie du christianisme, plus
ordonné, plus éclairé, il discerne dans cette transformation la consé-

(1) Bibliothéque universelle et Revue suisse 1864, p. 69-86. — (2) Voir le vo-
lume des Oeuvres de Vinet : Etudes sur la lutérature frangaise au XIXe siécle, 1:
Mme de Staél et Chateaubriand (1911), préface de P. Sirven ; et un clair résumé de
Pattitude de Vinet dans E. SeiLLitre, 4. Finet, bistorien de la pensée francaise
(1925), p. 121-132. Cf. aussi P. KoHLER, La conversion de Chateaubriand, dans la
Gazette de Lausanne, 23 juillet 1933,



296 HENRI PERROCHON

quence d’une nouvelle naissance, de la découverte inopinée d’un
monde inconnu. _

Chateaubriand n’était plus un allié. Sans doute, dans telle ou telle
page des Ktudes historiques, apologétique historique, complément
et révision du Génie du christianisme, apologétique esthétique, on
aurait pu trouver des échos de préoccupations alors souveraines 2
Lausanne dans maints cercles pieux : le désir d’'un affranchissement
des cultes, la volonté que la religion cesse d’étre « soldée » ; ’ambition
de la faire retourner « au pied et a la liberté de la croix » afin de ne
point languir dégénérée. On ne prit pas garde a de semblables décla-
rations. Elles étaient noyées dans un christianisme social inspiré de
Lamennais, dans un illuminisme a la Ballanche ou 4 la Joseph de
Maistre. Rien n’était plus éloigné des espérances du Réveil. Ce n’est
pas dans des arrangements sociaux, quelque parfaits qu’on les ima-
gine, écrit Vinet, que nous voudrions voir M. de Chateaubriand
chercher Pavenir. Qu’il se soucie d’abord de ce qui est invisible et
éternel ; le reste viendra de soi-méme et par surcroit.

Et pourtant, ce qui de P’apologétique de Chateaubriand subsiste
encore et conserve une actualité certaine, c’est moins d’avoir selon
sa mémorable formule «interposé la beauté entre notre néant et la
majesté divine », que d’avoir semé ¢a et 1 dans son ceuvre des vues
originales et suggestives sur le role civilisateur et la vertu sociale du
christianisme. A la source de ces considérations ne trouvons-nous
pas le pragmatisme de Rousseau et les conceptions favorites de
maints apologistes anglais?

Payerne Henri PERROCHON



	En marge de la conversion de Chateaubriand

