Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 89

Artikel: Fragments d'un cours d'archéologie biblique
Autor: Bovet, Félix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380245

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRAGMENTS
D'UN COURS D’ARCHEOLOGIE BIBLIQUE

La suste des lettres de Félix Bovet, longtemps attendue, paraitra en méme
temps que ce numéro. Les Lettres de jeunesse seront désormais complétées par
les Lettres de Granchamp, dont un de nos collaborateurs nous rendra compte.
St riches quw’ils soient, ces deux volumes de lettres sont loin d'épuiser ce que les
manuscrits de Félix Bovet renferment d’intéressant.

Par la force des choses, elles ne font que peu de place au professeur &’ Ancien
Testament et nous n’y trouvons qu'un écho lointain de ces cours de Neuchatel et
de Genéve qui furent si appréciés, et dont les Psaumes des Mahaloth ont conservé
quelgue chose. Quoique vieilles de plus de soixante ans, les pages qui suivent,
prises dans les notes dun cours sur Parchéologie sacrée des Hébreux nous pa-
raissent valoir d’étre mises en lumiére. Réd.

A M. Paul Matthieu, 4 Mulhousec.
Grandchamp, g mars 1872.

.51 y’en avais le loisir, je te communiquerais aussi un excursus
sur le Progres que j’ai fait dans une de mes legons sur le Tabernacle.
Jai prouvé (je crois) que ’idée de progres qui est si répandue de nos
jours qu’elle nous parait pour ainsi dire innée, est une idée purement
biblique et que les Hébreux sont le seul peuple ancien qui lait eue.
Les Grecs et les Romains n’avaient que I’idée de la décadence (les
quatre dges d’Hésiode et d’Ovide). On m’a objecté ’Eglogue IV de
Virgile et j’ai fait une legon sur cette églogue ; j’ai montré qu’elle ne
parlait point de ce que nous appelons un progreés, mais au contraire,
d’un retour naturel d’une saison de Pannus mundi (voir Cicéron et
Macrobe) — d’un nouveau printenips aprés T’hiver ; — en un mot
Pidée de la Sybille et de Virgile (comme celle des autres Grecs et



FRAGMENTS D'ARCHEOLOGIE BIBLIQUE 275

Romains) est celle d’un cycle perpétuel, non d’un progres. Clest
méme la ce qui m’a remis en goflt de lire Virgile. Mais il faudrait de
longs développements pour t’expliquer toute Paffaire.

SUR LE PROGRES

A Toccasion de ce que j’ai dit, que le progrés était une notion qut
ne se trouve que chez les Hébreux, et spécialement a 'occasion de la
dégénérescence du monde décrite par Hésiode et Ovide, on m’a
objecté Virgile. En effet la IV¢ Eglogue semble faite tout a fait dans
le méme esprit que les prophéties hébraiques et chacun sait qu’on Pa
appliquée longtemps au Messie (voir Dante) ou que du moins on a
souvent cru que Virgile avait emprunté ses traits aux prophetes.

Il y a en effet de la ressemblance en bien des détails (a part cer-
taines puérilités que se permet cet « auteur sans défaut » et dont les
prophétes ne se sont jamais rendus coupables — par exemple les
moutons 2 laine rouge, ceux dont la couleur blanche deviendra jaune
safran, et les agneaux qui se vétiront spontanément de vermillon :

Sponte sua sandyx pascentes vestiet agnos
Et d’un rouge orangé s’habillent les agneaux

comme a traduit récemment M. Maizouy de Lauréal), — et il ne
serait en soi pas impossible que Virgile efit eu quelque connaissance
indirecte des prophetes et de Vattente du Messie : les Juifs étaient
nombreux 2 Rome. Vous savez que vingt ans aprés la mort de Jésus-
Christ ils Pétaient assez pour faire des émeutes inquiétantes puisque
Claude les chassa pour ce motif (Ils avaient méme été déja déportés
en Sardaigne vers Pan 18 de Jésus-Christ. Voyez Suétone, Tibére,
XXXVI, et Tacite) — et précédemment, quatre ans seulement avant
que Virgile composat sa quatritme Eglogue, on avait remarqué a
Rome le grand nombre de Juifs qui avaient rendu 4 César les hon-
neurs funeébres. Ils Pavaient regardé comme leur Messie en tant
qu’ayant détruit Pompée qui était a leurs yeux I’Antéchrist pour
avoir pris Jérusalem et violé le Lieu Tres Saint.

Quoi qu’il en soit, les ressemblances extérieures (accidentelles ou
non) entre I’Eglogue de Virgile et les prophéties hébraiques ne
servent qu’a faire mieux ressortir la différence ou, pour mieux dire,
Popposition entre elles quant au fond et & Pesprit. Nous allons voir
que rien n’est plus loin de la notion de progrés que la conception de

Virgile.



276 FELIX BOVET

En effet nous savons tous ce que nous entendons par progres.
Ainsi, si j’entreprends d’aller a Paris, quand je serai arrivé a Dijon,
jaurai fait un pas en avant, c’est-a-dire un progres. Mais si je me
proméne en long et en large dans ma chambre je ne progresse pas.
La marche en rond des beeufs qui font mouvoir un battoir mécanique
n’est pas une image du progrés. Le mouvement de rotation ou de
révolution de la terre, la succession réguliére des saisons, ne sont
pas des progres. Eh bien ! ce que Virgile se représentait était quelque
chose de tout pareil a ce retour périodique des saisons. C’était une
idée de la plupart des peuples anciens (moins les Hébreux). De méme
qu’une révolution de la lune constitue un mois — et une révolution
de la terre autour du soleil une année, — de méme il y avait suivant
eux une année astronomique au bout de laquelle tous les astres se
retrouvaient exactement dans les mémes positions respectives qu’au
point de départ. Cicéron (De natura deorum) appelle cette année-la
annus magnus et Macrobe annus mundanus. Combien de temps
fallait-il pour qu’une de ces révolutions s’accomplit ? Que quam
longa sit, magna questio est, dit Cicéron. Macrobe I’évalue a quinze
mille années ordinaires. Or, de méme qu’aprés une révolution solaire
les saisons se répétent avec les divers phénomeénes, de méme apres
la grande année, tout devait se répéter et ’Histoire recommencer
exactement pareille : les quatre grandes saisons, dge d’or, d’argent,
etc., devaient se succéder comme elles Pavaient fait précédemment.

Telle était la conception historique de la Sybille de Cume a laquelle
Virgile s’en réfere, et d’apreés les livres sybillins on touchait a la fin
des temps, au dernier mois pour ainsi dire de la grande année (Ultima
Cumei, etc)). Virgile dit tout simplement (ce que n’a jamais dit un
prophete hébreu) que la grande année va recommencer par le pre-
mier bout (Magnus ab integro..., etc.) et il n”’annonce point un progrés
de PHumanité existante, mais une nouvelle Humanité émanant des
dieux comme la premiére : Tum nova progenies..., etc. (Heyne prouve
que c’est bien le sens de ce vers.

Je le répete, P’idée de progrés que de nos jours nous sommes portés
a croire innée et universelle, ne Pest point. Elle est biblique (ou
hébraique). Tertullien est le premier qui ait clairement saisi la Philo-
sophie de T’histoire a ce point de vue, saint Augustin P’a suivi. La
Renaissance a créé la Philosophie de Thistoire mais avec I'idée
paienne, cyclique comme chez les Anciens ; c’est Iidée de Machiavel
et de Vico. La philosophie du progres, de la Bible et de Tertullien ne



FRAGMENTS I'ARCHEOLOGIE BIBLIQUE 277

fut retrouvée que par Turgot et par Condorcet. Je me rappelle avoir
été frappé en lisant les auteurs du XVII¢ siecle de voir que, soute-
nant la supériorité des Anciens sur les Modernes, ils la trouvent chose
toute naturelle parce que I’Humanité était alors moins vieille et
moins déchue.

On me dit que les Perses ont I'idée de progrés, mais parmi les
peuples de qui nous tenons quelque chose, il n’y a que les Hébreux.

Les religions et les philosophies de la nature ne pouvaient en effet
suggérer la notion de progres, car la Nature ne montre nulle part le
progres, mais partout le cycle.

SUR LE TABERNACLE

Pour comprendre ce qu’est un édifice nous demandons d’abord
son nom. L’idée générale nous est donnée ici par le nom et elle sera
d’autant plus compléte que nous trouvons pour cet édifice plusieurs
noms, trois noms, ou méme trois catégories de noms :

1. Habitation de Dieu (« demeure », « maison », « tabernacle »).
2. Tabernacle d’assignation ou tabernacle du témoignage.
3. Sanctuaire.

1. — Les Hébreux savaient bien que Dieu qui a fait le ciel et la
terre n’habite pas dans des temples faits de main d’homme (Esaie
LXVI, I, 2), mais que son vra: temple est celui qu’il s’est fondé lui-
méme : le ciel est son trone, la terre son marche-pied. Ciel et terre
(= univers) sont son vrai Temple et ils sont représentés comme une
maison ou une tente. Job xxxviii, 4-6 ; Psaume c1v, 24, 34.

Le temple fait de main d’homme n’est qu’un symbole de ce vrai
temple. Les paiens avalent bien une idée analogue, en faisant leurs
temples ils voulaient imiter I'univers visible. (En Egypte, plafonds
bleus a étoiles d’or, voulant évidemment figurer le ciel)) Il y a une
1dée pareille, ou a peu pres, dans le tabernacle hébreu aussi. L’univers
étant toujours dans la Bible nommé par ses deux parties, ciel et terre
(manifestation parfaite et habitation spéciale de Dieu — et mani-
festation imparfaite...) de 1a deux parties dans le Tabernacle. (Et
déja dans la Bible ciel et sanctuaire sont mis en relief. Ps. x1, 4;
Hébr. 1x, 24.)

Mais dans PAncien Testament ce n’est pas une représentation
maiérielle de univers, c’en est 1’idée, c’est-a-dire Punivers comme
manifestation des perfections de Dien (Rom. 1, 20).



278 FELIX BOVET

2. — En outre et surtout, ce n’est pas, pour I’Ancien Testament,
seulement dans Punivers que Dieu habite, mais dans un sens tout
particulier, au miliew de son peuple. Car Punivers ne représente ses
perfections que dans le domaine physique. Dieu a voulu les manifester
dans le domaine moral (spirituel) et pour cela il s’est créé un peuple
qui est sa demeure dans un sens plus élevé. Il est un Roi habitant
dans son peuple. Et c’est a cette idée que se rattache exclusivement
la deuxieéme catégorie de noms : tabernacle d’assignation, comme celui
des chefs arabes. La vient le peuple pour lui adresser ses requétes, lui
offrir ses hommages, et aussi pour recevoir ses ordres et ses arréts,
car si le peuple y doit venir (y est assigné), Dieu de son c6té y témoi-
gne de lui-méme, s’y fait connaitre (tabernacle du témoignage) et le
premier témoignage qu’il ait donné de sa voix, tous 'entendant, et
écrit de sa main (les deux tables), est conservé au plus profond de
ce tabernacle. ‘

3. — Les noms de la troisitme catégorie paraissent n’avoir pas
besoin d’explication. Lieu saint, sanctuaire, c’est dans toutes les
religions synonyme de temple. Oui, mais cela dit beaucoup plus ici.
Chez les autres peuples, saint signifie seulement appartenant d Dieu.
Mais dans la religion de la Bible seule, Saint est un nom de Dieu
méme. Que veut dire ce nom appliqué a Dieu ? C’est difficile. Cela parait
simple quand c’est appliqué a P’homme, car pour 'homme cela
pourrait signifier simplement «conforme a la volonté de Dieu ».
Appliqué a Dieu, cela signifie que quoique dans le monde, Dieu en
est absolument indépendant et que le monde ne lui est point néces-
saire, ne fait pas partie de lui (comme veulent paiens et panthéistes).
Et Phomme w’est pas créé saint ; il dépend, lui, de la nature, en fait
partie, mais il a en lui le germe d’une transformation, qui doit le
faire appartenir 4 un régne supérieur, au régne spirituel. Il est appelé
a étre saint. C’est ce troisiéme nom du Tabernacle qui porte nos re-
gards le plus haut et aussi le plus loin dans Pavenir, car le Taber-
nacle n’est pas seulement destiné a figurer ce qui est, mais ce qui
doit étre.

Mais pour comprendre le sens d’un édifice, nous n’avons pas rien
que son nom (ou ses noms) ; si nous voulons le comprendre encore
mieux, nous ’examinons lui-méme, plan, matériaux, aspect.

Le plan surtout est important, c’en est 'idée ; ce qu’on a voulu faire
(et ici ce qu’on voulu figurer) sera révélé par les formes et dimensions.

Et C’est tres frappant dans la description que la Bible nous donne



FRAGMENTS D’ARCHEOLOGIE BIBLIQUE 279

du Tabernacle. Les détails les plus minutieusement exacts ne portent
point sur les matériaux et les couleurs, mais sur les dimensions —
et ce n’est pas seulement les dimensions générales qui sont données,
celle d’une paroi, d’une tenture, par exemple, mais celles de cha-
cune des planches ou des pieces d’étoffe dont elle se compose.

Pourquoi donc ? C’est que, ainsi que nous Pavons dit, le Taber-
nacle est, du moins en premier lieu, 'image de Punivers (comme mani-
festation de Dieu), et que dans "univers, la premiere chose qui frappe
et révele qu’il est Pouvrage de Dieu (et non du hasard), c’est Pordre
qul y reégne,

Au milieu des rochers rougedtres du désert de Sinai, 'immense
campement israélite composé de tentes noires en grossier poil de
chévre, Au milieu, un grand espace carré formé par les tentes des
sacrificateurs et des lévites. Dans cette place s’éleve le prétoire, le
quartier général, c’est la tente du Roi invisible d’Israél, roi de ce
peuple, « bien que toute la terre lui appartienne» (Exode x1x, §5) ;
il est son roi, — non point en vertu d’un privilége exclusif, mais parce
que Dieu qui n’a pas fait sortir d’un seul mot le monde du néant,
mais ’a formé a travers de longues périodes, crée aussi un monde
spirituel et moral a travers la série de ces périodes que nous nom-
mons ’Histoire. Il est le Roi du monde, et pourtant il veut qu’on
lui dise : Que ton régne vienne ! La lumiére donnée a Israél est une
des premitres étapes de cette création spirituelle, de ce débrouille-
ment du chaos moral de PHumanité.

Cette tente est entourée d’un parvis, c’est-a-dire d’une cour, formé
de toiles blanches, image de la sainteté qui est le caractére du déve-
loppement historique dont il s’agit. Mais le peu de hauteur de ces
toiles et des colonnes qui les soutiennent (tout juste ce qu’il faut
pour empécher les regards du dehors) donne a ce parvis un caractere
modeste qui indique que ce parvis ne symbolise encore qu’un progres
relatif et un état relativement imparfait. Et si nous mesurons, le
chiffre 5§ empreint partout (dans la hauteur des colonnes et dans leur
distance) confirme cette impreassion-la, et nous avertit que le peuple
qui a accés dans ce parvis, tout en étant peuple saint, est plus exac-
tement encore «appelé a étre saint» suivant le mot de lapotre
Paul. Cependant les quatre colonnes de Pentrée et le rideau qui la
ferme et dont les couleurs reflétent la lumilre sous tous ses aspects,
nous annoncent que ¢’est le parvis du séjour de la lumiere.

En entrant dans ce parvis, nous nous trouvons avant tout en face



280 FELIX BOVET

de Tautel des offrandes : cet autel nous rappelle qu’avant tout on
doit étre réconcilié avec Dieu dont le mal moral nous sépare, et que
Pon n’entre pas devant lui les mains vides, mais qu’en s’approchant
de lui on doit renoncer a soi-méme et lui donner son cceur.

Nous voici devant Pentrée de la tente elle-méme. Mais ici notre
image reflétée par les miroirs qui entourent la cuve d’airain nous
montre nos souillures et ’eau de la cuve est 1a pour que nous passions
par la purification, par le baptéme de la repentance selon 'image em-
ployée symboliquement aussi par Jean-Baptiste et par Jésus-Christ
lui-méme.

Le tabernacle lui-méme, ses colonnes d’or de I’entrée, son éléva-
tion plus grande que celle du parvis, ses proportions plus réguliéres
(hauteur et largeur égales) indiquent qu’il symbolise un degré de
développement supéricur. En effet dans Pintérieur il ne s’agit plus
d’une préparation faite par ’homme pour s’approcher de Dieu, c’est
Dieu qui s’y manifeste et qui a préparé ses dons dont l=s dimensions
sont égales en tout sens. Tout au fond est le sanctuaire éveillant
Pidée de perfection absolue. Dans ce sanctuaire au sein de 'osbcu-
rité, et inaccessible aux hommes, est le trone de Dieu. Il a pour base
la Loi morale éternelle, la Loi gravée dans le cceur de tout homme et
promulguée sur le Sinai. A sa droite et a sa gauche sont, non pas
des lions, images de la puissance judiciaire et royale, comme sur les
degrés du trone de Salomon, mais des images symbolisant la vie
sous toutes ses faces et dans ses perfections. Et sur le trone, rien,
rien que la présence invisible du Dieu qui remplit Pimmensité. Ce
fut un sujet d’étonnement pour Pompée lorsqu’il entra dans le
Temple. (Nil prater nubes et celi numen adorant, Juvénal, Sat. XIV.)

Mais ce Dieu caché est aussi le Dieu qui se révele. Dans le Lieu
Saint qui précede le Sanctuaire, immédiatement devant le voile qui
dérobe le trone de Dieu au regard des saints eux-mémes, c’est-a-dire
des prétres, se trouve un autel sur lequel brfile un parfum qui remplit
Pédifice et qui représente PEsprit de Dieu. A sa droite et & sa gauche,
les deux dons de cet esprit, vie et lumiére sont représentés par une
lampe toujours allumée et une table toujours servie.

Voila, Messieurs, dans son extréme simplicité ce tabernacle des
Hébreux parvus videri, sentiri ingens, petit aux regards, immense
par les idées qu’il éveille.

Félix BOVET



	Fragments d'un cours d'archéologie biblique

