
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 88

Artikel: Parole de Dieu et prédication

Autor: Will, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAROLE DE DIEU ET PREDICATION

Notre époque a vu naître une conception nouvelle de la personne
humaine et, par suite, du sujet religieux. Des événements inouïs

ont ébranlé la confiance imprudente que, depuis la Renaissance,
l'individu mettait en lui-même, se dressant contre toutes les autorités
du ciel et de la terre. Les faits lui ayant prouvé qu'il était incapable
de maîtriser son destin, il éprouve aujourd'hui le besoin de s'abandonner

à quelque puissance située hors de lui-même et qui le domine,
« sich einem Hœheren hinzugeben », disait Gœthe : que ce soit une réalité

métaphysique ou un complexe social, un parti politique ou une
institution ecclésiastique, une tradition longuement éprouvée par le

temps ou un système dogmatique... bref une donnée objective capable

de soutenir son âme désemparée, et lui offrant les matériaux dont
il reconstruira l'édifice de sa vie intérieure. Cette recherche d'une

discipline qui trouverait son appui dans P« objectif » est sans doute

un produit de la peur ; il n'y a pourtant pas là de quoi la discréditer
de prime abord, car la crainte est le commencement de la sagesse.
Quoi qu'il en soit, la présomption dont a fait preuve le subjectivisme

moderne devait provoquer une réaction.

Signalons ici quelques symptômes de cette réaction. La sociologie
cherche à noyer la molécule de la conscience individuelle dans le

grand fleuve de l'âme collective. La phénoménologie philosophique
cherche à ruiner le subjectivisme de la théorie kantienne de la
connaissance et fait de l'ontologie transcendantale le fondement a

priori de toute philosophie portant sur le réel. La musique se refuse

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXI (n° 88, 1933). I2



170 ROBERT WILL

à toute concession au subjectivisme lyrique. En peinture, l'expres-
sionisme qui n'était en fin de compte que la hideuse projection de

l'âme torturée des hommes de l'après-guerre, n'a eu qu'une vogue
éphémère. En architecture, la règle du style linéaire semble opposer
une barrière à toutes les extravagances de l'imagination. En

littérature, on voit renaître le goût de l'objectivité d'un Stendhal ou
d'un Flaubert.

Le même état d'âme se retrouve à l'heure actuelle dans le domaine
de la religion, de la théologie et de l'Eglise. Bon nombre de jeunes
théologiens s'orientent vers la magie cultuelle, vers une doctrine

rigide, ou vers la théopneustie biblique. La « Haute-Eglise » préconise

une liturgie archaïque et une constitution fondée sur la succession

apostolique. La théologie «dialectique» proclame l'absoluité de la

grâce divine révélée dans la Parole et l'incapacité foncière de l'homme
à acquérir le salut par ses propres forces. Quoique ces divers

mouvements soient loin de s'accorder entre eux sur bien des points,
ils communient dans une totale antipathie à l'égard des efforts de la

piété pietiste, ensemble ils répudient la suffisance du rationalisme,
l'exaltation du Gefühl de la théologie de Schleiermacher et les

jugements de valeur de Ritschl, ainsi que l'historisme qui mine le fondement

divin de toute évolution... en un mot, ils en veulent à tout ce

qui porte une trace quelconque de relativisme. Au lieu d'enfermer
l'homme dans le cercle magique de ses expériences personnelles, on
veut le mettre en contact avec une réalité dernière et avec les valeurs
absolues et réelles qui en procèdent.

Comment les représentants de cette tendance théologique
conçoivent-ils la prédication? C'est ce que nous voudrions examiner
dans les pages qui vont suivre.

I. On réclame aujourd'hui une «prédication objective», une

prédication qui ne traduise ni l'expérience personnelle du prédicateur,

ni la conscience religieuse de la communauté, mais qui reproduise

uniquement la Parole supra-personnelle de Dieu. Pendant

longtemps on avait admis que la prédication était le facteur subjectif
du culte, tandis que la liturgie, avec ses symboles traditionnels et

permanents, en constituait l'ossature, l'élément fixe et objectif. On

prend aujourd'hui une attitude diamétralement opposée, et l'on dit
que la liturgie, en tant que prière et chant, est le sacrifice spirituel
du sujet religieux ou de l'assemblée, une action humaine variant



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 171

selon les besoins et les inspirations de l'heure et des âmes, tandis

que la prédication appelée à communiquer aux fidèles une révélation

divine, une parole immuable, sera l'élément spécifiquement objectif
du service divin. Toutes nos conceptions homilétiques sont
bouleversées par ce renversement, et il n'est pas facile pour nous de remonter

un courant dont la tradition pietiste, rationaliste, libérale et
moderne a creusé le lit depuis plus de deux cents ans. N'a-t-on pas
mis l'accent sur l'attitude intérieure du prédicateur depuis Joachim
Lange, le pietiste de Halle qui, dans sa lutte homérique avec J. Valentin

Lcescher, exigea que tout prédicateur fût un chrétien converti,
afin de pouvoir conduire au salut les auditeurs non régénérés en
leur décrivant ses propres états de conscience, jusqu'à Friedr.

Niebergall qui, voyant dans le prédicateur l'interprète de la culture

chrétienne, lui recommande de prêcher d'une manière « intéressante »

et « efficace »?

Cette dernière tendance n'a pourtant pas toujours été celle de la

prédication protestante. Le message de la Réformation du seizième

siècle était essentiellement objectif. Rien n'a pu décourager la foi de

Luther en la puissance miraculeuse de la Parole divine. Lui-même

ne voulait être que le porte-parole de Dieu. La prédication de

Calvin, avec son biblicisme intransigeant et par sa sainte nudité,
nous donne — plus encore que la manière imagée et poétique de

Luther — l'impression d'être une transcription immédiate de la

pensée divine. Nous trouvons aussi dans la Confessio Helvetica
posterior cette formule concise : Prœdicatio Verbi Dei est Verbum Dei.
La prédication n'est rien en elle-même ; la Parole est tout. C'est

pourquoi au seizième siècle le peuple chrétien trouvait au pied de

la chaire cela même qu'avant la Réformation il avait vainement
cherché devant le tabernacle : la présence vivante de Dieu. Les
foules se sentaient non seulement conquises par la parole ardente
des grands prophètes de la Réforme, mais par le message simple de

predicants obscurs qui ne demandaient qu'à être les « ministres du
saint Evangile ». La préface de la petite liturgie de Strasbourg, de

1526, intitulée Psalmen, gebett und kirchenübung, contient un tableau
des prédications. Ce tableau montre que l'on prêchait quotidiennement

dans les sept églises paroissiales de la ville dès quatre heures
du matin ; on compte ainsi jusqu'à seize sermons prononcés chaque

jour ; le dimanche « chaque chrétien est à même d'entendre six
prédications successives ». Ces prédications manquaient de verve et



172 ROBERT WILL

d'originalité ; c'étaient de simples explications de textes, mais les

fidèles y entendaient la voix même de Dieu, « ac si viva ipsa Dei
voces illic exaudirentur », dit Calvin.

La prédication protestante a perdu depuis longtemps ce caractère
d'immédiateté. Parmi les prédicateurs modernes on pourrait peut-
être citer Christophe Blumhardt, le père, dont la parole très sobre

nous communique encore un frisson en nous entraînant au delà des

mouvements du sentiment et des variations de l'expérience
religieuse, jusque dans le sanctuaire des réalités impersonnelles en

présence de Dieu. Cette exception mise à part, la prédication
moderne est purement subjectiviste, et la forme même la plus
arbitraire du subjectivisme, l'allégorie, réapparaît parfois. Il est vrai
qu'on ne recherche plus, comme Origene, une prophétie dans chaque
planche de l'arche de Noé, mais combien de fois n'a-t-on pas cru
pouvoir attribuer un sens caché à un passage translucide, oubliant

que Luther a recommandé de ne se préoccuper que du sensus
lateralis de l'Ecriture. La prédication mystique a également encore des

adhérents ; elle assujettit la vérité scripturaire aux spéculations les

plus spéciales de l'âme contemplative ; le texte, arraché à son

contexte, n'est plus qu'un prétexte... dès lors, pourquoi donc ouvrir
la Bible pour y trouver un sujet? On en trouverait dans Plotin
comme dans maître Eckart ; et des prédicateurs modernes ont été

en demander à Schiller, à Ibsen, au Faust de Gœthe et au
Zarathoustra de Nietzsche. Le sermon pietiste ou méthodiste a joui d'un
grand crédit depuis cent ans ; le prédicateur s'y livre à l'introspection

spirituelle et voue tout son intérêt aux diverses phases de la
nouvelle naissance. La prédication rationaliste, n'admettant la
révélation que dans les catégories de la raison humaine, a donné,
sous le couvert de la vérité biblique, une explication utilitaire ou
sentimentale d'une conception de la vie sans profondeur. Pour
Schleiermacher, la prédication doit refléter la conscience religieuse
d'une communauté idéale ; elle ne peut donc être qu'un témoignage
subjectif. De nos jours, la prédication est dominée par la psychologie

; le prédicateur s'en tient aux données de l'introspection ou
à sa connaissance du cœur humain ; il étale, en un tableau analytique,

toutes les émotions que saint Pierre, par exemple, est censé

avoir éprouvées avant, pendant et après sa chute ; l'orateur glissera
dans son récit toutes sortes de suppositions sur l'état d'âme du
disciple, et il affectera de les tirer du texte même, comme si l'on pouvait



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 173

extraire à coup sûr d'un passage biblique des analogies avec ce qui
travaille un homme de notre temps. L'orthodoxie, tout en s'appuyant
sur les données massives du dogme ecclésiastique, ne parvient pas

non plus à donner une prédication objective puisque, par de

laborieux procédés qui n'échappent pas à l'arbitraire, elle adapte les

vérités bibliques aux postulats d'un credo ; au lieu de laisser parler
Dieu en personne, elle introduit dans ses homélies une certaine

conception de Dieu.

2. Tous ces types de prédication subjectiviste ont ceci de commun

qu'ils font entendre en premier lieu la voix de l'orateur lui-
même. Ses opinions, ses expériences, ses fantaisies, d'obscurs
ressentiments ou même des griefs personnels passent sous le couvert de

la Parole de Dieu ; mais comme elles n'ont pas réellement jailli
du cœur de Dieu, ces pensées humaines ne sauraient faire sentir la

présence de Dieu. Qu'on nous entende bien ; nous n'entendons pas

parler ici du pauvre débit de quelque fontaine épuisée ; nous ne

dénonçons pas les improvisations insipides d'un pasteur paresseux,
ni les clichés dont l'auditeur connaît tous les secrets, ni les
dissertations nébuleuses qui le plongent dans l'ennui, ni les sujets rabâchés,

ni les jugements d'une morale sommaire et sans portée réelle. Nous

parlons de pasteurs qui se donnent eux-mêmes. Cela peut être admirable

en toute autre occasion, mais ce n'est pas uniquement ce qu'on
attend d'eux quand ils sont en chaire. S'ils nous donnent ce qu'il y a

de meilleur en eux, il n'est pas dit qu'ils nous donneront ce que
Dieu veut nous donner par leur ministère. Nous ne prétendons pas

que cette honorable prédication subjective demeure sans effets
salutaires ; elle peut provoquer notre réflexion, nous prodiguer des

consolations, réveiller notre conscience ; seulement, ce qui importe c'est

qu'elle soit en premier lieu Parole divine et non sagesse humaine,

qu'elle nous apporte la vérité et non seulement des vérités, qu'elle
soit un message et non seulement un témoignage, un enseignement
de cœlo au lieu d'une catéchèse ex cathedra, une prophétie approuvée

par Dieu et non seulement un discours auquel l'Eglise a donné

l'imprimatur, Logos et non quelques logia, Royaume de Dieu et
non seulement chose religieuse. « Si quelqu'un parle, que ce soit
comme annonçant les oracles de Dieu », dit la première épître de

Pierre (iv, II).
Peut-être trouvera-t-on ces distinctions bien subtiles On nous



174 ROBERT WILL

objectera que, pour se faire entendre, Dieu se sert d'un médium
humain. Pourquoi ne confirmerait-il pas par son « Ainsi soit-il »

la prédication qui, sans être dictée motà mot par l'Esprit, «édifie»

pourtant les fidèles, les instruit, les réconforte, les réprimande et
les exhorte? Nous nous permettons de demander à notre tour si la

prédication habituelle produit de tels effets. Quand même elle aurait
ému des auditeurs, quand même ceux-ci reviendraient, dans une
heure de recueillement, à ce qu'ils ont entendu de la bouche du

prédicateur et se sentiraient poussés à rechercher Dieu et à prier, ce n'est

pas là l'essentiel ; l'essentiel, c'est qu'ils se soient sentis interpellés par
Dieu lui-même, c'est que, s'étant trouvés face à face avec l'Eternel,
ils aient tremblé jusqu'au fond de leur être, frappés par sa Loi et

remplis d'allégresse si, par son pardon, il les a retirés du gouffre.
Non, certes, le sermon ne nous conduit pas d'ordinaire à faire une
telle expérience qui, alors même qu'elle se répéterait dimanche

après dimanche serait chaque fois quelque chose de nouveau, d'inouï.

Pourquoi les impressions que nous laisse la prédication courante
sont-elles si superficielles Sinon parce que le prédicateur n'a pas
l'idée de s'effacer devant Dieu, l'orateur éloquent encore moins

qu'un autre. Lorsqu'il prépare son sermon, il se demande avec grand
sérieux : qu'ai-;V à dire à mes auditeurs Or le prophète dit : ainsi
m'a parlé l'Eternel. Nous savons que le pasteur n'est pas un
prophète ; et pourtant il ne doit pas y avoir une différence essentielle

entre celui-ci et celui-là. Il n'y a qu'une différence de degré due

aux circonstances ou à la diversité des facultés spirituelles. Ils sont

pourtant, l'un comme l'autre, appelés à annoncer la Parole de Dieu.

Il est vrai que lorsque le vent souffle, le prophète ne s'inquiète ni
de la manière dont il parlera, ni de ce qu'il dira ; car ce n'est pas lui
qui parle, c'est l'Esprit qui parle en lui, tandis que le prédicateur est

tenu par ses obligations ecclésiastiques à couler les inspirations
divines dans le moule de la prédication régulière, et qu'il n'y
parvient qu'au prix d'un effort cérébral et verbal. Et puis, si l'Esprit
ne souffle pas, le prophète garde le silence, alors que le prédicateur
est attendu en chaire où il est censé parler au nom de Dieu.

Relevons en passant un petit détail tout extérieur. Celui qui parle
en son propre nom emploie ordinairement la troisième personne en
s'adressant à ses auditeurs ; il parle de l'homme, du pécheur, du

chrétien; ou bien il se sert de la première personne et dit : «.nous

autres chrétiens » ou : « nous autres pécheurs ». Celui, par contre, qui



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 175

parle selon l'autorité de Dieu n'hésite pas à interpeller ses auditeurs :

« en vérité, je vous dis » s'écrie-t-il ; et s'il s'exprime en ces termes
ce n'est pas outrecuidance pharisaïque ; il faut y voir l'obéissance

du mandataire de Dieu.
La communauté, d'ailleurs, a l'intuition de ces choses, car cela

ne revient pas au même si je parle en mon propre nom ou si je parle
comme étant un instrument entre les mains de Dieu ; et quand même

je donnerais à ma pensée une teneur absolument identique, ce ne
serait pourtant pas la même chose. Ce qui se dit au nom de Dieu
s'atteste par des signes qui ne trompent pas. Le ton révérencieux

n'y suffit pas ; il faut qu'une action mystérieuse de l'Esprit établisse

la liaison entre l'orateur que Dieu inspire et les auditeurs que la
Parole de Dieu a saisis. Si cette action essentielle fait défaut, les

fidèles sont fixés ; ils n'ont affaire qu'à un prédicateur. Au reste,
ce sont eux qui font fausse route lorsqu'ils se rendent au sermon de

tel pasteur ou qu'ils s'abstiennent d'écouter celui d'un autre : autant
dire qu'ils cèdent à des considérations purement humaines ; ce qui
les attire c'est le talent de celui-ci, tandis qu'ils se laissent détourner

par le débit défectueux de celui-là.
Nous touchons ici à l'une des plus graves infériorités de la

prédication « subjective ». Discours humain, elle doit se mesurer avec
d'autres discours humains prononcés à la tribune parlementaire,
au cours d'un banquet, dans un meeting, à la barre du tribunal ou
devant une tombe ouverte ; et le jugement que portent les auditeurs
n'est pas nécessairement favorable au ton emphatique et à la forme

archaïque de l'éloquence de la chaire. La prédication «subjective»
est toujours exposée à la critique. Elle n'est pas indiscutable, et
bon nombre de nos contemporains se refusent à admettre que,
seul entre tous les autres, le discours religieux ne comporte ni réplique
ni discussion.

Rien donc, ni la forme, ni le contenu, ni la profondeur delà pensée,
ni la virtuosité esthétique, ni le jeu de l'imagination, ni le sens de

l'actualité, ni le charme littéraire, ni les séductions oratoires ne

sauveront la prédication tant que les chrétiens n'auront pas acquis
cette conviction que ce n'est pas le pasteur qui parle, mais Dieu ;

que le sermon est l'appel même de Dieu et qu'il nous oblige à engager

un dialogue avec l'Eternel réellement présent. Des milliers de

fidèles fréquentent le culte catholique qui leur promet une rencontre
effective avec Dieu. Les sanctuaires protestants seront délaissés si



i76 ROBERT WILL

la prédication qui est le centre du culte ne permet pas d'entendre la
Parole vivante de Dieu et de sentir sa présence.

3. Nous ne saurions nous borner à critiquer la prédication
«subjective ». Il importe de définir maintenant les valeurs positives de la
prédication « objective ». Or si celle-ci a pour unique objet de
traduire la Parole de Dieu, nous avons à exposer notre conception de la

Parole.
Nous partirons pour le faire d'un axiome dont nous contrôlerons

la valeur en cours de route. Nous admettons de prime abord que la
Parole de Dieu est contenue dans la Bible. Comment en dégagerons-

nous les valeurs vitales en vue de la prédication La tâche n'est pas
simple ; elle exige un travail courageux et persévérant.

Et tout d'abord nous avons devant nous un document écrit, un
texte. Ce texte n'a pas été écrit originairement dans notre langue.
Remontons donc à l'original ; seul il est décisif. Une traduction,
fût-elle l'œuvre d'un génie comme celle de Luther, ne rendra jamais
toutes les nuances de la pensée de l'auteur. Il se peut même que le

texte grec soit sujet à caution, chaque fois, du moins, qu'il n'est

que la traduction de paroles araméennes. Il se trouve en outre que
cette parole en langue étrangère nous la devons à des auteurs qui
ont vécu à une époque lointaine et dans un monde que nous ne
connaissons plus, monde auquel se réfère la pensée qu'il s'agit de

comprendre. L'expression verbale suppose d'autre part une mentalité

que notre psychologie ne saisit plus. Ensuite il est possible que
la parole scripturaire ait été transmise à l'auteur par un témoin et ce

témoignage n'est lui-même peut-être que l'écho lointain et indistinct
ou la traduction erronée d'une parole vivante. Enfin la parole parlée
n'est que le transparent d'une pensée humaine, laquelle est le symbole

de la Parole divine, c'est-à-dire l'image d'une révélation qui
déborde les catégories de la pensée humaine et les possibilités
d'expression dont dispose notre langage... Que de difficultés pour
s'approcher de la source Nous en sommes séparés par un abîme que
vingt siècles n'ont cessé d'élargir, et même par la distance qui
s'étend entre le ciel et la terre Qui aura le courage de chercher la

perle précieuse? Ne désespérons pas. Il nous a été promis que le

trésor caché peut être découvert sans qu'on le cherche. L'aide de

l'Esprit ne nous dispense cependant pas de creuser. Procédons

méthodiquement.



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 177

Avant tout, nous chercherons à saisir par tous les moyens que
nous offrent la grammaire hébraïque et la philologie classique, et

en déterminant le sens littéral du texte, quelle est la situation
historique du passage en question. Quoique les termes auxquels nous

aurons recours puissent ne pas correspondre entièrement au sens
du texte et ne fassent jamais revivre le passé dans toute sa réalité,
nous serons tenus d'en faire passer le sens approximatif dans notre
langage et d'en rendre actuelles les circonstances. Autrement dit,
il faut envisager le passé sous l'angle du présent, et par rapport à

notre existence. C'est à quoi l'historisme ne peut se résoudre parce
qu'il se borne à fixer les documents et les faits du passé dans leur

pure objectivité et conformément à leur valeur intrinsèque. Pourtant

Nietzsche n'avait-il pas déjà dit: «Vous n'interpréterez le

passé qu'en cherchant votre force suprême dans le présent»?^' Or,

pour nous — prenons-en note par anticipation — cette force
toujours actuelle, dans les deux sens du terme, c'est le souffle de l'Esprit.
C'est lui qui donne des ailes à l'historien et qui aiguise sa sagacité.
Nous nous rendrions difficilement compte de ce qu'est la conjoncture

d'une parole biblique si nous ne nous sentions pas visés nous-
mêmes par elle.

Avant d'aller plus loin, faisons ici une distinction. S'il faut, dans

la mesure du possible, attirer le passé dans le présent, il est interdit,
d'autre part, de transporter le présent dans le passé, de moderniser

un texte à l'aide de la psychologie. Celle-ci nous promet, il est

vrai, de nous aider à découvrir dans les ressorts les plus cachés de

notre vie mentale la structure et le jeu de la « psyché » antique, en

l'espèce : les états d'âme des auteurs bibliques et de leurs premiers
lecteurs ; ce qui nous permettrait ensuite d'adapter par voie d'analogie

les données du texte ancien aux nécessités du temps présent.
Mais il ne faut pas trop attendre de cette méthode. En tous cas la
seule méthode psychologique est incapable d'expliquer jusque dans

son fonds la Parole de Dieu, puisqu'elle prétend subordonner à la
raison la réalité transcendante qui est contenue dans le texte. Si

l'historisme en renonçant, comme nous l'avons expliqué, à appliquer
une parole ou un événement du passé à nos conditions d'aujourd'hui,
fait abstraction de la vie présente et de ses besoins, la méthode

psychologique sacrifie les données concrètes de l'histoire aux préoc-

(1) Nietzsche, Vom Nutzen uni Nachteil der Historie für das Leben. Taschenausgabe

(Leipzig 1906) II, 202.



i78 ROBERT WILL

cupations de l'âme moderne. Nous ne demanderons donc à l'histoire
et à la psychologie que ce qu'elles peuvent nous donner. Elles nous

renseigneront sur ce qu'un texte signifie, littéralement d'abord, puis
dans son contexte, ensuite dans l'esprit de l'auteur ; quelles sont les

dispositions sentimentales de ce dernier, ses vues pédagogiques,
ses intentions parénétiques, ses tendances polémiques ; comment
cette parole vient prendre sa place dans sa philosophie religieuse,
comment elle s'accorde avec le type de piété auquel il se rattache.
Nous chercherons enfin à établir dans quel esprit les auditeurs ou
les lecteurs primitifs auront pu comprendre et appliquer cette
parole. Pour le reste, nous nous garderons de rompre, comme le

ferait un historien dont les vues manqueraient de perspectives,
le lien qui rattache notre vie intérieure à la situation historique et

nous éviterons le subjectivisme des psychologues qui trahissent
l'intention première d'un texte biblique en le façonnant selon leurs

caprices ou selon les besoins de notre temps, très différents de ceux
des hommes qui, les premiers, ont lu ces textes. Après avoir cherché
à nous rapprocher de la Parole divine, autant que nous le pouvons
par nos propres moyens et en reconnaissant toujours l'insuffisance
de nos investigations, nous adopterons une attitude réceptive ;

nous nous ouvrirons à l'action de l'Esprit.
C'est ici qu'interviendra donc l'interprétation pneumatique de la

Parole. Nous croyons que la Révélation divine ne s'exprime pas uniquement

par la Parole biblique, mais qu'elle se manifeste aussi dans

une Parole interne, qui lui est corrélative. C'est ce que Luther avait
déjà enseigné: «Czum andern», écrit-il, «innerlich durch Gotis
selbst leren. Und das muss bei dem euszerlichen seyn, oder das

euszerlich ist auch umbsunst » (*\ Ce Verbum internum, faisant
pendant au Verbum Scriptures, Luther le trouve, tout comme la parole
biblique, personnifié en Christ. Celui-ci est l'inspirateur des deux
formes de révélation, la nourriture de la foi, le pain de vie : « Er
mus tzuteylet, angericht und tzu worten werden durch das innerliche

und eusserliche wort ; sieh, das ist dan warhafftig Gotis wort.
Christus ist das brot, Gotis wort ist das brot, und doch ein dingk,
ein brot » <z). Mais on peut tout aussi bien désigner l'Esprit comme la

source commune de la Parole biblique et de la révélation immanente,
et nous pourrons nous approprier un jugement de Karl Holl qui
nous montre quel était le secret de l'art herméneutique de Luther :

(i) Auslegung deutsch des Vater unnser, W. A., II, II2. — (2) Ibid., II, 113.



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 179

« Il faut avoir l'Esprit pour comprendre la Parole ; d'autre part,
c'est la Parole qui nous transmet l'Esprit »('\ En résumé, Dieu est

l'alpha et l'oméga de toute vraie intelligence de la Parole. C'est lui
qui donne tout ensemble la Parole qui, dans la Bible, est le véhicule

de l'Esprit, et l'Esprit qui, en nous, saisit la Parole.

Mais il y a plus ; si Dieu se révèle non seulement par la Parole

externe, mais aussi par la Parole interne, il a dû donner à l'homme

un organe pour l'entendre. Cet organe, c'est la foi. Luther nous
recommande P« intelligence spirituelle » de la Parole. Si Dieu, d'une

part, a inspiré l'Ecriture et envoyé le Christ ; si, d'autre part, il
éveille en nous la foi, celle-ci doit être capable de comprendre celle-là ;

sans la foi la Parole reste inintelligible et sans la Parole biblique la

foi demeure inconsistante et, par suite, la Parole interne reste voilée.

Dans son cours sur les Psaumes, de 1513 à 1516, Luther affirme que,
grâce à la foi, le croyant peut « lire et écouter les paroles de l'Ecriture

comme s'il entendait Dieu lui-même » <a). En somme, même si

on considère la foi comme le principe de l'intelligence de la Parole

interne et comme le facteur subjectif de la compréhension biblique,
la nature pneumatique et objective du procédé herméneutique reste

intacte, la foi n'étant elle-même qu'un don ou un réflexe de l'Esprit.
L'action de la foi n'infirme pas le rôle de l'Esprit ou du Christ, mais

se confond avec leur action. Que l'on fasse remonter l'initiative de

la compréhension de la Parole à l'élément transcendant (Esprit,
Christ) ou à l'élément immanent (la foi), l'impulsion vient d'en
haut. Dieu étant le chef et le consommateur de la foi, il est aussi,

nous le répétons, l'alpha et l'oméga de la vraie intelligence de sa

Parole. L'objectivité demeure. L'interprétation pneumatique est
décisive.

Mais on peut encore se demander à laquelle des deux formes de

la Parole revient la priorité. Il nous semble que l'interprétation de

la Parole biblique ne doit pas reposer sur les inspirations de la Parole

interne. L'expérience vécue de la Parole ne portera pas, mais

couronnera l'intelligence de la Parole biblique. Celle-ci, confirmée par
le testimonium Spiritus Sancti, rayonnera d'une vie nouvelle. Nous

n'échapperions pas au danger de subjectivité si nous voulions authentiquer

les paroles bibliques selon le critère de la Parole immanente.

L'interprétation pneumatique étant un charisme, elle ne doit pas

(1) Luthers Beieutung für lie Auslegungskunst, in Gesammelte Aufsätze. 1. Luther
(1923), p. 567. — (2) W. A., III, 342.



i8o ROBERT WILL

être une méthode M. L'équilibre entre les données objectives et
notre intelligence spirituelle de la Parole une fois établi, la Parole
ne sera pour nous ni une lettre morte consignée dans un livre sacré,
ni une illusion de notre subjectivité; elle ne sera ni un passé lointain,
ni submergée sous les flots de l'autosuggestion. Dans la mesure où

nous approfondissons la Parole classique de l'Evangile, l'expérience
intime de la Parole intérieure se verra non seulement enrichie par
celle-là, mais légitimée comme reflet de celle-ci. D'autre part, dans

la mesure où notre compréhension intérieure de la Bible s'affine et
se révèle comme d'origine transcendante, l'autorité divine de la
Bible grandira à nos yeux. Un courant de vie rattachera la Parole

objective de la Bible au Verbe immanent, lequel, quoique interne,
est également de nature objective. Encore une fois, c'est à Dieu
seul que nous devons tout, la Parole biblique et la Parole intérieure,
l'Esprit qui en établit l'accord et la foi qui en appréhende les grâces.

Il convient de signaler une dernière difficulté qui risque de

compromettre non plus la compréhension de la Parole, mais son message.
Le prédicateur ne cherche pas seulement à saisir pour lui-même le

sens d'un passage biblique ; il veut en répandre les valeurs
salutaires. Il se demandera donc ce que le texte, l'auteur inspiré, la

Parole, l'Esprit, le Christ, Dieu veulent dire à d'autres que lui-même.
Il voit à ses pieds des âmes dont les capacités réceptives, les facultés

intellectuelles, la maturité spirituelle diffèrent des siennes ; leur état
de conscience oppose peut-être à la grâce révélée des refus ignorés

par lui ; ou bien leur intuition saisit au vol des vérités que lui, le

prédicateur, n'a acquises qu'au prix d'une concentration pénible.
L'interprétation critique d'une part, pneumatique de l'autre, se

doublera donc d'une interprétation spécifiquement homilétique.
Le prédicateur fera abstraction de ses propres besoins et essaiera
de comprendre quelle peut être, dans tel passage biblique ou aussi

dans telle situation particulière, la pensée de Dieu à l'endroit de

tels auditeurs. Ici, ce sera la charité inspirée par le Christ-Pneuma

qui complétera et élargira l'intuition pneumatique, grâce à laquelle
le prédicateur avait, pour lui-même d'abord, sondé la Parole biblique.
Alors, de leur côté, les auditeurs s'ouvriront à la Parole scripturaire

qu'une prédication portée par l'amour du Christ expliquera à

leur intention. Ils goûteront hic et nunc les grâces vivantes de la

(i) von Dobschûtz, Vom Auslegen les N. T., p. 51.



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION i8i

Parole éternelle. Plus encore : en constatant l'accord de la vérité
biblique avec la vérité ancrée dans la conscience religieuse de la

communauté, ils verront le caractère transcendantal de leur foi
collective confirmé par l'interprétation pneumatique de la prédication.
Dans cette sphère sociale le caractère essentiellement objectif de la

prédication sera donc également sauvegardé, puisque c'est Dieu

qui, par ses organes individuels ou collectifs, crée, dirige et fait aboutir

le courant de vie contenu dans sa Parole.
Somme toute, la vivante Parole de Dieu est un symbole

transcendantal. Suprapersonnelle et, par suite, débordant le complexe
des expériences de l'homme qui parle et de l'assemblée qui écoute,
elle embrasse l'ensemble même de la vie. Au surplus, grâce au message

inspiré du prédicateur compréhensif, elle permet à une pluralité

de fidèles de se rencontrer unanimement dans l'identité
indissoluble des éléments éternels qu'elle renferme.

4. On fera, nous le prévoyons, à cet objectivisme certaines objections.

On fera valoir, premièrement, qu'une prédication affranchie de

toute affirmation subjective manquerait de puissance communicative.

Si le moi du prédicateur et ses impulsions intimes sont refoulés,

comment pourra-t-il susciter l'émotion chez le prochain A première

vue, il semble en effet que le sacrifice de la subjectivité doit avoir

pour conséquence un refroidissement de la température psychique
et affaiblir la puissance créatrice d'une heure féconde. Cependant,
en faisant même abstraction du fait que la prédication objective —
comme nous le verrons bientôt — n'empêche pas la personnalité du

prédicateur de mettre ses dons au service de la Parole, nous croyons
que la vérité immuable de la Parole est, malgré sa souveraineté

impersonnelle, l'élément décisif quand il importe d'établir un
accord entre Dieu et la communauté chrétienne, ou, dans un sens

plus restreint, entre le message de Dieu et ses auditeurs actuels.

La Parole de Dieu repose sur des données inaltérables ; elle contient
un fonds riche et solide auquel la foi peut avoir recours en toute
circonstance, tandis que les valeurs de la vie personnelle demandent
à être recréées sans cesse. Le prédicateur moyen possède-t-il ces

ressources intérieures et la souplesse nécessaire pour les mettre en

valeur en « prêchant la Parole en toute occasion, favorable ou non »

(II Tim. iv, 2) Sa piété subjective est exposée à bien des éclipses.



182 ROBERT WILL

Les données incorruptibles quoique impersonnelles de la Parole

nous promettent plus de sécurité que les transports éphémères du

prédicateur.
Voici une autre objection. Elle nous vient d'un tout autre côté.

Etre le mandataire de Dieu, nous dit Karl Barth dans les

Prolégomènes de sa Dogmatique, est une tâche si lourde que prêcher la
Parole de Dieu apparaît comme une gageure (Wagnis). Comment
serions-nous capables d'annoncer Celui dont la transcendance est
absolue? Et quand même la révélation comme telle ne dépasserait

pas les capacités réceptives de l'homme, celui-ci en tant que pécheur
n'aurait aucun droit à parler au nom de Dieu. Il y a incompatibilité
entre ce que nous sommes et ce que nous disons. Bref, nous ne sommes

pas capables, et nous ne sommes pas autorisés à accomplir une telle
tâche... et pourtant Dieu nous en intime l'ordre. Le prédicateur doit
parler de Dieu, quoique l'homme soit incapable de le faire. Mais en

se rendant compte qu'il ne peut s'acquitter de ce qu'il doit, il rendra
finalement hommage à la gloire de Dieu ; il montera en chaire dans

un état de desperatio ffducialis ; il se consolera à l'idée que, si le

sujet n'est pas en mesure de saisir l'objet, l'objet doit pouvoir s'abaisser

jusqu'au sujet ; car Dieu s'est fait homme. Le prédicateur se

soumettra donc à Dieu avant de songer à se donner aux hommes,
afin que Dieu par lui, à travers lui, on pourrait même dire sans lui,
se donne aux âmes.

On concédera à M. Barth que le prédicateur ne prend pas au sérieux

sa mission s'il considère le KrjpUTUCt comme une technique humaine,
comme un jeu d'esprit ou comme un témoignage retentissant, en

un mot comme un mérite personnel. C'est avec raison que M. Barth
dénonce cette suffisance inconsciente et met en relief toute la gravité
du message évangélique. Mais son pessimisme métaphysique le

pousse aux confins extrêmes de l'objectivisme. La prédication telle

qu'il la conçoit revêt nécessairement un caractère si supra-personnel

qu'elle en devient implacable, dure, inhumaine.
De notre côté, nous croyons pouvoir maintenir la thèse de la

prédication objective, tout en supposant une collaboration personnelle
du sujet.

5. Dans quelle mesure le sujet coopère-t-il au message de la Parole
Pour deux motifs, le sujet doit être autorisé à s'affirmer dans la

prédication. Premièrement, Dieu ne peut pas se dispenser de ses



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 183

Services, car pour se révéler à la nature humaine, il a besoin d'un

organe à la fois spirituel et physique. — Deuxièmement, le

prédicateur, tout en étant en premier lieu et même exclusivement le

mandataire de Dieu, ne peut pas rompre les liens qui l'attachent à

la communauté. Cette solidarité introduit des infiltrations de nature
subjective dans la prédication. Développons ces considérations
d'ordre psycho-physique et d'ordre sociologique.

A. L'Esprit de Dieu peut prendre contact avec l'esprit de l'homme,
sans intermédiaires phénoménaux, dans la prière du croyant, dans
la contemplation mystique ou dans l'adoration silencieuse d'une

petite congrégation d'âmes sœurs, dans le silent meeting des quakers,

par exemple. Mais s'il veut communiquer sa pensée à une communauté

ecclésiastique composée d'éléments hétérogènes, dont les

capacités spirituelles peuvent être entravées par des inhibitions
mentales ou par des servitudes charnelles, Dieu demande à se faire
comprendre par le moyen le plus approprié à la communication
d'idées. A cet effet, il prend ses organes tels qu'il les a créés,

corps et âme. Aussi le prédicateur se servira-t-il de phénomènes
sensibles, du son de la voix, du geste. Cette collaboration physique
de l'orateur rejoint le courant vital de la grâce révélatrice de Dieu.
Dieu l'accepte et s'en sert. A ces moyens corporels s'ajoutent les

fonctions mentales et rhétoriques du prédicateur : le ton interprétatif,
le choix des termes, la disposition des idées, le groupement des

complexes, l'art de nuancer ce qui est rudimentaire, d'expliciter ce

qui est sommaire, de souligner ce qui est essentiel. Ces facteurs

techniques, logiques ou littéraires demeureront pourtant toujours
d'ordre subsidiaire, car rien de trop humain ne doit détrôner la
souveraineté de la Parole de Dieu. Il y a plus : Dieu admet même

un apport psychique du sujet ; l'ardeur de son enthousiasme, les

vibrations de son émotion peuvent pénétrer sa prédication, car Dieu

veut se manifester par l'office d'une personnalité vivante, faite à

son image, et non par un mécanisme phonographique. Mais, là

encore, la contribution du sujet ne sera que le véhicule de l'action
pneumatique. Un dialogue pathétique s'engagera donc ; l'appel
de Dieu provoque la réplique de l'homme et les péripéties de ce

jeu dramatique se répercutent dans les vibrations de notre travail
intérieur non seulement cérébral ou affectif, mais réellement spi-
tuel, car la participation du sujet est même de nature religieuse.
Nous pouvons l'analyser en nous servant du langage de la Réfor-



18+ ROBERT WILL

mation. Nous dirons que la grâce salvatrice de Dieu en Christ,
concrétisée dans la Parole et transvasée dans le cœur humain,
devient foi, car la foi est la certitude que Dieu nous appelle dans

sa communion ; elle est la volonté de l'âme d'ouvrir ses ailes au

vent de l'Esprit et de s'emplir du souffle de la Parole. Ce que le pré
dicateur a de plus personnel, sa foi, est donc simultanément objectif
et subjectif, une impulsion divine et un réflexe humain, un effort

pour «tâcher de le saisir, puisque j'ai été saisi» (Phil. m, 12).
Les expériences psychologiques de chaque prédicateur confirment

ces faits. Déjà en se mettant au travail préparatoire, en priant sur
son texte, il sent passer sur son esprit un souffle d'irrationalité et

ressent l'impulsion divine de sa prière même. Il médite la Parole,
mais tout en besognant, il se voit saisi par les vérités objectives qu'il
développera. Il se concentre et fixe sa pensée et ce n'est pourtant
pas lui qui la « réalise » ; quelque chose d'insaisissable, amené par
les quatre vents de l'Esprit, a touché et unifié son être « recueilli ».

Le mystère se reproduit pendant le sermon. Même celui qui a

placidement écrit son sermon et l'a appris par cœur, peut soudain, en
le produisant, se sentir enlevé par le sentiment du èv 8eûj eîvcti

Il lui semble que c'est un autre qui parle. N'est-ce pas Dieu lui-
même qui est placé derrière lui? Dans la transe prophétique du sujet,
la Parole objective devient actuelle ; le message se transforme en

témoignage. A la poussée dont le choc vient de l'au-delà suit une
envolée spontanée de l'âme inspirée. La revelatio mediata s'irradie
de l'auréole du charisme, propre aux choses originaires. Dans cette
atmosphère imprégnée de Pneuma les accents souvent répétés du

prêche habituel affectent une nouvelle évidence et retrouvent la

virginité des jours apostoliques. Personne ne saura jamais dire, il
est vrai, comment s'effectue le passage du suprapersonnel dans la

sphère personnelle, comment la grâce se change en foi, et la Parole
de Dieu en discours humain. Au fond, c'est Dieu lui-même qui, en

nous, rend témoignage de sa gloire et de son amour, et les éléments

subjectifs de notre prédication, indéniables et indispensables, sont
les symboles expressifs de données transcendantes.

Notre essai d'attribuer à la subjectivité du prédicateur une part
subsidiaire dans le processus de la révélation divine s'oppose à

l'objectivisme radical de M. Barth. N'admettant pas le moindre
doute quant à l'action primordiale, souveraine et exclusive de la

Parole, son école nie non seulement tout essor spontané du sujet



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 185

religieux, mais même chaque réflexe immanent à l'âme humaine.

L'homme, incapable de concevoir son vis-à-vis divin et d'interpréter
sa pensée, se voit condamné de prime abord. Pour notre part, nous

croyons avoir respecté tous les privilèges de la souveraineté divine
en considérant aussi les affirmations toutes personnelles du sujet
religieux comme un effet du Verbe. Si la prédication doit être un
symbole objectif, ce que nous ne contestons pas, il n'est pourtant
pas dit que l'objectivité sera, pour ainsi dire, projetée sur la toile
tendue d'un écran. En tant que contemplateur, interprète, traducteur

et annonciateur, le prédicateur se verra impliqué dans le monde

d'en face. D'autre part, les données objectives, envahissant notre
sphère, sollicitent les vertus de notre tempérament ou de notre
intelligence. Les antennes de notre vie intérieure et particulièrement
de la foi semblent donc être créées tout ensemble en vue des dimensions

profondes de l'objet religieux et en vue de ses incursions dans

la zone subjective. Alors comment ne serions-nous pas autorisés à

élever notre voix joyeusement, quoique en toute humilité, puisque

l'Esprit lui-même l'élève avec nous : cTuuuaprupeî râ) îrveûuan quârv

(Rom. vm, 16), et «rend témoignage que nous sommes enfants
de Dieu » Nous le ferons avec d'autant plus de sérénité que Dieu

est notre Père en Christ qui, de sa miséricorde couvre les déficiences
des pauvres en esprit (Mat. v, 3). Quiconque a fait l'expérience du

pardon n'a pas besoin d'être traîné en chaire. Au surplus Celui qui
est le Verbe en personne a, lui aussi, enveloppé son Evangile d'un
revêtement temporel, afin de publier et de rendre concevable le

mystère du Royaume. Si tant est que les paraboles du maître ne

sont que des figurations approximatives d'idées éternelles, comment
le prédicateur évangélique aurait-il une mauvaise conscience en

offrant la plénitude de la Parole divine dans le modeste vase de sa

piété subjective? Il remplira le grave ministère non sans un saisissement

intérieur, mais non dans un esprit de servitude et de crainte.
Ce qui lui est propre, il le mettra allègrement au service de Dieu,

non comme le produit d'un a priori religieux, mais comme un sacrifice

spirituel qui doit revenir à celui des mains duquel on l'a reçu.
Le processus de la prédication nous fait donc assister à un

mouvement circulaire des forces de vie objectives. Dieu en est à la fois
le promoteur et l'objet. S'il daigne accepter la collaboration personnelle

du prédicateur, il le fait d'abord, parce que la nature
psychophysique de l'auditoire exige cette médiation, ensuite parce qu'il

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. — N. 3., t. XXI (n° 88, I933). I3



186 ROBERT WILL

y va de l'honneur de Dieu et de la dignité humaine que nous allions

personnellement et spontanément à l'encontre de l'appel de Dieu.
B. Il y a une seconde raison, d'ordre sociologique celle-ci, pour

laquelle la prédication, toute objective soit-elle, ne peut se passer
d'un coefficient subjectif. Le prédicateur est appelé à annoncer la
Parole de Dieu. C'est entendu Mais n'est-il pas également le porte-
parole de la communauté? nous demandera-t-on. Et surtout, si on se

place au point de vue de Schleiermacher, le prédicateur n'est-il pas
chargé de traduire les sentiments religieux d'une communauté fictive
d'enfants de Dieu, afin de pouvoir, par l'exposé de cet idéal, élever
la communauté empirique à un niveau supérieur de foi et de

vie chrétienne Eh bien non, il est uniquement le mandataire de

Dieu ; il ne parle qu'en son nom ; il ne doit annoncer que sa Parole.

Et pourtant, il n'est pas indépendant de l'assemblée à laquelle il
s'adresse ; l'influence qu'elle exerce sur lui pèsera d'une façon ou
d'une autre sur sa prédication.

Examinons donc les rapports interpersonnels entre le moi qui
parle et le toi qui écoute. On y découvre une relation de réciprocité
intime. Le moi se penche vers son partenaire ; il se rend compte de

la présence d'un toi ; il cherche à captiver son intérêt ; il espère s'en

voir compris. Cette solidarité ne s'effectue pas par des événements
successifs de telle façon que l'action unilatérale de l'un provoquerait

la réaction subséquente de l'autre. Il s'agit d'un fait total, d'un
rythme unique dans lequel la tension et la détente alternent et se

confondent, d'un ébranlement de deux mouvements d'âme simultanés

qui se rencontrent et s'harmonisent. L'interlocuteur qui, à

première vue, semble être purement réceptif et même inerte — en

l'espèce l'auditeur attentif — dégage pourtant, lui aussi, des forces

motrices. Celui, par contre, qui en apparence déclenche l'entretien —
dans notre cas le prédicateur — y est en réalité invité et se voit par
cela même fortifié dans ses intentions. Quiconque entreprend de

bâtir un pont conduisant de son propre bord spirituel à celui d'un

autre, consolide sa propre position. Cette comparaison n'est, il est

vrai, pas entièrement adéquate ; il reste, malgré toutes les tentatives

de rapprochement, une dernière petite distance irréductible
entre les deux rives, car malgré le désir sincère du moi de se donner

sans réserve au toi, les dernières profondeurs de son vis-à-vis lui
restent inaccessibles et toute la bonne volonté qui, du côté opposé,
essaie de saisir un moi qui s'offre, ne suffit pas pour s'en assimiler



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 187

intégralement l'être et la pensée. Néanmoins, quoique l'individu ne

puisse jamais entièrement vaincre son isolement monadique ni
celui de son prochain, des relations s'établissent de l'un à l'autre et
le fait que l'état de conscience de celui qui se sait compris s'en trouve
exalté, prouve que le sujet qui donne le meilleur de soi-même, reçoit

par cela même des instigations précieuses de la part de son partenaire.

Cette réciprocité de compréhension intime se produit donc

également dans le commerce spirituel du prédicateur et de son auditoire

religieux. Le fait que le moi du premier voit en face de lui un
toi collectif, ne change rien aux principes que nous venons d'émettre.
L'attitude d'une pluralité de personnes orientées vers le moi qui
parle détermine l'attitude de celui-ci. L'orateur se sent solidaire et
même dépendant de l'assemblée. Déjà avant de se présenter devant

elle, il se la représente. Dans le silence du temple, voyant tous les

regards tournés vers lui, il est impressionné avant même d'avoir
ouvert la bouche. Son émotion grandit ; en prononçant son discours,
il sent venir à lui l'intérêt, la sympathie ou l'enthousiasme des fidèles.

L'assemblée, empoignée par la parole qu'elle entend, ne demeure

donc pas inerte ; en écoutant elle mêle, dans la même mesure que
celui qui parle, son apport spirituel à l'action commune. Cette réaction

est même susceptible de modifier la pensée qui s'exprime. Si

tant est qu'un prédicateur intuitif pressent toutes les vibrations
affectives ou émotionnelles du côté opposé, il doit aussi pouvoir
discerner certaines résistances latentes. La réponse muette de

l'assemblée produit un déplacement dans l'état de sa conscience. Son

moi qui s'étiolerait si les offrandes de son cœur et de son esprit
restaient sans provoquer un reflet de sympathie, s'emplit au contraire
de forces nouvelles quand il peut se retremper dans un monde
d'idées communes et puiser des encouragements dans les ressources
d'une conscience collective. Ce sont donc des expériences subjectives

que l'existence et la réceptivité d'une assemblée dégagent dans la
conscience du prédicateur. Sa prédication s'en ressent. Il escompte,
déjà en l'élaborant, les promesses que lui prodiguera son auditoire,
et en le prononçant il monnaie l'ascendant qu'exerce sur lui l'attention

des fidèles ; la joie qu'il en ressent enrichit son discours.
Revenons cependant au problème central et demandons-nous

comment nous concilierons cette subjectivité que déterminent des

causes sociologiques avec notre postulat initial d'une prédication
objective. Il nous semble que si le prédicateur est vraiment le porte-



188 ROBERT WILL

parole de Dieu, l'attention des fidèles réunis se tournera instinctivement

non vers la personne de l'intermédiaire et vers sa sagesse
humaine, mais vers son inspirateur divin et vers son appel.

Or, dès que la Parole divine elle-même fait jaillir des intuitions
dans des âmes altérées de lumière et dissipe le chaos d'une
conscience collective encore ténébreuse, le prédicateur non seulement ne
se sentira pas éliminé, mais se saura en communion d'esprit d'autant

plus intime avec ces âmes illuminées. Ne se retrouve-t-il pas
lui-même avec elles dans le monde supérieur dont il est l'ambassadeur

et vers lequel tendent leurs aspirations La ligne de vie du berger

et celle de ses ouailles se touchent dans l'atmosphère commune
de la Parole. La sympathie comprehensive qui lie le prédicateur à

son auditoire a donc un fondement plus profond que les relations
personnelles d'un moi et d'un toi. En effet, le courant circulaire des

forces objectives s'étend. Les deux lacets d'un 8 se rejoignent. Nous

avons d'abord suivi le flux de celui qui part de Dieu et qui revient à

lui par l'organe du ministre de la Parole ; nous avons ensuite observé
celui qui, partant du prédicateur, se déverse dans le cœur de l'auditoire

pour retourner vers le prédicateur. Nous relevons maintenant
les étapes du circuit élargi : le courant vital a son origine en Dieu ;

il se répand dans l'âme du prédicateur qui médite et interprète la
Parole divine, il gagne la communauté et remonte vers sa source
divine grâce à l'ardeur religieuse du prédicateur que stimule le recueillement

compréhensif des fidèles. Le prédicateur en se voyant enrichi

par les effluves venant d'en bas, par la foi d'une communauté placée

sous le regard de Dieu, l'est en réalité par les forces vives d'en-haut,

par les grâces divines qui visent l'assemblée et qui englobent les

réactions religieuses de celle-ci dans le rythme vital dont le

prédicateur n'est que le modeste ordonnateur. En d'autres termes encore :

placé au point d'intersection des deux lacets d'un 8, le prédicateur
transvase les ondes divines d'un canal dans l'autre. Il est l'éclusier

qui, au fond de lui-même, réalise l'échange des forces pneumatiques
entre le moi divin et le toi de l'assemblée et simultanément entre le

moi de l'assemblée et le toi divin. Il est responsable de ce que, selon
le mot d'Esaïe, la Parole qui sort de la bouche de Dieu ne retourne
point à lui sans effet (Es. lv, II).

Conclusion : L'obligation sociologique du prédicateur qui engage
des éléments subjectifs dans le processus de la révélation, n'en
compromet pourtant pas le caractère foncièrement objectif, mais en



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 189

majore les valeurs vitales. Tout en tenant compte du rôle auxiliaire

qu'il faut reconnaître à la subjectivité du prédicateur, tant à ses

fonctions sociales qu'à celles qui découlent de la nature
psychophysique de l'assemblée et de la sienne propre, nous maintenons
donc notre thèse initiale : la prédication est essentiellement la

projection de la Parole divine.

6. Cherchons maintenant à tirer de ces réflexions quelques
conclusions pratiques. Si la Parole qu'il convient de prêcher est celle

de Dieu, le prédicateur n'aura qu'à se plier à cet impératif divin.
Ainsi, il n'a pas le droit d'émousser la pointe de certains paradoxes

bibliques, d'infirmer par exemple la « morale ouverte » du Sermon

sur la montagne, pour l'adapter à « la morale close » du chrétien

moyen. Selon l'évangile de Marc, Jésus meurt en poussant un cri
de désespoir. Cela nous semble intolérable. Cette mort n'a pas

l'apparence d'une fin bienheureuse. Le prédicateur, pour prévenir les

réserves sentimentales de ses auditeurs ou pour apaiser leurs

préjugés dogmatiques, s'empresse de mitiger le skandalon, en tirant des

autres évangiles une parole finale moins affligeante. Mais avons-nous
le droit de nous refuser à l'appel de Dieu qui, ici, veut nous faire

éprouver dans toute son horreur la mort du Christ ou ce que Fallot
a appelé sa descente aux enfers Cela n'empêchera pas le prédicateur

de sonder une autre fois la volonté de Dieu en méditant la
dernière parole de Jésus selon Luc ou Jean. Le prédicateur n'a pas à

discuter un fait historique ou un point doctrinal ; il doit dire ce

que Dieu veut dire à son peuple, sans rien y ajouter, sans rien en
retrancher. Comprise dans son sens littéral, la Parole biblique sera
transmise aux fidèles dans ses intentions fondamentales telles que
la Parole interne les confirme. Alors tombera aussi le problème qui
préoccupait Schleiermacher, sa crainte de voir l'insistance pédagogique

compromettre la dignité du culte. Si la prédication conserve
son caractère objectif, si c'est Dieu qui parle, les fins du culte seront
réalisées de toute façon, alors même que Dieu, par la bouche du

prédicateur, instruit les ignorants et réprimande les pécheurs. Une

semonce pastorale détonne certes dans l'atmosphère cultuelle ; une
admonestation divine n'y sera jamais déplacée. Le prédicateur est

tenu de veiller à ce que les reproches qu'il lance dans son auditoire
ne soient pas l'écho de quelque ressentiment personnel ou même

d'une indignation légitime, mais qu'ils soient uniquement la traduc-



190 ROBERT WILL

tion de la Loi de Dieu. Finalement les contingences de la prédication

et même son contenu sont d'ordre secondaire, si l'événement
essentiel se produit, si la voix vivante de Dieu se fait entendre.

Dieu seul doit parler. Que le prédicateur en composant son sermon
se demande, en pesant les effets de chaque pensée, de chaque mot,
de chaque phrase, ce qui « est de la vérité », ce qui est Parole de Dieu
et ce qui ne l'est pas. Les critères les plus extérieurs peuvent le guider

: tout ce qui n'est que phrase, redondance, lieu-commun,
tautologie, remplissage, onction phariséenne ne peut pas être Parole
de Dieu. Les superlatifs insincères ressortissent de la rhétorique du
diable. Dieu parle sans ambages. Sa Parole tend par le chemin le

plus court vers le centre même de notre vie intérieure. La forme n'est

pas indifférente ; la langue est de tous les moyens figuratifs le symbole

le plus efficace et le plus différenciable ; elle est rattachée par
un lien interne à l'idée qu'elle exprime. Pour cette raison le langage
de la prédication est tenu d'être pur, digne, sobre, noble et correct.
On n'a pas le droit d'employer un ton trivial quand on parle au

nom du Seigneur ; un habit de fête est de mise quand on se présente
devant la face de Dieu. Cela ne signifie pas une toilette de bal ou un
smoking ; s'il convient d'éviter la négligence et toute familiarité,
il faut également s'abstenir de toute préciosité et de toute mièvrerie.
Cependant le style de la prédication, quelque limpide qu'il doive

être, sera pourtant profond, valant son pesant d'or. Un piètre
vocabulaire du dimanche ne suffit pas pour distribuer les trésors de la
Parole. Une espèce d'espéranto ecclésiastique serait également
inacceptable, le prédicateur étant appelé à exploiter son charisme

personnel, à se servir de tous les outils que Dieu a mis entre ses

mains et de toutes les facultés dont il a orné son esprit. Rien de plus
contraire, ensuite, aux intentions de la Parole que de vouloir parler
« à la manière de » tel prédicateur de renom, de copier ses périodes,
ses images et jusqu'à ses intonations, voire même ses défauts
oratoires. Et que dire de ceux qui exploitent les mines de leur voisin
En voulant canaliser les expériences d'autres, le prédicateur empêche
le flux divin de traverser sa propre âme, sans d'ailleurs pouvoir
transmettre fidèlement la pensée d'autrui née de motifs que nous

ignorons.
Il n'y a pas que la forme à surveiller. Le cœur aussi du prédicateur

doit battre à l'unisson avec le cœur paternel de Dieu et sa conscience

doit être en harmonie avec sa Loi. Il faut qu'il n'y ait pas de contra-



PAROLE DE DIEU ET PRÉDICATION 191

diction entre la sainteté divine et l'attitude morale du messager, et
s'il y en a, il faut que le pardon divin ait effacé cette dissonance.

Toute insincérité, toute mauvaise pensée, toute intention blessante,

toute vanité serait incompatible avec la pureté de la Parole. Au
surplus, on se demandera si telle prédication qui est inspirée par
d'excellents principes et qui contient des vérités indiscutables se

conforme aux intentions précises et présentes de la Parole. Voici
un théologien qui éprouve une satisfaction intellectuelle en
développant un thème qui l'intéresse mais dont la paroisse n'a que faire.
D'autres enfourchent un autre dada ; leur intérêt pour les questions
sociales ou pour le pacifisme les pousse à polémiquer dans chaque

sermon contre l'exploitation des classes déshéritées ou contre le
service militaire, etc. C'est se méprendre sur la variété de la Parole
divine.

Une fois que les allotria sont éliminés, il s'agit de chercher par un
travail fidèle, par la méditation et la prière ce qui peut être la volonté
de Dieu, ce qu'il me demande d'annoncer hic et nunc. Nos conclusions

pratiques se résument en ces deux mots : obéissance et foi. L'obéissance

se soumet aux intentions divines de la Parole, dégagées avec
soin du texte et énoncées avec ferveur, alors même que la nature
charnelle voudrait s'y soustraire. Dans la foi le prédicateur trouvera
la communion constante avec Dieu, ce qui lui permettra d'établir
dans chaque cas particulier et pour chaque prédication nouvelle
la liaison entre la Parole de l'Ecriture et la Parole interne. En
introduisant ainsi la puissance créatrice et l'amour de Dieu dans notre
effort de méditation, dans notre étude de la Bible et dans notre choix
d'une forme belle et suggestive, nous aurons la certitude que Dieu
lui-même reçoit nos puissances subjectives dans le cours de sa

Parole éternelle et qu'il appelle dans le mystère de la révélation

toutes les virtualités de notre intellect et de notre intuition. Nous

serons la lyre qui fera retentir sa chanson. Nous serons le jardin
qu'il orne de fleurs et de fruits. Vienne le souffle de son printemps :

la bonne semence que Dieu nous a confiée germera et notre message
exhalera ses parfums comme les vignes en fleurs dans le clos de la
Sulamite.

„ Robert WILL.
Strasbourg.


	Parole de Dieu et prédication

