Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 88

Artikel: Parole de Dieu et prédication

Autor: Will, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380240

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PAROLE DE DIEU ET PREDICATION

Notre époque a vu naitre une conception nouvelle de la personne
humaine et, par suite, du sujet religieux. Des événements inouis
ont ébranlé la confiance imprudente que, depuis la Renaissance,
Pindividu mettait en lui-méme, se dressant contre toutes les autorités
du ciel et de la terre. Les faits lui ayant prouvé qu’il était incapable
de maitriser son destin, il éprouve aujourd’hui le besoin de s’aban-
donner a quelque puissance située hors de lui-méme et qui le domine,
«sich einem Haeheren hinzugeben », disait Geethe : que ce soit une réalité
métaphysique ou un complexe social, un parti politique ou une ins-
titution ecclésiastique, une tradition longuement éprouvée par le
temps ou un systéme dogmatique... bref une donnée objective capa-
ble de soutenir son 4me désemparée, et lui offrant les matériaux dont
il reconstruira 1’édifice de sa vie intérieure. Cette recherche d’une
discipline qui trouverait son appui dans ’cobjectif » est sans doute
un produit de la peur; il n’y a pourtant pas la de quoi la discréditer
de prime abord, car la crainte est le commencement de la sagesse.
Quoi qu’il en soit, la présomption dont a fait preuve le subjecti-
visme moderne devait provoquer une réaction.

Signalons ici quelques symptdmes de cette réaction. La sociologie
cherche a noyer la molécule de la conscience individuelle dans le
grand fleuve de ’4me collective. La phénoménologie philosophique
cherche a ruiner le subjectivisme de la théorie kantienne de la con-
naissance et fait de l’ontologie transcendantale le fondement a
priori de toute philosophie portant sur le réel. La musique se refuse

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N, 8, t. XxI1 (N® 88, 1933). 12



170 ROBERT WILL

a toute concession au subjectivisme lyrique. En peinture, Pexpres-
sionisme qui n’était en fin de compte que la hideuse projection de
Pame torturée des hommes de Paprés-guerre, n’a eu qu’une vogue
éphémere. En architecture, la régle du style linéaire semble opposer
une barriere a toutes les extravagances de Pimagination. En litté-
rature, on voit renaitre le gofit de I'objectivité d’un Stendhal ou
d’un Flaubert.

Le méme état d’aAme se retrouve a ’heure actuelle dans le domaine
de la religion, de la théologie et de PEglise. Bon nombre de jeunes
théologiens s’orientent vers la magie cultuelle, vers une doctrine
rigide, ou vers la théopneustie biblique. La « Haute-Eglise » préco-
nise une liturgie archaique et une constitution fondée sur la succes-
sion apostolique. La théologie «dialectique» proclame P’absoluité de la
gréice divine révélée dansla Parole et 'incapacité fonciére de ’homme
a acquérir le salut par ses propres forces. Quoique ces divers
mouvements solent loin de s’accorder entre eux sur bien des points,
ils communient dans une totale antipathie 4 Pégard des efforts de la
piété piétiste, ensemble ils répudient la suffisance du rationalisme,
Pexaltation du Gefiibl de la théologie de Schleiermacher et les juge-
ments de valeur de Ritschl, ainsi que P’historisme qui mine le fonde-
ment divin de toute évolution... en un mot, ils en veulent a tout ce
qui porte une trace quelconque de relativisme. Au lieu d’enfermer
Ihomme dans le cercle magique de ses expériences personnelles, on
veut le mettre en contact avec une réalité derniére et avec les valeurs
absolues et réelles qui en procédent.

Comment les représentants de cette tendance théologique con-
goivent-ils la prédication? C’est ce que nous voudrions examiner
dans les pages qui vont suivre.

1. On réclame aujourd’hui une « prédication objective», une
prédication qui ne traduise ni I’expérience personnelle du prédica-
teur, ni la conscience religieuse de la communauté, mais qui repro-
duise uniquement la Parole supra-personnelle de Dieu. Pendant
longtemps on avait admis que la prédication était le facteur subjectif
du culte, tandis que la liturgie, avec ses symboles traditionnels et
permanents, en constituait I’ossature, 1’élément fixe et objectif. On
prend aujourd’hui une attitude diamétralement opposée, et Pon dit
que la liturgie, en tant que priére et chant, est le sacrifice spirituel
du sujet religieux ou de Passemblée, une action humaine variant



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 171

selon les besoins et les inspirations de 1’heure et des dmes, tandis
que la prédication appelée 4 communiquer aux fideles une révélation
divine, une parole immuable, sera I’élément spécifiquement objectif
du service divin. Toutes nos conceptions homilétiques sont boule-
versées par ce renversement, et il n’est pas facile pour nous de remon-
ter un courant dont la tradition piétiste, rationaliste, libérale et
moderne a creusé le lit depuis plus de deux cents ans. N’a-t-on pas
mis Paccent sur P’attitude intérieure du prédicateur depuis Joachim
Lange, le piétiste de Halle qui, dans sa lutte homérique avec J. Valen-
tin Leescher, exigea que tout prédicateur fiit un chrétien converti,
afin de pouvoir conduire au salut les auditeurs non régénérés en
leur décrivant ses propres états de conscience, jusqu’a Friedr,
Niebergall qui, voyant dans le prédicateur Dinterprete de la culture
chrétienne, lui recommande de précher d’une maniére «intéressante »
et «efficace »?

Cette dernitre tendance n’a pourtant pas toujours été celle de la
prédication protestante. Le message de la Réformation du seizieme
siécle était essentiellement objectif. Rien n’a pu décourager la foi de
Luther en la puissance miraculeuse de la Parole divine. Lui-méme
ne voulait é&tre que le porte-parole de Dieu. La prédication de
Calvin, avec son biblicisme intransigeant et par sa sainte nudité,
nous donne — plus encore que la maniére imagée et poétique de
Luther — Timpression d’étre une transcription immédiate de la
pensée divine. Nous trouvons aussi dans la Confessio Helvetica pos-
terior cette formule concise: Predicatio Verbi Dei est Verbum Dei.
La prédication n’est rien en elle-méme; la Parole est tout. Clest
pourquoi au seizi¢me siecle le peuple chrétien trouvait au pied de
la chaire cela méme qu’avant la Réformation il avait vainement
cherché devant le tabernacle: la présence vivante de Dieu. Les
foules se sentaient non seulement conquises par la parole ardente
des grands prophetes de la Réforme, mais par le message simple de
prédicants obscurs qui ne demandaient qu’a étre les «ministres du
saint Evangile ». La préface de la petite liturgie de Strasbourg, de
1526, intitulée Psalmen, gebett und kircheniibung, contient un tableau
des prédications. Ce tableau montre que I’on préchait quotidienne-
ment dans les sept églises paroissiales de la ville dés quatre heures
du matin ; on compte ainsi jusqu’a seize sermons prononcés chaque ’
jour; le dimanche «chaque chrétien est 3 méme d’entendre six
prédications successives ». Ces prédications manquaient de verve et



172 ROBERT WILL

d’originalité ; c’étaient de simples explications de textes, mais les
fideles y entendaient la voix méme de Dieu, «ac st vive ipse Des
voces illic exaudirentur», dit Calvin.

La prédication protestante a perdu depuis longtemps ce caractére
d’immédiateté. Parmi les prédicateurs modernes on pourrait peut-
étre citer Christophe Blumhardt, le pére, dont la parole trés sobre
nous communique encore un frisson en nous entrainant au dela des
mouvements du sentiment et des variations de Pexpérience reli-
gieuse, jusque dans le sanctuaire des réalités impersonnelles en
présence de Dieu. Cette exception mise a part, la prédication mo-
derne est purement subjectiviste, et la forme méme la plus arbi-
traire du subjectivisme, 1’allégorie, réapparait parfois. Il est vrai
qu’on ne recherche plus, comme Origéne, une prophétie dans chaque
planche de Parche de Noé, mais combien de fois n’a-t-on pas cru
pouvoir attribuer un sens caché a un passage translucide, oubliant
que Luther a recommandé de ne se préoccuper que du sensus litte-
ralis de PEcriture. La prédication mystique a également encore des
adhérents ; elle assujettit la vérité scripturaire aux spéculations les
plus spéciales de 1’dme contemplative ; le texte, arraché a son
contexte, n’est plus qu’un prétexte... dé¢s lors, pourquoi donc ouvrir
la Bible pour y trouver un sujet? On en trouverait dans Plotin
comme dans maitre Eckart; et des prédicateurs modernes ont été
en demander & Schiller, 4 Ibsen, au Faust de Geethe et au Zara-
thoustra de Nietzsche. Le sermon piétiste ou méthodiste a joui d’un
grand crédit depuis cent ans ; le prédicateur s’y livre a Pintrospec-
tion spirituelle et voue tout son intérét aux diverses phases de la
nouvelle naissance. La prédication rationaliste, n’admettant la
révélation que dans les catégories de la raison humaine, a donné,
sous le couvert de la vérité biblique, une explication utilitaire ou
sentimentale d’une conception de la vie sans profondeur. Pour
Schleiermacher, la prédication doit refléter la conscience religicuse
d’une communauté idéale ; elle ne peut donc étre qu’un témoignage
subjectif. De nos jours, la prédication est dominée par la psycho-
logie ; le prédicateur s’en tient aux données de lintrospection ou
a sa connaissance du cceur humain; il étale, en un tableau analy-
tique, toutes les émotions que saint Pierre, par exemple, est censé
avoir éprouvées avant, pendant et aprés sa chute ; orateur glissera
dans son récit toutes sortes de suppositions sur I’état d’dme du dis-
ciple, et il affectera de les tirer du texte méme, comme si ’on pouvait



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 173

extraire a coup sfir d’un passage biblique des analogies avec ce qui
travaille un homme de notre temps. L’orthodoxie, tout en s’appuyant
sur les données massives du dogme ecclésiastique, ne parvient pas
non plus a donner une prédication objective puisque, par de labc-
rieux procédés qui n’échappent pas a larbitraire, elle adapte les
vérités bibliques aux postulats d’un credo ; au lieu de laisser parler
Dieu en personne, elle introduit dans ses homélies une certaine

conception de Dieu.

2. Tous ces types de prédication subjectiviste ont ceci de com-
mun qu’ils font entendre en premier lieu la voix de l'orateur lui-
méme. Ses opinions, ses expériences, ses fantaisies, d’obscurs ressen-
timents ou méme des griefs personnels passent sous le couvert de
la Parole de Dieu; mais comme elles n’ont pas réellement jailli
du cceur de Dieu, ces pensées humaines ne sauraient faire sentir la
présence de Dieu. Qu’on nous entende bien ; nous n’entendons pas
parler ici du pauvre débit de quelque fontaine épuisée; nous ne
dénoncons pas les improvisations insipides d’un pasteur paresseux,
ni les clichés dont ’auditeur connait tous les secrets, ni les disser-
tations nébuleuses qui le plongent dans ennui, ni les sujets rabachés,
ni les jugements d’une morale sommaire et sans portée réelle. Nous
parlons de pasteurs qui se donnent eux-mémes. Cela peut étre admi-
rable en toute autre occasion, mais ce n’est pas uniquement ce qu’on
attend d’eux quand ils sont en chaire. S’ils nous donnent ce qu’il y a
de meilleur en eux, il n’est pas dit qu’ils nous donneront ce que
Dieu veut nous donner par leur ministére, Nous ne prétendons pas
que cette honorable prédication subjective demeure sans effets salu-
taires ; elle peut provoquer notre réflexion, nous prodiguer des conso-
lations, réveiller notre conscience ; seulement, ce qui importe c’est
gu’elle soit en premier lieu Parole divine et non sagesse humaine,
qu’elle nous apporte la vérité et non seulement des vérités, qu’elle
soit un message et non seulement un témoignage, un enseignement
de ceelo an licu d’une catéchese ex cathedra, une prophétie approuvée
par Dieu et non seulement un discours auquel PEglise a donné
Pimprimatur, Logos et non quelques logia, Royaume de Dieu et
non sculement chose religieuse. «8i quelqu™un parle, que ce soit
comme annoncant les oracles de Dieu», dit la premiére épitre de
Pierre (1v, 11).

Peut-étre trouvera-t-on ces distinctions bien subtiles? On nous



174 ROBERT WILL

objectera que, pour se faire entendre, Dieu se sert d’un médium
humain. Pourquoi ne confirmerait-il pas par son «Ainsi soit-il!»
la prédication qui, sans étre dictée mota mot par ’Esprit, « édifie»
pourtant les fideles, les instruit, les réconforte, les réprimande et
les exhorte? Nous nous permettons de demander a notre tour si la
prédication habituelle produit de tels effets. Quand méme elle aurait
ému des auditeurs, quand méme ceux-ci reviendraient, dans une
heure de recueillement, a ce qu’ils ont entendu de la bouche du prédi-
cateur et se sentiraient poussés a rechercher Dieu et a prier, ce n’est
pas 1a Pessentiel ; Pessentiel, c’est qu’ils se soient sentis interpellés par
Dieu lui-méme, c’est que, s’étant trouvés face a face avec ’Eternel,
ils aient tremblé jusqu’au fond de leur étre, frappés par sa Loi et
remplis d’allégresse si, par son pardon, il les a retirés du gouffre.
Non, certes, le sermon ne nous conduit pas d’ordinaire a faire une
telle expérience qui, alors méme qu’elle se répéterait dimanche
aprés dimanche serait chaque fois quelque chose de nouveau, d’inoui.
Pourquoi les impressions que nous laisse la prédication courante
sont-elles si superficielles? Sinon parce que le prédicateur n’a pas
Pidée de s’effacer devant Dieun, 'orateur éloquent encore moins
qu’un autre. Lorsqu’il prépare son sermon, il se demande avec grand
sérieux : qu’ai-je a dire 2 mes auditeurs? Or le prophete dit : ainsi
m’a parlé I’Eternel. Nous savons que le pasteur n’est pas un pro-
phete ; et pourtant il ne doit pas y avoir une différence essentielle
entre celui-ci et celui-la. Il n’y a qu’une différence de degré due
aux circonstances ou a ladiversité des facultés spirituelles. Ilssont
pourtant, I’'un comme Pautre, appelés a annoncer la Parole de Dieu.
Il est vrai que lorsque le vent souffle, le prophete ne s’inquitte ni
de la maniere dont il parlera, ni de ce qu’il dira ; car ce n’est pas lui
qui parle, c’est ’Esprit qui parle en lui, tandis que le prédicateur est
tenu par ses obligations ecclésiastiques a couler les inspirations
divines dans le moule de la prédication régulitre, et qu’il n’y par-
vient qu’au prix d’un effort cérébral et verbal. Et puis, si I'Esprit
ne souflle pas, le prophéte garde le silence, alors que le prédicateur
est attendu en chaire ou il est censé parler au nom de Dieu.
Relevons en passant un petit détail tout extérieur. Celui qui parle
en son propre nom emploie ordinairement la troisiéme personne en
s’adressant 4 ses auditeurs; il parle de 'homme, du pécheur, du
chrétien ; ou bien il se sert de la premiére personne et dit : «zmous
autres chrétiens » ou : « nous autres pécheurs ». Celui, par contre, qui



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 175

parle selon ’autorité de Dieu n’hésite pas a interpeller ses auditeurs :
«en vérité, je vous dis ! » s’écrie-t-il ; et §’il s’exprime en ces termes
ce n’est pas outrecuidance pharisaique ; il faut y voir Iobéissance
du mandataire de Dieu.

La communauté, d’ailleurs, a Pintuition de ces choses, car cela
ne revient pas au méme si je parle en mon propre nom ou si je parle
comme étant un instrument entre les mains de Dieu ; et quand méme
je donnerais 4 ma pensée une teneur absolument identique, ce ne
serait pourtant pas la méme chose. Ce qui se dit au nom de Dieu
s’atteste par des signes qui ne trompent pas. Le ton révérencieux
n’y suffit pas ; il faut qu’une action mystérieuse de ’Esprit établisse
la liaison entre 'orateur que Dieu inspire et les auditeurs que la
Parole de Dieu a saisis. Si cette action essentielle fait défaut, les
fideles sont fixés ; ils n’ont affaire qu’a un prédicateur. Au reste,
ce sont eux qui font fausse route lorsqu’ils se rendent au sermon de
tel pasteur ou qu’ils s’abstiennent d’écouter celui d’un autre : autant
dire qu’ils cédent a des considérations purement humaines ; ce qui
les attire c’est le talent de celui-ci, tandis qu’ils se laissent détourner
par le débit défectueux de celui-la.

Nous touchons ici a 'une des plus graves infériorités de la prédi-
cation «subjective». Discours humain, elle doit se mesurer avec
d’autres discours humains prononcés a la tribune parlementaire,
au cours d’un banquet, dans un meeting, a la barre du tribunal ou
devant une tombe ouverte ; et le jugement que portent les auditeurs
n’est pas nécessairement favorable au ton emphatique et a la forme
archaique de ’éloquence de la chaire. La prédication «subjective »
est toujours exposée a la critique. Elle n’est pas indiscutable, et
bon nombre de nos contemporains se refusent a admettre que,
seul entre tous les autres, le discours religieux ne comporte ni réplique
ni discussion.

Rien donc, ni la forme, ni le contenu, nila profondeur dela pensée,
ni la virtuosité esthétique, ni le jeu de I'imagination, ni le sens de
Pactualité, ni le charme littéraire, ni les séductions oratoires ne
sauveront la prédication tant que les chrétiens n’auront pas acquis
cette conviction que ce n’est pas le pasteur qui parle, mais Dieu ;
que le sermon est appel méme de Dieu et qu’il nous oblige a enga-
ger un dialogue avec ’Eternel réellement présent. Des milliers de
fideles fréquentent le culte catholique qui leur promet une rencontre
effective avec Dieu. Les sanctuaires protestants seront délaissés si



176 ROBERT WILL

la prédication qui est le centre du culte ne permet pas d’entendre la
Parole vivante de Dieu et de sentir sa présence.

3. Nous ne saurions nous borner a critiquer la prédication «sub-
jective ». Il importe de définir maintenant les valeurs positives de la
prédication «objective». Or si celle-ci a pour unique objet de tra-
duire la Parole de Dieu, nous avons a exposer notre conception de la
Parole.

Nous partirons pour le faire d’un axiome dont nous contrélerons
la valeur en cours de route. Nous admettons de prime abord que la
Parole de Dieu est contenue dans la Bible. Comment en dégagerons-
nous les valeurs vitales en vue de la p‘réclic:;ltion.P La téche n’est pas
simple ; elle exige un travail courageux et persévérant.

Et tout d’abord nous avons devant nous un document écrit, un
texte. Ce texte n’a pas été écrit originairement dans notre langue.
Remontons donc a Poriginal; seul il est décisif. Une traduction,
fat-elle Peeuvre d’un génie comme celle de Luther, ne rendra jamais
toutes les nuances de la pensée de Iauteur. Il se peut méme que le
texte grec soit sujet a caution, chaque fois, du moins, qu’il n’est
que la traduction de paroles araméennes. Il se trouve en outre que
cette parole en langue étrangere nous la devons a des auteurs qui
ont vécu a une époque lointaine et dans un monde que nous ne
connaissons plus, monde auquel se référe la pensée qu’il s’agit de
comprendre. L’expression verbale suppose d’autre part une menta-
lité que notre psychologie ne saisit plus. Ensuite il est possible que
la parole scripturaire ait été transmise a ’auteur par un témoin et ce
témoignage n’est lui-méme peut-étre que ’écho lointain et indistinct
ou la traduction erronée d’une parole vivante. Enfin la parole parlée
n’est que le transparent d’une pensée humaine, laquelle est le sym-
bole de la Parole divine, c’est-a-dire I'image d’une révélation qui
déborde les catégories de la pensée humaine et les possibilités d’ex-
pression dont dispose notre langage... Que de difficultés pour s’ap-
procher de la source! Nous en sommes séparés par un abime que
vingt si¢cles n’ont cessé d’élargir, et méme par la distance qui
s’étend entre le ciel et la terre ! Qui aura le courage de chercher la
perle précieuse? Ne désespérons pas. Il nous a été promis que le
trésor caché peut étre découvert sans qu’on le cherche. L’aide de
PEsprit ne nous dispense cependant pas de creuser. Procédons
méthodiquement.



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 177

Avant tout, nous chercherons a saisir par tous les moyens que
nous offrent la grammaire hébraique et la philologie classique, et
en déterminant le sens littéral du texte, quelle est la situation his-
torique du passage en question. Quoique les termes auxquels nous
aurons recours puissent ne pas correspondre entiérement au sens
du texte et ne fassent jamais revivre le passé dans toute sa réalité,
nous serons tenus d’en faire passer le sens approximatif dans notre
langage et d’en rendre actuelles les circonstances. Autrement dit,
il faut envisager le passé sous Pangle du présent, et par rapport a
notre existence. C’est a quoi I’historisme ne peut se résoudre parce
qu’il se borne a fixer les documents et les faits du passé dans leur
pure objectivité et conformément a leur valeur intrinséque. Pour-
tant Nietzsche n’avait-il pas déja dit: « Vous n’interpréterez le
passé qu’en cherchant votre force supréme dans le présent »?@) Or,
pour nous — prenons-en note par anticipation — cette force tou-
jours actuelle, dans les deux sens du terme, c’est le souffle de ’Esprit.
C’est lui qui donne des ailes & I’historien et qui aiguise sa sagacité.
Nous nous rendrions difficilement compte de ce qu’est la conjonc-
ture d’une parole biblique si nous ne nous sentions pas visés nous-
mémes par elle.

Avant d’aller plus loin, faisons ici une distinction. §’il faut, dans
la mesure du possible, attirer le passé dans le présent, il est interdit,
d’autre part, de transporter le présent dans le passé, de moder-
niser un texte a I’aide de la psychologie. Celle-ci nous promet, il est
vrai, de nous aider & découvrir dans les ressorts les plus cachés de
notre vie mentale la structure et le jeu de la « psyché» antique, en
Pespece : les états d’dme des auteurs bibliques et de leurs premiers
lecteurs ; ce qui nous permettrait ensuite d’adapter par voie d’ana-
logie les données du texte ancien aux nécessités du temps présent.
Mais il ne faut pas trop attendre de cette méthode. En tous cas la
seule méthode psychologique est incapable d’expliquer jusque dans
son fonds la Parole de Dieu, puisqu’elle prétend subordonner a la
raison la réalité transcendante qui est contenue dans le texte. Si
Ihistorisme en renongant, comme nous I’avons expliqué, a appliquer
une parole ou un événement du passé a nos conditions d’aujourd’hui,
fait abstraction de la vie présente et de ses besoins, la méthode
psychologique sacrifie les données concretes de ’histoire aux préoc-

(r) NietzscHE, Fom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben. Taschen-
ausgabe (Leipzig 1906) II, 202.



178 ROBERT WILL

cupations de I’Ame moderne. Nous ne demanderons donc a I’histoire
et a la psychologie que ce qu’elles peuvent nous donner. Elles nous
renseigneront sur ce qu’un texte signifie, littéralement d’abord, puis
dans son contexte, ensuite dans I’esprit de auteur ; quelles sont les
dispositions sentimentales de ce dernier, ses vues pédagogiques,
ses intentions parénétiques, ses tendances polémiques; comment
cette parole vient prendre sa place dans sa philosophie religieuse,
comment elle s’accorde avec le type de piété auquel il se rattache.
Nous chercherons enfin a établir dans quel esprit les auditeurs ou
les lecteurs primitifs auront pu comprendre et appliquer cette
parole. Pour le reste, nous nous garderons de rompre, comme le
ferait un historien dont les vues manqueraient de perspectives,
le lien qui rattache notre vie intérieure a la situation historique et
nous éviterons le subjectivisme des psychologues qui trahissent
Pintention premi¢re d’un texte biblique en le fagonnant selon leurs
caprices ou selon les besoins de notre temps, trés différents de ceux
des hommes qui, les pre“miers, ont lu ces textes. Aprés avoir cherché
a nous rapprocher de la Parole divine, autant que nous le pouvons
par nos propres moyens et en reconnaissant toujours linsuffisance
de nos investigations, nous adopterons une attitude réceptive;
nous nous ouvrirons a Paction de I’Esprit.

C’est ici qu’interviendra donc Plinterprétation pneumatique de la
Parole. Nous croyons quela Révélation divine nes’exprime pas unique-
ment par la Parole biblique, mais qu’elle se manifeste aussi dans
une Parole interne, qui lui est corrélative. C’est ce que Luther avait
déja enseigné: «Czum andern», écrit-il, «innerlich durch Gotis
selbst leren. Und das muss bei dem euszerlichen seyn, oder das
euszerlich ist auch umbsunst »@). Ce Verbum internum, faisant pen-
dant au Verbum Scripture, Luther le trouve, tout comme la parole
biblique, personnifié en Christ. Celui-ci est 'inspirateur des deux
formes de révélation, la nourriture de la foi, le pain de vie: «Er
mus tzuteylet, angericht und tzu worten werden durch das inner-
liche und eusserliche wort ; sich, das ist dan warhafftig Gotis wort.
Christus ist das brot, Gotis wort ist das brot, und doch ein dingk,
ein brot » 3, Mais on peut tout aussi bien désigner ’Esprit comme la
source commune de la Parole biblique et de la révélation immanente,
et nous pourrons nous approprier un jugement de Karl Holl qui
nous montre quel était le secret de ’art herméneutique de Luther :

(x) Auslegung deutsch des Vater unnser, W. A., II, 112. — (2) Ibid., 11, 113.



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 179

«Il faut avoir PEsprit pour comprendre la Parole; d’autre part,
c’est la Parole qui nous transmet PEsprit »@. En résumé, Dieu est
I’alpha et Poméga de toute vraie intelligence de la Parole. C’est lui
qui donne tout ensemble la Parole qui, dans la Bible, est le véhi-
cule de PEsprit, et ’Esprit qui, en nous, saisit la Parole.

Mais il y a plus; si Dieu se révele non seulement par la Parole
externe, mais aussi par la Parole interne, il a dt donner a4 ’homme
un organe pour Pentendre. Cet organe, c’est la foi. Luther nous
recommande «intelligence spirituelle » de la Parole. Si Dieu, d’une
part, a inspiré IEcriture et envoyé le Christ ; si, d’autre part, il
éveille en nous la foi, celle-ci doit étre capable de comprendre celle-1a ;
sans la foi la Parole reste inintelligible et sans la Parole biblique la
foi demeure inconsistante et, par suite, la Parole interne reste voilée.
Dans son cours sur les Psaumes, de 1513 a 1516, Luther affirme que,
grace a la foi, le croyant peut «lire et écouter les paroles de ’Ecri-
ture comme s’il entendait Dieu lui-méme »®, En somme, méme si
on considére la foi comme le principe de l'intelligence de la Parole
interne et comme le facteur subjectif de la compréhension biblique,
la nature pneumatique et objective du procédé herméneutique reste
intacte, la foi n’étant elle-méme qu’un don ou un réflexe de I’Esprit.
L’action de la foi n’infirme pas le réle de ’Esprit ou du Christ, mais
se confond avec leur action. Que Pon fasse remonter linitiative de
la compréhension de la Parole a Pélément transcendant (Esprit,
Christ) ou a I’élément immanent (la foi), I"impulsion vient d’en
haut. Dieu étant le chef et le consommateur de la foi, il est aussi,
nous le répétons, Palpha et 'oméga de la vraie intelligence de sa
Parole. L’objectivité demeure. L’interprétation pneumatique est
décisive.

Mais on peut encore se demander a laquelle des deux formes de
la Parole revient la priorité. Il nous semble que linterprétation de
la Parole biblique ne doit pas reposer sur les inspirations de la Parole
interne. L’expérience vécue de la Parole ne portera pas, mais cou-
ronnera lintelligence de la Parole biblique. Celle-ci, confirmée par
le testimonium Spiritus Sancti, rayonnera d’une vie nouvelle. Nous
n’échapperions pas au danger de subjectivité si nous voulions authen-
tiquer les paroles bibliques selon le critére de la Parole immanente.
L’interprétation pneumatique étant un charisme, elle ne doit pas

(x) Luthers Bedeutung fiir die Auslegungskunst, in Gesammelte Aufs@tze. I. Luther
(1923), p. 567. — (2) W. A, 111, 342.



180 ROBERT WILL

étre une méthode @. L’équilibre entre les données objectives et
notre intelligence spirituelle de la Parole une fois établi, la Parole
nesera pour nous ni une lettre morte consignée dans un livre sacré,
ni une illusion de notre subjectivité; elle ne sera ni un passélointain,
ni submergée sous les flots de I’autosuggestion. Dans la mesure ou
nous approfondissons la Parole classique de ’Evangile, ’expérience
intime de la Parole intérieure se verra non seulement enrichie par
celle-1a, mais légitimée comme reflet de celle-ci. D’autre part, dans
la mesure ot notre compréhension intérieure de la Bible s’affine et
se révele comme d’origine transcendante, P’autorité divine de la
Bible grandira a nos yeux. Un courant de vie rattachera la Parole
objective de la Bible au Verbe immanent, lequel, quoique interne,
est également de nature objective. Encore une fois, c’est 2 Dieu
seul que nous devons tout, la Parole biblique et la Parole intérieure,
PEsprit qui en établit ’accord et la foi qui en appréhende les grices.

Il convient de signaler une derniére difficulté qui risque de com-
promettre non plus la compréhension de la Parole, mais son message.
Le prédicateur ne cherche pas seulement a saisir pour lui-méme le
sens d’un passage biblique; il veut en répandre les valeurs salu-
taires. Il se demandera donc ce que le texte, 'auteur inspiré, la
Parole, I’Esprit, le Christ, Dieu veulent dire a d’autres que lui-méme.
Il voit a ses pieds des Ames dont les capacités réceptives, les facultés
intellectuelles, la maturité spirituelle différent des siennes ; leur état
de conscience oppose peut-étre a la grice révélée des refus ignorés
par lui; ou bien leur intuition saisit au vol des vérités que lui, le
prédicateur, n’a acquises qu’au prix d’une concentration pénible.
L’interprétation critique d’une part, pneumatique de l'autre, se
doublera donc d’une interprétation spécifiquement homilétique.
Le prédicateur fera abstraction de ses propres besoins et essaiera
de comprendre quelle peut étre, dans tel passage biblique ou aussi
dans telle situation particuliére, la pensée de Dieu a l’endroit de
tels auditeurs. Ici, ce sera la charité inspirée par le Christ-Pneuma
qui complétera et élargira Pintuition pneumatique, grace a laquelle
le prédicateur avait, pour lui-méme d’abord, sondé la Parole biblique.
Alors, de leur cété, les auditeurs s’ouvriront a la Parole scriptu-
raire qu’une prédication portée par Pamour du Christ expliquera a
leur intention. Ils goliteront hic ¢t nunc les graces vivantes de la

(1) von Domscuiitz, Fom Auslegen des N. T., p. 1.



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 181

Parole éternelle. Plus encore: en constatant ’accord de la vérité
biblique avec la vérité ancrée dans la conscience religieuse de la
communauté, ils verront le caractére transcendantal de leur foi col-
lective confirmé par Pinterprétation pneumatique de la prédication.
Dans cette sphere sociale le caracteére essentiellement objectif de la
prédication sera donc également sauvegardé, puisque c’est Dieu
qui, par ses organes individuels ou collectifs, crée, dirige et fait abou-
tir le courant de vie contenu dans sa Parole.

Somme toute, la vivante Parole de Dieu est un symbole trans-
cendantal. Suprapersonnelle et, par suite, débordant le complexe
des expériences de ’homme qui parle et de ’assemblée qui écoute,
elle embrasse ’ensemble méme de la vie. Au surplus, grice au mes-
sage inspiré du prédicateur compréhensif, elle permet a une plura-
lité de fideéles de se rencontrer unanimement dans l'identité indis-
soluble des éléments éternels qu’elle renferme.

4. On fera, nous le prévoyons, a cet objectivisme certaines objec-
tions. '

On fera valoir, premiérement, qu’une prédication affranchie de
toute affirmation subjective manquerait de puissance communica-
tive. Si le moi du prédicateur et ses impulsions intimes sont refoulés,
comment pourra-t-il susciter ’émotion chez le prochain? A premiére
vue, il semble en effet que le sacrifice de la subjectivité doit avoir
pour conséquence un refroidissement de la température psychique
et affaiblir la puissance créatrice d’une heure féconde. Cependant,
en faisant méme abstraction du fait que la prédication objective —
comme nous le verrons bientét — n’empéche pas la personnalité du
prédicateur de mettre ses dons au service de la Parole, nous croyons
que la vérité immuable de la Parole est, malgré sa souveraineté
impersonnelle, Pélément décisif quand il importe d’établir un
accord entre Dieu et la communauté chrétienne, ou, dans un sens
plus restreint, entre le message de Dieu et ses auditeurs actuels.
La Parole de Dieu repose sur des données inaltérables ; elle contient
un fonds riche et solide auquel la foi peut avoir recours en toute
circonstance, tandis que les valeurs de la vie personnelle demandent
a étre recréées sans cesse. Le prédicateur moyen possede-t-il ces
ressources intérieures et la souplesse nécessaire pour les mettre en
valeur en « préchant la Parole en toute occasion, favorable ou non »
(I Tim. 1v, 2)? Sa piété subjective est exposée a bien des éclipses.



182 ROBERT WILL

Les données incorruptibles quoique impersonnelles de la Parole
nous promettent plus de sécurité que les transports éphémeres du
prédicateur.

Voici une autre objection. Elle nous vient d’un tout autre coté.

Etre le mandataire de Dieu, nous dit Karl Barth dans les Prolé-
goménes de sa Dogmatique, est une tiche si lourde que précher la
Parole de Dieu apparait comme une gageure (W agnis). Comment
serions-nous capables d’annoncer Celui dont la transcendance est
absolue? Et quand méme la révélation comme telle ne dépasserait
pas les capacités réceptives de ’homme, celui-ci en tant que pécheur
n’aurait aucun droit a parler au nom de Dieu. Il y a incompatibilité
entre ce que nous sommes et ce que nous disons. Bref, nous ne sommes
pas capables, et nous ne sommes pas autorisés & accomplir une telle
tiche... et pourtant Dieu nous en intime Pordre. Le prédicateur doit
parler de Dieu, quoique I’homme soit incapable de le faire. Mais en
se rendant compte qu’il ne peut s’acquitter de ce qu’il doit, il rendra
finalement hommage a la gloire de Dieu ; il montera en chaire dans
un état de desperatio fiducialis ; il se consolera a l'idée que, si le
sujet n’est pas en mesure de saisir ’objet, Pobjet doit pouvoir s’abais-
ser jusqu’au sujet; car Dieu s’est fait homme. Le prédicateur se
soumettra donc a Dieu avant de songer a se donner aux hommes,
afin que Dieu par lui, a travers lui, on pourrait méme dire sans lui,
se donne aux ames.

On concédera a M. Barth que le prédicateur ne prend pas au sérieux
sa mission s’il considére le kfjpuypa comme une technique humaine,
comme un jeu d’esprit ou comme un témoignage retentissant, en
un mot comme un mérite personnel. C’est avec raison que M. Barth
dénonce cette suffisance inconsciente et met en relief toute la gravité
du message évangélique. Mais son pessimisme métaphysique le
pousse aux confins extrémes de 'objectivisme. La prédication telle
qu’il la congoit revét nécessairement un caractére si supra-personnel
qu’elle en devient implacable, dure, inhumaine.

De notre cdté, nous croyons pouvoir maintenir la these de la pré-
dication objective, tout en supposant une collaboration personnelle
du sujet.

5. Dans quelle mesure le sujet coopére-t-il au message de la Parole?
Pour deux motifs, le sujet doit étre autorisé a s’affirmer dans la
prédication. Premieérement, Dieu ne peut pas se dispenser de ses



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 183

services, car pour se révéler a la nature humaine, il a besoin d’un
organe a la fois spirituel et physique. — Deuxiémement, le prédi-
cateur, tout en étant en premier lieu et méme exclusivement le
mandataire de Dieu, ne peut pas rompre les liens qui I’attachent a
la communauté. Cette solidarité introduit des infiltrations de nature
subjective dans la prédication. Développons ces considérations
d’ordre psycho-physique et d’ordre sociologique.

A. L’Esprit de Dieu peut prendre contact avec Pesprit de ’homme,
sans intermédiaires phénoménaux, dans la priere du croyant, dans
la contemplation mystique ou dans Padoration silencieuse d’une
petite congrégation d’4mes sceurs, dans le silent meeting des quakers,
par exemple. Mais s’il veut communiquer sa pensée a une commu-
nauté ecclésiastique composée d’éléments hétérogenes, dont les
capacités spirituelles peuvent étre entravées par des inhibitions
mentales ou par des servitudes charnelles, Dieu demande a se faire
comprendre par le moyen le plus approprié a la communication
d’idées. A cet effet, il prend ses organes tels qu’il les a créés,
corps et Ame. Aussi le prédicateur se servira-t-il de phénomeénes
sensibles, du son de la voix, du geste. Cette collaboration physique
de Porateur rejoint le courant vital de la grice révélatrice de Dieu.
Dieu T’accepte et s’en sert. A ces moyens corporels s’ajoutent les
fonctions mentales et rhétoriques du prédicateur : le ton interprétatif,
le choix des termes, la disposition des idées, le groupement des
complexes, I’art de nuancer ce qui est rudimentaire, d’expliciter ce
qui est sommaire, de souligner ce qui est essentiel. Ces facteurs
techniques, logiques ou littéraires demeureront pourtant toujours
d’ordre subsidiaire, car rien de trop humain ne doit détréner la
souveraineté de la Parole de Dieu. I1 y a plus : Dieu admet méme
un apport psychique du sujet; I’ardeur de son enthousiasme, les
vibrations de son émotion peuvent pénétrer sa prédication, car Dieu
veut se manifester par Poffice d’une personnalité vivante, faite a
son image, et non par un mécanisme phonographique. Mais, 1a
encore, la contribution du sujet ne sera que le véhicule de I’action
pneumatique. Un dialogue pathétique s’engagera donc ; l’appel
de Dieu provoque la réplique de I’homme et les péripéties de ce
jeu dramatique se répercutent dans les vibrations de notre travail
intérieur non seulement cérébral ou affectif, mais réellement spi-
tuel, car la participation du sujet est méme de nature religieuse.
Nous pouvons l’analyser en nous servant du langage de la Réfor-



184 ROBERT WILL

mation. Nous dirons que la grice salvatrice de Dieu en Christ,
concrétisée dans la Parole et transvasée dans le cceur humain,
devient foi, car la foi est la certitude que Dieu nous appelle dans
sa communion ; elle est la volonté de ’4me d’ouvrir ses ailes au
vent de Esprit et de s’emplir du souffle de la Parole. Ce que le pré
dicateur a de plus personnel, sa foi, est donc simultanément objectif
et subjectif, une impulsion divine et un réflexe humain, un effort
pour «ticher de le saisir, puisque j’ai été saisi» (Phil. 111, 12).

Les expériences psychologiques de chaque prédicateur confirment
ces faits. Déja en se mettant au travail préparatoire, en priant sur
son texte, il sent passer sur son esprit un souffle d’irrationalité et
ressent 'impulsion divine de sa priére méme. Il médite la Parole,
mais tout en besognant, il se voit saisi par les vérités objectives qu’il
développera. Il se concentre et fixe sa pensée et ce n’est pourtant
pas lui qui la «réalise »; quelque chose d’insaisissable, amené par
les quatre vents de ’Esprit, a touché et unifié son étre « recueilli »,
Le mystére se reproduit pendant le sermon. Méme celui qui a pla~
cidement écrit son sermon et I’a appris par cceur, peut soudain, en
le produisant, se sentir enlevé par le sentiment du &v fe®d elvan
Il lui semble que c’est un autre qui parle. N’est-ce pas Dieu lui-
méme qui est placé derritre lui? Dans la transe prophétique du sujet,
la Parole objective devient actuelle; le message se transforme en
témoignage. A la poussée dont le choc vient de I’au-deld suit une
envolée spontanée de I’dme inspirée. La revelatio mediata s’irradie
de Pauréole du charisme, propre aux choses originaires. Dans cette
atmospheére imprégnée de Pneuma les accents souvent répétés du
préche habituel affectent une nouvelle évidence et retrouvent la
virginité des jours apostoliques. Personne ne saura jamais dire, il
est vrai, comment s’effectue le passage du suprapersonnel dans la
sphere personnelle, comment la grice se change en foi, et la Parole
de Dieu en discours humain. Au fond, c’est Dieu lui-méme qui, en
nous, rend témoignage de sa gloire et de son amour, et les éléments
subjectifs de notre prédication, indéniables et indispensables, sont
les symboles expressifs de données transcendantes.

Notre essai d’attribuer a la subjectivité du prédicateur une part
subsidiaire dans le processus de la révélation divine s’oppose a
Pobjectivisme radical de M. Barth. N’admettant pas le moindre
doute quant a laction primordiale, souveraine et exclusive de la
Parole, son école nie non seulement tout essor spontané du sujet



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 185

religieux, mais méme chaque réflexe immanent 3 I’dme humaine.
L’homme, incapable de concevoir son vis-a-vis divin et d’interpréter
sa pensée, se voit condamné de prime abord. Pour notre part, nous
croyons avoir respecté tous les privileges de la souveraineté divine
en considérant aussi les affirmations toutes personnelles du sujet
religieux comme un effet du Verbe. Si la prédication doit étre un
symbole objectif, ce que nous ne contestons pas, il n’est pourtant
pas dit que 'objectivité sera, pour ainsi dire, projetée sur la toile
tendue d’un écran. En tant que contemplateur, interpréte, traduc-
teur et annonciateur, le prédicateur se verra impliqué dans le monde
d’en face. D’autre part, les données objectives, envahissant notre
sphere, sollicitent les vertus de notre tempérament ou de notre
intelligence. Les antennes de notre vie intérieure et particuliérement
de la foi semblent donc étre créées tout ensemble en vue des dimen-
sions profondes de Pobjet religieux et en vue de ses incursions dans
la zone subjective. Alors comment ne serions-nous pas autorisés a
élever notre voix joyeusement, quoique en toute humilité, puisque
I’Esprit lui-méme I’éléve avec nous : guuuoptupel @ mveluoatt HuidY
(Rom. vii, 16), et «rend témoignage que nous sommes enfants
de Dieu»? Nous le ferons avec d’autant plus de sérénité que Dieu
est notre Pére en Christ qui, de sa miséricorde couvreles déficiences
des pauvres en esprit (Mat. v, 3). Quiconque a fait I'expéricnce du
pardon n’a pas besoin d’&tre trainé en chaire. Au surplus Celui qui
est le Verbe en personne a, lui aussi, enveloppé son Evangile d’un
revétement temporel, afin de publier et de rendre concevable le
mystere du Royaume. Si tant est que les paraboles du maitre ne
sont que des figurations approximatives d’idées éternelles, comment
le prédicateur évangélique aurait-il une mauvaise conscience en
offrant la plénitude de la Parole divine dans le modeste vase de sa
piété subjective? Il remplira le grave ministére non sans un saisisse-
ment intérieur, mais non dans un esprit de servitude et de crainte.
Ce qui lui est propre, il le mettra allégrement au service de Dieu,
non comme le produit d’un a priori religieux, mais comme un sacri-
fice spirituel qui doit revenir a celui des mains duquel on I’a regu.

Le processus de la prédication nous fait donc assister 4 un mou-
vement circulaire des forces de vie objectives. Dieu en est a la fois
le promoteur et ’objet. $’il daigne accepter la collaboration person-
nelle du prédicateur, il le fait d’abord, parce que la nature psycho-
physique de I’auditoire exige cette médiation, ensuite parce qu’il

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xx1 (N° 88, 1933). 13



186 ROBERT WILL

y va de ’honneur de Dieu et de la dignité humaine que nous allions
personnellement et spontanément a Pencontre de I’appel de Dieu.

B. I1 y a une seconde raison, d’ordre sociologique celle-ci, pour
laquelle la prédication, toute objective soit-elle, ne peut se passer
d’un coefficient subjectif. Le prédicateur est appelé a annoncer la
Parole de Dieu. C’est entendu ! Mais n’est-il pas également le porte-
parole de la communauté? nous demandera-t-on. Et surtout, si onse
place au point de vue de Schleiermacher, le prédicateur n’est-il pas
chargé de traduire les sentiments religieux d’une communauté fictive
d’enfants de Dieu, afin de pouvoir, par I’exposé de cet idéal, élever
la communauté empirique 4 un niveau supérieur de foi et de
vie chrétienne ? Eh bien non, il est uniquement le mandataire de
Dieu ; il ne parle qu’en son nom ; il ne doit annoncer que sa Parole.
Et pourtant, il n’est pas indépendant de ’assemblée a laquelle il
s’adresse ; Pinfluence qu’elle exerce sur lui pesera d’une fagon ou
d’une autre sur sa prédication.

Examinons donc les rapports interpersonnels entre le moi qui
parle et le toi qui écoute. On y découvre une relation de réciprocité
intime. Le moi se penche vers son partenaire ; il se rend compte de
la présence d’un toi; il cherche a captiver son intérét ; il espére s’en
voir compris. Cette solidarité ne s’effectue pas par des événements
successifs de telle fagon que Paction unilatérale de 'un provoque-
rait la réaction subséquente de Pautre. Il s’agit d’un fait total, d’un
rythme unique dans lequel la tension et la détente alternent et se
confondent, d’un ébranlement de deux mouvements d’Ame simul-
tanés qui se rencontrent et s’harmonisent. L’interlocuteur qui, a
premitre vue, semble étre purement réceptif et méme inerte — en
Pespéce 'auditeur attentif — dégage pourtant, lui aussi, des forces
motrices. Celui, par contre, qui en apparence déclenche Pentretien —
dans notre cas le prédicateur — y est en réalité invité et se voit par
cela méme fortifié dans ses intentions. Quiconque entreprend de
batir un pont conduisant de son propre bord spirituel a celui d’un
autre, consolide sa propre position. Cette comparaison n’est, il est
vrai, pas enti¢rement adéquate; il reste, malgré toutes les tenta-
tives de rapprochement, une derniére petite distance irréductible
entre les deux rives, car malgré le désir sincére du moi de se donner
sans réserve au toi, les dernieres profondeurs de son vis-a-vis lui
restent inaccessibles et toute la bonne volonté qui, du c6té opposé,
essale de saisir un moi qui s’offre, ne suffit pas pour s’en assimiler



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 187

intégralement 1’étre et la pensée. Néanmoins, quoique Iindividu ne
puisse jamais enti¢rement vaincre son isolement monadique ni
celui de son prochain, des relations s’établissent de Iun a I’autre et
le fait que I’état de conscience de celui qui se sait compris s’en trouve
exalté, prouve que le sujet qui donne le meilleur de soi-méme, regoit
par cela méme des instigations précieuses de la part de son parte-
naire. Cette réciprocité de compréhension intime se produit donc
également dans le commerce spirituel du prédicateur et de son audi-
toire religieux. Le fait que le moi du premier voit en face de lui un
toi collectif, ne change rien aux principes que nous venons d’émettre.
L’attitude d’une pluralité de personnes orientées vers le moi qui
parle détermine Pattitude de celui-ci. L’orateur se sent solidaire et
méme dépendant de ’assemblée. Déja avant de se présenter devant
elle, il se la représente. Dans le silence du temple, voyant tous les
regards tournés vers lui, il est impressionné avant méme d’avoir
ouvert la bouche. Son émotion grandit ; en pronongant son discours,
il sent venir a lui Pintérét, la sympathie ou I’enthousiasme des fideles.
L’assemblée, empoignée par la parole qu’elle entend, ne demeure
donc pas inerte; en écoutant elle méle, dans la méme mesure que
celui qui parle, son apport spirituel a Paction commune. Cette réac-
tion est méme susceptible de modifier la pensée qui s’exprime. Si
tant est qu’un prédicateur intuitif pressent toutes les vibrations
affectives ou émotionnelles du cété opposé, il doit aussi pouvoir
discerner certaines résistances latentes. La réponse muette de 1’ac-
semblée produit un déplacement dans 1’état de sa conscience. Son
moi qui s’étiolerait si les offrandes de son cceur et de son esprit res-
talent sans provoquer un reflet de sympathie, s’emplit au contraire
de forces nouvelles quand il peut se retremper dans un monde
d’idées communes et puiser des encouragements dans les ressources
d’une conscience collective. Ce sont donc des expériences subjectives
que D’existence et la réceptivité d’une assemblée dégagent dans la
conscience du prédicateur. Sa prédication s’en ressent. Il escompte,
déja en DI’élaborant, les promesses que lui prodiguera son auditoire,
et en le pronongant il monnaie ’ascendant qu’exerce sur lui ’atten-
tion des fideles ; la joie qu’il en ressent enrichit son discours.
Revenons cependant au probleéme central et demandons-nous

comment nous concilierons cette subjectivité que déterminent des
causes sociologiques avec notre postulat initial d’une prédication
objective. Il nous semble que si le prédicateur est vraiment le porte-



138 ROBERT WILL

parole de Dieu, ’attention des fideles réunis se tournera instincti-
vement non vers la personne de lintermédiaire et vers sa sagesse
humaine, mais vers son inspirateur divin et vers son appel.

Or, dés que la Parole divine elle-méme fait jaillir des intuitions
dans des dmes altérées de lumiére et dissipe le chaos d’une con-
science collective encore ténébreuse, le prédicateur non seulement ne
se sentira pas éliminé, mais se saura en communion d’esprit d’au-
tant plus intime avec ces dmes illuminées. Ne se retrouve-t-il pas
lui-méme avec elles dans le monde supérieur dont il est ’ambassa-
deur et vers lequel tendent leurs aspirations? La ligne de vie du ber-
ger et celle de ses ouailles se touchent dans ’atmosphére commune
de la Parole. La sympathie compréhensive qui lie le prédicateur a
son auditoire a donc un fondement plus profond que les relations
personnelles d’un moi et d’un toi. En effet, le courant circulaire des
forces objectives s’étend. Les deux lacets d’un 8 se rejoignent. Nous
avons d’abord suivi le flux de celui qui part de Dieu et qui revient a
lui par 'organe du ministre de la Parole ; nous avons ensuite observé
celui qui, partant du prédicateur, se déverse dans le cceur de 1’audi-
toire pour retourner vers le prédicateur. Nous relevons maintenant
les étapes du circuit élargi: le courant vital a son origine en Dieu ;
il se répand dans I’dme du prédicateur qui médite et interprete la
Parole divine, il gagne la communauté et remonte vers sa source
divine grice a ’ardeur religieuse du prédicateur que stimule le recueil-
lement compréhensif des fideles. Le prédicateur en se voyant enrichi
par les effluves venant d’en bas, par la foi d’une communauté placée
sous le regard de Dieu, I’est en réalité par lesforces vives d’en-haut,
par les grices divines qui visent ’assemblée et qui englobent les
réactions religicuses de celle-ci dans le rythme vital dont le prédi-
cateur n’est que le modeste ordonnateur. En d’autres termes encore :
placé au point d’intersection des deux lacets d’un- 8, le prédicateur
transvase les ondes divines d’un canal dans ’autre. Il est éclusier
qui, au fond de lui-méme, réalise I’échange des forces pneumatiques
entre le moi divin et le toi de ’assemblée et simultanément entre le
moi de Passemblée et le toi divin. Il est responsable de ce que, selon
le mot d’Esaie, la Parole qui sort de la bouche de Dieu ne retourne
point a lui sans effet (Es. v, 11).

Conclusion : L’obligation sociologique du prédicateur qui engage
des éléments subjectifs dans le processus de la révélation, n’en com-
promet pourtant pas le caractére foncidrement objectif, mais en



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 189

majore les valeurs vitales. Tout en tenant compte du réle auxiliaire
qu’il faut reconnaitre a la subjectivité du prédicateur, tant a ses
fonctions sociales qu’a celles qui découlent de la nature psycho-
physique de P’assemblée et de la sienne propre, nous maintenons
donc notre these initiale: la prédication est essenticllement la
projection de la Parole divine.

6. Cherchons maintenant a tirer de ces réflexions quelques con-
clusions pratiques. Si la Parole qu’il convient de précher est celle
de Dieu, le prédicateur n’aura qu’a se plier a cet impératif divin,
Ainsi, il n’a pas le droit d’émousser la pointe de certains paradoxes
bibliques, d’infirmer par exemple la «morale ouverte» du Sermon
sur la montagne, pour Padapter a «la morale close» du chrétien
moyen. Selon Pévangile de Marc, Jésus meurt en poussant un cri
de désespoir. Cela nous semble intolérable., Cette mort n’a pas I’ap-
parence d’une fin bienheureuse. Le prédicateur, pour prévenir les
réserves sentimentales de ses auditeurs ou pour apaiser leurs pré-
jugés dogmatiques, s’empresse de mitiger le skandalon, en tirant des
autres évangiles une parole finale moins affligeante. Mais avons-nous
le droit de nous refuser a P’appel de Dieu qui, ici, veut nous faire
éprouver dans toute son horreur la mort du Christ ou ce que Fallot
a appelé sa descente aux enfers? Cela n’empéchera pas le prédica-
teur de sonder une autre fois la volonté de Dieu en méditant la der-
niere parole de Jésus selon Luc ou Jean. Le prédicateur n’a pas a
discuter un fait historique ou un point doctrinal; il doit dire ce
que Dieu veut dire a son peuple, sans rien y ajouter, sans rien en
retrancher. Comprise dans son sens littéral, la Parole biblique sera
transmise aux fideles dans ses intentions fondamentales telles que
la Parole interne les confirme. Alors tombera aussi le probléme qui
préoccupait Schleiermacher, sa crainte de voir linsistance pédago-
gique compromettre la dignité du culte. Si la prédication conserve
son caractere objectif, si c’est Dieu qui parle, les fins du culte seront
réalisées de toute fagon, alors méme que Dieu, par la bouche du
prédicateur, instruit les ignorants et réprimande les pécheurs. Une
semonce pastorale détonne certes dans ’atmosphere cultuelle ; une
admonestation divine n’y sera jamais déplacée. Le prédicateur est
tenu de veiller 4 ce que les reproches qu’il lance dans son auditoire
ne soient pas ’écho de quelque ressentiment personnel ou méme
d’une indignation légitime, mais qu’ils solent uniquement la traduc-



190 ROBERT WILL

tion de la Loi de Dieu. Finalement les contingences de la prédica-
tion et méme son contenu sont d’ordre secondaire, si ’événement
essentiel se produit, si la voix vivante de Dieu se fait entendre.

Dieu seul doit parler. Que le prédicateur en composant son sermon
se demande, en pesant les effets de chaque pensée, de chaque mot,
de chaque phrase, ce qui «est de la vérité », ce qui est Parole de Dieu
et ce qui ne P’est pas, Les critéres les plus extérieurs peuvent le gui-
der: tout ce qui n’est que phrase, redondance, lieu-commun, tau-
tologie, remplissage, onction phariséenne ne peut pas étre Parole
de Dieu. Les superlatifs insincéres ressortissent de la rhétorique du
diable. Dieu parle sans ambages. Sa Parole tend par le chemin le
plus court vers le centre méme de notre vie intérieure. La forme n’est
pas indifférente ; la langue est de tous les moyens figuratifs le sym-
bole le plus efficace et le plus différenciable ; elle est rattachée par
un lien interne a P'idée qu’elle exprime. Pour cette raison le langage
de la prédication est tenu d’étre pur, digne, sobre, noble et correct.
On n’a pas le droit d’employer un ton trivial quand on parle au
nom du Seigneur ; un habit de féte est de mise quand on se présente
devant la face de Dieu. Cela ne signifie pas une toilette de bal ou un
smoking ; s’il convient d’éviter la négligence et toute familiarité,
il faut également s’abstenir de toute préciosité et de toute mitvrerie.
Cependant le style de la prédication, quelque limpide qu’il doive
étre, sera pourtant profond, valant son pesant d’or. Un piétre voca-
bulaire du dimanche ne suffit pas pour distribuer les trésors de la
Parole. Une espece d’espéranto ecclésiastique serait également
inacceptable, le prédicateur étant appelé a exploiter son charisme
personnel, a se servir de tous les outils que Dieu a mis entre ses
mains et de toutes les facultés dont il a orné son esprit. Rien de plus
contraire, ensuite, aux intentions de la Parole que de vouloir parler
«a la maniére de» tel prédicateur de renom, de copier ses périodes,
ses images et jusqu’a ses intonations, voire méme ses défauts ora-
toires. Et que dire de ceux qui exploitent les mines de leur voisin !
En voulant canaliser les expériences d’autres, le prédicateur empéche
le lux divin de traverser sa propre ame, sans d’ailleurs pouvoir
transmettre fidelement la pensée d’autrui née de motifs que nous
ignorons.

Il n’y a pas que la forme a surveiller. Le cceur aussi du prédicateur
doit battre a Punisson avec le cceur paternel de Dieu et sa conscience
doit étre en harmonie avec sa Loi. Il faut qu’il n’y ait pas de contra-



PAROLE DE DIEU ET PREDICATION 191

diction entre la sainteté divine et P’attitude morale du messager, et
s’il y en a, il faut que le pardon divin ait effacé cette dissonance.
Toute insincérité, toute mauvaise pensée, toute intention blessante,
toute vanité serait incompatible avec la pureté de la Parole. Au
surplus, on se demandera si telle prédication qui est inspirée par
d’excellents principes et qui contient des vérités indiscutables se
conforme aux intentions précises et présentes de la Parole. Voici
un théologien qui éprouve une satisfaction intellectuelle en déve-
loppant un théme qui 'intéresse mais dont la paroisse n’a que faire.
D’autres enfourchent un autre dada ; leur intérét pour les questions
sociales ou pour le pacifisme les pousse a polémiquer dans chaque
sermon contre ’exploitation des classes déshéritées ou contre le ser-
vice militaire, etc. Cest se méprendre sur la variété de la Parole
divine.

Une fois que les allotria sont éliminés, il s’agit de chercher par un
travail fidele, par la méditation et la priére ce qui peut étre la volonté
de Dieu, ce qu’il me demande d’annoncer bic ¢t nunc. Nos conclusions
pratiques se résument en ces deux mots : obéissance et foi. L’obéis-
sance se soumet aux intentions divines de la Parole, dégagées avec
soin du texte et énoncées avec ferveur, alors méme que la nature
charnelle voudrait 8’y soustraire. Dans la foi le prédicateur trouvera
la communion constante avec Dieu, ce qui lui permettra d’établir
dans chaque cas particulier et pour chaque prédication nouvelle
la liaison entre la Parole de 'Ecriture et la Parole interne. En intro-
duisant ainsi la puissance créatrice et amour de Dieu dans notre
effort de méditation, dans notre étude de la Bible et dans notre choix
d’une forme belle et suggestive, nous aurons la certitude que Dieu
lui-méme regoit nos puissances subjectives dans le cours de sa
Parole éternelle et qu’il appelle dans le mystére de la révélation
toutes les virtualités de notre intellect et de notre intuition. Nous
serons la lyre qui fera retentir sa chanson. Nous serons le jardin
qu’il orne de fleurs et de fruits. Vienne le souffle de son printemps :
la bonne semence que Dieu nous a confiée germera et notre message
exhalera ses parfums comme les vignes en fleurs dans le clos de la
Sulamite.

Robert WILL.
Strasbourg.



	Parole de Dieu et prédication

