
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 87

Artikel: Questions actuelles : la préparation au ministère pastoral en Allemagne
tendances actuelles

Autor: Cardinaux, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


QUESTIONS ACTUELLES

LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL
EN ALLEMAGNE

TENDANCES ACTUELLES

Lors d'un récent voyage d'étude en Allemagne, nous avons eu la
bonne fortune d'entrer en contact avec une vingtaine d'institutions
universitaires et ecclésiastiques, dans les régions et les milieux les

plus divers, tendant toutes à la préparation en vue du ministère

pastoral. Nous avons été frappé de voir combien la conception de

cette préparation s'est élargie et approfondie au cours de ces

dernières dizaines d'années. Comparant l'état actuel même à nos
souvenirs d'un voyage à peu près identique, il y a dix ans, nous sommes

stupéfait des progrès réalisés et des enrichissements apportés.
Ces lignes ne se donnent nullement pour une étude d'ensemble.

Laissant délibérément de côté l'examen des courants de pensée,
des doctrines, nous nous attarderons, non au contenu mais plutôt
au cadre des études théologiques. Nous verrons aujourd'hui ce qui
précède, accompagne et suit l'enseignement ex cathedra de

l'université. Sans chercher du tout, même là, à donner les renseignements
complets, statistiques et encyclopédiques, qu'on cherche en un
annuaire *«', nous ne résistons pas au désir d'apporter un écho de

quelques-unes des choses vues, entendues ou lues à ce propos, et

qui nous sont apparues riches d'aperçus lointains et de suggestions
fécondes.

Il paraît régulièrement deux volumineux annuaires donnant une image très
fouillée de l'Allemagne protestante et de ses multiples institutions ecclésiastiques :

a) Das evangelische Deutschland, Schulze, Leipzig ;

b) Kirchliches Jahrbuch für die evangelischen Landeskirchen Deutschlands,
Bertelsmann, Gütersloh.



LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL 147

Avant d'aborder l'étudiant en théologie, prenons l'étudiant tout
court.

La vie des étudiants allemands est en train de changer profondément

de physionomie. Les circonstances économiques en sont la

cause première. Pendant la guerre et plus encore au lendemain immédiat

de celle-ci, la détresse a créé entre les étudiants des liens tout
nouveaux de solidarité. C'est alors que se créa l'Entr'aide universitaire

mondiale, au sein de la Fédération universelle des étudiants
chrétiens. Ce mouvement est ensuite devenu indépendant, afin de

ne pas se heurter à des barrières confessionnelles, mais il a gardé son
caractère spiritualiste et porte encore la marque de son origine et de

son inspiration chrétiennes.
C'est en Allemagne que ce Studentenwerk a pris le plus d'extension

et d'assise **'. Jailli du cœur même de la gent écolière, géré par des

étudiants, sinon d'aujourd'hui en tout cas d'hier, compris, encouragé

et soutenu par les pouvoirs civils, le public cultivé et par les

milieux industriels et commerciaux, ce mouvement est plein de

jeunesse, entreprenant et, d'autre part, administré avec une sagesse et

une sûreté inspirant la plus complète confiance. Orientation
professionnelle, aide matérielle aux étudiants qui ont donné les preuves de

leur mérite en se « débrouillant » eux-mêmes jusqu'aux limites du

possible, assurance-maladie, caisse de prêts, bureaux de placement,
« camps de travail » pendant les vacances, tels sont quelques-uns
des multiples aspects de cet effort.

Mais son fruit le plus caractéristique est la Maison des étudiants.
En moins de dix ans, on a pu voir s'élever un Studentenhaus auprès
de chacune des universités allemandes. La plupart d'entre elles sont

remarquables par leur sobre confort, leur caractère pratique, leur
air accueillant et par les précieux services qu'elles rendent. Tout ce

qu'on peut désirer s'y trouve : salles d'étude, de lecture, de jeux,
grande salle pour conférences et soirées, aménagement pour douches

et bains, chambre noire pour photographes, étage réservé aux
étudiantes avec les installations permettant de faire soi-même de petites

La revue Studenten-werk, Zeitschrift der studentischen Selbsthilfearbeit, Walter
de Gruyter, Berlin-Leipzig, tirant à 30 000 exemplaires six copieux cahiers par an
est le reflet très vivant de cette activité.



148 PAUL CARDINAUX

lessives et repassage, et surtout vaste restaurant fort avenant et

aux prix des plus modiques. Chaque jour, à midi et le soir, des

centaines de repas sont servis là, parfois jusqu'à un millier et davantage.
A plusieurs endroits, nous avons vu des diaconesses présider le

service en bonnes mamans. Les étudiants se servent du reste en

partie eux-mêmes. Tout y donne une impression de simplicité, de

naturel, de bonne volonté et de confiance réciproque.
La surexcitation actuelle des passions politiques semble rester à

la porte. On sait avoir besoin les uns des autres, et la solidarité
étudiante prime. L'estime, la reconnaissance que l'on a pour son Studentenhaus

fait qu'on n'oserait ni ne voudrait y apporter les querelles
de la rue, de même qu'en un vrai foyer familial on n'introduit pas
le tumulte du dehors. De son origine chrétienne, ce mouvement garde
une tradition de tolérance, de respect mutuel qui en impose.

On conçoit combien cette solidarité nouvelle est différente des

anciennes Korporationen si fermées les unes aux autres. «La Maison des

étudiants», dit l'un des chefs du Studentenwerk, «est le symbole d'une
nouvelle Civitas academica. m*1' Une autre étude très perspicace *2',

due à l'animateur enthousiaste de toute cette orientation nouvelle,
dit en résumé ceci. La Maison des étudiants met en relief une
nouvelle fonction de l'Université. C'est trop étroit de considérer
l'Université purement comme un lieu de recherches et d'enseignement.
Elle doit offrir à ses étudiants la possibilité d'unir leurs forces et
de parvenir à une réelle Kameradschaftlichkeit. Le sentiment de la

Volksgemeinschaft, qui devient toujours plus puissant partout, doit
connaître une première réalisation au sein de l'Université et se

répandre de là dans tout le peuple. En cette heure critique, on ne peut
espérer un meilleur avenir que si l'homme prend plus sérieusement et

résolument conscience de sa responsabilité ; après avoir donné une
importance exagérée au rationnel pur, on met son espérance
maintenant dans le suprahumain... La Maison des étudiants est, à côté de

l'Université, l'endroit o ù l'on apprend, non plus par la théorie et le

raisonnement, mais, par le contact immédiat, les règles fondamentales de

la collaboration humaine. C'est là que l'homme peut acquérir
l'harmonieux équilibre : maître de lui-même, serviteur de tous. La Maison
des étudiants éduque ainsi remarquablement les chefs de demain.

(') Dr R. Tillmanns, Das deutsche Studentenhaus, Studentenwerk, février 1929.
— (2) Dr R. Schairer, Sinn und Aufgabe des Studentenhauses, Studentenwerk,

janvier-février 1931.



LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL 149

Pour en venir aux étudiants en théologie proprement dits, voyons
successivement ce qu'on fait pour eux avant, pendant et après leurs

semestres d'études universitaires.
Une grave inquiétude de ces deux dernières années provient de

l'afflux beaucoup trop considérable d'étudiants en théologie, vu les

possibilités d'emploi*1'. Alors qu'une moyenne de 3600 étudiants
suffirait aux besoins, on en comptait au semestre d'hiver 1931-1932 :

6550. Le caractère tragique de l'heure présente est certainement

propice à l'éclosion de la vie spirituelle et des vocations. Mais
l'encombrement actuel de toutes les carrières joue aussi certainement son
rôle. Lors d'une pléthore semblable, quoique moins accentuée,

vers 1890, il avait été facile aux candidats surnuméraires de se

consacrer plus ou moins longtemps à un préceptorat, au secrétariat
d'œuvres religieuses ou sociales, à l'évangélisation ou à la mission

en terre étrangère. Mais aujourd'hui le nombre de ces postes ne

régresse-t-il pas plutôt que d'augmenter?
Que faire? La seule vraie solution serait un renouveau généralisé

et profond de la vie religieuse du pays et de l'activité de l'Eglise.
Mais cela n'est pas au pouvoir des corps dirigeants ecclésiastiques.
Parmi les mesures que ces derniers pourraient envisager, il y aurait
les examens à rendre plus exigeants. Mais il serait insensé de faire
cette élimination plus rigoureuse à la fin plutôt qu'au début des études.

Puis l'examen n'est pas le tamis le mieux adapté au but désiré.

Mieux vaut infiniment, dans l'intérêt vrai du candidat comme de

l'Eglise, qu'on prenne mutuellement contact dès avant le début des

études. Des relations personnelles établies ainsi entre les futurs
candidats et quelques-unes des personnalités qui portent la responsabilité

de l'Eglise empêcheront bien des erreurs et des pertes de

temps. Tel étudiant qui se faisait une idée très fausse du ministère

en acquerra une plus juste vision. Tel autre qui s'orientait un peu à

la légère vers la carrière pastorale, s'apercevra assez tôt de son

erreur, et plusieurs éviteront ainsi de se fourvoyer.
Plusieurs mesures fort intéressantes ont été prises récemment

dans ce sens. Dès 1930, les Eglises du Palatinat et de Bade deman-

Voir : Oberkonsistorialrat Paul Troschke, Die Zahl der Theologie Studierenden,

dans Kirchliches Jahrbuch 1932, p. 234 ss.



150 PAUL CARDINAUX

dent cette prise de contact préalable des étudiants qui comptent
entrer plus tard à leur service. L'Eglise de Nassau organise chaque
année, dès 1927, dans son séminaire de Herborn, une retraite de

deux jours pour les jeunes hommes frais émoulus du baccalauréat ou
de la maturité qui veulent se vouer à la théologie. A deux reprises

déjà, dès 1929, le Landesoberpfarrer de la Thuringe a organisé avec
les étudiants en théologie de son ressort un camp de vacances à

Friedrichroda, qui groupa quarante, puis cinquante-deux étudiants,
et qui lui permit d'établir par avance ces relations de confiance

réciproques si précieuses pour leur collaboration future. Les Eglises de

Schleswig-Holstein et de Westphalie font de même.

Si l'on doit parfois refermer un peu des portes trop largement

ouvertes, il faut savoir aussi par ailleurs en ouvrir d'autres. La

grande affluence ne dispense pas l'Eglise du devoir d'accueillir des

vocations réelles, mais qui n'ont pas suivi la filière classique normale.
La régression de l'enseignement du latin et du grec rendent ces cas

toujours plus fréquents.
Au moment même où s'ouvrait à Lausanne le Séminaire pour

vocations tardives, en 1929, prenait naissance en Allemagne le

premier Theologisches Sprachenkonvikt. Il est à Halle, logé dans un
des multiples bâtiments de l'institut A.-H. Francke. C'est un foyer
pouvant accueillir cinquante élèves, auxquels s'ajoutent déjà plus
de cent externes. Il est soutenu par l'Eglise et l'enseignement des

langues y est donné par des professeurs payés par l'Etat. Il est destiné

à des porteurs de maturités scientifiques ou commerciales qui,
en vue de la théologie, viennent faire là leurs langues classiques, en

un ou deux ans, selon qu'ils possèdent déjà le latin ou non. Le fait
qu'ils n'ont pas d'autres branches arriérées que les langues leur permet

de suivre déjà simultanément quelques cours en théologie
(introduction à la théologie, hébreu, histoire de l'Eglise, etc., un nombre
maximum de dix heures par semaine).

A la suite de celui de Halle, et sur le même type, se sont déjà créés

les Sprachenkonvikte de Marbourg et de Gœttingue. Les écoles de théologie

de Bethel et d'Elberfeld dont nous parlons plus loin doivent
certainement aussi leur affluence en partie au fait qu'on peut également

acquérir dans leur sein les connaissances nécessaires de grec
et de latin (dès avant la guerre déjà, à Bethel).



LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL 151

Concernant les étudiants faisant leurs semestres théologiques
réguliers, nous avons été particulièrement intéressé par les foyers
qui existent à leur intention.

En effet, alors que jusqu'aux XVIe et XVIIe siècles, en Allemagne
comme ailleurs, la plupart des étudiants vivaient en commun dans

des Bursen ou Kontubernien(-ï\\a coutume s'en est presque complètement

perdue, sauf en ce qui concerne les étudiants en théologie.
Pour ces derniers, quelques-uns ont subsisté et plusieurs nouveaux se

sont fondés ces dernières années. On en compte aujourd'hui, dans

tout le pays, une trentaine que l'on peut ranger grosso modo en
deux catégories.

Les uns sont des Stifte, fondations ecclésiastiques officielles, plus
ou moins richement dotées, remontant souvent aux temps mêmes
de la Réformation, et recevant à titre gratuit ou fort modique
des étudiants sélectionnés par un jury, à la suite de travaux ou
d'examens. Le plus célèbre de beaucoup est le Stift de Tubingue.
Dans l'imposant ancien couvent des Augustins qui domine toute la

ville, l'Eglise du Wurtemberg entretient complètement cent vingt
étudiants en théologie, les subventionnant, en outre, durant les

semestres qu'ils passent dans d'autres universités. Bien plus l'Eglise
se charge même de toute leur préparation classique. Tous les jeunes

garçons qui vers l'âge de quatorze ans ont passé avec succès le Land-
examen que l'Eglise organise pour le recrutement de son futur clergé,

sont reçus et instruits dès ce moment-là dans quatre séminaires,
logés également dans d'anciens couvents du pays.

L'étudiant Stiftler de Tubingue doit abdiquer une petite part de

sa liberté : il est des heures de rentrée à ne pas dépasser, il doit
présenter son tableau de cours et faire certains Stiftsübungen
supplémentaires, mais il a conscience de représenter l'élite du pays et d'être
l'héritier d'une lointaine et glorieuse tradition. Il est assis au pupitre
qu'ont occupé les Bengel, Schelling, Hegel, F. C. Baur et D. F. Strauss.

Les meilleurs d'entre eux reviennent ensuite comme Repetenten et le

Repetentensenior est considéré comme le Dalai-Lama, ou le mandarin

des mandarins.
Des établissements du même genre quoique beaucoup plus

modestes existent entre autres à Giessen, Gœttingue et Marbourg.
Les foyers de l'autre catégorie ont une origine différente. Chaque

Voir Dr H. Hermelink, Von alten uni neuen Stuiienheimen. Studentenwerk,

janvier 1930.



152 PAUL CARDINAUX

fois qu'un courant de pensée, une tendance théologique s'est sentie

menacée, ou bien a cherché à se propager, il est significatif de voir
que, parmi bien d'autres moyens possibles, on eut à cœur avant tout
de fonder une maison pour étudiants. De même que la famille est
la cellule par laquelle la vie se transmet d'une génération à l'autre,
de même le foyer est le seul milieu réellement fécond pour la propagation

et le rayonnement d'idées et de courants spirituels. Quand
les protestants en minorité à l'Université de Bonn éprouvèrent le

besoin de sauvegarder leur esprit et leurs droits, ils ouvrirent le

Theologisches Stift. Lorsque, dans la même Université, sévissait un

piteux libéralisme théologique, flasque et désossé, un groupe de fidèles

inquiets ouvrit le Evangelisch-theologisches Studentenhaus. Les réformés,

vaillante petite minorité en Allemagne, ouvrirent à Halle leur
Studenten Konvikt et, à Gœttingue, leur Reformiertes Studienhaus. Le
seul professeur de théologie réformée auprès de la luthérienne Faculté

d'Erlangen met deux étages de sa maison à la disposition de huit de

ses étudiants. Le Gustav-Adolf-V'erein qui s'intéresse aux Allemands

protestants de l'étranger a ouvert tout récemment le Rendtorffhaus,
à Leipzig, pour faciliter leurs théologiens et réchauffer l'attachement
de ceux-ci à la mère-patrie. Selon leurs ressources ces institutions
allègent le plus possible la charge matérielle de leurs
pensionnaires.

Tous ces séminaires, officiels et privés, ont un air de parenté et

leur vie s'organise à peu près partout de la même façon. Afin qu'un
plus grand nombre puisse en bénéficier, chacun n'y passe, en général,

que trois semestres au maximum, et si possible les semestres du

milieu des études qui sont les plus profitables. Le vie de famille est

présidée par un o Herr Inspektor ». C'est en général un étudiant de

quelques années plus âgé, à qui sa charge laisse passablement de

temps libre pour des études spécialisées qu'il poursuit. A côté de

maints autres avantages de ces foyers, c'est une précieuse opportunité

que cette charge de « frère aîné », qui donne à quelques-uns
la possibilité de continuer des recherches et travaux personnels
dans des conditions très favorables et tout en gagnant leur pain.
A plusieurs endroits, nous avons vu ces aînés présider chaque jour
avant le déjeuner du matin une demi-heure de lecture commune,

grecque, hébraïque ou latine. Cette tonique et sobre discipline d'exégèse

biblique ou parfois patristique doit être un pain quotidien de

premier ordre. A part cela, comme travail commun, il n'y a en gêné-



LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL 153

rai que trois ou quatre heures de cours par semaine, données par
un professeur incarnant la tendance de la maison et portant sur les

sujets qui sont la spécialité dudit foyer.
En terminant cette partie relative à des étudiants réalisant la vie

commune, il faut relever que ce sont des foyers pour théologiens
seulement. Les quelques exceptions (nous en avons rencontrées entre
autres à Tubingue et Marbourg) sont des maisons de dimensions
restreintes ; les étudiants en théologie y représentent une forte proportion

; elles sont en relations très étroites avec le Studentenwerk et

portent la marque de leur naissance au sein de la Fédération des

étudiants chrétiens. C'est dire qu'il n'est pas facile de réaliser la

complète communauté de vie. On ne crée pas artificiellement une
famille, même si l'intérêt y trouvait son compte. L'unité d'inspiration,

la communion dans un idéal sont une condition première. Le

professeur Hermelink, dans l'étude déjà citée, dit que, lorsqu'on
tente une création semblable, le problème le plus brûlant est celui
de l'acquiescement unanime à une tradition suffisamment profonde

que l'on crée et à laquelle on se soumet tout à la fois. Se fondant
sur leurs expériences de Marbourg, il formule six conditions pour
l'heureuse réalisation d'une communauté d'étudiants :

1. Il faut s'assurer la présence de quelques étudiants aînés (deux en tout
cas) continuant quelque étude après leurs examens finals, et qui transmettront

la tradition.
2. L'étudiant en mal d'examens généraux n'est pas à sa place dans la

communauté, mais doit vivre chez l'habitant. L'obligation qu'il a de se

consacrer entièrement à son travail personnel fait de lui un corps étranger et
un sabot pour le travail commun.

3. Tout nouveau venu doit s'engager à consacrer un soir par semaine à

la communauté.

4. Ces soirées doivent être, non de pure détente, mais consacrées à une
activité intellectuelle. La camaraderie s'établit d'elle-même par les multiples
contacts journaliers, mais la vraie communion ne peut être fondée que sur un
sérieux effort commun dans l'ordre de la pensée.

5. Ne pas s'éterniser sur des thèmes philosophiques généraux, mais qu'à
chaque séance commune, un nouvel étudiant expose, dans une langue accessible

à tout homme cultivé, les problèmes d'intérêt général qu'aborde sa

discipline particulière. Les incapables ou les indignes se révéleront bientôt
et s'excluront ainsi pour un prochain semestre.

6. Il n'y a pas de discussions fructueuses sans une autorité directrice.
Les Repetenten dont la culture est plus avancée et plus complète, noueront
les gerbes et maintiendront la haute tenue académique.



154 PAUL CARDINAUX

L'école de théologie de Bethel près Bielefeld et celle d'Elberfeld
méritent à elles deux une mention toute particulière*1'. Ce sont deux
institutions toutes jeunes ; la première date de 190Ç, la seconde de

1928. Elles témoignent toutes deux d'un entrain, d'une souplesse,
d'une vitalité juvénile du meilleur aloi.

Quelques mots sur l'histoire de l'Ecole de Bethel :

En 1862, celui que, plus tard, dans toute l'Allemagne et bien au

delà, on appellera avec amour et vénération : «Le pèreBodelschwingh»
était, à trente ans, évangéliste allemand à Paris. Profondément

impressionné par les misères matérielles et morales au milieu
desquelles il vivait, il adressa à ses concitoyens de la mère-patrie un
vibrant appel, qui resta sans réponse, proposant la création d'une
chaire de théologie évangélique et d'un séminaire pour étudiants,
au cœur même de sa communauté de Paris, persuadé que le contact
immédiat avec les abîmes de la misère humaine et les miracles qu'opère

l'Evangile serait propice par excellence pour la formation de

futurs ouvriers du Royaume de Dieu.
C'est ce qu'il réalisa quarante-trois ans plus tard à Bethel.

Bodelschwingh avait gardé très vivant le souvenir de ses études

poursuivies simultanément à l'Université de Bâle et à la Maison des

missions, en relations très étroites avec un milieu pieux et actif. En
1895, âgé déjà, il voyait avec douleur la carence de la théologie d'alors

trop philologique et historique. C'est dans une intention parfaitement

louable et légitime sans doute que cette théologie fouillait soit
le corps de l'Eglise, soit l'âme individuelle, jusque dans les jointures
et les moelles, afin d'extirper toute végétation parasite ou adventice ;

néanmoins le patient perdait souvent tant de sang dans l'aventure

(*) L'Ecole de Bethel publie régulièrement, dès 1930, le Jahrbuch 1er
theologischen Schule Bethel (Verlagshandlung der Anstalt Bethel, bei Bielefeld), fort
volume annuel de 200 pages environ contenant, outre des travaux théologiques des

professeurs, un rapport annuel et des études sur les origines, l'histoire, le but et les

méthodes de cette école, études qui sont du plus grand intérêt. Voir en particulier :

Dans le volume de 1930 : F. v. Bodelschwingh, Die Entstehung der theologischen
Schule ; Th. Schlatter (fils du vénéré professeur de Tubingue), Aus der Geschichte

der theologischen Schule in ihren ersten 2S Jahren. En 1931 : Th. Schlatter,
Gegenwärtige und künftige Aufgaben der Theologischen Schule. Le Jahrbuch de 1932,
dédié à Adolf Schlatter à l'occasion de ses quatre-vingts ans, contient une riche
moisson d'études théologiques et pratiques.



LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL 155

qu'il en ressortait définitivement anémié, de même qu'une délicate

opération peut être splendidement réussie, mais le malade mourir
des contre-coups du choc opératoire. Bodelschwingh voyait, par les

étudiants venant faire un stage dans les asiles de Bethel, combien
leurs études ôtaient aux meilleurs d'entre eux quelque chose

de la joie de vivre, de la spontanéité dans l'action, et leur rendaient
si difficile ensuite le contact avec leurs paroissiens. Il redoutait,
d'autre part, pour l'Eglise, le mouvement grandissant de réaction
des Gemeinschaften. Bien d'autres avec lui s'inquiétaient, mais

Bodelschwingh, l'homme pratique, le réalisateur, de dire : « Wir
müssen nicht klagen, sondern handeln)). Mais il était patient aussi ;

une première proposition d'ouvrir une école de théologie à Herford
ou à Gütersloh n'ayant pas trouvé l'appui nécessaire, il sut attendre
son heure, et bientôt il lui apparut que Bethel serait par excellence
le lieu propice à ce nouveau foyer. Bethel qui avait tant reçu de

l'Eglise lui offrirait en retour cette école, en acte de reconnaissance.

Elle s'ouvrit en 1905. Son but n'était nullement de remplacer
les Facultés universitaires, mais de faire respirer aux étudiants qui
viendraient passer là un ou plusieurs semestres une atmosphère
salubre, de leur donner un vigoureux tonique pour qu'ils puissent
bénéficier et non pâtir des interventions chirurgicales que leur foi
devrait subir ailleurs, voir même des toxines que tel ou tel enseignement

leur ferait ingurgiter.
Impossible de ne pas donner, tout en la condensant quelque peu,

l'esquisse si vivante que Bodelschwingh avait jetée une nuit sur
le papier pour se formuler à lui-même ce que devait être cette école.

1. Ce que l'Ecole ne doit pas être :

Pas vaste, mais condensée. Pas en largeur (en platitude), mais en profondeur.

Pas une serre pour plantes délicates, mais un champ en plein vent pour
plantes robustes aux puissantes racines tenant bon contre ouragans et

tempêtes. Pas une forteresse hérissée dans laquelle les flèches de la critique
destructrice ou de la science agnostique ne pénétreraient pas et où l'on
ânonneraît en chœur des formules orthodoxes stéréotypées, mais un stade

largement ouvert à de jeunes compagnons vifs et réveillés ; on les y aidera à

trouver eux-mêmes dans l'Ecriture de quoi se bâtir, tout en bataillant crânement

contre les ennemis du dehors et du dedans, une foi personnelle, vivante
et joyeuse.

2. Ce qu'elle doit être :

Libre, libre plante de l'Eglise évangélique, indépendante de l'Etat et
de son appui matériel, libre dans le choix de ses maîtres, de son activité et



156 PAUL CARDINAUX

du but qu'elle se propose, libre aussi du « ballast » pédantesque et des formes
et coutumes académiques qui prennent du temps et entravent le libre jeu
de la vie et du travail. Sans interminables prolégomènes, on plongera
l'élève à pic dans la fontaine de Jouvence de l'Ecriture sainte.

Trop souvent, les étudiants sont dans l'incapacité d'assimiler la nourriture
trop substantielle que leur servent nos hautes écoles. Que de cahiers bourrés
de notes rentrent au logis non digérés et plus jamais ouverts Tandis que, par
ailleurs, l'on ne comprend et n'assimile que trop bien la vie extérieure
traditionnelle de l'étudiant, insipide et relâchée. Le maître descendra donc de

sa « cathedra » et « plongera » aux côtés de son élève pour l'aider à rester à

flot. Lectures en commun, la plume restant le plus possible à la maison,
questions et réponses.

Les maîtres guideront aussi le travail personnel à domicile de l'étudiant.
Us ne seront pas maîtres seulement, mais aussi grands frères, en mesure de

s'associer aux peines et aux luttes de leurs élèves, capables aussi d'arpenter
avec eux monts et vaux, en joyeuses balades. Pas d'articles de règlement,
mais l'Evangile et la joie de son service ordonnant spontanément la vie

commune.
Opportunité sera donnée aux élèves d'apprendre auprès des médecins

de Bethel le service du Samaritain, et de suivre de près le travail des malades,
des miséreux, des vagabonds ; ils pourront s'y adonner eux-mêmes pendant
les périodes de vacances, tout cela restant absolument volontaire. Enfin un
effort particulier tendra à faire connaître aux élèves et aimer d'eux la mission
intérieure et extérieure.

Quant aux ressources, on ne cherchera pas d'appuis officiels, mais on

exposera ses besoins, dans l'intimité, à Dieu et aux hommes.

Autre part, Bodelschwingh note son ardente prière à Dieu :

Qu'il lui donne, comme maîtres de la nouvelle Ecole, des muntere Gesellen,
hommes à convictions contagieuses, sans timidité ni réticences, hommes

capables de faire jaillir du roc des Ecritures les sources vives ; des hommes

remplis de piété filiale à l'égard de l'Ecriture, et de respect reconnaissant
vis-à-vis des Pères de l'Eglise et des symboles qu'ils nous ont laissés. Bref,
des maîtres tels que leurs élèves puissent prêter leurs serments de consécration

avec joie et sans tourments de conscience et les tenir en les considérant,
non comme une corde au cou, leur coupant la parole, mais comme une ceinture

protectrice bienvenue. Tout en même temps, ces maîtres auront un
regard portant loin, prompt à discerner les avenues nouvelles que Dieu ouvre
aux siens, et une oreille exercée, rapide à percevoir les cantiques toujours
renouvelés que l'Esprit suscite en l'Eglise.

L'école est née et c'est une joie de voir combien elle répond aux
espérances mises en elle. Son développement fut constant. Au semestre

d'été 1931, elle comptait 230 étudiants. Dès 1927, on doit, pour
les semestres d'été en tout cas, refuser autant d'élèves qu'on en



LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL 157

admet ; car on se refuse à augmenter encore le nombre des étudiants,

pour ne pas rompre l'équilibre de l'institution et amoindrir la qualité
du travail.

Si l'étudiant faisait là le cycle complet de sa préparation, on pourrait

regretter légitimement l'absence de contact avec d'autres Facultés.

Mais comme il n'y fait en général qu'un an (deux pour ceux qui
apprennent là leur latin et leur grec) et qu'ensuite il joindra une
Université, il faut se réjouir au contraire de la possibilité de vivre cette
première période d'étude en une atmosphère plus recueillie que la

cité universitaire.
Il existe cinq foyers plus ou moins vastes où habitent une partie

des étudiants. Les autres sont en chambre chez les nombreux pasteurs,
médecins et employés de Bethel. Ils prennent leurs repas tous en

commun dans un immeuble extrêmement bien aménagé comme

quartier général. Les étudiants n'ont pas de sociétés d'étudiants
à la mode traditionnelle, mais ils ont, tous ensemble, une riche vie
de communauté. En outre, chaque foyer réalise sa vie de famille.
Ils ont un orchestre, une fanfare, un chœur qui s'en va régulièrement

le samedi soir ou le dimanche matin chanter dans les rues de

Bielefeld.

Chaque matinée est ouverte par un culte présidé par les professeurs
à tour. Il y a sept maîtres de théologie et deux de langues. Le samedi

soir, à l'issue du souper, un service présidé par le directeur réunit
toute la communauté de l'Ecole de théologie, maîtres et élèves.

Diverses retraites sont organisées occasionnellement.
Dans le travail déjà mentionné de M. Th. Schlatter, doyen de

l'Ecole, sur ses devoirs actuels et futurs, il relève comment les Facultés

universitaires allemandes sont bien revenues maintenant des

errements qui ont occasionné sa fondation, il y a vingt-cinq ans.
Mais il énumère et développe les raisons ci-dessous, qui constituent,
à ses yeux comme aux nôtres, le caractère particulier de cette
institution, qui justifient son existence et qui (ajoutons-nous) suscitent

notre vif intérêt et notre plein assentiment :

1. On y aborde l'exégèse comme l'histoire des faits ou des idées avec cette

préoccupation toujours centrale : où, en quoi et comment le Dieu vivant s'est-

il révélé au travers de l'histoire humaine.
Outre ce but central, des raisons plus secondaires :

2. La possibilité de « rattraper » son grec et son latin et de faire son
hébreu tout en acquérant déjà une première initiation en théologie.



i58 PAUL CARDINAUX

3. La proximité des multiples établissements médicaux et psychiatriques
de Bethel permet un enseignement en psychologie normale et pathologique,
et en psychothérapie plus développé que partout ailleurs.

4. La méthode du « travail en séminaire » (Arbeitsgemeinschaft) y est

pratiquée plus que dans les Facultés universitaires.

5. L'existence de cette Ecole au cœur même d'une communauté
religieuse telle que Bethel est pour un grand nombre d'étudiants une révélation
et une leçon de choses que rien ne remplacerait.

6. La solidarité qui unit là les candidats au ministère, infiniment plus
étroitement que lorsqu'ils sont fondus dans la masse écolière d'une université,

leur donne une communion d'esprit d'un bien grand prix pour aujourd'hui

comme pour plus tard.
7. Enfin, une institution théologique qui se suffit à elle-même et reste

indépendante du pouvoir civil. Dans notre époque mouvementée, nul ne

peut prévoir l'avenir. Et qui sait si ce mode d'organisation n'est pas une
pierre d'attente et une sorte de prototype de ce qui devra se réaliser un
jour sur une plus grande échelle.

L'Ecole de théologie d'Elberfeld est tout à fait du même type que
celle de Bethel et, quoique toute récente, est en train de prendre le

même essor. Sa particularité à elle est qu'on y étudie particulièrement

le catéchisme de Heidelberg, non par étroitesse confessionnelle,

mais pour faire valoir, à côté des autres, ce trésor
particulièrement confié aux réformés.

Pour l'Ecole d'Elberfeld comme pour celle de Bethel, les autorités

ecclésiastiques en viennent de plus en plus à tenir compte
des semestres passés là au même titre que des semestres
universitaires.

Chez nous, une fois terminés les examens universitaires du candidat,
il ne lui est plus rien donné, ni demandé, avant son entrée dans le

ministère, sinon parfois quelque épreuve homilétique et un entretien
avec la Commission de consécration. Quel passage abrupt et imprudent
de l'entière liberté académique à la complète responsabilité personnelle
d'une paroisse

Dans l'Eglise de l'Altpreussiche Union, la plus importante Eglise
d'Allemagne, dans la plupart des autres également, croyons-nous, il
était demandé à tout candidat, depuis longtemps déjà, de passer un an
à choix soit comme vicaire auprès d'un pasteur, soit dans un
Predigerseminar. La nouvelle loi ecclésiastique de 1927 exige l'un et l'autre.

On conçoit aisément combien précieuse peut être cette année de



LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL 159

vicariat, lorsque cette initiation aux multiples faces du ministère

peut se faire aux côtés d'un aîné expérimenté, compréhensif et à

la vocation communicative.
Arrêtons-nous plutôt au Predigerseminar, institution si

caractéristique et tout à fait ignorée chez nous.
Sauf quelques rares tentatives antérieures et qui ne survécurent

pas, les premiers Predigerseminare datent d'il y a cent ans. Mais
seule une petite élite en pouvait bénéficier. Leur nombre augmenta
peu à peu. Le Kloster Loccum en Hanovre, le Domkandidatenstift
à Berlin sont célèbres. La récente loi ecclésiastique citée plus haut
en fit doubler le nombre. On en compte vingt-cinq en Allemagne ;

ils groupent en général entre quinze et trente participants chacun.

Quel est le but de ces séminaires Ils ne sont ni une continuation
de l'étude académique, ni une maison d'apprentissage de la technique
professionnelle du ministère.

Voici deux définitions ; la première est du pasteur D. Hesse **),

directeur de l'unique Predigerseminar réformé, fondé par lui à Elberfeld
en 1927 (à ne pas confondre avec l'Ecole réformée de théologie du

même lieu) :

Durant ses semestres universitaires, l'étudiant a emmagasiné une foule
de connaissances sans qu'il lui ait été toujours possible d'acquérir une claire

vue d'ensemble. Le séminaire est pour lui une plateforme avec un recul
suffisant lui permettant de voir chaque chose à sa vraie place et à sa juste
importance. C'est là qu'il affrontera la question : quel sera le but et le
contenu de mon message Il s'agit de bien poser la base théologique sur quoi
reposera toute l'activité du ministère. La question essentielle est : jw'annon-
cerai-je ; le comment ne vient qu'en second lieu.

L'autre définition est du Dr Dœrne *a', le directeur du Predigerseminar

de Lückendorf (datant de 1927 aussi) dans la très luthérienne
Saxe.

Il importe qu'à son entrée en fonctions, le candidat ait une vision très
précise de la situation, des besoins et des exigences de l'Eglise actuelle, et

qu'il ait une conscience claire du rôle et du pouvoir qui lui incombent.
Il n'est pas toujours facile au candidat de bien comprendre pourquoi

aujourd'hui encore la préparation au ministère se fait sous la forme de l'étude
théologique. L'absolue nécessité d'être à la fois pasteur et théologien doit

D. Hesse, Bericht über las Preiigerseminar in Elberfeli für las erste Halbjahr
1020 ; inédit. — (2) Dr Dœrne, Vom neuen Preiigerseminar, Neues Sächsisches

Kirchenblatt, 15 avril 1928.



i6o PAUL CARDINAUX

avoir été expérimentée et être devenue l'objet d'une conviction personnelle

pour le serviteur de l'Eglise. Le but du Predigerseminar est d'établir ce pont
et de réaliser cette synthèse. Sans doute, la Faculté de théologie y tend déjà,
mais pour que cette expérience se fasse réellement, il faut qu'à l'étudiant
l'Eglise soit plus visible et plus immédiate qu'elle ne peut l'être durant son

temps d'études universitaires. Rien ne la favorise mieux que la participation
à une vie commune présentant en raccourci tous les caractères d'une
communauté religieuse.

Il n'est plus question là de cours, mais seulement de travaux
personnels des élèves, puis d'entretiens généraux sur les sujets introduits.

L'élève qui souffrait au cours de ses études d'être retenu par
les manuscrits fanés et les parchemins poussiéreux si loin des joutes
passionnées de la place publique ou de la presse quotidienne, jouit
maintenant d'introduire auprès de ses camarades le livre théologique
arrivé hier tout humide encore de l'imprimerie. Ils s'entretiennent
des problèmes brûlants de l'heure présente, non plus avec la griserie du

premier semestre, jonglant avec les mots et les idées pour le plaisir
du sport, mais avec la gravité que donne la perspective imminente
d'avoir à enseigner ses frères en ces matières. Le maître du séminaire

lui aussi est auditeur, il répond aux questions, oriente et féconde la

conversation. Lorsqu'on voit la multiplicité des sujets traités là

en un semestre, on comprend combien grande et belle est la tâche
de l'homme qui doit seul présider à tout cela ; mais il est normal qu'il
soit seul, et non plus un groupe de professeurs ayant chacun leur
spécialité, car le candidat lui aussi, bientôt, sera tout seul pour
répondre à tout dans sa paroisse.

Outre les études, il y a évidemment de nombreux exercices

homilétiques divers et, dans la paroisse où l'on est, participation des

candidats aux prédications, écoles du dimanche, catéchismes, études

bibliques sur semaine, Unions aînée et cadette.
Nous aimerions savoir évoquer le charme d'une demeure semblable,

notre arrivée à Lückendorf par exemple, à l'extrême frontière sud
de la Saxe, pays vert et montagneux, d'où le regard va loin sur les

collines de Bohême, la douceur de cet accueil à la nuit tombante,
le petit appartement du directeur et de sa famille, la grande table des

douze jeunes gens à laquelle préside la Hausdame, qui est souvent
la veuve d'un pasteur, un ménage de concierges, dans une maisonnette

du jardin. Nous avons vu la plus belle chambre de la maison,
qui est celle de Seine Magnificenz der Herr Landesbischof, l'évêque



LA PRÉPARATION AU MINISTÈRE PASTORAL 161

vénéré*1', vieillard distingué qui fut jadis directeur du Séminaire de

Loccum, et fondateur de celui de Lückendorf. Une ou deux fois par
semestre, il vient avec sa compagne passer ici trois jours, présidant

vêpres et matines, et participant aux travaux et discussions.

Nous arrivions à l'heure de l'étude biblique qui réunit chaque quinzaine

autour du directeur tous les habitants de la maison, dirigeants
et leurs familles, serviteurs, candidats ; réellement c'est la paroisse
en petit : la paroisse paisible et bienveillante, en attendant la paroisse

plus tumultueuse et rétive. On ne peut surestimer la valeur de ces

quelques mois de recueillement après la dispersion des années d'études

et avant le trop trépidant ministère d'aujourd'hui.
Et, dites-moi, comment se garder d'un peu de convoitise, en pensant

à son propre pays?

Si nous voulions résumer nos impressions, relever ce qui nous a

le plus réjoui, nous formulerions ces conclusions données quasi
pêle-mêle :

Indépendamment des courants théologiques outranciers de l'heure,
il y a un mouvement général de redressement qui, pleinement
respectueux de la méthode historique, répudie la « mentalité historique ».

La recherche de la vérité religieuse redevient la préoccupation
centrale. Cela entraîne des contacts personnels d'homme à homme et
d'âme à âme. L'étudiant non seulement accepte, mais demande
de ses maîtres qu'ils le suivent, l'aident, l'aiment. Et le maître, de

son côté, ne pense pas être quitte de sa tâche quand il a dispensé les

résultats de ses recherches ; il ne se désintéresse pas des difficultés

que cet enseignement lui-même, peut-être, entraîne chez ses auditeurs.
Le sens des responsabilités s'est aiguisé : responsabilité des Facultés
vis-à-vis de l'Eglise, des maîtres à l'égard de leurs élèves, de ceux-ci

envers leur ministère futur. Dans la gravité du temps présent, une
solidarité s'est manifestée, une confiance est née. Devant l'avenir
incertain, on a serré les rangs, les mains se sont nouées.

Il est plus significatif qu'on ne pense de voir reparaître ces modestes

cellules, où quelques étudiants se joignent, mettant en commun
leurs biens, pauvres biens matériels, riches biens de l'esprit :

(*) Le premier évêque de l'Eglise luthérienne de Saxe n'est autre que le docteur
Ludwig lhmels, ancien professeur de dogmatique à la Faculté de théologie de Leipzig

et le plus eminent des représentants actuels de l'école théologique d'Erlangen.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXI (n° 87, I933). II



i62 PAUL CARDINAUX

juvénilité, labeur, passion, prière ; bien mieux encore, lorsqu'un
maître, frère aîné, comme dans les Predigerseminare, partage avec ses

disciples le pain et le sel et se confie au même toit. Sans vouloir
exagérer l'importance des foyers qui s'allument ainsi, toujours
plus nombreux, nous voyons en eux tout à la fois un symbole, un
fruit et une condition de cette communion approfondie. Où il y a

famille, il y a sanctuaire, et autel, et Présence invisible. Alors, la

préparation pour le service du Roi prend son vrai caractère, caractère

d'humilité et de grandeur, émouvante veillée d'armes.

Paul CARDINAUX.


	Questions actuelles : la préparation au ministère pastoral en Allemagne tendances actuelles

