
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 87

Artikel: Le culte

Autor: Monastier-Schroeder, Louis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CULTE

Robert Will : Le culte. — Tome I. Le caractère religieux du culte. Strasbourg
et Paris, Istra, 1925. xm et 458 p. ; index des matières et des noms propres. —
Religion et culte ; magie, ésotérisme, bouddhisme. Nature et forme de la
communion avec Dieu. Sacrifice. Mystère. Prière. Attitudes religieuses au culte :

adoration, édification. Synthèses.
Tome II. Les formes du culte. Paris, Alcan, 1929. x et 554 p., deux index. —

Nécessité du culte. Courant ascendant (de l'homme à Dieu) et descendant (de
Dieu à l'homme). Les symboles et l'évidence religieuse. Style liturgique ; ordre,
contrainte ou liberté. Formes visibles, orales. Les personnes cultuelles. Gestes

rituels, sacrements. Atmosphère cultuelle : le « numen », le Beau. Les temps
consacrés, les lieux saints.

La voici, l'encyclopédie du culte Même inachevée — puisqu'un troisième
tome est en gestation —• elle offre, avec ses 1035 pages et ses 2387 notes au
bas des pages, une masse de renseignements et de citations, de traductions,
qui, sans parler des vues personnelles de l'auteur, force l'éloge et constitue
un monument sans analogie dans nos Eglises. On verra plus tard, dans des

études de fond, comment M. Will espère résoudre les problèmes du culte ;

mais, sans nous arrêter même à d'insignifiants « errata », nous ne pouvons
attendre plus longtemps pour annoncer au moins cet ouvrage et en
recommander la lecture. Le caractère typographique est gros ; titres et sous-
titres se détachent bien du texte ; la table, en tête de chaque volume, montre
bien où l'auteur veut aller ; l'index est assez détaillé pour qu'on puisse faire
une recherche rapide sur un point donné. Mais il faudra faire relier ces gros
volumes, dont le fil ne tient guère ; il est presque à souhaiter qu'on ne les

réédite que reliés ; une fois qu'on s'accorde la joie d'acquérir cette Somme,

quelques francs de plus ne comptent guère. Cela dit, abordons l'analyse
préliminaire de cette œuvre, avec toute la reconnaissance du public religieux
de langue française.



142 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

I

Quel est l'horizon ouvert par M. Will aux yeux de ses lecteurs Ses deux
tomes appartiennent (nos io et 21) à la grande collection des « Etudes d'histoire

et de philosophie religieuses », dont la Faculté de théologie protestante
de Strasbourg a déjà publié vingt-huit volumes. C'est dire qu'il ne s'agit
pas d'un manuel pratique, à l'usage des officiants et des débutants. Histoire
et philosophie du culte, tel est l'horizon. La langue, fort riche, n'est pas
simple ; elle a trop de termes techniques ou rares pour que le lecteur moyen
s'y promène à l'aise ; sans parler des mots grecs et latins, je doute qu'un
« sectaire » réalise l'horreur de son « éréthisme évangélisateur » ...Larousse

ignore une bonne trentaine des mots qui figurent ici ; mais lorsqu'on voit qu'il
ignore même le mot « cultuel », on doit bien reconnaître à un auteur le droit
de devancer le dictionnaire... L'affaire se complique lorsque le sens des mots
diffère de celui que donne le dictionnaire ; « phénoménal », pour le public,
signifie « très étonnant », mais pas pour M. Will ; « appréhension » est,
d'ordinaire, « une sorte de crainte », ce qui rend le texte obscur. « Dynamie »,

chez M. Will, n'est plus « l'unité employée pour la mesure du travail des

forces », ni « ondoyer » l'acte de baptiser sans les formes du rite catholique.
Ce sont des vétilles, mais il faut avertir le lecteur que le sens des mots
dépend du contexte plus que du dictionnaire.

II
L'essentiel, dans ces deux tomes, est de montrer que religion et culte sont

deux termes différents, en soi et dans l'histoire, mais que, pourtant, ils
cherchent constamment à se rejoindre, les diverses époques pouvant être
classées d'après la prédominance de l'un ou de l'autre terme : quand c'est le
second, c'est la décadence ; avec le premier seul, on a une multiplicité de

formes, ce qui déroute les esprits «géométriques»... Le lecteur n'aura pas
de peine à découvrir que M. Will, ami des synthèses, désire prendre aux
deux termes ce qu'ils ont de fécond. Il montre donc que le but d'un culte
vrai, est de « réaliser collectivement la communion divine » dans l'intérêt de

celle-ci. On a procédé par étapes : sacrifices, mystères, prière s'affranchissant

peu à peu de la matière pour arriver lentement à l'offrande des esprits.
L'attitude des croyants s'appelle adoration quand leur âme s'élève à Dieu,
édification lorsque la foi capte les forces divines.

Mais toute théorie du culte se heurte à des difficultés que la liturgie
s'efforce de réduire. M. Will part de l'idée que, dans les « rendez-vous » du culte
chrétien, Dieu arrive le premier (II, 38, 46). Ce qu'on appelle la « piété
prophétique » rappelle cette vérité essentielle, selon Jean xv, 16. Mais le fidèle

survenant, voici posé le problème du culte : comment va se faire la rencontre
et le dialogue Fétiches, images, objets de piété ont servi tant bien que mal
— plutôt mal que bien — de medium ; la répétition anxieuse de mots rituels,



LE CULTE 143

de litanies, de gestes prescrits jusque dans le détail en sont la trace, même
dans nos usages, et ralentissent notre marche vers ce culte « en esprit et en
vérité » que Jésus a voulu, et qu'il a cru possible à des hommes, même faits
comme la Samaritaine et nous. L'histoire montre que souvent le culte a

été « imperméable » (II, 77), et qu'il a séparé cet homme et ce Dieu qu'il
espérait unir. En tout cas, sans la foi, qui est personnelle, les symboles au
lieu de rapprocher Dieu de l'âme l'en éloignent. Si, à de certaines natures,
ils peuvent rendre des services, à d'autres ils ne sont qu'un obstacle odieux.
Les fidèles du type quaker (aussi bien représentatif de la religion chrétienne

que le système sacramentaire) doivent être avertis ici que M. Will tient très
fort (II, 92) aux droits de la « sensibilité » des symboles, dont, pour lui, les

droits sont aussi réels que ceux de la spiritualité (intuition ; pouvoir d'aller
à Dieu sans les symboles). Au magisme, et à ce qu'il appelle le « rationalisme

», M. Will oppose le « réalisme », le régime des symboles. S'il s'en fait
l'avocat, ce n'est pas qu'il ignore le mot de Tommy Fallot (II, 107, 116,122),

pour lequel « aucun objet matériel (eau baptismale, pain et vin de la Cène),

participant à la nature déchue, ne peut suffire à traduire une vérité spirituelle ;

car c'est, non le symbole, mais Dieu qui sauve ». Mais on reste perplexe
devant les efforts de M. Will pour conserver les symboles à titre nécessaire et

pour tous les fidèles. Il dit bien (II, 201) que, lorsque le symbole agit, c'est

par le Saint-Esprit. Mais, aussitôt après, il constate qu'un acte cultuel,
efficace chez tel fidèle, laisse indifférent tel autre qui n'est pas moins pieux
que le premier, « l'action divine se conformant au degré de maturité de
l'assistance ». Voilà qui est habilement dit. Les échecs notoires du symbole
deviennent alors des échecs du Saint-Esprit, et toute la théorie est détruite...
Il faudra traiter ce point en détail, dans une étude de fond.

III
Revenons à nos deux tomes, pour les caractériser à nouveau selon la

méthode qu'emploie l'auteur. Etant donné qu'il étudie non seulement un
type particulier de culte, mais « le culte » en ses multiples manifestations,
il faut lire les deux tomes pour avoir toute sa pensée sur chaque sujet. On

peut trouver, par exemple, la matière d'une forte brochure sur la musique
religieuse au culte. Mais cette matière est dispersée dans les mille pages des

deux volumes. Il en est de même pour l'exposé des théories catholiques et de

l'Eglise ancienne : il précède celui des systèmes protestants, mais dans chaque
chapitre. Là encore, il faut lire le tout pour apprendre quelque chose ;

heureuse nécessité pour qui a du temps et un esprit de suite. On tiendra compte
aussi de la distance qui sépare la publication des deux tomes et de la possibilité
d'une évolution dans les vues de détail. Du reste, un livre aussi vivant que celui
de M. Will ne peut pas être pédant ; tous les problèmes du culte se tiennent,
et la solution donnée ici peut être modifiée là selon les besoins du moment.
Nous sommes, malgré toutes les concessions, dans le royaume de l'Esprit



144 LOUIS MONASTIER-SCHROEDER

Sur un autre point encore, on peut constater l'inconvénient qu'il y a

pour le lecteur à voir défiler sur l'écran un aussi grand nombre de pratiques
religieuses. Détails et grands sujets, vus du même coup d'œil, prennent un

peu le même relief ; mœurs périmées et coutumes actuelles sont là, côte à

côte ; notions païennes et pensée chrétienne voisinent ; mais, parce que le

brahmine ou le sauvage ont un culte, s'ensuit-il que le culte chrétien soit de

même nature Ce n'est certes pas ce que M. Will a voulu dire ; parlant « du
culte », il lui faut bien énumérer « les cultes » ; 1'« objectivité » du savant
n'est donc pas au service de l'apologétique directe. Et le lecteur moyen
s'étonnera peut-être de voir que (II, 24) Minerve dirigeant Télémaque sous

l'apparence de Mentor, et Aaron faisant une idole pour Israël (Ex. xxxn, 1)

obéissent à une même « loi » de l'esprit ; l'occasion était bonne de citer Deut.

iv, 15, qui s'affranchit de cette loi ; mais Deut. iv, 15 n'est pas cité, et alors
Ex. xxxn, 1 passe pour être l'expression unique d'un certain idéal de culte
en Israël. Dans la même page (II, 24) Jésus a l'air de n'être qu'un des

figurants du cortège des médiateurs, aux côtés du Saoshyant et de Psyché ; et,
ce qui est plus grave en soi, le rôle intercesseur de ce Jésus est présenté
comme étant de la même espèce que celui des saints, de la Vierge et des

prêtres... M. Will est, c'est bien sûr, dans sa piété personnelle, à mille lieues
de permuter ainsi ses oraisons et d'aller de l'un à l'autre pour varier
l'efficacité de ses requêtes ; mais l'homme simple dont je suis est mal à l'aise
devant cette page, comme devant quelques autres du même genre. Et si
l'on manque d'humour, on sera surpris de voir, rangés sous une même

étiquette, le sorcier attifé d'un masque terrifiant, le Dalaï-Lama et l'occupant
de la sedia gestatoria dans l'église de Saint-Pierre à Rome. Si, par là, le

lecteur devine combien de paganisme il reste dans le monde prétendu chrétien,

la démonstration est parfaite
Encore un trait qui caractérise l'œuvre de M. Will : c'est la synthèse qui

a toute sa sympathie. L'Alsace, tendant la main à deux cultures, prédispose

le philosophe non à choisir mais à unir. Cette volonté éclate dès la
fin du tome I (407-426), et tout le long du tome II : voir p. 100, 152, 205,

224, 267, 442, 483, 548. Cela est généreux et souvent utile. On est conduit
vers une compréhension grandissante ; on se sent pressé, en tout cas, de

rendre justice aux sentiments d'autrui. Ici, toutefois, le philosophe oblige
l'historien à passer au second plan. L'histoire ne fait guère de synthèses,
elle se borne à en fournir les éléments ; l'histoire donne des faits, et la
synthèse est une construction hors des faits. Or, chez nous en tout cas, je ne
crois pas me tromper en le disant ici, il y a beaucoup d'hommes pieux,
cultivés aussi, pour qui les synthèses, malgré tout ce qu'elles tâchent de

conserver, restent des constructions artificielles. Ce ne sera pas avec une pleine
conviction et au nom de son expérience — qui est une réalité aussi — qu'un
huguenot fera rebâtir son temple pour y aménager un chœur et un autel,
simplement parce que ses frères luthériens ont besoin de ce chœur et de cet
autel. Nombreux, parmi nous en tout cas, sont ceux qui tâchent de con-



LE CULTE 145

server la simplicité de l'âge apostolique, où, par exemple, on n'avait pas
d'autel (I, 340) et où la piété semble avoir été aussi fervente qu'après la

réapparition de l'autel ancien dans le culte nouveau. Mais à tous ceux qui
répugnent aux synthèses, il faut redire sans cesse le devoir de respecter les

vues qu'on ne peut s'assimiler soi-même. N'admettre pour soi qu'un genre
de formes est le droit même de la vie ; mais il inclut le respect du droit des

autres à garder ce qui les fait vivre. On peut donc suivre M. Will, sinon
dans tous ses conseils de synthèse, du moins dans ceux de la largeur d'esprit —
notions voisines, mais point identiques. Et surtout, en le lisant, on sera

préservé du fol espoir de sauver l'Evangile en juxtaposant en un même rite
ce qui est né dans des rites et des temps divers. Je pense en écrivant ces

lignes à ce que M. Will essaie d'emprunter à la vieille notion romaine du

numen (ce que la divinité a de terrifiant), qui ressuscite dans l'Allemagne
d'Otto et de ses émules. Certes, elle n'est point née de la joie chrétienne, la

joie des enfants qu'un Père réadmet, par grâce, à la communication de tout
don parfait. Ce n'est vraiment pas la peine de décrire la magie comme une

étape inférieure du culte, pour y revenir aujourd'hui ; le « numineux »

moderne vaudrait-il mieux que l'ancien (Voir I, 39, 62, 425 ; II, 128 s., 142.)

Les quelques réserves de méthode qu'il a fallu faire tout à l'heure ne
sauraient contrebalancer tout ce que l'étude de cet ouvrage peut donner au
lecteur. Il sera touché de voir à quel point la piété personnelle de l'auteur
finit par trier ce que le « savant » garderait sans examen. Ce maître des lois
du culte sait fort bien (I, 26) que le culte, s'il est vivant, est essentiellement

réformable, et par le dedans. C'est avec une émotion féconde que l'on quittera

ces livres consciencieux et sagaces, et qu'on y reviendra souvent. Et
nous, les fils de la Réforme zwinglienne, de Farel et du Réveil, ou calvinistes
modernes se liant à VInstitution chrétienne, nous nous joindrons aux
souvenirs du Luthérien d'Alsace (I, 302), de celui qui, lors du jubilé de Calvin,
en 1909, entendait tous les pèlerins chanter :

« C'est un rempart que notre Dieu »,

en allemand, en français, en hongrois ou en anglais. <c Ce fut une symphonie
grandiose. Le remous de ce chant majestueux nous semblait porter la nef
de l'Eglise universelle. Et nous entendions, chacun dans sa langue, tous les

peuples chanter les merveilles de Dieu. »

La voix de M. Will, où se discernent tant d'accents divers, est de celles

qui témoignent du Dieu Vivant, et y ramènent les fidèles — chacun le

suivant comme il peut — comme il le doit à sa propre conscience, et dans la

« communion des saints ».

Louis MONASTIER-SCHROEDER.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXI (n° 87, I933).


	Le culte

