Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 87

Artikel: Renaissance doctrinale et réveil social : I'action de 'homme et I'action
de Dieu

Autor: Lachat, William

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380236

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380236
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RENAISSANCE DOCTRINALE ET REVEIL SOCIAL

1’ACTION DE I’HOMME ET I’ACTION DE DIEU ®

Il y a aujourd’hui, dans le monde protestant, non pas un retour
au doctrinarisme — celui-ci serait, autant que son antipode le moder-
nisme, un fétiche dangereux se mettant sur le chemin de la vérité
de Dieu — mais une renaissance doctrinale. Le livre récent de
M. Adolf Keller ® nous a montré que ce dynamisme atteint aujour-
d’hui tous les pays protestants et toutes les Eglises. Je suis de ceux
qui croient que ce mouvement doit venir et qu’il constitue un sérieux
appel a Padresse du protestantisme contemporain. En effet, sommes-
nous tout a fait stirs qu’il n’y a aucun rapport entre cette renaissance
et la volonté de Dieu pour notre époque ? Il est vrai qu’avec autant
de droit on pourrait se poser la méme question & propos du chris-
tianisme social. ‘

La renaissance doctrinale est partout et sous des formes multiples.
L’une d’entre elles seulement retiendra notre attention, celle sous
laquelle ce mouvement s’est affirmé avec force, depuis la guerre, dans
la théologie allemande. Le point de vue ici représenté s’apparente,
a des degrés divers, a la pensée d’hommes comme Karl Heim de
Tubingue, Paul Althaus d’Erlangen, Adolf Kaeberle de Béle, mais

il a plus d’affinité encore avec Friedrich Gogarten, puis avec la pensée

(r) Les études de MM. les pasteurs Lachat et Bourquin, qu’on va lire, figuraient
au programme de la derniére session du Colloque romand, qui s’est tenue & Vevey
en aofit 1932. — (2) Der Weg der dialektischen Theologie durch die kirchliche Welt;
Miinchen, Kaiser, 1931.



118 WILLIAM LACHAT

d’un compatriote méconnu et jugé sommairement en Suisse romande :
j’al nommé Karl Barth. Mais je nomme en méme temps trois autres
compatriotes : le professeur Emil Brunner de Zurich, le pasteur
Eduard Thurneysen de Béile, et un jeune théologien plein de pro-
messes, originaire de Vevey : Alfred de Quervain. Si vous demandiez
a ces hommes ce qui a été le point de départ de la renaissance théo-
logique d’apres guerre, ils vous répondraient d’une seule voix: la
redécouverte de la doctrine de la justification par grice et de tout
ce qu’elle implique. Comme on le sait, cette restitution eut une réper-
cussion inattendue et sans précédent au sein de notre génération,
une résonance cecuménique, comme dira M. Keller. Cette doctrine,
qui est tout un monde, ne saurait étre examinée ici que sous un ou deux
de ses aspects, que dans quelques-unes de ses conséquences, et avant
tout dans ses points de contact avec le christianisme soical. Par des
chemins détournés, nous arriverons pas a pas au cceur de notre sujet.

Le mot «social » marque le point d’éclatement de la plus grande
détresse des temps modernes, d’une crise redoutable dont la racine
cachée est la conception que Pon se fait de ’homme. Paul Tillich a
dit que la caractéristique de I’homme moderne est «esprit d’au-
tonomie » qui, méme sous ses formes les plus idéales et les plus res-
pectables, n’est que la révolte contre la théonomie, contre la souve-
raineté de Dieu, I'insubordination grossiére ou subtile de la créature
a I’égard du Créateur. Cette conception de ’homme libre et souve-
rain a été classiquement formulée par la Renaissance et I’Aufklzrung,
mais elle est aussi vieille que ’homme naturel et déchu, qui succomba
a la tentation : « Eritis sicut dei! Vous serez comme des dieux!»
Cette pernicieuse anthropologie s’épanouit dans le sécularisme
moderne, aussi bien dans le socialisme que dans le capitalisme, et
elle trouve sa plus haute expression 2 Moscou. Voici par exemple
le capitalisme, fils légitime du libéralisme, qui met ’autonomie
humaine sur le tréne : la libre concurrence des forces libres des indi-
vidus libres, qui doit accoucher du bonheur de tous. Mais le miracle
se produit a rebours : la misére des masses prolétariennes déracinées
surgit et menace, le mécanisme de la vie économique s’encrasse, il
risque de ne plus fonctionner et méme de s’arréter tout a fait. Cest
a peu prés ou nous en sommes aujourd’hui! Du haut de son opti-
misme de titan, le dix-neuvieme siécle contemple notre génération
désenchantée, vaincue, gisant a terre et incapable de se relever. La
foi démesurée en I’homme a conduit 4 cette impasse. — Voici un

3



RENAISSANCE DOCTRINALE ET REVEIL SOCIAL I1g

homme ou un groupe qui se dit «anonyme » et qui, préoccupé de
production maximum, place de nombreuses vies humaines devant
des machines, sans se demander comment vivra ce matériel humain
et si Pon est responsable de ce qu’il deviendra dans la suite. La
liberté quasi sans limite de cet «entrepreneur» est protégée par la
loi, encouragée par I’Etat, irréprochable devant les tribunaux, alors
qu’elle est un des dissolvants notoires de la société, et que, grice a
elle, les relations humaines se sont peu a peu mécanisées et ont
perdu leur humanité. Des lors, toute la question sociale se rameéne a
ceci: rendre un visage humain, rendre son humanité perdue a la
vie sociale, qui n’est plus que numéros, chablons, rouages inter-
changeables, apothéose de la machine, rationalisation forcenée,
surproduction maladive.

Mais comment humaniser les relations humaines ? Le socialisme,
qui contient des éléments nobles et pleins de promesse, qui certes peut
apporter bien des redressements et des améliorations, est néanmoins
frappé de cécité et d’impuissance radicale en face de la détresse
sociale, parce qu’il se place sur le méme terrain anthropologique que
le libéralisme et le capitalisme. Si celui-ci fait tout reposer sur la
personnalité créatrice et souveraine, le socialisme attend tout de la
souveraineté non moins créatrice de la masse organisée. Nous avons
affaire de part et d’autre avec le méme type d’homme, ’homme
autonome capable de pétrir comme il 'entend la réalité terrestre et
qui n’a de compte a rendre qu’a lui-méme, qui est libre a 1’égard de
toute autorité autre que la sienne, qui ne se sent responsable que
vis-a-vis de ses intéréts professionnels ou de classe. La rédemption
sociale par le socialisme inspirerait plus de confiance si elle n’était
attendue d’un systéme dont I’Ame est a peu preés identique a celle
du systéme combattu. Ce qu’il y a de tragique dans le socialisme,
c’est qu’il appelle au secours Pesprit méme qui a causé le chaos social,
Pesprit de ’homme autonome, qui, étant la mesure et le pivot de
toutes choses, croit pouvoir manipuler avec maitrise les lois de la
vie économique et ordonner librement cette dernitre selon la théorie
accréditée aupres du parti. La haute et divine signification du travail
est ici aussi perdue de vue, car ici comme ailleurs ’hymne a la pro-
duction et le culte du rendement ne laissent pas le plus petit espace
a Dieu, lequel veut régner sur le travail humain comme sur tout le
reste. Religion ist Privatsache! ce qui se traduit en réalité par Opium
fiir das Volk! Rien n’est plus logique : Karl Marx parle ainsi parce



123 WILLIAM LACHAT

qu'il croit sans mesure en Phomme. Plus besoin de Dieu : ’homme
fait tout ! La créature est a elle-méme sa propre autorité, sa propre
loi, et cette loi est suprémement créatrice de la société parfaite. Que
resterait-il & faire a la lointaine transcendance, quand, sous le front
humain, habite une immanence, un dieu au petit pied qui tient
toutes les ficelles ici-bas et suffit a tout ?

Mais T’esprit d’autonomie ne se retranche pas seulement dans le
capitalisme et le socialisme. On le trouve partout, méme chez «les
enfants de lumiére». D’une part, c’est lui qui vide nos temples ;
d’autre part, il peut se sentir parfaitement a l’aise sous le manteau
du christianisme. Nous I’avons tous a fleur de peau: il constitue la
tentation perpétuelle du chrétien. Calvin dira: Quis hominum non
libenter in se requiescat? Jésus et saint Paul ont stigmatisé cet esprit
dans la personne du pharisien, qui, quoique z€lé pour Dieu et don-
nant la dime de ses ressources aux pauvres, n’est pas agréé par
Dieu, parce qu’en réalité il s’abrite sous la loi de Dieu pour mieux
fuir Dieu, parce qu’il ne se laisse pas sauver gratuitement, mais veut
payer lui-méme son salut par l'observance méritoire de six cent
quarante-trois commandements et fonder en elle sa bonne conscience,
ce qui est tout autre chose que I'obéissance de la foi, laquelle ne
veut dépendre, instant aprés instant, que des ordres immédiats et
imprévisibles de la Volonté divine. A son tour, Luther a dénoncé
Pesprit d’autonomie dans I’humaniste rationaliste, dans le mystique,
dans P’eudémoniste, mais plus spécialement dans le catholique de la
fin du moyen 4ge qui croit disposer 4 son gré de la faveur du ciel en
se livrant a des pratiques (pénitence, ascétisme, exercices de piété,
aumone, etc.), dont le moi humain s’attribue le mérite devant Dieu.
Pour la Bible comme pour les réformateurs, vouloir dépendre d’une
autre instance — flt-elle tres excellente ! — que Pautorité directe
du Créateur qui réclame pour Lui ’homme tout entier et chaque
minute de ’homme, c’est passer a c6té de la grice et, par conséquent,
du salut. Compter sur I’effort humain autonome, c’est s’assurer un
point d’appui hors de Dieu, lequel veut étre le seul et exclusif point
d’appui de sa créature, son unique sécurité.

En regard de cette esquisse de l'individu souverain, voici le seul
type d’homme agréable & Dieu : « Le Fils ne peut rien faire de lui-
méme, il ne fait que ce qu’il voit faire au Peére : ce que fait le Pere,
le Fils lc fait aussi. Je ne puis rien faire par moi-méme : je juge d’apres
ce que j’entends, et mon jugement est juste, car je ne cherche pas a



RENAISSANCE DOCTRINALE ET REVEIL SOCIAL 121

faire ma volonté, mais la volonté de Celul qui m’a envoyé. Mon
enseignement n’est pas de moi, mais de Celui qui m’a envoyé». Ce
n’est pas ici la conception grecque et moderne du moi humain : une
substance sans racine métaphysique, reposant sur elle-méme, ayant
son but et sa loi en elle-méme. Ce n’est pas ici Poptimisme de Paction
a laquelle rien ne résiste et qui suffit 4 tout, Pexaltation de la volonté
et de la raison qui, comme en se jouant, résolvent tout et réduisent
au silence la puissance des téneébres, ’enthousiasme romantique de la
transformation du monde sous Pempire de la sagesse humaine. Ce
n’est pas non plus «Pactivisme synthétique de la piété calviniste et
des Anglo-Saxons, en accord avec la morale universelle », comme
M. Gounelle définit sa position chrétienne-sociale @, Mais c’est
ici Pabdication de la volonté humaine devant la souveraineté
divine, le primat de P’action de Dieu reconnu et accepté a chaque
instant, a chaque battement de ceceur, Pobéissance totale. « Faire la
volonté de Dieu», c’est, pour le moraliste, tendre ses énergies vers
un but supérieur, vers le souverain bien. Pour Jésus, «faire la volonté
de Dieu » signifie un complet renoncement a soi-méme, une capitu-
lation intégrale de ’homme devant la puissance dominatrice de
Dieu. « Non pas ma volonté, mais Ta volonté ! » «Il s’est dépouillé
lui-méme, prenant la forme d’un serviteur. Ayant pris figure d’homme,
il s’est humilié, il a obéi jusqu’a la mort sur la Croix... Quoique Fils
de Dieu, il a appris Pobéissance par la douleur.» Nous avons ici le
secret du rapport qui doit exister entre Paction humaine et I’action
divine. Ce n’est pas un rapport de collaboration sur un pied d’égalité,
mais un rapport d’intégration et d’absolue subordination. Croire,
obéir, agir, c’est, selon la Bible, enlever notre volonté propre du
chemin de Paction divine, laisser cette derniére traverser notre vie
de part en part et la dominer tout entiere a chacune de nos minutes.
Dieu seul est bon, et ’action humaine n’a de sens, de valeur et d’effi-
cacité que si elle est intégrée dans Paction divine et commandée en
tout point par elle. Le bien est uniquement ce que Dieu veut et fait,
et notre action n’a de chance d’étre bonne que si Dieu lui-méme agit
et optre en elle par le Saint-Esprit. L’action bonne est un pur don de
Dieu ; elle ne nait et ne vit que dans Pobéissance, comme la Bible
— et non pas le moralisme — comprend cette derniere. « Tout ce
qui ne vient pas de la fol est péché», dit saint Paul. La foi, c’est ce

(1) Le christianisme social, 1928, no 8 p. 958.



122 WILLIAM LACHAT

qui en nous fait place a la théonomie, tout en refoulant autonomie.
Ce que PEternel ne construit pas est biti en vain.

Ceci n’aboutit aucunement a un nirvana de I’inaction et dela passi-
vité. Celui-la méme quidisait : « Je ne fais rien par moi-méme », pou-
vait ajouter : « Comme le Pére agit, moi aussi j’agis ! » et nous savons
a quel point son action silencieuse a ébranlé les assises de 'univers. Il
en sera ainsi de ses disciples : « Celui qui croit en moi fera, lui aussi,
les ceuvres que je fais. Il en fera méme de plus grandes». L’Eglise
d’aujourd’hui a besoin de redécouvrir cette vérité paradoxale :
I’abaissement de ’homme devant Pexclusive et souveraine action
divine signifie la plus haute, la plus efficace et la plus débordante
action humaine. Ce sont les époques, telles le premier et le seiziéme
siécles, ou les croyants se sont le plus effacés devant Dieu et ont le
plus désespéré d’eux-mémes, qui ont vu naitre Paction humaine la
plus audacieusement conquérante, la plus infatigable, la plus profon-
dément transformatrice et la plus créatrice de vie puissante qu’ait
enregistré T’histoire.

Contrastant avec ’homme moderne, émancipé et autonome, sir
de lui-méme et centre de tout, voici les croyants d’autrefois, qui ne
craignaient pas de regarder en face la réalité humaine éclairée par
la vérité de Dieu. Oh ! ces paroles dures qui blessent nos oreilles : « Il
n’y a pas de juste, pas un seul. Il n’en est pas qui fasse le bien, pas
méme un seul. Tous ont péché et sont privés de la gloire de Dieu...
Vendu au péché, prisonnier de la puissance mauvaise qui est dans
mes membres, je ne fais pas le bien que je veux et je fais le mal que
je ne veux pas», dira saint Paul. Mesurée a Paune de Dieu, « toute
action est vaine, méme dans la meilleure des vies», dira Luther,
« Incapables par nous-mémes de faire le bien», dira-t-on a Geneve.
Les empreintes digitales du péché s’attachent a tout ce que nous
faisons et annulent notre ceuvre, sinon devant le forum humain, du
moins, a coup siir, aux yeux de Dieu. 51 Kant a pu dire : « Tu dois,
donc tu peux ! », la Bible déclare : « Tu dois, mais tu ne peux pas!»
La morale naturelle dit: « M’arrive-t-il parfois de faillir dans mon
action extérieure, néanmoins ma volonté est bonne en ses mobiles
profonds ». Mais PEvangile dit: « Accomplirais-tu bien des choses
excellentes extérieurement, néanmoins la racine cachée de ton
action est malsaine et porte les stigmates du péché». La moindre
faute signifie une rupture totale avec Dieu dont la sainteté ne peut
tolérer aucune désobéissance sans se contredire elle-méme et con-



RENAISSANCE DOCTRINALE ET REVEIL SOCIAL 123

sentir au déséquilibre de Pordre universel. L’homme est perdu par
une seule de ses fautes, parce que n’ayant pas son existence en lui-
méme mais en Dieu seul, de Dieu seul, il tombe a la merci des puis-
sances mauvaises dés qu’une perturbation, si minime soit-elle, se
produisant entre lui et Dieu, I'isole de son Créateur. Devant la sainte
Majesté de Dieu, ’homme est perdu, perdu a Pinfini, et c’est miracle
qu’il soit encore 1a ; c’est le miracle de la patience divine.

La doctrine de la justification par grice est le vrai commentaire
biblique de la Croix, laquelle, par le « non » catégorique qu’elle appose
au travers de toute action humaine, ne nous laisse, comme espoir,
que le « oui» miséricordieux de ’action rédemptrice. La Croix est le
signe de la faillite et de I'insuflisance radicale de ce que nous avons
de meilleur 4 faire valoir devant Dieu, le point final de notre sagesse
et de notre volonté. C’est en effet une élite — des pharisiens infini-
ment sérieux, des docteurs qui voulaient étre la lumiére du peuple,
des sadducéens intellectuels, de prudents magistrats, une jeunesse
enthousiaste et idéaliste, des pelerins pieux, dévorés de zele pour les
choses saintes —, c’est une aristocratie spirituelle qui, pour un motif
religieux : le blasphéme, c’est-a-dire au nom de Dieu, a repoussé et
condamné le Serviteur de Dieu. Ce tableau crie la banqueroute de
la piété et de la morale comme moyens de se justifier devant Dieu,
devant le prochain et a ses propres yeux. Ces sommets de gloire se
changent en abimes ou l'on se perd. C’est 'acte de déces de Pauto-
nomie humaine drapée de religion. A la lumiere de la Croix, le mal
est précisément ’effort moral qui veut réaliser lui-méme le bien et
qui, faisant tout reposer sur le moi, ne signifie que confiance en soi
et propre justice. Avec des sacrifices sanglants ou avec des sacrifices
de vertu, ’homme ne peut pas se réconcilier avec Dieu, car, entre
eux, tous les ponts sont coupés par le péché, mais « Dieu est en
Christ réconciliant le monde avec lui-méme». La Croix dévoile et
dénonce la malédiction de la loi, c’est-a-dire du moralisme autonome,
cause de 'impuissance humaine, mais en méme temps elle léve cette
malédiction par le don incompréhensiblement gratuit de la justice
de Dicu. «Les pécheurs sont beaux désormais », dira Luther, car ils
sont couverts du manteau de Christ, leur justice. Dieu lui-méme se
donne personnellement aux injustes et les déclare justes. Sola gratia’
Christ, qui est en personne l'accomplissement parfait de la Loi,
se donne sans exiger les ceuvres de la Loi a4 ceux qui sont incapables
d’accomplir la Loi. C’est-a-dire : le bien qu’avant tu ne pouvais pas



124 WILLIAM LACHAT

faire, tu peux le faire maintenant, si tu acceptes ce bien comme un
don de la libre griace de Dieu. Dieu donne ce qu’il ordonne : c’est
Pame de la doctrine de la justification, dans son union intime a celle
de la sanctification. Christ, notre justice, notre nouveau moi: pure
action divine qui frappe toute action humaine de stérilité. « Vous
étes des serviteurs inutiles », parce que le bien c’est uniquement ce
que Dieu fait. La foi seule rend a ’homme sa dignité, son utilité, et
le sauve, parce que la foi est ce quelque chose qui livre passage a
Paction divine en nous.

Ce ne sont pas ici des formules archaiques, des élucubrations de
Paul le petit juif et du moine Luther sans rapport avec les accablants
problémes du jour, mais ce sont de formidables réalités que les mots
humains ne peuvent pas exprimer, des réalités sans la sérieuse consi-
dération desquelles aucun probléme n’est soluble. La doctrine de la
justification par grice n’a pas le seul souci du salut individuel, mais
elle s’applique a toute la réalité humaine et sociale, dans son enche-
vétrement diabolique et dans son débordement sauvage. Cette doc-
trine est destinée a révolutionner la terre. Voyons maintenant quel-
ques-unes de ses conséquences pratiques.

1. La volonté de Dieu est une volonté sociale, s’adressant a tout
ce que recouvre le mot « monde » et visant a ’apparition d’une société
humaine parfaite, sur la terre comme au ciel. Comme ce fut la mission
prophétique du christianisme social, croyons-nous, de le rappeler a
PEglise, celle-ci doit s’intéresser intensément aux problémes poli-
tiques et économiques, mais... de la bonne maniére. Il existe de tres
dangereuses mani¢res — destructrices de 'Eglise de Dieu — de s’en
occuper. Ces problémes recouvrent des détresses dont les racines
remontent toutes au péché humain ; ils sont des désordres invétérés
qu’engendre la méconnaissance de ’autorité souveraine de Dieu dans
les différents domaines de la vie humaine. Aussi ne trouveront-ils
pas leur solution sous le régime de Peffort humain autonome, car
Pautonomie, en éloignant et séparant de Dieu, est précisément ce
qui constitue le péché, générateur du chaos. Nest de taille a affronter
Pinfinie confusion sociale d’aujourd’hui et & en venir a bout, que
Paction divine utilisant librement — sans étre liée a elle — ’action
humaine obéissante, laquelle n’agit qu’en recevant d’En-haut I’action
bonne, qu’insérée et intégrée dans Pinitiative divine et entrainée par
elle, laquelle a sa mesure dans le don de Dieu et sait que le si¢ge du
bien et de Paction efficace est exclusivement en Dieu.



RENAISSANCE DOCTRINALE ET REVEIL SOCIAL 125

2. La justice du Christ, qui est imputée, mise au compte du croyant,
est la seule chose qui permette a ’homme de subsister devant la
sainte Majesté de Dieu. Elle le délivre de I'inaction quiétiste comme
de V’activisme impuissant, en ’engageant dans le courant de I’action
divine. Comme I’arbre sain se couvre de bons fruits, comme la lumiére
et la chaleur de la flamme sont inséparables, la justice du Christ porte
les «fruits de la justice», que Pon peut appeler, si 'on veut, les
bonnes ceuvres, non pas celles qui procédent du dynamisme naturel
du moi humain affublé d’une livrée chrétienne, mais celles qui décou-
lent de la foi et de Pobéissance s’effagant devant le dynamisme divin
seul effectif. Les « fruits de la justice » sont la pure action de Dieu
dans ’homme, qui, brisé par la connaissance du péché, abdique et
rend les armes devant Pultime Autorité, laquelle ne tolére aucune
autre autorité a coté d’elle-méme. Si la doctrine de la justification
implique une anthropologie pessimiste, ce pessimisme est éminem-
ment créateur, fertile en actions intrépides, parce qu’il consiste a
abandonner tous les appuis humains, a se retirer du chemin afin de
laisser toute la place a Dieu, 4 attacher son char 4 ’ceuvre divine a
laquelle rien ne résiste. Cette abdication de 'homme qui ne respire
plus que pour la gloire de Dieu signifie en réalité I’exaltation de
Phomme et de son action, car la vraie gloire de ’homme est contenue
dans la gloire de Dieu.

3. Une déviation classique — qui atteste que la doctrine de la
justification n’a pas été comprise — est celle du pélagianisme, dont
la forme modérée, voisine du synergisme, est trés répandue de nos
jours et se rapproche plus du thomisme et du concile de Trente que
de la Réformation. Cette déviation est triomphante en Amérique,
mais elle s’affirme aussi dans le protestantisme européen. C’est ainsi
que M. Gounelle recommandera «une notion coopératiste de la foi et
de la conversion». On fera grand cas de P’expression paulinienne
«ouvriers avec Dieu», lui donnant un contenu moderne étranger a
la pensée de Papétre. Celui-ci n’a jamais songé a une collaboration,
sur un pied de quasi égalité, entre deux grandeurs corrélatives qui
seraient fonction 'une de Pautre, entre deux parties semblablement
. lides par un contrat. Pour Paul, ’homme est le «doulos » craignant
Dieu, le pécheur gricié qui est sauvé «comme au travers du feun,
I’étre perdu qui ne peut subsister que suspendu au pardon divin ;
pour Paul, la faute humaine consiste en une indépendance usurpée
vis-a-vis de Dieu, en une rupture des relations avec Dieu, laquelle



126 WILLIAM LACHAT

rend impossible tout rapport de réciprocité, toute collaboration.
« J’al planté, Apollos a arrosé, mais c’est Dieu qui a fait croitre.
Celui qui plante n’est rien. Celui qui arrose n’est rien, seul Dieu
compte qui fait croitre.» Il n’y a pas de comparaison possible entre
Paction du Créateur et Paction de la créature. Il n’y a pas de commune
mesure entre Celui qui donne tout et celuil qui ne peut que tout
recevoir, entre Luil qui est saint et moi qui suis pécheur. Dieu ne
dépend pas de moi, comme moi je dépends de Lui. Si donc il est
permis de parler de «coopérationy, celle-ci consiste essentiellement en
une opération en moi de Sa grace et de Son Esprit saint. La Bible
ne parle pas, comme le croit le moralisme, d’un Dieu qui commande
et d’un homme indépendant qui agit, mais d’un Dieu qui agit et d’un
homme qui regoit, qui est gratifié du don de Dieu. Ce que Calvin a
dit de ces mots « ouvriers avec Dieu» est encore vrai: « Quant a ce
que les Papistes abusent de ce passage pour establir leur franc arbitre,
cela est trop frivole. Car sainct Paul n’enseigne pas yci quelle puis-
sance naturelle ont les hommes, mais il démonstre que c’est que le
Seigneur par sa grice fait par eux ». Si nous devons travailler a notre
salut avec crainte et tremblement et si Dieu produit en nous le vou-
loir et Pexécution, il s’agit d’un travail tout différent de ce qu’on
entend aujourd’hui par ce terme, d’un travail qui n’a rien de commun,
par exemple, avec Poptimisme qui prétend diriger le progrés moral
ou avec lactivisme confiant en la suffisance de ses moyens pour
réformer la société. Selon saint Paul « travailler 4 notre salut » c’est
livrer «le combat de la foi », c’est-a-dire livrer passage, dans nos vies,
a la grice souveraine. Le semi-pélagianisme et le synergisme sont des
plantes trés prosperes dans le protestantisme contemporain, la-méme
ou on se défend le plus contre ces excroissances. En théorie, on fait
la part tres grande a Dieu, mais en pratique la confiance en I’homme
est totale, et action divine ne sera sollicitée que pour donner le der-
nier coup nécessaire a la réussite de I’ceuvre humaine. Il est vrai
qu’il est trés facile de retomber dans le pélagianisme et que tout
croyant est pélagien a ses heures, aux heures ou il ne croit pas.
Stmul peccator et justus, disait la Réformation. ‘

4. Est-il en notre pouvoir de « christianiser Pordre social » ? Ne se
fait-on pas illusion quant a la puissance réelle de P’adversaire ? Ne
ressemble-t-on pas a une armée qui, tambours en téte, sabres
au clair et baionnettes aux canons, marcherait au-devant d’un ennemi
bien supérieur en force et qui ne se battrait qu’avec des gaz asphy-



RENAISSANCE DOCTRINALE ET REVEIL SOCIAL 127

xiants ? Non, il est impossible de devenir maitre du mal par les
ressources dont dispose esprit humain ; car, si le mal est une puis-
sance sous la domination de laquelle nous sommes tombés, notre
pouvoir sur elle est on ne peut plus limité. « Nous n’avons pas a lutter
contre la chair et le sang », dira saint Paul, « mais contre les Princes,
les Autorités et les Maitres de ce monde de ténebres, et contre les
esprits malfaisants des régions célestes. » Seule Paction de Dieu peut
déraciner le mal et se mesurer victorieusement avec la puissance
des ténebres.

5. On voit couramment au fond de la question sociale le péché-
maladie, le péché-désordre aux conséquences graves pour le bien-étre
de P’homme, mais on voit moins en elle le péché-coulpe, le péché-
désobéissance, offense et insulte a Dieu. Or, pour la Bible, « la gravité
de notre péché n’est pas dans ce que les hommes en subissent, mais
dans ce que Dieu en pense; la repentance envers Dieu ne doit pas
étre confondue avec la réparation envers les hommes, ni la conversion
a ’humanité se substituer a la conversion a Dieu » (Franz Leenhardt).
La question sociale n’est pas a régler avant tout avec les hommes,
mais par-dessus tout avec Dieu, car le chaos social a a son point de
départ et a son point d’arrivée une condamnation et une malédiction
reposant sur I’homme qui doivent étre levées avant que ’homme
puisse dénouer les détresses sociales. Tant que les sources cachées
d’ou partent, par vagues successives, les désordres de la société, ne
sont pas assainies, le réformisme social aura le méme succes que
Peffort de Penfant qui espeére vider Pocéan en se servant d’un coquil-
lage ou qui dresse une digue de sable pour arréter la marée mon-
tante. Ce sera toujours a recommencer ! Les relations entre hommes
sont troublées et faussées, parce que les relations entre ’homme et
Dieu sont interceptées par un bloc qu’il n’est pas au pouvoir de
Phomme de déplacer. Seule la Croix, sceau de la réconciliation, rend
possibles les vrales relations humaines en levant obstacle de con-
damnation et de malédiction qui séparait irrémédiablement de Dieu.
A moins de cela, la question sociale reste une plaie saignante que
rien ne parvient a guérir. Les obstacles extérieurs pourront étre
écartés un instant, pendant une période plus ou moins longue, mais
ils réapparaitront toujours, sous une forme ou sous une autre, tant
que Pobstacle intérieur, qui décide de tout, n’aura pas été évacué,
La doctrine du «droit au salut» qui, en dépit d’une formule mal-
heureuse et qui préte au malentendu, est d’une noble inspiration, a



128 WILLIAM LACHAT

trés raison d’inciter 4 ce déblaiement des obstacles extérieurs. Mais
nous sommes extrémement limités et immédiatement arrétés dans
ce travail nécessaire, car ’obstacle principal — qui n’est rien autre
que le régime capitaliste — ne se laissera pas ébranler, méme si nous
militons avec ferveur dans la lutte des classes. Ce travail de voierie
n’est que le petit c6té de la question, laquelle, du point de vue de
Dieu, n’est autre que le conflit de deux souverainetés irréconcilia-
bles, celle de Phomme et celle de Dieu ; c’est toujours I’autonomie
qui se dérobe a la théonomie. Il faut déblayer la route du salut autant
qu’on peut, mais qu’en sera-t-il de ’Eglise si, s’absorbant dans ce
travail préparatoire, elle laisse a ’arriere-plan son mandat primor-
dial et ’ceuvre de Dieu ? Cette tentation est aujourd’hui des plus
menagantes.

6. L’ chumanisme » est généreux mais plein de dangers parce que,
ne prenant pas au sérieux le péché offense a Dieu, il entretient chez
Phomme la funeste illusion qu’il serait en son pouvoir de remédier
sans autre a la détresse du monde, droit et réle que Dieu ne cede a
personne. L’humanisme veut faire ses affaires par lui-méme ; il met
Paccent plus sur ’action humaine que sur ’ceuvre divine. Il a raison
de se demander comment on pourrait rendre aux relations humaines
leur «humanité» perdue. Mais il erre quand il fait consister cette
« humanité » avant tout en droits a récupérer, en avantages a réaliser,
en libération des entraves extéricures, c¢n libre disposition de soi-
méme, en développement et plénitude de vie. Ces choses, bonnes et
légitimes en elles-mémes, sont rendues mauvaises par Pesprit d’au-
tonomie qui est ’dme de I’humanisme. Le vrai humanisme, par
contre, pense a lier avant de délier, a reconnaitre responsable avant
de mettre au large. Pour lui, Phomme a été créé uni a Dieu et au
prochain par le lien d’une responsabilité de tous les instants. La
créature n’est pas libre de disposer d’elle-méme comme elle entend,
elle n’est libre que dans la mesure ou elle reconnait son apparte-
nance essentielle 2 Dieu et au prochain, son absolue dépendance
a leur égard. Le véritable humanisme est synonyme non pas d’au-
tonomie mais de théonomie, de Reégne de Dieu, de primauté de
Paction divine.

7. Le Royaume de Dicu ne peut pas étre réalisé par I’effort humain
autonome; car, signifiant le triomphe total de ’action de Dieu dans
toute la réalité humaine, non seulement il échappe complétement
au pouvoir de ’homme, mais il ne peut voir le jour que 14 ot ’homme



RENAISSANCE DOCTRINALE ET REVEIL SOCIAL 129

cesse d’usurper la place de Dieu, renonce a lui-méme et obéit inté-
gralement. Rien n’est plus faux que de confondre une cause terrestre
avec les intéréts du Royaume de Dieu, de faire dépendre ce dernier
d’un progrés moral et de la réalisation graduelle d’un idéal ou de
I’évolution sociale. Rien n’est plus funeste que de séculariser, démo-
cratiser, socialiser et par conséquent banaliser la notion du Royaume
de Dieu. Le Royaume est précisément ce que les hommes ne peuvent
pas faire ; ils ne peuvent pas plus I’établir que ressusciter les morts.
Le Royaume est I'ceuvre royale et exclusive de Dieu, ’ceuvre du
Saint-Esprit et non pas de Pesprit humain. Dieu le fait apparaitre
quand et ou Il veut, avec ou sans ’homme.

8. « Christ notre justice » : ce don gratuit nous libére de la malé-
diction de la loi et du moralisme qui nous isolaient de Dieu et aussi
du prochain. La liberté chrétienne voit le jour et avec elle la possibilité
d’aimer véritablement. Libre par la grice de Dieu, libre dans I’absolue
dépendance, je suis libre vis-d-vis du monde et vis-a-vis de moi-
méme, libre de toute recherche personnelle et de toute confiance en
moi, libre de toute propre justice, de toute suffisance et de toute hite
fébrile, par conséquent libre pour le service des autres. N’aime vrai-
ment son semblable que celui qui n’a plus besoin de chercher la vie
pour lui-méme, mais qui la posséde déja parce qu’il I’a regue avec
abondance et qui conséquemment peut la donner gratuitement a son
entourage. Cela seul est le bien : ’'amour qui accomplit la Loi, qui peut
se donner sans compter et sans effort, parce qu’il est 4 chaque instant
recu de Dieu, de Christ notre justice, comme gratia vero gratis data.
Le seul bien que nous puissions faire 4 nos semblables est le bien
que Dieu accomplit en nous et par nous, la volonté divine que nous
laissons se réaliser en nous. Le Dieu qui, en Christ, se donne 2 moi,
qui me rend participant de sa vie et de son action, me veut pour
Lui, mais, du méme coup, pour le prochain, pour le monde. Il ne
veut pas étre aimé et servi autrement que dans la personne de ceux
qu’il place sur ma route. Chose merveilleuse, 'amour qu’il m’or-
donne, il me le donne. Paix et joie par le Saint-Esprit ! C’est ce que
nous dévoile la doctrine de la justification.

9. Nous avons vu que le premier et le dernier mot du message
biblique est le primat de Paction de Dieu regue dans ’obéissance de
la foi par ’action de ’homme qui a cessé d’étre autonome. Un livre
de PEcriture est intitulé : les Actes des ap6tres. Ce sont des actes de
cette nature, et non pas les actes tout différents prescrits par le

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. N. 8., t. Xx1 (N° 87, 1933). 9



130 WILLIAM LACHAT

moralisme de la loi, que Dieu réclame. Les apotres pouvaient dire :
ce que nous faisons, nous ne le faisons pas nous-mémes, mais Quel-
qu’un d’infiniment plus grand que nous I’accomplit en nous! Tou-
tefois, cette action divine est souverainement libre. Elle s’affirme ou
et quand elle veut. Nous ne pouvons disposer d’elle en aucune ma-
ni¢re. Nous ne pouvons qu’attendre son heure, étre aux écoutes de
ses ordres, obéir, sur le terrain de la foi, aux intimations de sa Parole.
Mais, pratiquement, que ferons-nous ! Quelle sera notre action
concrete ? Dieu n’attend pas de moi Paccomplissement des exigences
d’une loi abstraite, d’un programme, d’un idéal ou d’une idéologie.
Je n’ai pas a obéir a des principes généraux fixés une fois pour toutes
— seralent-ils les principes de fraternité, du service, du droit an
salut, de ’honneur de Dieu — mais Dieu me veut moi-méme tout
entier a chaque instant de mon existence, a chaque battement de
mon ceceur. Il veut qu’a tout moment de mon activité je me mette a
sa disposition pour qu’ll agisse en moi. Plus exactement, qu’aurai-je
a faire ? Je ne le sais pas et aucune loi, aucune autorité ne peut me
dire ce que j’aurai a faire dans chacune des situations ou je me trou-
verai, mais Dieu seul me le dira, non pas a Pavance mais a I'instant
méme, au moment ou j'aural a me décider, a engager mon action
et ma responsabilité. La volonté de Dieu est imprévisible @. Pour
elle, ce qui était bon hier peut étre mauvais aujourd’hui. Si elle
pouvait étre connue a I’avance, je dépendrais, pour mon action,
d’une vérité générale et non pas immédiatement de Dieu. Ce n’est
que dans une rencontre concréte avec le prochain que Dien me dira
en quoi doit consister mon amour pour ce prochain. C’est 1a ce qu’en

(1) Sans doute, la révélation biblique nous fait connaitre & Pavance ce qu’est la
volonté de Dieu: une volonté d’amour. Mais si I'Ecriture nous en indique l’orien-
tation, elle ne nous dit pas ce que I'ordre d’aimer attend de nous dans chaque occu-
rence et conjoncture journaliéres. La maniére concréte dont Dieu veut que j’aime
le prochain qui, se trouvant lui-méme dans une situation imprévisible, est la, sur
ma route, 4 un moment donné, me sera indiquée par Dieu ## actu, 4 I'instant de ma
rencontre avec ce prochain, lequel sera I'instrument de I'appel divin 2 mon adresse.
En cette minute qui passe, ma foi percevra ce que la volonté divine me prescrit
in concreto, tout en saisissant le don de la grice qui me permettra d’accomplir cette
volonté vis-a-vis du frére que j’al devant moi. On ne saurait trop le répéter : ce que
Dieu ordonne, il le donne. Connue dans son orientation générale, la volonté de Dieu
reste voilée et imprévisible avant que soit atteint le lieu de chaque application
particuliére. Elle est libre, ce qui ne veut pas dire arbitraire. Sans la souveraine
liberté divine, qui est tout autre chose que le caprice absolu ou la liberté-coup-d’état,
le croyant n’apprendrait jamais 4 dépendre, pour tout, exclusivement de Dieu.



RENAISSANCE DOCTRINALE ET REVEIL SOCIAL 131

opposition au légalisme pharisien Jésus entendait par «faire la
volonté de Dieu ». Nous n’avons pas a résoudre les grands problemes
mondiaux, a établir des programmes imposants, & organiser des
congrés a perte de vue, a dresser le plan de la cité de Dieu ; nous
n’avons pas a choisir nos chantiers et nos champs de bataille, en
un mot, a intervenir sans mandat, mais nous devons étre, dans
Pobéissance et la responsabilité, a tout instant mobiles, dispo-
nibles et préts a tout comme une fleche sur Parbalete de la Volonté
divine.

Rester libre et disponible pour Dieu au service du prochain, a
Pendroit précis ou tu te trouves. Te tenir fid¢le au poste ; aimer non
pas le prochain de ton choix mais le prochain qui est la ; Paimer tel
qu’il est et non pas tel que tu voudrais P’avoir ; ’aimer, non pas
comme il te plaira ou te paraitra raisonnable de I’aimer, mais comme
Dieu te dira au moment méme de Paimer. Voila ta tiche essentielle.
Mais la liberté de Dieu peut aussi bien t’appeler a de plus grandes
taches, t’engager dans la voie des programmes, des organisations et
congres, te jeter dans I'action sociale militante, dans I’administra-
tion, dans les ceuvres, que sais-je encore. Pourquoi pas ? Pourvu
que tu n’agisses que sous le primat et sous I’empire de Son action
souveraine, et que tu ne fasses rien au nom de je ne sais quelle indé-
pendance usurpée.

« Que celui qui est debout prenne garde qu’il ne tombe ! » Le mou-
vement doctrinal a dévié autrefois dans le sens de 'orthodoxie doctri-
nariste ossifiée ; aujourd’hui c’est le réveil social, excellent en lui-
méme, qui court les plus grands risques de déviation. Il est permis a
des fréres qui sont faits 'un pour Pautre de se reprendre mutuelle-
ment. Déja la théologie d’aprés-guerre confronte résolument toute
la réalité sociale et politique®, Mais jusqu’ici le christianisme social,
pétri d’idéalisme philosophique, d’humanisme, de pélagianisme, de
synergisme, de moralisme autonome, d’activisme et d’évolutio-
nisme a refusé de soumettre ses prémisses philosophiques et théolo-

(1) Preuve en soient ses plus récentes publications: Alfred pE QuErvaIN, Die
theologischen Voraussetzungen der Politik 1931, Theologie und politische Gestaltung
1931, Das Gesetz des Staates 1932 ; Emil BRUNNER, Das Gebot und die Ordnungen
1932 ; Friedrich GoGaRrTEN, Politische Ethik 1932 5 sans parler de la nouvelle édi-
tion de la dogmatique de Karl Barth qui sera orientée vers Iéthique.



132 WILLIAM LACHAT

giques a la critique doctrinale. Il est vrai que cela signifierait pour lui
passer par une crise profonde. Or cette crise qui serait infiniment
salutaire, cette mise au point théologique est réclamée aujourd’hui
avec force par un chrétien social de marque, M. Adolf Keller. Comme
premier pas dans la direction nouvelle, je ne vois rien de plus impor-
tant, pour nos fréres du christianisme social, que de prendre trés au
sérieux ’appel contenu dans le récent livre de cet homme.
Ave crux spes unica!

W. LACHAT.



	Renaissance doctrinale et réveil social : l'action de l'homme et l'action de Dieu

