Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 87

Artikel: Défense de la spiritualité : notes sur l'idéalisme de M. Brunschvicg
Autor: Robert, Adolphe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DEFENSE DE LA SPIRITUALITE

NOTES SUR L’IDEALISME DE M. BRUNSCHVICG

Aucune pensée ne s’abstrait de son milieu. Pour la mieux com-
prendre, il faut la situer. L’idéalisme critique est né de la réaction
contre le matérialisme scientifique qui fleurissait a la fin du si¢cle
dernier. Le mot d’ordre était alors : expliquer le supérieur par I'in-
férieur, Tout en sort. L’homme vient de la monére. La pensée est
le produit du cerveau. Le jugement najt de 1’association fortuite
des images. L’émotion morale dérive du plaisir. N’était-ce pas nier
Paction de la liberté humaine et de la grice divinet Si la science,
athée et fataliste, ne rassurait ni le cceur, ni la conscience, du moins
remplissait-elle le savant de la jole orgueilleuse du savoir. En rame-
nant tout a la matitre, elle se trouvait apparemment sur un terrain
solide. Lui abandonnant le droit & Pobjectivité, des spiritualistes
revendiquerent pour Pesprit le domaine intime de la conscience.
Edmond Scherer écrivait: «La conscience, souveraine dans le domaine
subjectif de la morale, ne peut entrer comme un élément objectif
dans le systéme des choses humaines qu’en se soumettant 4 ce con-
tréle et a cette discussion qui résultent du rapprochement méme de
tous les éléments de la réalité» @), L’écho de ce conflit douloureux
retentit encore dans la philosophie religieuse d’Auguste Sabatier.

En réalité, le matérialisme scientifique n’était qu’une métaphy-
sique déguisée. Des savants et des philosophes s’en avistrent et firent
la critique de son déterminisme absolu. D’aucuns, impatients de

(1) BrunscuvicG, Nature et liberté, p. g5.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8, t. XXI (N° 87, 1933). 6



82 ADOLPHE ROBERT

secouer le joug d’une science inhumaine, déclarérent sa faillite.
Poincaré ne les encourageait-il pas en prenant pour axiome, celui
— non de vérité -— mais de commodité? Des lors la vague du mysti-
cisme et du pragmatisme déferla sur les esprits. Les droits du cceur
et de l'action couvrirent une marchandise équivoque. A la religion
tolstoienne de la pitié s’opposa amoralisme d’un Nietzsche, tandis
que les religions rivales reprenaient la lutte séculaire pour I’hégé-
monie de la vérité. Cétait aboutir a une impasse. N’avait-on pas
commis Perrevr de s’éloigner de la science sans examiner son vrai
visage? Elle n’a pas sombré dans la faillite du scientisme. Ses prin-
cipes, ses méthodes, ses instruments se sont de plus en plus enrichis
et perfectionnés. Le pessimisme d’un Le Dantec ne se comprend
plus. La science n’est pas contraire a la spiritualité. Elle montre la
puissance inventive de l’esprit, son désintéressement et sa force
d’union compréhensive. Elle crée une conscience intellectuelle qui,
selon M. Brunschvicg, «devient capable d’appuyer et d’éclairer les
progrés d’une conscience morale et d’une conscience religieuse,
se libérant des préjugés égoistes et des traditions littérales» @,
Si les croyants ne Iui demandent que de ne pas contredire leurs aspi-
rations spirituelles, I'idéalisme brunschvicgien lui préte en plus une
valeur éminemment morale et religieuse. Il ne lui déplairait pas
qu’on parlat d’une morale et d’une religion de la science.
* & *

Intellectualisme. L’importance que M. Brunschvicg accorde a la
science est en liaison avec son intellectualisme. L’intelligence assure-
t-elle Punité de Pesprit? Sans doute que dans le jugement, la déci-
sion et le sentiment, elle est partout a P’eeuvre. La psychologie a
abattu les cloisons factices qui séparaient les facultés spirituelles.
Mais de leur communauté d’action peut-on conclure au primat de
Pintelligence? La thése est gratuite, paradoxale méme. Ne fau-
drait-il pas prouver qu’elle caractérise toute lactivité spirituelle?
Mais autant vaudrait croire que «c’est le volant qui fait tourner
la machine»®, Clest tout aussi légitimement qu’on insiste sur la
part du sentiment et de la volonté dans Iélaboration de la pensée.
A Tintellectualisme se sont toujours opposés le volontarisme et le

() Lexpérience humaine et la causalité physique, p. 614. — (2) Henri BErGsoN,,
Les deux sources de la morale et de la religion, p. 18,



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 83

mysticisme. Les verrons-nous figurer définitivement sur le tableau
des antinomies, auquel Kant se complaisait pour confondre la raison
spéculative? Leur dogmatisme parait suspect a ’esprit qui pose non
la subordination, mais la coordination de nos facultés. La raison
implique dans son unité la richesse et la variété des attitudes spiri-
tuelles que sollicite la vie.

C’est dire que la science n’éclaire pas toute la vie de ’esprit. M. Brun-
schvicg a marqué d’ailleurs la valeur morale de la vie esthétique,
qui devance la science et prépare Pamour désintéressé. L’émotion
de beauté, a la différence des passions humaines, au lieu de troubler
Péquilibre de la conscience, ’épure et Penrichit. Mais intégrer ’émo-
tion a la conscience, n’est-ce point infirmer la these intellectualiste
qui fait du jugement I’essence de Pactivité spirituelle?

Cette premiere concession doit étre suivie d’autres. La vie morale
a aussi sa vie propre. Max Scheler, dans sa pénétrante analyse de la
morale kantienne, a mis en lumiére son activité particuliere. Nulle-
ment assimilables aux lois rationnelles, les valeurs sont saisies par
le ceeur, pour reprendre une expression chére a Pascal @), Qu’on songe
a Pamour de Penfant pour sa mére. Avant de le comprendre, il en
vit. Dans la vie morale, Pintuition précede la signification intellec-
tuelle.

Faisant abstraction de leur source, dira-t-on que ’honnéte homme
se comporte a I’égard des valeurs comme le savant vis-a-vis des lois
scientifiques? Ils sont, il est vrai, des ennemis communs du dogmatisme
autoritaire dont la morale kantienne n’est pas entiérement exempte.
La rigueur de son légalisme évoque le dressage des milices prus-
siennes. La vie morale implique de la souplesse et aspire a Pauto-
nomie. De méme que Pintelligence, la conscience ne consent qu’a
elle-méme. Mais n’oublions pas que le probléme de Paction morale
est dominé par le devoir. La science Pignore. N’est-ce pas Henri
Poincaré qui faisait remarquer que la morale scientifique était un
non-sens? De prémisses a I'indicatif on ne peut tirer aucun impé-
ratif. Les lois de la science ne sont pas des ordres donnés a la nature,
ni 4 nous-mémes. Elles sont sans cesse revisées. Parler de respect a
leur égard ne signifie rien. La foi du savant ressemble a la foi de ’hé-
rétique, qui cherche toujours et qui n’est jamais satisfaite, Dans
la vie morale, au contraire, les valeurs — bien qu’évoluant au contact
de Pexpérience — participent a ’absolu du devoir. Leur désobéir est

(1) Der Formalismus in der Ethik, p. 260 ss.



34 ADOLPHE ROBERT

plus que se tromper. Ce qui est bon ne se confond pas avec ce qui
est vrai et le mal se distingue de ce qui est faux. Entre la raison
pratique et la raison théorique, la différence n’est pas que dans
leur objet, elle est aussi dans leur activité.

M. Brunschvicg incorpore la religion a la vie de Pesprit. Est-elle
une forme de la conscience intellectuelle? Ce le semble. En remon-
tant a la source de la vérité et de Paction morale, esprit découvre
un principe de communion sans lequel ne se comprendraient ni la vé-
rité du jugement de coordination intellectuelle dans la science, ni la
justice d’un accord réciproque entre les volontés. Une telle constata-
tion n’est pas encore religieuse si elle ne nous affecte pas. La religion
est ressentie par le cceur. La conscience religieuse implique donc une
expérience, «un sentiment intellectuel unique de présence » compara-
ble a celui de la beauté. Cette expérience est-elle intellectuelle? Si le
jugement caractérise Pintelligence, elle devrait &tre formulée par lui.
Or Pesprit s’en trouve empéché, car le principe d’unité qui la provoque
est situé au dela du monde concret de la raison agissante. « L’intério-
rité absolue deses parties la condamne a ne pas sortir de son indécom-
posable unité. »@ Malgré cet aveu, M. Brunschvicg affirme que «la
causalité du vouloir divin se résoud par le progrés de Panalyse ration-
nelle dans une action de présence qui s’exerce non plus de personne
a personne, par dela P’extériorité des mois, mais d’esprit a esprit,
dans Pintimité de lintelligence qui fait la vérité de I’amour »®,
Il est permis d’imaginer qu’un puriste tel que M. Benda qualifierait
de trahison de clerc le glissement que M. Brunschvicg imprime a la
divinité, en passant du plan de I'Idée pure a celui de Pesprit. D’une
philosophie qui n’admet aucune antinomie, il appert qu’en voulant
donner une solution satisfaisante de ’expérience religieuse, elle décou-
vre des problémes insolubles, sinon contradictoires. L’expérience pré-
tendue intellectuelle décevra les esprits religieux et ne contentera pas
les intelligences pures. Pour les premiers, elle n’aura ni chaleur, ni
efficace. Et c’est comme une survivance de la mentalité préscienti-
fique qu’elle apparaitra aux derniers. Sur le plan du savoir mathéma-
tique, ’abstraction de P'Unité unifiante n’est-elle pas écartée par
Pexigence rationnelle de réciprocité et de totalisation a laquelle
répond la cosmométrie d’Einstein?

Remarquons aussi que la vie religieuse va au dela de I'expérience

(1) La modalité du jugement, p. 89. — (2) Revue de métaphysique et de morale
1932, p. 36.



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 85

emportée par Pélan de la foi. Elle ne se situe pas sur le plan de la
vérité qui se vérifie, Ne réclamons pas d’elle ce qu’on est en droit
d’exiger de la science — encore qu’a Pégard de ses propres postulats
elle ne puisse rien prouver. La fol anticipe sur ’avenir et se trans-
porte dans Péternité. N’est-ce pas elle qui anime M. Brunschvicg,
lorsqu’il cherche la trace d’un progreés de la conscience dans 'histoire
de la civilisation occidentale? Le progres aurait-il une signification,
s’il ne désignait pas un but mystérieux, invérifiable, que la foi attend
avec fermeté?

La conscience intellectuelle n’assure pas, a elle seule, 'unité de
Pesprit. Combien diverses sont P’attitude du savant, celles de Partiste,
de T’honnéte homme et du mystique. Peut-on les harmoniser? Ce
fut, comme on le sait, la préoccupation de Boutroux, d’assouplir la
raison, de Pamplifier pour y intégrer les différentes activités de la
vie spirituelle. L’intellectualisme ne peut y prétendre. Notons qu’a
la continuité de la conscience intellectuelle, M. Brunschvicg oppose
la discontinuité des états de conscience. Dans Phistoire et la psycho-
logie, la mentalité scientifique marque une apparition nouvelle. Ni
la mentalité primitive, analysée par M. Lévy-Bruhl, ni la connais-
sance logique, codifiée par Aristote, ne franchissent le seuil de la
vérité. Entre elles et le savoir mathématique, il y a un fossé. Devant
ce refus si net de relier nos états de conscience, la raison n’abdiquera
pas facilement. Nest-il pas conforme a sa tendance de chercher leur
communauté de fond? Il est permis de penser, avec M. Meyerson,
que la pensée mathématique ne différe pas en son essence de la pensée

non-mathématique @.

* *

Immanentisme. Le mépris du sens commun n’a d’égal, chez M. Brun-
schvicg, que Pardeur avec laquelle il combat le réalisme, qu’il dé-
nonce partout comme une illusion dangereuse de limagination.
Au dela de la connaissance, il n’y a rien. La pensée se suffit a elle-
méme, C’est par elle que se définit la vérité. Affirmer qu’elle doit
encore s’accorder avec les choses, c’est se placer devant ce dilemme :
ou bien les choses n’ont de consistance que par la pensée qui les
pose, ou bien elles en different et équivalent au néant. Avec quel
soin M. Brunschvicg relie les sciences expérimentales aux mathé-
matiques. Physiciens et mathématiciens utilisent la méme expé-

(1) Du cheminement de la pensée, p. 686.



86 ADOLPHE ROBERT

rience, qui n’est qu'un moment de Pactivité spirituelle. I’idéalisme
se vérifie dans tous les domaines de la vie. Soumise A une ascése
progressive, la conscience intellectuelle s’éléve au niveau de 'imma-
nentisme platonicien, spinoziste ou fichtéen.

L’idéalisme contient un sophisme. Si le monde dépend de ma
représentation, il n’en est pas le produit. La pensée n’a pas le mono-
pole de I’étre. En s’imaginant que les choses sont des illusions, I’idéa-
lisme céde lui-méme a une autre illusion : celle d’avoir intégré ’objet
tout entier dans le sujet. Il commet une confusion analogue a celle
qui consisterait a identifier I’ceil : organe de la vision avec les objets
qui y refletent leur image. L’acte mental differe de ce qu’il saisit. Si
yexprime un jugement sur la table qui est devant moi, je ne la
confonds pas avec ma pensée. La faculté d’&tre en rapport avec
des choses autres que lui-méme est la principale caractéristique de
Pesprit. Suivant I’analyse de Husserl et de ses disciples, il apparait
comme une intention vers quelque chose. La conscience est présence
devant Pétre ™. Cest dire que le probléme de la réalité est au centre
de la pensée. A la philosophie, il appartient d’en montrer les diffé-
rents aspects. La logique et les mathématiques ont leur mode d’exis-
ter, tout comme l'univers perceptif. Il y a de méme un donné dans
la vie morale et religieuse. « Rien n’empéche», écrit M. Lalande,
«que la religion ait une sorte d’existence sui generis et de laquelle
pourrait méme dépendre comme un effet spécial ce que nous appe-
lons communément réalité : la réalité des arbres et des rochers, des
maisons et des peuples, des institutions et des langues.»®

Mais descendons sur le terrain de la science, sur lequel se place
M. Brunschvicg pour dénoncer le réalisme. Révele-t-elle une pensée
qui se suffit a elle-méme? Malgré les progrés nouveaux — ajoutons
inespérés — que nous réserve son avenir, une telle prétentioﬁ ne se
justifie pas. Sisouple que soit la méthode scientifique, elle se heurte
aux données des sens. M. Brunschvicg ne déclare-t-il pas lui-méme :
« La forme mathématique est faite pour mettre en évidence le donné
qui est irréductible a la forme, le physique spécifiquement déterminé
en tant que tel»®), La science n’est pas un systéme de chiffres sans
référence a une réalité qui la dépasse. « Quand un électricien », fait
observer M. Metz, «entendant mesurer lintensité d’un courant,

() LeviNas, La théorie de Pintuition dans la phénoménologie de Husserl, p. 171.
— (2) J. pE La HaRrPE, La religion comme conservation de la valeur, p, v, — (3) MEYER-
80N, Du cheminement de la pensée, p. 691.



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 87

insére un ampéremeétre dans le circuit, il suppose par avance que la
présence de linstrument modifiera le courant et par conséquent
influera sur lindication qu’il obtiendra; pour compenser cette
influence, il appliquera une correction. Dans quel but? Pour savoir
quelle était 'intensité du courant, lorsque I’appareil n’y était pas. » ®
C’est une preuve de la primauté de la réalité sur la mesure. La ten-
dance de la pensée est objectiviste. Méme dans la physique des
quanta, la réalité située au deld de toute observation directe n’est
pas moins admise par un grand nombre de ses protagonistes. Le
physicien des quanta, écrit M. Meyerson, «n’affirme plus véritable-
ment connaitre Pétre du réel, lequel lui apparait, tout au contraire,
enveloppé d’un mystére profond. Il a aussi le sentiment de se trou-
ver devant une énigme 2 la fois admirable et troublante, énigme qu’il
contemple avec un respect craintif et qui, peut-étre, n’est point sans
présenter quelque analogie avec celui que le croyant éprouve en face
des mysteres de sa foi»(@.

Si nous passons de la science a la vie morale, la troublante énigme
de l’étre se présente a nouveau. L’idéalisme en donne-t-il la solution?
Peut-il lintérioriser a la pensée? Reconnaissons tout d’abord le réle
de la pensée dans la vie morale. Le jugement s’y exerce, ordonnant
Paction et I'adaptant & un but. Il enrichit Pesprit et affine. 11 le
préserve du fanatisme et I'invite a la tolérance, en nous situant dans
Pensemble de I"univers. Il agrandit la culture morale qui, de méme
que la science, rapproche les étres et les intériorise les uns aux
autres. Mais le jugement ne caractérise pas toute la vie morale. Il
en est le seuil. Ce serait vivre sur le plan du réve que de s’en contenter.
Le devoir nous oblige a mouler nos actes sur nos pensées. Agir est
plus qu’adhérer a un idéal. M. Brunschvicg ne voit pas cependant
la nécessité de poser un probléme nouveau. Disciple de Spinoza, il
affirme, en vertu du parallélisme psycho-physique, que I’action
accompagne nécessairement le jugement. De méme qu’en géométrie
analytique la figure tracée dans lespace correspond a I’équation
algébrique, le mouvement corporel dessine I'image sensible du
jugement. Spinoza faisait de ’homme un automate. M. Brunschvicg
— semble-t-il — s’y oppose. Il croit a la liberté morale. Il fait appel
a la responsabilité. « Il est pour chacun de nous », écrit-il, « de décider
ce que 'humanité fera de lui. »® Tenir un tel langage, n’est-ce pas

(r) MevERSON, Du cheminement de la pensée, p. 117. — (2) Foi et Vie, octobre
1931. — (3) De la connaissance de soi, Avant-propos.



38 ADOLPHE ROBERT

reconnaitre implicitement qu’entre la pensée et Paction s’insére
Pacquiescement moral? L’idée n’a pas de prise sur nous sans la déci-
sion du for intérieur. La pensée n’agit donc pas seule sur la vie
morale.

L’idéalisme, cependant, ne prend-il pas sa revanche avec les senti-
ments altruistes? L’amour n’est-il pas comparable a la science,
maitresse de ’expérience, en dominant, dans sa générosité gratuite,
les réactions favorables ou défavorables de celui qu’il rapproche de
notreintimité? @) De cet amour, PEvangile est tout pénétré. Le Christ
recommandait a ses disciples de ne pas aimer seulement ce qui est
aimable. D’aucuns, au-dessus de lamour intéressé, placent celui
qui vit de gratitude et de reconnaissance. Mais par dela cet amour
entaché d’égoisme, il y a celui qui ne se laisse rebuter ni par P'indiffé-
rence ni par Phostilité d’autrui. Tel Pamour du Crucifié pour ses
ennemis. L’amour profond est au-dessus des vicissitudes de la vie.
Qu’il s’adresse a un individu ou bien a ’humanité, il est partout
désintéressé. L’amour chrétien va sans doute jusque-la. Mais chez
M. Brunschvicg il prend encore une signification qui n’est pas sans
nous inquiéter. L’amour intellectuel néglige la personne concréte
pour s’éprendre de son idée. On sait que le géometre, tragant sur le
tableau une figure, n’y voit qu’une approximation d’un dessin
intelligible sur lequel s’exerce sa pensée. Le sage ne vit-il pas de
méme au-dessus des réalisations maladroites de Pactivité spirituelle?
Elevé au niveau deI'idée pure, «iln’importe pour combien de temps et
en combien d’individus elle se manifeste» @), Le sort de la personne con-
créte ne trouble pas ’amour intellectuel toujours serein et joyeux ®).
Un tel amour est-il généreux et désintéressé? Il n’épouse pas Pélan
de la vie spirituelle. Le mépris de la tristesse et de 'inquiétude ne se
justifie pas. Bien au contraire, ’amour nous en fait un devoir. §’il ne
rencontre pas d’écho dans celui qu’il couvre de son affection, il s’in-
quitte et se trouble. Qu’on songe a I'amour navré de ’Agonisant
de Gethsémané. Aucune trace d’égoisme. Non le regret intéressé
d’une récompense, mais la douloureuse surprise de ne pas trouver
chez autrui les mémes joies spirituelles qui Paniment. La sérénité
olympienne est amorale. Ne peut-on pas lui retourner le reproche
d’égoisme? La morale idéaliste affaiblit ’élan de la charité chré-

(¥) Les progrés de la conscience, p. 794. — (2) Introduction & la vie de Uesprit,
p. 151. — (3) L’idéalisme contemporain, p. 67 : «Il n’y a pas de milieu, aimer les
autres, c’est aimer sol-méme, ou aimer les idées ».



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 89

tienne et risque de nous ramener a la sagesse du stoicisme. Ce serait
un recul et non un progres. « Nous ne voyons pas », écrit M. Bergson,
«qu’aucun des grands stoiciens, méme celui qui fut empereur, ait
jugé possible d’abaisser la barriére entre 'homme libre et Pesclave,
entre le citoyen et le barbare. Il fallut attendre jusqu’au christia-
nisme pour que l'idée de fraternité universelle, laquelle implique
I'égalité des droits et I'inviolabilité de la personne devint agissante. » ()
Il y a dans la vie morale une inquiétude qui se précise et s’épure sans
jamais disparaitre. Aiguillon salutaire, elle réveille I'idéaliste du songe
ou il croit vivre son devoir et son amour. Elle nous oblige 4 descendre
des cimes sereines de 'idéal pour nous jeter dans la mélée tragique
de la vie,

L’idéalisme, enfin, dessine-t-il la physionomie de la vie religieuse?
Peut-il écarter le réalisme souvent inavoué des religions positives?
Il nous en fait un devoir. Dieu est Idée. Or « tenir pour un mot ou
pour un réve l'idée qui est pure et qui doit étre pure pour avoir
quelque chance d’étre vraie, douter qu’elle puisse étre la source des
sentiments nobles et des volontés généreuses, c’est commettre le
péché contre Pesprit »@. Dieun est donc Principe d’unité et d’amour.
Il ne se compromet pas avec le Démiurge. Il n’est ni substance, ni
cause de Punivers. Lui attribuer une réalité quelconque, c’est opter
pour une mentalité que la sociologie, la psychologie infantile et la
psycho-pathologie ont qualifiée tour a tour de primitive, de puérile
et de pathologique(®, Participer a 1’'Unité unifiante, c’est au con-
traire suivre ’esprit dans sa marche a Pautonomie. Du christianisme,
Pidéalisme retient la recommandation johannique: servir Dieu en
esprit, en écartant les représentations réalistes qui y furent ajoutées
par la foi crédule. Hegel déja se réclamait du spiritualisme évangé-
lique. « Mais », remarque M. Rudolf Otto, «lorsque Jean parle d’es-
prit, de pneuma, il ne pense pas a la raison absolue, mais a ce qui est
Popposé direct du monde entier et de toute chair, a ’essence abso-
lument céleste et merveilleuse, pleine d’énigme et de mystére qui
dépasse toute intelligence et toute raison naturelles. Il pense a Pesprit
qui souffle ou il veut. Tu en entends le souffle, mais tu ne sais ni
d’ou il vient ni ou il va.» @

Ainsi par dela la similitude de vocabulaire, il nous faut examiner
la différence de position de la religion spiritualiste et de Iidéalisme

(1) Les deux sources de la morale et de la religion, p. 77. — (2) Nature et hiberté,
p. 160. — (3) De la connaissance de so1, p, 196. — (4) Le sacré, p. 135.



90 ADOLPHE ROBERT

critique. On aimerait appliquer au Dieu intérieur de M. Brunschvicg
Padmirable confession de saint Augustin: Tu m’es plus intime que
moi-méme. N’est-ce point le sens de I'immanentisme qu’il défend
avec tant d’énergie? Il faudrait, au préalable, se prononcer sur ce
dilemme : Dieu est-il Idée ou Esprit? M. Brunschvicg le désigne
tantdt comme le Principe du jugement, tantét comme Esprit. I1 n’y
a pourtant pas équivalence entre ces deux termes dans la philosophie
de M. Brunschvicg. Si Dieu n’est qu’ldée, il se place au dela de Iesprit
agissant et demeure transcendant a nous-méme. Est-il Esprit, il
quitte le domaine intelligible, pour devenir concret et agissant.
Cest a ce dernier que nous participons. Une option s’impose
entre la transcendance de lidée et immanence de Pesprit.

L’équivoque doit étre dissipée pour cette autre raison. Si Dieu
n’est qu’ldée, il n’offre aucune sécurité a la vie religieuse. Il ne
garantit pas le progrés de la science, ni celui de la conscience. Il ne
protége aucune valeur. Ni la vérité, ni Pamour n’y trouvent leur
fondement. L’essence du sentiment religieux est-elle au contraire le
sentiment de sécurité profonde (™), c’est qu’il se tourne vers le Dieu-
Esprit, principe et fondement de toutes les valeurs humaines, les
mettant a ’abri de la fatalité, du péché et de la mort.

Et notons enfin que si I'[dée est 'essence de Dieu, il n’y a pas de
repos en Lui. Abstraction de la pensée il n’a pas Pattribut de la grace
prévenante. Il ne crée pas Patmosphere morale de ’humanité. Il
n’est pas la réalité positive de 'univers dont la charité lumineuse
nous éveille ala vie consciente. Le Dieu-Esprit confirme, au contraire,
Pexpérience religieuse de la plénitude divine. Sans doute que le mys-
tique s’accorde avec P'idéaliste, pour se refuser a faire de Dieu 'objet
d’un jugement véritable. Mais si celui-la le situe au dela de Pesprit
humain, celui-ci le place en dega. Il y a la distance de Pabstraction
vide a P'ineffable richesse de la vie. La foi religieuse se sent pauvre
devant le grand Riche qui tire tout de son propre fonds. « Communier
avec I'Un ou Dieu», écrit M. Reymond, «c’est pour la conscience
participer a la plénitude spirituelle de I’étre la plus absolue et la
plus haute que nous puissions concevoir. » @

(%) Imtroduction d la vie de Pesprit, p. 174. — (2) Revue de théologie et de phi-
losophie, 1931, p. 104.



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 91

Impersonnalisme. Quel est dans I'immanentisme de M. Brun-
schvicg la place de la personnalité, du moi? L’importance du probléeme
semble lui échapper. « A aucun moment de ses analyses», écrit
M. Nabert, « M. Brunschvicg ne songe a insérer entre le moi de Pindi-
vidualité organique et le centre universel de pensée et d’action qu’il
appelle la personne, la notion médiatrice de ce que nous appellerions
la personnalité, lieu vivant des conquétes intellectuelles et de ’effort
de la liberté, pour poser a son sujet le probléme de Paccroissement
de I’&tre intérieur. »@® Partageant le pessimisme ascétique de Spinoza,
M. Brunschvicg refuse a 'individu la promotion a la vie spirituelle.
Il est esclave de ses passions, incohérent dans ses caprices. Il ne se
comprend, ni ne se posséde. Etranger a lui-méme, il est incapable
d’amour désintéressé. Envers son prochain, il n’a que haine ou envie.
Et ¢’il parait Paimer, il cherche son profit. Par la conversion intel-
lectuelle, seulement, ’homme s’en affranchit. En optant pour esprit
universel, il se détache de la position singuliere qu’il occupait dans le
temps et dans ’espace. Il est libre, maitre de lui-méme et désinté-
ressé. Plus rien ne le sépare de lui-méme et de son prochain. Cette
tendance involutive qui efface les différences, aplanit les particularités
de la vie, est-elle conforme a P’aspiration de la vie spirituelle? Ne
s’oppose-t-elle pas a cette pensée de Pascal : « A mesure qu’on a plus
d’esprit, on trouve qu’il y a plus d’hommes originaux. Les gens du
commun ne trouvent pas de différence entre les hommes »® ?

Marquons tout d’abord I’écart de position entre l'idéalisme et
Pascétisme chrétien. L’opposition de la chair et de Pesprit chez saint
Paul ne correspond pas a celle de Pindividu et de la raison. La pre-
miere est avant tout morale, la seconde ontologique. C’est a appa-
rition du péché que la chair s’est tournée contre Pesprit. Nul fata-
lisme n’obligeait Pindividu a faire le mal. L’affirmation du moi ne
devient répréhensible qu’avec Porgueil. C’est pourquoi aimer soi-
méme vaut tout autant qu’aimer son prochain. Si Pindividu est
traité durement dans I’ascése chrétienne, il n’est pas couvert de mé-
pris. Il est appelé a s’élever au rang de la personnalité. Del’Evangile
ou de l'idéalisme lequel suit la veine de la spiritualité? La réponse
ne peut étre douteuse. Il n’y a pas de vie spirituelle sans personnalité.
La science, il est vrai, n’en tient pas compte. Si Newton n’avait pas
existé, la théorie de la gravitation se serait néanmoins constituée a

(*) Revue de métaphysique et de morale, 1928, p. 268-26g. — (2) Pensées, éd.
Brunschvicg, I, 7, p. 323.



92 ADOLPHE ROBERT

peu pres identique a ce qu’elle était au cours du XVIIIe siecle, de
méme pour Pinvention du calcul infinitésimal ou celle de la sélection
naturelle qui ont été presque simultanément mises au jour de plu-
sieurs c6tés. La science est objective. Cependant dans la pratique
elle n’est pas impersonnelle. L’invention rationnelle, la vérification
des hypotheses, par le moyen d’instruments ingénieux et délicats,
supposent le génie du savant. C’est dire que 'influence de la person-
nalité du savant est souvent aussi précieuse que ses démonstrations.
« Ramsay », écrit M. Le Senne, «a rappelé que les legons ot Thomson
mettait ses enseignements moins que son exemple lui avaient ouvert
la voie de la recherche et de la découverte scientifique. » ®)

La philosophie semble partager T’objectivité de la science. Ce
n’est pas le pragmatisme qui la détournera de la libre impartialité.
Mais, moins que la science, elle ne se laisse détacher de I’histoire. Elle
est une succession de penseurs originaux dont I'influence n’est pas défi-
nie enti¢rement par Pobjectivité de leur pensée. M. Brunschvicg lui-
méme fait cette observation. « §i on fait cette hypothése que Des-
cartes n’a pas écrit la géométrie, on peut conjecturer que, selon toute
vraisemblance, I'évolution de la mathématique n’en aurait pas été
profondément modifiée, mais il est difficile de croire que le dévelop-
pement de la philosophie au XVII¢ siecle n’en efit pas été affecté,
qu’en particulier les doctrines de Malebranche et de Spinoza eussent
présenté la rigueur systématique que nous y retrouverons.»® Le
métaphysicien ne se détache pas de ’homme. La correspondance
de Hamelin en offre la preuve. Apreés avoir reconnu la légitimité de
spéculer sur les idées impersonnelles, P’éminent rationaliste, pris
de scrupule, écrit: « Je ne veux pas d’une philosophie qui fasse
évanouir les diverses existences individuelles, je ne veux que les
relier entre elles; je veux seulement qu’aucune, prise isolément, ne
se suffise » @),

La vie esthétique nous sort-elle de nous-méme? Une ceuvre d’art,
il est vrai, se détache de Pindividu qui Pa produite. Cependant
Partiste ne s’en efface pas complétement. N’a-t-on pas remarqué
qu’en «supprimant Victor Hugo, le mouvement romantique dans la
littérature frangaise subsisterait, mais qu’a sa place personne ne
produirait les Misérables ou les Feuilles d’automne, ou la Légende
des siécles » @),

(*) Le devoir, p. 103. — (2) Les éapes de la phtlosophie matbématique, p. 101. —
(3) L SENNE, Le devoir, p. 372 s. — (4) LALANDE, Les illusions évolutionnistes, p. 217.



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 93

Dans la vie morale, la valeur de la personnalité grandit encore.
Ses principes ont sans doute un contenu rationnel. Dans le concept
de justice, il y a des idées d’égalité, de proportion et de compensa-
tion. Mais comment a-t-elle émergé de la vie sociale? Rappelons-
nous le ton et Paccent des propheétes d’Israél. « C’est leur voix méme »,
écrit M. Bergson, « que nous entendons quand une grande injustice
a été commise et admise. Du fond des siécles, ils élévent leur protes-
tation. Certes la justice s’est singulitrement élargie depuis eux.
Du moins ont-ils donné a la justice le caractere violemment impé-
rieux qu’elle a gardé, qu’elle a imprimé depuis a une matiére indé-
finiment agrandie. Mais ces agrandissements non plus ne se sont pas
faits tout seuls. Sur chacun d’eux, Ihistorien suffisamment rensei-
gné mettrait un nom propre.»®™ La psychologie infantile vient
corroborer le témoignage de I’histoire. C’est sous Pinfluence d’indivi-
dus que se forme le sentiment du devoir, conclut M. Pierre Bovet. Nila
société, ni enseignement rationnel ne peuvent revendiquer ’honneur
de le créer. Carle devoir, pour Penfant, n’étant ni général, ni abstrait,
se concrétise en certaines personnes, telles que la mere et le pere.

Mais laissons de coté la formation des idées et des sentiments
moraux dans I’histoire et la psychologie pour envisager la vie morale
elle-méme. Révele-t-elle un esprit impersonnel? Remarquons que son
progres ne coincide pas avec celui de la science, de Pindustrie ou de
la culture. Elle recommence avec chaque individu. Chacun doit
la reprendre a pied d’ceuvre. L’homme est libre de prendre sa place
dans ’humanité ou de s’y refuser. Cet aspect de la vie morale peut-il
se concilier avec une philosophie qui ne voit dans Desprit subor-
donné que le dynamisme autonome de I'idée? @ La formule idéaliste
ne tranche pas la question, a savoir a qui attribuer I'autonomie?
A la raison, dans sa totalité? Mais alors comment expliquer 'acquies-
cement moral, le devoir? A T’homme individuel? Mais comment
Pautonomie de son idée peut-elle se concilier avec le relativisme
professé par M. Brunschvicg? La liberté morale ne s’explique pas si
Pon ne fait place dans I'individu a la personnalité. L’élever au niveau
de la vie spirituelle, c’est de méme justifier les devoirs envers soi-méme.
L’amour de soi est une vertu. Il ne se confond pas avec le penchant
égoiste du vaniteux et du jouisseur qui, sans respect pour eux-mé-
mes, tirent profit de leur vie comme d’une marchandise sans valeur.

(r) Les deux sources de la morale et de la religion, p. 75 s. — (2) De la connais-
sance de soi, p. 185.



94 ADOLPHE ROBERT

Dira-t-on que P’amour du prochain fait disparaitre la distinction
des personnes. Le monisme s’en sert pour se justifier. Cependant
aucune de ses formes: la sympathie, Pamitié¢ et P’amour spirituel,
n’efface la différence et la distance des étres qu’il réunit. La sym-
pathie est une participation a la jole ou a la tristesse d’autrui. Elle
n’est pas la reproduction de son état d’ame. Il faut la distinguer de
la contagion affective, telle qu’elle se manifeste dans la panique
d’une foule. On a prononcé a son égard le nom d’ame collective. La
foule représente, en effet, un stade de la vie psychologique ou les
réactions individuelles ceédent le pas a la fusion des sentiments col-
lectifs. Mais cet état d’dme n’est pas celui de la vie morale. Il engendre
aussi bien I’héroisme du soldat que le fanatisme criminel du com-
muniste. La vie morale ne vit que dans ’atmosphere de la liberté.
Si elle se reconnait dans la sympathie, c’est que dans ce sentiment
généreux la distance et la différence du toi et du moi ne s’effacent pas.
En participant a la souffrance d’autrui, ma souffrance sera néces-
sairement différente de la sienne. Et c’est parce qu’elle est la note
particuliere de ma nature affective qu’elle sera appréciée comme un
bienfait par lui. L’amitié, de méme, serait superficielle si ceux
qu’elle rapproche ne recherchaient en eux que le reflet de leur image
commune. Montaigne ne disait-il pas d’elle: « Si on me presse de
dire pourquoi je Paimais, je sens que cela ne se peut exprimer
qu’en répondant : Parce que c’estait lui, parce que c’estait moi».

Notons enfin que 'amour profond met en valeur ce qui est irrem-
plagable dans chacune de nos personnalités. A la différence de la
passion a laquelle trop souvent on Videntifie, il respecte la liberté
de chacun. Répondant a Ed. von Hartmann, pour lequel Pamour ne
serait qu’une illusion s’il n’aboutissait pas a une fusion compléte
des personnes, Max Scheler, écrit justement : « Il serait une illusion
si la différence des personnes était une illusion et si était également
une illusion la conscience des différences modales séparant les per-
sonnes, conscience qui accompagne ’amour & mesure qu’il se rap-
proche, plein de respect et de vénération, du moi intime et absolu
d’autrui et qui croit avec la profondeur de Pamour »@.

Dans la vie religieuse Paction de la personnalité s’intensifie. Tout
progres lui fut acquis par des prophetes, des mystiques ou des Messies
qui marquérent I’histoire de leur religion de Pempreinte indélébile
de leur sensibilité religieuse. Le christianisme, en particulier, ne se

(%) Nature et formes de la sympathie, p. 113.



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 95

sépare pas de son fondateur. Le message de ’Evangile se confond
avec le Christ. L’un commente Pautre et réciproquement. Et, fait
plus extraordinaire, au licu de s’anéantir en Dieu, Jésus de Nazareth
élevé et glorifié par la résurrection, exerce en permanence le minis-
tére charitable a ses cotés. Il n’est pas d’exemple comparable a celui
de sa personnalité. N’est-ce pas a elle, autant qu’a sa doctrine,
que tant de chrétiens lui doivent d’€tre engendrés a la vie religieuse.
Celle-ci ne s’épanouit que par I'initiation de ceux qui la vivent.
Sans contester dans sa formation Paction personnelle, dira-t-on
qu’elle fait abstraction de toute individualité? M. Brunschvicg la
voit se diriger sur un Principe dont I'Unité et ’Amour sont la défi-
nition méme @, En suivant Pélan de la conscience rationnelle, qui
exprime a ses yeux le seul mouvement de la vie spirituelle, Pon dis-
cerne sans doute une exigence d’absolu. Nommons-le Dieu. Il ne se
situe pas cependant au niveau du principe. Inconditionnel, il est la
condition de tout et n’est conditionné par rien, pas méme par lui-
méme. L’enfermer en un principe, c’est le limiter. La raison aboutit
a Paveu de Pignorance. A son sommet, l'intelligence se couvre de
mystere. Serait-ce le vide décevant ou bien la plénitude d’une réalité
cachée a la sagesse du monde? La foi choisit le deuxiéme terme de
Palternative. C’est une révélation qu’elle en tire. Sans doute que l'in-
telligence s’efforce de Tattirer dans une zone de clarté. Mais elle
n’arrive pas a s’exprimer en idées claires et distinctes. Elle n’évoque
le surnaturel que par images, symboles ou idéogrammes. Parmi
les évocations imagées de la divinité, la foi chrétienne s’attache
volontiers a celle de la personnalité, ou elle voit le double compor-
tement de Dieu et de ’homme. Comment Dieu se présente-t-il dans
Pexpérience religieuse? Comme Dintériorisation d’un principe? Non
pas. L’expérience idéaliste n’est pas celle de Pdme croyante dont le
sentiment est celui d’une présence efficace @. Du primitif au chrétien,
la nature de cette présence se modifie, mais Pessentiel demeure :
Pun et Pautre se sentent visés, désignés, voulus par une puissance
transcendante. Dans la foi, la terreur ne s’oppose pas nécessaire-
ment a la confiance. Ces deux sentiments s’accordent pour marquer
Pintérét de la divinité a 1’égard des hommes, soit pour les chitier,
soit pour les aimer. Laisser croire qu’elle s’en désintéresse, c’est
au contraire manifester de 'incrédulité. Eh bien, si Dieu me veut,

(1) De la connaissance de soi, p. 191. — (2) Henri BErGsoN, Les deux sources de
la morale et de la religion, p. 186.



96 ADOLPHE ROBERT

n’ai-je pas raison de le croire semblable a moi? Il n’est pas possible
d’écarter tout anthropomorphisme de la foi religieuse. La réponse
de ’homme a D’expérience religieuse nous révele aussi le caractere
personnel de la divinité. Aucun principe n’inspire du respect. Com-
ment deviendrait-il source du devoir? Dieu au contraire obtient
Pobéissance de ses créatures. Il est une Personne, car on ne le
connait que comme on connait un caractére, c’est-a-dire en vivant
de Lui et avec Lui. C’est pourquoi la vraie science de Dieu est celle
des saints. Le savant, en vérifiant 'unité de Punivers, ne s’approche
pas autant de P’absolu divin que celui qui s’y abandonne avec la
confiance d’un fils pour son pére.

*
* *

Dynamisme. La vision héraclitéenne du monde s’est imposée aux
esprits, méme en dehors des disciples immédiats de M. Bergson.
L’idéalisme critique n’est-il pas une transposition rationnelle de
Pévolution créatrice, ou I’élan vital se métamorphose en élan intel-
lectuel? « La création », écrit M. Brunschvicg, « au sens le plus positif
et le plus fort du mot, caractérise P'ordre de Pintelligence et par la
Phistoire de la pensée scientifique est une histoire réelle, dont il
n’est pas permis de décrire et de prolonger la courbe avant que se
solent produits véritablement les événements appelés a en détermi-
ner le dessin. La contingence du progrés humain est radicale. »®
Le transformisme, aprés avoir détruit la fixité des especes, s’intro-
duit dans le domaine de la raison pour y dénoncer Perreur de Kant :
établir a priori les catégories de 'entendement, comme si le cadre
se détachait du tableau auquel il convient. Les notions premitres de
la science, telles que la causalité, I’espace et le temps, se modifient
au contact de P'expérience. C’est a quoi la théorie de la relativité et
celle des quanta nous forcent a conclure. Graduellement les géné-
ralisations successives, guidées par ’expérience, peuvent nous amener
a des catégories nouvelles. Méme la logique formelle se voit amputée
du principe du tiers-exclu, du moins certains mathématiciens n’en
font plus une condition absolue du raisonnement. Ainsi se vérifie la
contingence de Pesprit humain. Privée de cadres fixes, l'intelligence
cependant ne sombre pas dans le scepticisme. Sa nature est de ne
point en avoir. Elle est dynamique. Son élan la porte en avant.

() Les progrés de la conscience, p. 784,



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 97

sans jamais se fixer. Elle n’a point de départ, elle ne vise pas une
fin. Dans P'impossibilité de lui tracer un chemin, la philosophie doit
emprunter a ’histoire sa méthode pour marquer le retard ou le pro-
gres des différents systémes qui s’opposent dans I’esprit humain.

Du point de vue de la raison, le dynamisme idéaliste offre une
sérieuse difficulté. §’il n’y a point de repére stable, de quel droit
parler de progrés de la science et de la conscience, comment nous
convaincre que Kant, a certains égards, retarde sur Spinoza, comme
Aristote sur Platon? Le probléme de la vérité s’évanouit §’il n’y a
pas de norme. En réalité, «la conscience n’est pas maitresse des impé-
ratifs et des valeurs qui s’imposent a elle », remarque M. Reymond,
«elle peut sans doute se dérober a leur contrainte, mais elle ne saurait
les créer »@. Dans la raison qui se forme et s’éduque, se révele une
raison partout et toujours identique, constituant la premiere.

Les deux formes dynamique et statique s’observent de méme dans
la vie morale. C’est flatter activisme de notre sitcle que de I'identi-
fier avec M. Bergson a une « marche en avant »@, On sait comment il
a dégénéré dans le domaine industriel en figvre de fabrication intense
et monstrueuse. En fait, la morale dynamique n’a pas la priorité
sur la morale statique®). L’obsession du progrés n’est pas dans tous
les actes de la vie morale. Il y a dans Pamour en particulier la dou-
ceur de la contemplation.

Et enfin c’est la vie religieuse qui présente ces deux aspects. L’op-
position du ciel et de la terre symbolise le contraste entre Pacheve-
ment et le devenir. Il pose le grave probléme du mal. Si M. Brun-
schvicg Pécarte, en ne faisant de Dieu qu’un principe abstrait, des
idéalistes tels que MM. Le Senne et Gentile pensent le conjurer en
impliquant la divinité dans le devenir du monde. Mais comment, dés
lors, n’a-t-elle pu réaliser dans I’éternité tout ce qu’elle voulait étre?
Ecarter une énigme, c’est en soulever d’autres. La vision d’un Dieu
achevé et d’un monde qui n’a pas atteint sa perfection pose de re-
doutables questions, mais elle satisfait 'intime exigence de la foi qui
est repos et inquiétude, contemplation et mouvement.

* *
(1) Revue de théologie et de philosophie, 1931, p. 103. — (2) Les deux sources de
la morale et de la religion, p. 48. — (3) Voir MAaX SCHELER, Der Formalismus in der

Ethik, p. 24 ss.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s, t. xx1 (N® 87, 1933). 7



98 ADOLPHE ROBERT

Conclusions. L’exclusivisme compromet I’éloquent plaidoyer de
M. Brunschvicg en faveur de la spiritualité. Nous 'avons vu réduire
Pesprit a la conscience intellectuelle, exclure tout réalisme, négliger
la médiation de la personnalité et condamner la conscience a action
sans fin. C’est lui, de méme, qui rétrécit Phorizon de sa philosophie.
Est-ce défendre Pesprit que de le limiter a ’étude de sa vie présente?
Ne prend-il pas conscience de ses origines et de sa fin et de méme ne
se situe-t-il pas dans 'univers? De tels problemes dépassent de beau-
coup, sans doute, la compétence de la science. Ils ne sont pas moins
légitimes. Si la paléontologie et la géologie nous prouvent que la
naissance de notre systéme planétaire n’est pas contemporaine de
celle de Pesprit humain, mais la précéde infiniment, ne posent-elles
pas la question de I’apparition de la pensée et de sa destinée? L’idéa-
lisme brunschvicgien Pécarte en faisant observer qu’aucune science
ne s’établit sans le secours de Pesprit. Clest lui qui situe les événe-
ments dans le passé. De P’acte spirituel procede la réalité matérielle (),
I1 nous faut écarter une confusion déja signalée plus haut. La science
suppose lactivité de Pesprit. Mais ce dernier n’invente rien. L’acte
du jugement lui appartient. La mati¢re qu’il s’assimile lui vient du
dehors. I1 est donc légitime de se demander ce que représente la
pensée. N’est-elle qu’un éclair dans la nuit du monde? Tisse-t-elle
ses réseaux d’intelligibilité sur le vide? Appartient-elle 4 une Pensée
supérieure, créatrice de 'univers et de la conscience? Se dirige-t-elle
vers un but? Marque-t-elle un progreés véritable ou bien est-elle con-
damnée a Peffort décevant de Sisyphe? La philosophie du passé a
sans cesse agité ces problémes. On lui doit des précisions, des appro-
ximations. Il serait vain de lui demander des réponses certaines.
Toute sa noblesse est d’inquiéter les hommes sur la destinée de leur
pensée. M. Brunschvicg ne peut nous en détourner en empruntant
au positivisme ses arguments.

L’idéalisme critique ne vise pas assez haut. Serait-ce par humilité
de pensée? Avec Spinoza il condamne cette vertu. Ferait-il place a
un certain agnosticisme? Il en est Padversaire résolu.. Le méme
exclusivisme qui I’éloigne des questions métaphysiques lui donne
la prétention de trancher le probléme religieux. Selon M. Piaget @,
M. Brunschvicg aurait affirmé avec une clarté qui ne laisse rien 2
désirer la portée religieuse de Pattitude rationaliste. Il nous semble,
au contraire, que le sentiment religieux y entre en contrebande.

(¥) L'idéalisme contemporain, p. 26. — (2) Deux types & aititudes religieuses, p. 34.



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 99

Ainsi que nous P'avons montré, le principe abstrait de P'unité se
concrétise dans la conscience intellectuelle sans que M. Brunschvicg
en établisse la possibilité. La froide raison n’est pas susceptible de
religion, 2 moins qu’elle ne se laisse pénétrer de Vinspiration des
religions positives. Socrate et Platon, malgré leur rationalisme indis-
cutable, n’ont-ils pas été des mystiques? La religion a sa vie propre.
Comme la philosophie elle préserve Pesprit, mais en partant de Dieu
et non de ’homme. De 14 trois traits qui la distinguent.

1. La religion n’est pas abstraite. Elle vit dans le monde concret.
Elle ne peut se détacher du bic et du nune. Un Dieu qui n’aurait pas
de contact avec la durée et 'étendue ne serait qu’un idéal abstrait.
Celui qui vit dans le ceeur des croyants s’attache au contraire a un
objet. Il marque son passage dans Phistoire. L’absence de toute
concrétité historique — remarque M. Hauter® — ne prouverait
pas la spiritualité de la religion, mais Paffaiblissement de la foi. La
psychologie nous en convainc de méme. Il n’existe pas dans la piété
de Dieu partout présent et nulle part sensible. Dieu apparait, passe
et revient dans I’histoire des peuples et des individus.

2. La religion est par essence surnaturelle. Elle est ponctuée de
miracles tant physiques que spirituels. Qu’on songe a la conversion
morale que ’Evangile place au seuil de la vie religieuse. Pour n’étre
que spirituelle, n’est-elle pas a la fois une rupture de la continuité
psychique et une mutation de la matiere vivante? Affirmer que le
phénomene n’est qu’intérieur et n’affecte pas le déterminisme rigou-
reux du monde physique, c’est refuser a la conversion toute effica-
cité. La science, il est vral, ne saurait la reconnaitre comme un
miracle. Mais les mailles de la nécessité se sont si bien élargies qu’il
est possible d’échapper a la solution désespérée du kantisme qui
refoule la liberté et Paction de la grice dans le domaine nouménal.
Plus la science se rapproche de la réalité, plus le déterminisme qu’elle
lui applique ne vaut que pour des ensembles.

3. La religion superpose a P'action de la liberté celle de la grice
divine. Poser le primat de la liberté et affirmer qu’il n’y a rien au
dela @, c’est se placer sur le terrain d’une philosophie morale, ou
Dieu figure comme postulat ou principe. Pensant d’abord a lui,
Phomme prend Dieu comme un auxiliaire. De Pamour il peut s’attri-
buer le mérite, puisque Dieu, tel le Premier Moteur d’Aristote,
laisse 4 'homme Pinitiative dele chercher. Dieu, dans la foi positive,

(1) Essai sur I'objet religieux, p. 61. — (2) Les progreés de la conscience, p. 754.



1o ADOLPHE ROBERT

est au contraire créateur de notre vie tant physique que spirituelle. I1
se fait aimer. Dieu est amour, affirme 'immanentisme humanitaire.
Mais PEvangile ajoute encore : Dieu nous a aimés le premier. La
grace précéde la liberté.

La religion est autonome. Elle n’est pas a la remorque de la
philosophie. Ne les séparons pas toutefois I'une de Pautre. Dans
Phistoire, elles se prétérent de mutuels services. A la philosophie,
la dogmatique chrétienne emprunta ses concepts ou sa méthode.
Et de méme la révélation biblique fut, selon M. Gilson, I’auxi-
liaire indispensable de la philosophie médiévale, dont Pesprit se
retrouve chez plus d’un penseur contemporain (. Ces liens noués
dans le passé sont-ils destinés a disparaitre? Tout dépend de la
fonction qu’on attribue a la religion et a la philosophie. Défions-
nous des antithéses. Si la premiere, a-t-on dit, est vie, la seconde est
pensée ; celle-1a est pratique, celle-ci est spéculative. En fait, ni 'une
ni Pautre n’ont accepté cette limitation. La religion se réclame de
la vérité et la philosophie de la sagesse. Le divorce de la foi et de P’in-
telligence crée un malaise. Quel singulier paradoxe de dire avec M. de
Saussure : « On peut admettre qu’au point de vue théorique, Dieu
est une fiction, comme le veut M. Vaihinger, sans pour cela nier
qu’il existe réellement, ni faire tort par conséquent au point de vue
religieux »@, La foi qui est avant tout une méthode de salut ouvre
des perspectives sur 'univers de la philosophie. Elle ne vise pas seu-
lement a réconcilier les hommes avec Dieu et eux-mémes, elle désigne
encore une réalité plus profonde que celle qui saisit nos sens. Y a-t-il
une philosophie chrétienne? Le débat est ouvert depuis une commu-
nication de M. Bréhier a la Société frangaise de philosophie. Eu
égard au progreés de la philosophie scientifique, on comprend la
passion qu’il suscite chez les croyants et chez ceux qui voudraient
clore le procés de la pensée chrétienne au profit d’un humanisme
qu’ils n’ont pas encore précisé. Du coté catholique, il n’y a pas accord.
L’apparente unité de ses docteurs dissimule mal une diversité de
pensée qui remonte déja au moyen 4ge. Si le thomisme veut s’établir
sur le terrain de la raison indépendante, ’augustinisme ne sépare pas
le probléme de la vérité de lillumination surnaturelle de Dieu.
Le premier donne 4 la philosophie une tiche positive : établir les
notions de Dieu, de 'univers et de ’homme, Le second craint qu’une

(1) L'esprit de la philosophie médidvale, p. 39. — (2) Les contradictions de la pensée
religieuse, p. 292.



DEFENSE DE LA SPIRITUALITE 101

telle philosophie ne rabaisse les vérités de la foi au niveau de la nature,
tant qu’on n’a pas montré « comment la raison, loin de tout stabi-
liser en concepts clos, découvre en elle des besoins que la nature ne
satisfait point, un inachevé, toujours naturellement inachevable et
cependant incoerciblement avide d’achévement »@. Tel est Paugus-
tinisme que M. Blondel oppose a Pinterprétation de la philosophie
chrétienne de M. Gilson. Du c6té protestant, 'on pourrait constater
de multiples nuances. M. Auguste Lecerf, dans son Introduction a
la dogmatique réformée, emprunte au thomisme sa critique de la
connaissance. D’autres, au contraire, sc défient de son intellectua-
lisme. Sans contester la valeur de la philosophic médiévale, ils
recueillent P'héritage précieux de la théologie moderne. Quoi qu’il
en soit, Vintérét de la religion ne décline pas encore. Récemment,
M. Lalande rendit cet hommage significatif au probléme religieux :
« Venus des différents points de I’horizon intellectuel, des savants,
des philosophes sont comme contraints de P’aborder, alors qu’hier
encore on avait pu penser qu’il s’éliminerait en quelque sorte de
lui-méme, et, dans Pindifférence graduellement accrue des hommes
de science et de pensée, s’évanouirait du nombre des problemes
légitimes. Il n’en a rien été», ajoute M. Lalande, «... tous reconnais-
sent a 'idée de Dieu une profonde réalité intellectuelle et pratique ;
et ceux mémes qui la combattent directement attestent par leur
effort et leur ardeur combien elle est encore vivante. Au sein méme
de la religion la plus organique se manifeste cette passion de la vérité
qui ne saurait se satisfaire des dogmes en se désintéressant de leur
sens, et se tenir quitte des difficultés en évitant d’y penser»@.

Adolphe ROBERT

(*) Maurice BLONDEL, Le probléme de la philosophie catholique, p. 135. — (2) Cité
dans Maurice BLoNDEL, Le probléme de la philosophie catholique, p. 158 n. 1.



	Défense de la spiritualité : notes sur l'idéalisme de M. Brunschvicg

