Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 21 (1933)

Heft: 86

Artikel: Bucer et I'ceuvre de Calvin

Autor: Courvoisier, Jaques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCER ET I’C(EUVRE DE CALVIN

I ne peut s’agir de traiter ici cette question dans toute son ampleur,
mais d’en signaler un des principaux aspects, celui sous lequel on
peut le mieux se rendre compte de 'influence (indiscutée d’une fagon
générale, mais fort peu précisée jusqu’ici) qu’exerga le réformateur
de Strasbourg sur le réformateur de Geneve ().

Pour entrer dans le vif de notre sujet, disons donc que nous enten-
drons ici par « ceuvre de Calvin» celle qu’il accomplit 4 Genéve au
point de vue de Porganisation ecclésiastique réformée, dont il a
passé jusqu’ici pour le fondateur. Et pour la décrire, examinons
es Ordonnances ecclésiastiques genevoises de 1541 qui en sont la
charte.

«Il y a», disent ces Ordonnances, « quatre ordres ou espéces d’of-
fices que notre Seigneur a institués pour le gouvernement de son
Eglise. »@ Ces quatre ministéres sont : celui des pasteurs, des doc-
teurs, des anciens et des diacres. Les pasteurs ont pour mission la

: P
rédication de I’Evangile, Padministration des sacrements et la cure
gile,
d’dme. Les docteurs sont ceux a qui est confié ’enseignement, des
4 g )

(1) Cf. sur Bucer: G. ANricH, Martin Bucer, Strassburg 1914 ; H. EELLs, Martin
Bucer, Yale University Press, 1931; A. Lanc, Der Evangelienkommentar Martin
Butzers und die Grundziige seiner Theologie, Leipzig 1900; J. CoURVOISIER, La
notion d’ Eglise chez Bucer, Paris 1933. Sur Bucer et Calvin : A. Ericuson, Die cal-
vinische und die alisirassburgische Gottesdienstordnung, 1894 ; G. ANRICH, Strass-
burg und die calvinische Kirchenverfassung, Rektoratsrede, Tiibingen 1928. —
(2) A-L. RicHTER, Die evangelischen Kirchenordnungen des XVI1. Fabrbunderts,

1871, p. 342 (&).



BUCER ET L'(EUVRE DE CALVIN 67

professeurs de ’Académie aux maitres d’école; cet enseignement
étant congu comme un ministére ecclésiastique, quelle que soit la
discipline a laquelle il se rapporte. Les anciens sont la pour « gou-
verner », pour diriger; ils s’enquerront des choses de la foi, de la disci-
pline des meceurs. Les diacres sont destinés a P’administration des
biens ecclésiastiques, et en particulier a s’occuper des questions d’as-
sistance, qu’il s’agisse du soin des pauvres ou de celui des malades.

Il est bien entendu que tous ces hommes sont des ecclésiastiques
et non des laiques, des hommes dépositaires de leur fonction d’apres
Pordonnance du Saint-Esprit et dont on trouve l'origine dans les écrits
du Nouveau Testament. Ils sont des ministres les uns et les autres,
et en tant que tels détenteurs du pouvoir des clefs en vertu duquel
ils remplissent les devoirs de leur charge. Ce point a son importance
car c’est en lui que consiste précisément 'originalité de la conception
calviniste, ou réformée, vis-a-vis de la conception luthérienne de
PEglise. Luther ne connait en effet quune sorte de ministres : ceux
que Dieu a toujours établis dans son Eglise pour précher ’Evangile,
toutes autres charges étant des arrangements nécessaires, sans doute,
mais humains.

L’4me du systéme calviniste, qui donne son caractére a 'Eglise
de Geneve, c’est le Consistoire, qui se réunit une fois la semaine,
composé de pasteurs et d’anciens. Sa fonction est d’assurer la disci-
pline, mais une discipline ecclésiastique, enti¢rement indépendante
du pouvoir civil. Devant lui sont cités tous ceux qui sont suspects
d’hérésie, d’indifférence ou de mépris vis-a-vis de la Parole de Dieu,
ou encore de déréglement dans leur vie privée. Il agit envers eux par
Pexhortation, le reproche paternel ou au contraire la sévére admo-
nition. Sa plus grande sanction est ’exclusion de la communauté,
Pexcommunication. Ce qui n’empéche pas qu’a c6té de ce tribunal
ecclésiastique indépendant, et dont ’autorité repose exclusivement
sur la Parole de Dieu, le pouvoir civil garde tous ses droits dans
son jugement et dans application de ses sanctions.

C’est des Ordonnances aussi que date a Genéve la Congrégation,
qui deviendra plus tard la Compagnie des pasteurs, réunion régu-
liere de tous les pasteurs de la ville, qui se recrute elle-méme par
cooptation ; toutefois aucun ministre ne peut entrer en charge sans
avoir été accepté par le Conseil et présenté au peuple @),

Cette organisation répond 2 une certaine conception de I’Eglise.

(1) E. Cuoisy, La théocratie d Genéve au temps de Calvin, Genéve 1897.



68 FAQUES COURVOISIER

Celle-ci est considérée en fonction de ses deux aspects: invisible,
communauté des élus, qui ne peut étre circonscrite en un espace
quelconque ; et visible, sous sa forme d’Eglise locale, dont on peut
toucher et voir les membres, celle en laquelle « nous debvons recog-
noistre pour membres de ’Eglise, tous ceux qui par confession de Foy,
par bonne exemple de vie, et participation des Sacremens, advoiient
un mesme Dieu, et un mesme Christ avec nous. Par cela il nous est
aisé d’appercevoir quelle est PEglise »(. Faisons attention, il n’y a pas
la deux Eglises, comme on le croit communément, il n’y en a qu’une.
Sous sa forme visible, locale, ’Eglise est toujours ’Eglise de Jésus-
Christ, au sein de laquelle les ministres exercent leur office. Cela est
si vrai qu’aprés avoir exposé la notion de I’Eglise chez Calvin,
M. Doumergue dit : « On s’étonne de ne pas voir trés bien comment
Calvin passe d’une Eglise a Pautre... le fait est qu’il n’y a pas de
limite entre les deux Eglises, parce qu’il n’y a pas deux Eglises. Il
n’y a qu’une seule Eglise, considérée de deux points de vue diffé-
rents » (2,

Ceci est a remarquer, car c’est encore par la que la conception
réformée de I’Eglise se différencie de la conception luthérienne.
Pour Luther, en effet, «la chrétienté est une assemblée spirituelle
des 4mes qu’une méme fol anime » et c’est faussement qu’on appelle
«chrétienté » une assemblée qui se réunit dans une maison, une
paroisse ou une papauté. « L’Ecriture», dit-il, « parle trés clairement
de la chrétienté, et seulement d’une seule maniére. » (3

Ainsi donc, deux choses fondamentales différencient la conception
calviniste de la conception luthérienne : 1a ou Luther parle du minis-
tere, Calvin parle des ministeres, et 1a ou Luther voit dans ’Eglise
une assemblée qui ne saurait étre envisagée que d’une fagon spiri-
tuelle, Calvin considére non seulement I’Eglise ainsi congue, mais
encore que I'Eglise sur la terre, Eglise locale, est une institution
divine et mérite le nom d’Eglise de Jésus-Christ.

*
* *

Calvin n’a pas toujours été de cet avis. Yoici comment il parle de
I’Eglise entre 1536 et 1538, c’est-a-dire pendant son premier séjour
a Geneve : « La chose n’est pas matérielle, ne tombe pas sous nos

(1) J. Cavrvin, Institution chretienne, texte de 1541 réimprimé sous la direction

d’Abel Lefranc, p. 270. — (2) DoumEerGUE, Fean Calvin, t. V, 12. — (3) Fon
Papstum zu Rom, in Luthers Werke, Berlin 1gos, p. 127 ss.



BUCER ET L’(BRUVRE DE CALVIN 69

sens, ne peut étre circonscrite dans un espace déterminé ou étre
retenue sur un point quelconque. Nous croyons a la communion des
saints, c’est-a-dire dans I’Eglise universelle de tous les étres qui
servent ensemble Dieu d’une vraie foi... » (1)

Cette définition est significative ; elle montre que Calvin, au début
de son activité, envisage 'Eglise comme quelque chose d’essentielle-
ment et uniquement spirituel, donc dans un sens nettement luthé-
rien. Il en est de méme pour sa conception du ministere. Alors qu’a
partir de 15411l parle des ministeres; en 1537, dans la confession de
foi, 11 en donne la définition suivante : « Nous ne réputons point aul-
tres pasteurs de Eglise que les fideles ministres de la Parolle de Dieu,
& repaissans les brebis de Jésuchrist par icelle en instructions,
admonitions, consolations, exhortations, répréhensions... et ne leur
attribuons aultre puissance, ne auctorité, synon de conduire, régir
& gouverner le peuple de Dieu»®. La sont nommés les pasteurs
et les pasteurs seuls. Calvin aprés avoir désigné ’Eglise dansun sens
luthérien, définit encore le ministére dans le méme sens luthé-
rien.

Quant a la discipline, elle joue son réle puisque c’est sur une
question de discipline qu’il quitte Geneéve pour Béle, puis Strasbourg.
Mais elle n’est encore chez lui qu’une affaire personnelle, une pré-
occupation comme tous les réformateurs d’alors en avaient, une
chose qu’il estime nécessaire pour le maintien de PEglise, mais en
aucun cas Pordonnance du Saint-Esprit. Voici en effet comment
s’expriment les Articles de 1537 : « Et pour ce faire [pour que la dis-
cipline soit établie] nous avons délibéré requérir de vous [le Gou-
vernement] que vostre plaisir soit ordonner et eslire certaynes per-
sonnes de bonne vie et de bon tesmoignage entre tous les fideles...
lesquels estant départis et distribués en tous les quartiers de la
ville, ayant Toil sur la vie et le gouvernement d’un chacun...»
Qui ne saisit la différence avec les Ordonnances de 1541 ¢ En 1537,
c’est Iidée personnelle de Calvin, en 1541 c’est 'ordonnance de
notre Seigneur, Pinstitution divine! En 1537, la nécessité de la
discipline est indiquée ; en 1541 seulement, le mot d’« ancien »
apparait.

Ainsi, durant les deux ans que Calvin passa 4 Geneéve de 1536 &

(1) Calvini Opera, 1, 77 ; Institution chrétienne, éd. de 1536, p. 148, — (2) Rir-
LIET et DUFouUR, Le catéchisme frangais de Calvin publié en 1537, Genéve 1878, p.
119 s.; c’est nous qui soulignons. — (3) Calv. O0p., X a, 10.



70 FAQUES COURVOISIER

1538, nous n’entendons parler ni des quatre ministeres, ni de I’Eglise
visible institution divine, ni de la Compagnie des pasteurs, ni du
Consistoire !

Que s’est-il donc passé dans cet intervalle de trois ans, de 1538 2
1541, durant lequel les idées de Calvin ont changé au point de pré-
senter a partir de cette derniere année une orientation nettement
nouvelle ?

Calvin, qui a refusé de donner la sainte céne le jour de Paques,
s’est vu subitement obligé, avec Farel, de quitter Geneve. Il va a
Bale. La il regoit une lettre de Bucer Pinvitant a se rendre a Stras-
bourg. Il refuse tout d’abord. Bucer insiste : « Dieu saura trouver le
serviteur rebelle comme il trouva Jonas ! »@ Calvin, intimidé comme
il le fut par Farel 2 Geneve en 1536, céde et va a Strasbourg. Il y
trouve une Eglise organisée, avec sa liturgie et sa discipline, et
comme les réfugiés frangais y étaient sans conducteur spirituel, on
le met 4 leur téte. Cest une erreur, en effet, de croire que Calvin
organisa completement PEglise francaise de Strasbourg. La seule inno-
vation qu’il y introduisit fut P’entretien obligatoire que devaient
avolr avec lui, avant la célébration de la sainte céne, ceux qui dési-
raient communier.

Au moment ou Calvin arrive a Strasbourg, les réformateurs de
cette ville sont au plus haut point préoccupés de la question disci-
plinaire. Les Ordonnances ecclésiastiques de 1533 sont malappliquées,
il y a reldchement, et Bucer se préoccupe de mettre les choses au
point. La préoccupation d’une discipline ecclésiastique indépendante
du pouvoir civil est d’ailleurs un des faits dominants de cette époque.
En 1523 déja, dans ses Schlussreden, Zwingli écrivait la phrase sui-
vante : « L’excommunication ne doit pas étre appliquée par un par-
ticulier sur quelqu’un, mais par ’Eglise, c’est-a-dire la communauté
de ceux parmi lesquels vit le coupable, avec I'aide de celui qui les
surveille (W achter), est-a-dire le pasteur»®. Plus tard, en 1530,
Oecolampade, dans la pétition qu’il écrivait au nom du synode

(1) J. Pannier, Calvin & Strasbourg, Strasbourg 1925, p. 17. — (2) Auslegung
und Grund der Schlussreden, thése 31.



BUCER ET L’EUVRE DE CALVIN 7t

balois, articulait la nécessité d’élire, comme au temps des apotres,
« quelques anciens, appelés autrefois presbytres, et dont le jugement
doit compter comme étant celui de I’Eglise tout entiére». A 1’ob-
jection qu’il pressent : ne peut-on pas sur la base de la loi civile, et
sans discipline ecclésiastique, vivre en paix et selon la piété ? il
répond non. « L’autorité civile a pour devoir de former des citoyens
bons et paisibles, Eglise des chrétiens sérieux et impeccables. Par
conséquent, le droit disciplinaire et juridique de I’Eglise ne doit pas
lui étre ravi.» @

Au moment donc ot Calvin arrive, une campagne se poursuit pour
Iétablissement de la discipline mal appliquée jusqu’ici. Calvin en
rend compte dans une lettre a Farel®® ; et Bucer, au nom de ses col-
legues, écrit son ouvrage : Yon der wabren Seelsorge und dem rechten
Hirtendienst, le premier livre de théologie pastorale de la Réforme.
I1 y développe la nécessité d’introduire dans PEglise un corps d’an-
ciens qui seraient chargés d’exercer la discipline jusqu’a ses extrémes
conséquences, c’est-d-dire 'excommunication. A la vérité, Bucer dé-
veloppe une idée qui lui était chere depuis 1524 déja, et il est intéres-
sant de jeter a ce propos un coup d’ceil sur la constitution ecclésias-
tique de Strasbourg, telle qu’elle avait été fixée par les Ordonnances
de 1531 & 1533, ordonnances qui décelent indubitablement sinon la
plume au moins Pinspiration de Bucer ),

Des Tabolition de la messe, en 1529, les pasteurs de Strasbourg
avaient pris I’habitude de se réunir une fois la semaine chez leur
doyen d’4ge, Matthieu Zell, pour mettre en commun leurs pré-
occupations. Ce noyau, qui devait par la suite se développer et porter
le nom de Kirchenkonvent, était un des pivots de 'organisation
strasbourgeoise.

Mais I'une des créations les plus importantes fut celle des Kirch-
spielpfleger ou Kirchenpfleger. La nécessité d’un organe de surveil-
lance sur I’Eglise se faisait en effet sentir d’une fagon urgente. Ces
fonctionnaires tiennent leur autorité non de ’Eglise, mais du magis-
trat. Ils sont au nombre de trois par paroisse : vingt et un en tout.
L’un d’eux est pris parmi les membres du Conseil de la cité, le second

(*) E. St&ueLiN, Das Buch der Basler Reformation, 1929, p. 226 ss. — (2) J. Pan-
NIER, Calvin d Strasbourg, p. 23; G. ANRicH, Strassburg und die calvinische
Kirchenverfassung, p. 24. — (3) J. Apam, Evangelische Kirchengeschichte der Stadt
Strassburg, 1922, p. 184 ss.; A.-L. RicuTER, Die evangelischen Kirchenordnungen des
XV1. Fabrbunderts, p. 232 ss.



72 FAQUES COURVOISIER

parmi les échevins, le troisitme dans la paroisse représentée. Selon
Pordonnance qui les institue, «ils doivent exercer une surveillance
particuli¢re sur les pasteurs et auxiliaires et lorsqu’ils remarquent
quelque chose de répréhensible dans leur vie, leur enseignement ou
leur prédication, ils doivent les avertir ou les punir avec amitié
(freundlich)». Ils sont convoqués aux synodes bisannuels et décident
eux-mémes dans quelle mesure ils se mélent a la vie paroissiale. Au
moins une fois par trimestre, plus tard tous les quinze jours, a tour
de role, ils se rendront au Kirchenkonvent. Si cependant ils se trou-
vent devant un cas disciplinaire trop compliqué, le Conseil de la ville
décide en dernier ressort.

La discipline est organisée dans I’Eglise strasbourgeoise. Ce n’est
cependant pas encore ce que Bucer aurait voulu. Des le début, il
préconise en effet une discipline ecclésiastique absolument indépen-
dante du pouvoir civil et dont les administrateurs soient non des
laiques, nommés par le gouvernement, mais des ecclésiastiques te-
nant leur ministére de ordonnance divine. Mais comme sur ce point
il se heurte a la volonté inébranlable du magistrat, il tourne la dif-
ficulté et voici comment les Ordonnances de 1533 parlent des Kirchen-
pfleger. « Dieu est un dieu d’ordre (I Cor. x1v). C’est pourquoi saint
Paul a ordonné des anciens aux Eglises qui doivent garder intacte
la saine doctrine et fermer la bouche aux contradicteurs. C’est ici le
commandement de Dieu, il est donc bon et doit subsister.» Et
comme il y a des prétres qui sous le couvert de autorité de Christ
ont fait régner leur tyrannie, on doit restaurer ’ordonnance que le
Saint-Esprit lui-méme a donnée. Voila un nouveau langage,
remarque G. Anrich®, le biographe de Bucer; auparavant les
Kirchenpfleger étaient des laiques, des fonctionnaires du gouverne-
ment, maintenant Bucer les identifie avec les anciens de I’Eglise
primitive, dont Pinstitution est divine, voulue du Saint-Esprit. Ils
sont des membres du clergé, des geistliche Personen.

I1 devait étre donné a Bucer, du reste, de réaliser son idéal, non a
Strasbourg mais bien en Hesse ot, en 1538, le landgrave Philippe,
désireux d’organiser 'Eglise, le fit venir. C’est dans les ordonnances
sanctionnant cette organisation et qui furent acceptées au synode de
Ziegenhain, en 1539, que se trouve instituée pour la premiére fois
une discipline, absolument indépendante du pouvoir civil, sous la
direction d’anciens 4 qui sont confiées la cure d’Ame et Pexcommu-

(1) G. Anricn, Sirassburg und die calvinische Kirchenverfassung, p. 21.



BUCER ET GRUVRE DE CALVIN 73

nication. L’Eglise, institution divine, est unie a ’Etat mais indépen-
dante de cet Etat, inspiratrice de cet Etat. Les anciens sont des
membres du clergé au méme titre que les prédicateurs @,

*
* *

Tout ceci répond a une certaine conception de ’Eglise. Contraire-
ment a Luther, Bucer affirme en effet que ’Eglise doit étre congue
de deux facons différentes: IPune invisible, ’autre visible. Voici la
définition qu’il en donne dans son catéchisme de 1534 ®. Apres avoir
défini PEglise «une assemblée de gens appelés de partoutn, il
ajoute, sous la forme de demandes et réponses :

D. Qu’en est-il de cette assemblée ? Est-elle matérielle (leiblich)

ou spirituelle ?

R. Elle est les deux choses. Tous ceux qui, dans le monde, sont
assemblés en Christ, croient en lui et vivent par son esprit,
le sont spirituellement.

D. Mais comment les chrétiens doivent-ils étre assemblés maté-
ricllement (leiblich) ?

R. Par Penseignement, I’exhortation et les saints sacrements.

D. Pourquot ?

R. Le Seigneur nous veut comme membres d’un seul corps, afin
que toujours nous nous servions les uns les autres, aussi
bien dans les choses séculieres que dans les choses spirituelles. »

Ainsi, il ne s’agit pas de deux Eglises, 'une invisible, composée
d’¢lus, que ’on ne peut ni voir ni toucher, Pautre visible, dans la-
quelle sont enrblés tous ceux qui ont regu le baptéme, mais d’une
Eglise, dont Dlessence, spirituelle sans doute, se manifeste dans la
plénitude de cette essencé, et avec toutes ses prérogatives, dans le
monde sensible. Plus tard, dans le De regno Christi, Bucer s’exprimera
avec une netteté qui ne laisse rien a désirer : « Il ne faut pas oublier »,
dit-il & propos d’Esaie 1x, « que le prophete prédit le Seigneur notre
roi devoir faire toutes choses pour la gloire de son nom, afin qu’il
ait un régne et une cité sainte en terre; c’est IEglise exornée de
toute piété et vertu qu’il appelle le lieu des pieds du Seigneur: car
en la seule Eglise Diew se présente vraiment selon la capacité de notre
esprit en cette vie présente. Autrement, le ciel est son siege, ou il se
révele pleinement, et la terre des saints Pescabeau de ses pieds, ou

(1) A.-L. RicuTERr, Die evg. Kirchenordnungen des XVI. Fhts., p. 290 ss. —

(2) Kurze schrifiliche erklarung fiir die Kinder und angobnden durch die Prediger
und diener des gemein zu Strassburg, 1534, Clla.



74 YAQUES COURVOISIER

ilse représente en partie, et telle que nous pouvons porter a présent » (),

Donc pour Bucer, I'Eglise sous sa forme visible est Eglise de
Jésus-Christ.

Si maintenant nous jetons un coup d’ceil sur la fagon dont il en-
visage le ministére, nous trouverons dans son ceuvre une ample
moisson d’expressions. En vertu du sacerdoce universel, tout membre
de I’Eglise est un ministre. Chacun doit travailler dans ’Eglise, qui
est le corps du Christ, selon les dons qui lui auront été départis,
que ce soient les dons de Pesprit ou du corps. Mais en méme temps
qu’il constate la diversité des ministeres. Bucer entrevoit parmi eux
une certaine hiérarchie, ou si ’on veut un classement des ministéres
en diverses catégories. Il ne faut pas s’étonner qu’en cela il examine
de préférence ceux qui sont orientés vers le service méme de ’Eglise.
Et Bucer, pour la premiere fois, indique dans son commentaire sur
Iépitre aux Romains, paru en 1536, les quatre ministéres fondamen-
taux de IEglise, qui sont un des traits saillants de son originalité :
« Le ministére », dit-il, « consiste surtout en ces parties : la doctrine,
I'exhortation, le soin des pauvres, la direction, enfin que chacun
vienne en aide aux malheureux suivant ses talents : Au premier plan
les dons par lesquels la religion est introduite et avancée, c’est-a-
dire les dons du ministére de la prophétie, les dons de la doctrine et
de Pexhortation, auxquels il faut joindre le don de diriger, méme
s’il est étroitement uni aux dons suivants, ceux par lesquels on vient
en aide au corps, c’est-a-dire les dons de miséricorde. » (?

La méme année, il écrit ceci dans les commentaires évangéliques,
a propos du pouvoir des clefs: «...Il lui appartient (a ce pouvoir)
constituer et ordonner les publics ministéres de Eglise : docteurs,
pasteurs, guvernateurs [anciens], diacres et (lat.: idest) dispensateurs
de Pauméne publique, brévement toutes personnes qui servent a
trés commodement et décentement régler et mettre police & com-
munité chrestienne et avancer la gloire de Christ » 3,

(1) Du royaume de Fésus-Christ nostre Sauveur, trad. francaise, Genéve 1558, p. 60-
61. C’est nous qui soulignons. — (2) Mewaphrases et ennarationes perpetuce episto-
larum D. Pauli dpostoli... Tomus primus. Continens metaphrasim et ennarationem
in Epistolam ad Romanos, 1§36, p. 540, 542. — (3) In sacra quattuor evangelia,
Ennarationes perpetue.. 1536 ; et traduction frangaise : Exposition de levangile de
nostre Seigneur Fesus-Christ selon s. Matthiew, p. 430. Il n’existe plus que deux
exemplaires de cet ouvrage, 'un 4 la Bibliothéque Mazarine, & Paris, l'autre & la
bibliothéque de la Rochelle; cf. J. Courvoisier, Une traduction fran¢aise des

commentaires évangéliques de Bucer, Revue d’histoire et de philosophie religieuses,
Strasbourg janvier 1933.



BUCER ET L'(EUVRE DE CALVIN 75

Ainsi, contrairement a Luther qui ne parle que du ministére, Bucer
parle des ministeéres, des guatre ministéres, et est le premier A en
parler !

* *

Raccompagnons Calvin a Geneve, en 1541, et voyons quelle part
Bucer a dans son ceuvre. Sollicité de revenir sur les bords du Léman,
Calvin, témoin de Peffort de Bucer en faveur de la discipline, fait
de son établissement la condition de son retour.

Aussitot rentré, il se met a P'ouvrage et les Ordonnances de 1541
paraissent.

Si maintenant nous comparons ce qu’elles prescrivent avec ce
qui s’est fait a Strasbourg, nous ne pouvons qu’étre frappés par une
extraordinaire ressemblance.

Prenons les institutions. A Strasbourg les vingt et un Kirchen-
pfleger, pris pour les deux tiers dans les Conseils de la ville,
nommés a vie par le magistrat et recrutés par cooptation en cas de
vacance, correspondent, a Genéve, aux douze anciens, nommés
par le magistrat et appartenant tous aux Conseils de la cité. Si leur
fonction n’est pas a vie, la tendance se fait jour de les nommer
pour un temps de durée respectable.

D’autre part, le Kirchenkonvent de Strasbourg correspond exac-
tement a la Compagnie des pasteurs de Geneve. Ici, il est vrai, les
laiques adjoints a l'organe strasbourgeois manquent, mais ils se re-
trouvent unis aux pasteurs dans le Consistoire, qui, comme la Com-
pagnie, est une création de Calvin a son retour a Geneéve.

Comme a Strasbourg, il est prévu qu’au cas de différends au sein de
la Compagnie des pasteurs, les anciens interviennent et suivant les
cas soumettent la chose au magistrat. Comme a Strasbourg égale-
ment, les communautés ont leur part dans ’appel deleur conducteur
spirituel @,

Si nous passons aux idées, nous nous rendrons également compte
a quel point Calvin est redevable a Bucer. C’est a4 Bucer qu’il doit
la théorie de ’Eglise visible considérée comme une institution divine,
et des diverses parties qui la composent comme instituées soit par
le Christ lui-méme, soit par le Saint-Esprit a travers les apotres.
C’est a Bucer également qu’il doit la théorie des quatre ministeres
fondamentaux : pasteurs, docteurs, anciens et diacres. Jusque dans

() G. AnwricH, Strassburg und die calv. Kirchenverfassung, p. 23 ss.



76 JAQUES COURVOISIER

le détail, on reconnait chez Calvin 'influence et. méme les 1dées de
Bucer.

Quant a la discipline ecclésiastique, Calvin certes en était pré-
occupé avant que d’aller a Strasbourg, mais c’est 1a un probleme
auquel tous les réformateurs du seizieme siécle se sont heurtés, et
c’est au contact de Bucer qu’il a trouvé une théorie, un plan, qu’il
n’a eu qu’a appliquer a Geneve; et ce sont les idées de Bucer, im-
parfaitement réalisées a Strasbourg, beaucoup plus au point en
Hesse, que Calvin n’aura qu’a appliquer lorsque, rentrant a Geneve,
1l créera le Consistoire.

En somme, les idées de Bucer, que les circonstances et un génie
expositeur moins clair que celui de Calvin ont laissé quelque peu
dans I’ombre, sont reprises, dessinées avec des contours plus vigou-
reux et mises a exécution d’une facon plus nette par le réformateur
rentrant a Genéve comme un triomphateur. Clest la que réside la
différence entre Bucer et Calvin. Ce qui ne fut 4 Strasbourg qu’un
pieux désir, ce qui ne fut réalisé que lentement en Hesse, Calvin
le réalisa completement a Geneve, et le poussa jusqu’en ses extrémes
conséquences, dit G. Anrich@, 11 est donc faux d’attribuer encore a
Calvin des idées et des créations intellectuelles qui remontent a Bucer,

Bucer se trouve a Porigine de la conception réformée de ’Eglise,
il en est le génie créateur, tandis que Calvin, et ce n’est en rien di-
minuer sa valeur que de dire cela, reprenant les idées de Bucer et
es réalisant comme ce dernier n’a pu le faire, en est le génie réalisa-
teur.

Nous croyons qu’il faut ici rendre justice 4 un homme dont M. Lang
dit qu’il est plus important que Calvin lui-méme pour la compré-
hension de la Réforme @, '

Pourquoi cependant le nom de Bucer est-il tombé a ce point dans
Poubli ?

A cause des circonstances historiques tout d’abord. L’ceuvre de
Bucer a été successivement anéantie partout ou elle a été entreprise.
La défection du landgrave de Hesse la mit en péril dans cet Etat,

(1) Op. cit., p. 27. — (2) A. LaNG, Der Evangelienkommentar M. Buizers und die
Grundziige seiner Theologie, p. 8. Signalons la grande importance de I'ouvrage de
M. Lang pour qui veut étudier la pensée de Bucer.



BUCER ET L'BRUVRE DE CALVIN 77

IIntérim la supprima a Strasbourg. Le duché épiscopal de Cologne,
ol Bucer avait établi la Réforme, redevint catholique et,en Angle-
terre, ou il termina ses jours et écrivit le De regno Christi, la réaction
de Marie la Sanguinaire effaga pour un temps tout ce qu’il y avait
fait.

Il faut mentionner ensuite la déplorable écriture de Bucer, qui
rebute nombre d’historiens désireux de faire plus ample connaissance
avec cet attachant réformateur, et le fait que son secrétaire, qui
avait entrepris la louable tiache de rassembler ses ceuvres, ne put
mettre au point, arrété par la mort, qu'un premier volume de ses
ouvrages, connu sous le nom de Tomus anglicanus.

Il y a surtout le fait que, Calvin exposant beaucoup mieux les
mémes idées, on se tourna vers ses ouvrages et ’on délaissa ceux
de Bucer. A cet égard, il est frappant de lire Calvin apres avoir
étudié Bucer. On a Pimpression, ce faisant, de lire du Bucer plus
clairement exprimé, plus nettement classé, et méme de le mieux
comprendre, tant est grande la similitude de leurs deux pensées.

N’est-il pas significatif, a cet égard, que dés 1560 environ les réédi-
tions de Bucer cessent, alors qu’au seiziéme sié¢cle trois de ses prin-
cipaux ouvrages ont paru en traduction frangaise® ?

Il est temps de remettre a sa place, dans histoire, la pensée,
Pceuvre et la personne de Bucer, et de se rendre compte de Pinfluence
considérable qu’a eue sur la Réforme calviniste la Réforme stras-
bourgeoise. Cette préoccupation, que ’on peut remarquer dans les
pays anglo-saxons et germains ol un trés vif intérét se manifeste
pour la personne du réformateur alsacien, n’est pas encore assez
nette dans les pays de langue frangaise. L’on se doit cependant la
ot 'on vit au bénéfice de la Réforme calviniste d’en connaitre la
principale source. Remettre en honneur Bucer et la Réforme stras-
bourgeoise est donc un devoir pour Phistorien protestant de langue
francaise,

Jaques COURVOISIER.

Geneve, décembre 1932.

(1) En plus des deux ouvrages signalés au cours de cette étude, mentionnons la
Familiére déclaration du livre des Pseaumes, par Martin Bucer, 1553.



	Bucer et l'œuvre de Calvin

