
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 21 (1933)

Heft: 86

Artikel: L'interprétation du nouveau testament

Autor: Comtesse, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380230

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380230
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'INTERPRETATION DU NOUVEAU TESTAMENT:

h'interprétation est l'art de faire comprendre, en les expliquant
aussi clairement et aussi complètement que possible, les produits
de l'esprit humain, en particulier les documents écrits que le passé

nous a laissés et ceux que nous offre le présent.
Cet art, comme tout autre, est soumis à des règles, et l'ensemble

de celles qui président à son exercice fait l'objet d'une science qu'on
désigne sous le nom d'herméneutique (z).

Or l'art de l'interprétation et la science de l'herméneutique
s'appliquent à la Bible, et plus spécialement aux livres du Nouveau

Testament, aussi bien et aussi nécessairement qu'à chacun des

écrits anciens ou récents, importants ou secondaires, composés avec

art ou gauchement rédigés, dont la somme constitue le trésor littéraire

de l'humanité. Tout naturellement et par la force même des

choses les livres du Nouveau Testament, dès les premiers temps qui
ont suivi leur apparition, ont dû être traduits et commentés à l'usage
soit de ceux qui ne connaissaient pas la langue dans laquelle ils ont
été écrits, soit de ceux qui, pour des raisons diverses, n'étaient pas en

mesure de les comprendre sans le secours d'explications. Et tout
naturellement aussi, dès qu'on se mit à expliquer, on sentit le besoin

de déterminer quelle était la meilleure manière de le faire, et l'on

(') Etude présentée à la séance d'ouverture des cours de la Faculté de théologie
de l'Eglise évangélique neuchâteloise indépendante de l'Etat, le 12 octobre 1932. —
(2) Selon Litthé, herméneutique est synonyme d'interprétation. Mais aujourd'hui,
dans le langage scientifique, on réserve le nom d'herméneutique à la théorie de

l'interprétation.



6 PAUL COMTESSE

commença à fixer la théorie de l'interprétation en construisant une
herméneutique.

Il serait extrêmement intéressant et instructif d'esquisser l'histoire

de l'interprétation et de l'herméneutique du Nouveau Testament

depuis leur origine jusqu'à nos jours. Mais le cadre de mon
étude ne me permet pas d'en donner même un bref aperçu. Je me
borne donc à remonter jusqu'à la fin du XIXe siècle, et je constate
qu'à partir de cette date l'herméneutique est restée aussi inerte et

improductive que l'interprétation s'est montrée active et féconde. En

effet, tandis que cette dernière, sous sa forme la plus usitée, l'exégèse,
affirmait sa vitalité dans une série d'oeuvres magistrales comme les

commentaires de Zahn et de Lietzmann, ou les nouvelles éditions
des commentaires de Meyer et de Holtzmann, ou les gros volumes
de Loisy et de Lagrange (pour ne citer que quelques noms d'exé-

gètes allemands et français), l'herméneutique, en revanche, demeurait

plongée dans un sommeil qui avait toutes les apparences de la mort-
Car depuis l'étude de Wilh. DiLTHEY,intitulée Die Entstehung der

Hermeneutik, parue en 1900 et qui du reste ne concerne pas spécialement le

Nouveau Testament, aucun ouvrage marquant n'avait été publié sur
cette matière jusque vers IQ20(I). Mais dès lors l'herméneutique est

sortie de sa torpeur et, semblable à un arbre engourdi par l'hiver et

que le printemps ranime, elle a abondamment fleuri et fructifié.
Parmi les publications qui ont signalé ce réveil il convient de

mentionner tout d'abord les travaux de K. Barth : Der Rœmerbrief,

1919, 2 1922. (3 1923) ; Die Auferstehung der Toten, 1924, z 1926 ;

Das Wort Gottes und die Theologie, 1924 ; Menschenwort und Gotteswort

in der christlichen Predigt, 1925 ; — de K. Girgensohn : Die

Grenzgebiete der systematischen Theologie, 1922 ; Geschichtliche und
übergeschichtliche Schriftauslegung, 1922 ; — et de R. Bultmann :

Das Problem einer theologischen Exegese des Neuen Testaments, 1925 ;

Der Begriff der Offenbarung im Neuen Testament, 1929 ; Der Be-

(ï) L'étude de Dilthey venait elle-même vingt ans après la Biblische Hermeneutik

de J.-C.-K. von Hofmann (1880). Avant celle-ci on peut citer, au cours du

XIXe siècle : K.-A.-S. Keil, Lehrbuch der Hermeneutik des Neuen Testaments,
1810. — F. Lücke, Grundriss der neutestamentlichen Hermeneutik, 1817. — Schleiermacher,

Hermeneutik und Kritik, 1838 (publié par Lücke). — J.-T. Beck, Zur
heologischen Auslegung der Schrift, 1838. — C.-G. Wilke, Die Hermeneutik des

Neuen Testaments, 1843-44. — J.-H.-Sam. Lutz, Biblische Hermeneutik, 1849. —
J.-E. Cellérier, Manuel d'herméneutique, 1852. — H.-A. Immer, Hermeneutik
des Neuen Testaments, 1873. — Cf. Torm, p. 35 s.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 7

griff des Wortes Gottes im Neuen Testament, 1931 ; — puis une quinzaine

d'études parues dans des périodiques ou des recueils, ou en
brochures (l).

Enfin il faut relever tout spécialement deux ouvrages d'une plus
grande étendue et d'une portée plus générale ; ce sont ceux de Joach.
Wach : Das Verstehen. Grundzüge einer Geschichte der hermeneutischen

Theorie im XIX. Jahrhundert, I, 1926 ; II, 1929 ; — et de F. Torm :

Hermeneutik des Neuen Testaments, 1930 (traduit du danois) ^K
Cette simple enumeration fait voir que l'herméneutique, après

avoir momentanément disparu du programme de la théologie, a été

remise à l'ordre du jour avec les honneurs dus à son rang. Et cela

suffit à justifier le choix du sujet, actuel entre tous, que j'ai l'honneur
de traiter aujourd'hui devant vous.

Le plan de mon étude m'est fourni par la nature même des choses.

En effet, si l'on se propose d'esquisser une théorie de l'interprétation
du Nouveau Testament, il y a lieu de caractériser tout d'abord

l'objet à interpréter, en rappelant brièvement ce qu'est le Nouveau
Testament. Il faut ensuite établir en quoi consiste exactement la
tâche de l'interprétation, et distinguer nettement cette tâche de celle

qui incombe à d'autres branches de la théologie. Il s'agit en troisième
lieu de déterminer la méthode qui permettra à l'interprétation
d'atteindre le plus sûrement son but, sans dévier ni s'égarer. Il reste enfin
à signaler les difficultés que l'interprétation rencontre dans

l'accomplissement de sa tâche et qu'elle doit s'efforcer de surmonter.

J. Behm, Heilsgeschichtliche und religionsgeschichtliche Betrachtung les Neuen

Testaments, 1922 ; Pneumatische Exegese 1926. — K. Holl, Luthers Beieutung
für ien Fortschritt 1er Auslegungskunst, 1923. — O. Proksch, Ueber pneumatische
Exegese, 1925. — R. Seeberg, Zur Frage nach lern Sinn uni Recht einer pneumatischen

Schriftauslegung, 1926-27. — E. Seeberg, Zum Problem 1er pneumatischen
Exegese, 1927. — H. Frick, Wissenschaftliches uni pneumatisches Verstäninis der

Bibel, 1927. — E. von Dobschûtz, Vom Auslegen des Neuen Testaments, 1927. —
F. Traub, Wort Gottes und pneumatische Schriftauslegung, 1927. — W. Machholz,
Pneumatische Exegese, 1927. — R. Jelke, Historisch-kritische und theologisch-
dogmatische Schriftauslegung, 1928. — H. Windisch, Der Sinn der Bergpredigt,
1929. — E. Fascher, Vom Verstehen des Neuen Testaments, 1930. —• H.-E. Weber,
Eschatologie und Mystik im Neuen Testament, 1930. — A. Oepke, Geschichtliche

und übergeschichtliche Schriftauslegung, 1931. — (2) Un volume de iv, 253 p.;
Göttingen, Vandenhceck und Ruprecht. — Je dois beaucoup à ce livre du professeur
de Copenhague ; non seulement il m'a suggéré l'idée de mon étude, mais encore
il m'a fourni de nombreux matériaux, ainsi qu'on le verra par les renvois de

plusieurs notes.



PAUL COMTESSE

I. L'objet À interpréter : le Nouveau Testament.

Le Nouveau Testament est la collection d'écrits chrétiens que
l'Eglise a ajoutée comme un second canon au canon juif de l'Ancien
Testament qu'elle avait tout naturellement gardé en vertu de ses

origines qui la rattachaient étroitement au judaïsme. Après avoir
varié dans sa composition et dans son étendue jusqu'à la fin du
IVe siècle en Occident et jusqu'à la fin du VIIe siècle, ou même plus
tard, en Orient, cette collection a fini par se cristalliser dans le groupe
des vingt-sept livres que le Concile de Trente a reconnus comme seuls

canoniques pour le Nouveau Testament et que les bibles protestantes
contiennent également au même titre.

Bien que visant tous, chacun à sa manière, le même but, qui est

d'affermir et de développer la foi et la vie chrétiennes de leurs

lecteurs, ces vingt-sept livres présentent cependant de notables

différences, soit quant à leurs auteurs (il y en a au moins neuf), soit quant
à leurs dimensions (Matthieu compte 1061 versets, Luc 1152, Jean
880, tandis que Philemon et Jude n'en ont chacun que 25, II Jean 13,

et III Jean 15), soit quant à leur nature et à leur contenu : les cinq
premiers sont des ouvrages d'un caractère essentiellement narratif ;

les vingt et un suivants sont des lettres d'enseignement ou d'exhortation

adressées à des Eglises ou à des individus ; le dernier appartient

à ce genre littéraire spécial qu'est le genre apocalyptique ; —
soit enfin quant à leur importance : l'épître aux Romains, les deux
lettres aux Corinthiens, celle aux Galates et celle aux Hébreux ont
une tout autre portée que le billet à Philemon, l'épître de Jude ou
les deux petites lettres johanniques.

Ces vingt-sept livres ont tous été écrits en grec, non pas le grec
de Sophocle ou de Thucydide, de Platon, de Xénophon ou de Démos-

thène, mais le grec tel qu'on le parlait à l'époque hellénistique, ce grec
dérivé essentiellement des dialectes attique et ionien et plus ou
moins parsemé de latinismes et de sémitismes qu'on appelle la
KOivrj (oidXeKTOç) et qui se présente tantôt sous une forme littéraire
dont les ouvrages de Philon et de Josephe sont, après la version des

LXX, les représentants les plus connus, tantôt sous une forme populaire,

plus libre, plus spontanée, celle qu'on trouve dans les nombreux

papyrus que les fouilles récentes faites en diverses contrées, mais

tout spécialement en Egypte, ont mis au jour.



L'INTERPRETATION DU NOUVEAU TESTAMENT 9

Les auteurs du Nouveau Testament appartiennent tous, en effet,
à la seconde moitié du premier siècle de notre ère, sauf peut-être
tel d'entre eux qui pourrait avoir écrit au commencement du second

siècle. Presque tous étaient d'origine juive et avaient subi plus ou
moins fortement l'influence de l'Ancien Testament, qu'ils semblent

avoir connu et utilisé surtout sous sa forme grecque, celle de la
traduction des LXX.

Le livre des Actes aussi bien que les évangiles, l'Apocalypse tout
comme les épîtres ont été rédigés par des hommes que les circonstances

avaient mis en contact direct ou indirect avec Jésus-Christ.
C'est à la suite de l'apparition sur notre terre de Celui que l'un d'eux

appelle le Aoyoç divin, c'est après avoir assisté à sa mort et l'avoir
vu leur apparaître ressuscité, ou du moins après avoir été instruits de

toutes ces choses par des témoins oculaires, c'est après avoir reçu
du Christ glorifié le Saint-Esprit qu'il avait promis à ses disciples,

que les écrivains néotestamentaires ont composé leurs ouvrages. On

trouve dans tous leurs livres l'écho d'une même expérience
fondamentale, point de départ d'une vie transformée à laquelle elle a

donné une orientation nouvelle, et source d'une paix, d'une joie,
d'une espérance jusqu'alors inconnues. Mais cette expérience
commune a été faite par des hommes différents qui l'ont faite chacun

sous une forme particulière et originale, laquelle a été déterminée

et pour ainsi dire spécialisée par leur tempérament, leurs aptitudes
intellectuelles, leur sens moral et religieux, en un mot leur personnalité.

Il en résulte nécessairement que les livres du Nouveau

Testament, à côté d'une unité foncière qui les relie et les apparente les

uns aux autres, présentent d'autre part une grande variété, qui les

distingue nettement et qui permet de reconnaître chez leurs auteurs
des types divers de la vie et de la piété chrétiennes, types marqués
chacun d'une forte empreinte individuelle, mais tous également
précieux et qui se complètent mutuellement d'une manière admirable.

Constater cela (et l'on ne saurait s'y refuser sans fermer
volontairement les yeux à l'évidence), c'est constater que le Nouveau

Testament n'est pas ce que voudraient qu'il fût ou ce que prétendent
qu'il est un certain nombre de personnes, théologiens ou laïques, qui
l'envisagent et le traitent comme un seul et même livre, formant un
tout compact et homogène, ayant pour unique et immédiat auteur
Dieu lui-même, qui l'aurait dicté mot à mot à des hommes, lesquels
n'auraient été que ses instruments passifs et irresponsables. Assuré-



io PAUL COMTESSE

ment Dieu a été à l'œuvre pour produire le Nouveau Testament, et
il serait insensé de vouloir le nier ; mais ce n'est pas lui manquer de

respect que de reconnaître la part considérable que lui-même a

jugé bon de faire à l'élément humain dans la rédaction (comme
aussi dans la réunion) des vingt-sept livres dont l'ensemble constitue
le Nouveau Testament. On ne saurait faire abstraction de ce facteur ;

il faut avoir le courage de l'admettre et même d'y voir une dispensation

providentielle. En tout cas il y a lieu de le prendre en sérieuse

considération lorsqu'on se dispose à interpréter le Nouveau Testament.

Mais je me hâte d'ajouter qu'il n'est pas moins indispensable
de tenir compte, tout aussi sérieusement, de l'élément divin, autrement

dit de l'action puissante, de l'intervention créatrice de Celui

qui a bien voulu donner aux hommes, dans la personne et dans

l'œuvre de Jésus-Christ, la révélation suprême de sa sainteté
parfaite et de son amour infini, en même temps que le moyen seul

vraiment efficace de s'unir à lui et de vivre de sa vie dès maintenant et

pour toujours.
Le Dieu de Jésus-Christ, agissant avec le concours et par le moyen

des individus humains qu'il a choisis et qu'il inspire, mais auxquels
il laisse leur caractère et leur personnalité, voilà en dernière analyse
ce qu'un examen impartial des faits nous conduit à statuer à l'origine
du Nouveau Testament. Aussi vouloir expliquer celui-ci en négligeant
soit l'un soit l'autre de ces deux facteurs inséparables, ce serait faire
fausse route et marcher au-devant d'un échec certain.

IL La tâche de l'interprétation du Nouveau Testament.

Interpréter, c'est faire comprendre. L'interprète s'efforce de donner

le sens clair et complet soit des événements de l'histoire, soit
des produits artistiques ou littéraires de l'activité humaine qu'il juge

propres à intéresser ses lecteurs ou ses auditeurs. Il s'appliquera, par
exemple, à expliquer tel fait ou telle série de faits politiques,
économiques, sociaux, tel tableau ou telle statue d'un artiste célèbre,
telle composition d'un des maîtres de la musique, tel chef-d'œuvre
d'un poète ou d'un auteur dramatique.

Mais pour exposer le sens d'un événement il faut l'avoir saisi ;

pour rendre compte de la pensée d'un artiste ou d'un écrivain il faut
l'avoir pénétrée et se l'être assimilée ; bref, pour faire comprendre



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT n

quelque chose aux autres il faut tout d'abord l'avoir compris soi-
même. L'interprétation a pour condition indispensable la
compréhension. C'est là une vérité élémentaire, sur laquelle il serait superflu
d'insister.

Or comprendre n'est pas toujours facile ; c'est même quelquefois
très difficile, et j'aurai à revenir, dans le dernier chapitre de ce travail,
sur les obstacles nombreux auxquels se heurte l'interprétation pour
autant qu'elle dépend de la compréhension. En tout cas et
indépendamment de la victoire qu'elle doit remporter (si elle le peut) sur
les difficultés qu'elle rencontre, la compréhension d'un objet réclame

impérieusement deux choses : i. l'étude de cet objet, une étude à la
fois intelligente et persévérante qui use de toutes les ressources dont
elle dispose pour s'éclairer et qui ne se laisse rebuter par rien ;

2. la sympathie, l'amour pour l'objet étudié, la communauté de

pensée, de sentiment, d'intérêt avec son auteur, en un mot (qui n'est

peut-être pas français, mais qui résume bien ma pensée) la congênia-
lité W ; car, comme l'a dit l'historien Treitschke, « nous ne comprenons
que ce que nous aimons »(z).

L'étude et la sympathie (ou la congénialité), tels sont les deux

moyens qui permettent à l'interprète de remplir la première moitié
de sa tâche : comprendre. Pour s'acquitter de la seconde moitié :

faire comprendre, il devra ajouter à ces deux moyens de recherche

le moyen d'exposition qui s'appelle le commentaire, lequel, lorsqu'il
s'agit de produits littéraires, s'accompagne volontiers de la traduction

qui en condense et en fixe les résultats, ou se fond avec celle-ci

sous la forme de la paraphrase.
On peut donc définir l'interprétation littéraire en disant qu'elle

consiste à commenter et à traduire un ouvrage après l'avoir scientifiquement

étudié et congénialement compris. Et l'on peut formuler comme
suit l'idéal que tout interprète doit chercher à atteindre : ï. arriver à

comprendre un auteur aussi bien(3) qu'il se comprenait lui-même ;
2. le faire comprendre aux lecteurs d'aujourd'hui aussi bien que ses

premiers lecteurs pouvaient le comprendre.
Ce qui est vrai de l'interprétation d'une œuvre littéraire en général

l'est aussi, en particulier, de l'interprétation des livres du Nouveau

Testament. Il est évident que pour être en mesure d'expliquer le

Littré donne l'adjectif congenial, mais il ne mentionne pas le substantif
congénialité. — (2) Cité par Behm, Pneumatische Exegese p. 28. —¦ (3) Schleiermacher

disait : mieux.



12 PAUL COMTESSE

quatrième évangile ou l'épître aux Romains, il faut les avoir lus et
relus, étudiés en détail dans leur langue originale et en profitant de

toutes les ressources que j'indiquerai plus loin, — puis les avoir
longuement médités et se les être lentement assimilés. Et ce travail
essentiellement intellectuel ne doit pas être accompli avec indifférence

ou détachement ; il doit être vivifié et fécondé par une communion

spirituelle, par une liaison d'âme avec saint Jean et saint Paul,

par un intérêt pressant pour les choses dont ils vivaient et par un
amour brûlant pour Celui qu'ils aimaient eux-mêmes par-dessus

tout.
C'est dire que dans l'interprétation du Nouveau Testament

l'intérêt religieux doit accompagner et soutenir l'intérêt scientifique, le

besoin de Dieu et de sa grâce doit marcher de pair avec le désir de

comprendre la pensée de ses témoins et stimuler sans cesse ce désir.

Et nous pouvons donner ici, comme pendant au mot de Treitschke
cité plus haut, un mot de Pascal qui, dans son traité De l'esprit
géométrique, a écrit en parlant des choses divines : « il faut les aimer

pour les connaître » (l).

Telle que je viens de la caractériser, la tâche de l'interprétation
du Nouveau Testament diffère sensiblement de celle que se proposent
d'autres disciplines ou branches de la théologie qui, tout en étant
plus ou moins connexes à l'interprétation, doivent cependant ne pas
être identifiées avec elle : je veux parler de la critique, de l'histoire,
de la théologie biblique, de la dogmatique, puis de l'application
pratique et enfin de ce que j'appellerai (faute d'un meilleur nom) la
sublimation exégétique.

Et d'abord l'interprétation doit être distinguée de la critique.
Celle-ci, dans l'étude qu'elle fait des livres du Nouveau Testament,
les envisage soit au point de vue de leur texte (critique verbale ou
externe), soit au point de vue de leur contenu (critique réale ou
interne). La critique verbale prépare le travail de l'interprétation en
établissant le texte des écrits néotestamentaires pour autant qu'il
peut être reconstitué par l'étude et la comparaison des manuscrits,
des anciennes versions et des citations des pères ; mais elle est
quelquefois obligée de recourir aux résultats de l'interprétation elle-
même, qui dans certains cas l'emportent sur les données de la critique

Œuvres complètes de Blaise Pascal, édition de Ch. Lahure & Cle, Paris,
i860. T. II, 347.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 13

externe. C'est ainsi que, dans le passage Rom. v, 5, l'indicatif ëxouev
doit certainement, en vertu du sens et de la marche de la pensée,
être préféré au conjonctif ëxuj|uev qu'on trouve dans les plus anciens

manuscrits et que supposent les versions latines et syriaques. De
même dans I Cor. xv, 49 il est très probable que la leçon primitive
est qpopéo"0|uev, malgré l'attestation beaucoup plus forte en faveur
du conjonctif <popéo"ujLiev.

La critique réale, d'autre part, complète le travail de l'interprétation

en s'efforçant de répondre aux questions souvent fort délicates

qui concernent l'auteur, la date, l'intégrité, l'authenticité et la
crédibilité des livres du Nouveau Testament.

L'interprétation se distingue également de l'histoire de Jésus et de

l'histoire du siècle apostolique auxquelles elle sert de base, mais

avec lesquelles elle ne saurait être confondue : expliquer ce que saint
Luc a voulu dire en écrivant le troisième évangile ou le livre des

Actes est tout autre chose que de tracer, pour autant qu'on peut
le faire d'après les sources disponibles, une esquisse de ce que Jésus a

été, a pensé, a senti, a voulu, a fait, ou un tableau de la naissance

et du développement de l'Eglise chrétienne primitive en Palestine,
en Asie mineure, en Macédoine, en Grèce et en Italie.

Il convient, en troisième lieu, de séparer l'interprétation de la
théologie biblique, dont la tâche est d'exposer, soit dans leur unité
d'ensemble, soit dans la diversité de leurs formes individuelles, c'est-à-
dire propres à chaque auteur, les conceptions religieuses et morales

qui sont celles des écrivains du Nouveau Testament. Le travail de

la théologie biblique est donc surtout synthétique, tandis que celui
de l'interprétation est essentiellement analytique. Il faut toutefois

remarquer que si, en principe et d'une façon générale, l'interprétation

précède et conditionne la théologie biblique, celle-ci peut à

l'occasion rendre service à celle-là en lui fournissant, par la vue
d'ensemble qu'elle lui donne, le moyen d'éclairer tel ou tel passage que
son contexte immédiat ne suffit pas à expliquer entièrement. Il serait

difficile, par exemple, de préciser le sens du mot oiKCUOCTUvn dans

le passage I Cor. 1, 30 (le seul de toute cette épître où il figure) si

l'on n'était pas renseigné sur la notion paulinienne de la oiKdiotTÛvq

0eoO par les chapitres 1 à v de l'épître aux Romains (spécialement

ni, 21-24) et Par ^a définition contenue dans Phil. m, 9.
La théologie biblique permet d'établir ce qu'on pourrait appeler

(>) NABCD.



i4 PAUL COMTESSE

la dogmatique biblique. Celle-ci, à son tour, sert de point de départ
à la dogmatique proprement dite, qui tient compte en outre, dans

l'exposé systématique qu'elle fait de la vérité chrétienne, des

confessions de foi que l'Eglise a formulées, ainsi que de l'expérience
chrétienne telle qu'elle se développe et se modifie au cours des siècles,

— et dont la méthode est déterminée par la théorie de la connaissance

que le dogmaticien a cru devoir adopter. C'est dire que la dogmatique

n'a presque plus rien à faire avec l'interprétation, à laquelle
elle ne se rattache que par un lien très lâche.

Quant à l'application pratique du contenu des écrits
néotestamentaires telle qu'on la trouve dans certains commentaires, dans

bon nombre de prédications, d'homélies, de méditations ou d'études

bibliques, il serait facile de montrer que souvent, hélas elle s'éloigne
beaucoup du sens primitif des textes et dénature complètement la

pensée de l'auteur sacré, tout en prétendant l'expliquer. Mais même

lorsqu'elle reste fidèle à cette pensée et ne fait qu'en prolonger les

lignes, elle la dépasse en l'actualisant, et elle sort ainsi du cadre que
j'ai tracé plus haut et qui fixe à l'interprétation ses limites précises

et infranchissables.
Les théologiens protestants, et tout spécialement ceux

d'aujourd'hui, sont en général d'accord sur le bien-fondé et la nécessité des

distinctions qui précèdent. Mais depuis que l'étude du problème
herméneutique a été reprise (avec le zèle et l'ardeur que j'ai signalés

au début de cette étude), plusieurs de ceux qui ont pris part au débat
estiment que, sans tomber dans l'application pratique, il y a lieu
néanmoins d'étendre le champ d'activité de l'interprétation en la

faisant aboutir et pour ainsi dire culminer dans le procédé que j'ai
désigné plus haut sous le nom de sublimation exégétique et qu'il me

reste à caractériser et à critiquer.
Avec cette façon de comprendre et de pratiquer l'interprétation

du Nouveau Testament, on reconnaît toute l'importance du sens
primitif et littéral établi par une étude grammaticale, historique et

psychologique du texte des écrits néotestamentaires. Mais on prétend
tirer de ce sens particulier, occasionnel, strictement limité par les

circonstances qui lui ont donné naissance et qu'il vise uniquement, un
sens supérieur, dégagé des contingences historiques, par conséquent
plus large, plus général, applicable aux circonstances de notre
époque, et auquel on donne les noms de théologique, pneumatique,
supra- ou méta-historique.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 15

Je résume, à titre d'exemples, l'opinion de quelques-uns des

représentants de cette manière de voir.
Selon Karl Barth, il importe moins de fixer « ce qui est là » (was

da steht), c'est-à-dire le sens grammatical et historique du texte grec,
au moyen d'une traduction, d'une paraphrase ou d'un savant
commentaire, que de montrer comment il faut le comprendre en se

l'appropriant et pour ainsi dire en le repensant(I). Il faut laisser subsister
le moins possible de ces blocs de concepts purement historiques,

purement donnés, purement fortuits ; il faut, en revanche, autant et
aussi loin que possible, mettre en lumière la relation des mots
humains avec la Parole divine contenue dans ces mots(ï), avec la
Parole que Dieu nous adresse à nous et par laquelle il se révèle à

nous. Dans la compréhension de l'épître aux Romains, par exemple,
il s'agit d'arriver, écrit Barth, jusqu'au point «où je me trouverai

presque uniquement devant l'énigme de la chose et presque plus du

tout devant l'énigme du document comme tel, jusqu'au point où,

par conséquent, j'oublierai presque que je ne suis pas l'auteur et
où je l'aurai si bien compris que je pourrai presque le faire parler
en mon nom et parler moi-même en son nom »ô). Une exégèse dans

laquelle par principe on poursuit la pensée de l'auteur en pensant
soi-même (eine prinzipiell nach-denkende und selbst-denkende

Exegese) <•¦*>, voilà ce que Barth réclame de l'interprète du Nouveau

Testament, voilà ce qu'il a essayé de donner dans son Rœmerbrief et
dans son explication de I Cor. xv (Die Auferstehung der Toten), voilà ce

qu'il désigne par le mot d'ordre « exégèse théologique » qu'il a lancé

comme un coup de clairon dans le débat herméneutique. Mais il
suffit de parcourir le Rœmerbrief pour constater qu'au lieu de dégager
et de poursuivre la pensée de saint Paul en la pensant à nouveau,
le professeur de Bonn la dénature complètement et la remplace par
la sienne. Son procédé intuitif et divinatoire a pour effet d'introduire

dans le texte à expliquer une quantité de choses qui n'y sont

pas au lieu d'en faire sortir celles qui y sont. Ainsi que le remarque
très justement von Dobschûtz W, Barth se sert du nom de Paul comme
d'un pseudonyme pour exposer ses propres idées qui, en dernière

analyse, sont celles de Kierkegaard. La pratique du professeur de

Bonn ne répond donc que très imparfaitement à sa théorie : ce que

(J) Rœmerbrief 3., p. xi. — (2) Ibid., p. xm. — (3) Ibid., p. xm. — (4)
Auferstehung der Toten, p. vi. — (S) Vom Auslegen des Neuen Testaments, p. 29,
note 65.



16 PAUL COMTESSE

celle-ci réclame sous le nom d'exégèse théologique peut encore, dans

une certaine mesure, être appelé sublimation, mais ce que celle-là

présente dans ses commentaires ne mérite plus ce nom ; c'est bien

plutôt (pour rester dans les images empruntées à la chimie) de la
combinaison ou pour mieux dire de la substitution. En tout cas ce

n'est pas de l'interprétation.
Karl Girgensohn n'a pas publié de commentaire; il s'est borné à

exposer théoriquement son programme dans quelques études. Ce

programme peut être résumé dans la formule « exégèse pneumatique ».

L'exégèse pneumatique, qu'il faut distinguer soigneusement de l'exégèse

« psychique » pratiquée par l'historien, s'affranchit de toute
entrave historico-psychologique ; elle tend à découvrir le contenu
supra-historique du Nouveau Testament, à percevoir dans la parole
de l'Ecriture le témoignage de l'Esprit éternel de Dieu. Non contente
de connaître le sens qu'avaient les livres du Nouveau Testament à

l'époque de leur apparition, elle prétend dégager leur signification
permanente, normative pour les chrétiens de tous les temps, et tout
spécialement pour nous, chrétiens du XXe siècle. Son moyen par
excellence de compréhension est « l'esprit divin de la prière », « le

meilleur guide pour conduire à l'esprit divin de l'Ecriture »(l). L'esprit

vraiment vivant de l'Ecriture ne peut être saisi que dans une
expérience personnelle faite au contact de la parole de l'Ecriture,
expérience impossible à définir et à décrire entièrement. L'exégèse

historico-psychologique est assurément légitime et indispensable,
mais elle n'est qu'une préparation et un acheminement à l'interprétation

pneumatique qui, elle, saisit d'une manière immédiate la
profondeur divine. Girgensohn revendique pour l'exégèse pneumatique
un caractère nettement scientifique, théologique. « Elle ne doit pas
dégénérer», dit-il, «en une glossolalie sans frein ni en un verbiage
abondant et sentimental, mais elle doit s'efforcer de formuler des

notions claires et précises. »(z) Elle doit toujours partir du sens établi

par l'exégèse philologique et historique, mais sans jamais se laisser
asservir à la lettre, car elle a pour but de « recréer par l'Esprit qui la

remplit le sens qui gît derrière les mots » ^3\ Au reste, elle se distingue
de l'exégèse pratique en ce qu'elle ne vise pas, comme cette dernière,
à faire une application directe et édifiante de l'Ecriture, mais

Die Inspiration der heiligen Schrift, p. li. — (2) Ibid., p. 25. — (3) Ibid.,
p. 27.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 17

concentre toute son attention sur le contenu supra-temporel de

celle-ci(l).

Girgensohn est plus pondéré et moins aventureux que Barth, et

son programme d'exégèse pneumatique correspond mieux à la notion
de sublimation exégétique que j'essaie de caractériser. Mais
précisément parce que et dans la mesure où l'interprétation est élevée

par Girgensohn au niveau de la sublimation, elle cesse d'être de

l'interprétation proprement dite et, bon gré mal gré, elle franchit
le seuil qui sépare celle-ci de l'application pratique. En outre, comme
je le montrerai dans le chapitre suivant, le rôle du Saint-Esprit et de

la prière ne commence pas seulement après que l'exégèse gramma-
tico-historique a fourni ses résultats ; il débute avec cette exégèse,

et il continue tant qu'elle est à l'œuvre. Il n'y a donc pas lieu de

parler d'une exégèse spécialement pneumatique, qui succéderait à

l'exégèse grammatico-historique comme une seconde opération à

faire subir aux livres du Nouveau Testament, comme un moyen
supérieur de les comprendre et de les expliquer. Il faut et il suffit que
l'exégèse grammatico-historique soit elle-même déjà toute pénétrée
de l'Esprit et accompagnée de prière.

Von Dobschûtz (z) fait rentrer la tâche de l'exégèse dite pneumatique

ou supra-historique dans celle de l'exégèse scientifique, et en cela

il me semble être plus près de la vérité que Girgensohn, parce qu'il ne

statue pas, comme ce dernier, une exégèse à deux degrés successifs

et superposés. Mais j'estime qu'en demandant à l'exégèse de pénétrer
jusqu'au contenu supra-historique de l'Ecriture, c'est-à-dire
jusqu'aux pensées fondamentales et indépendantes du temps et des

circonstances qui s'y trouvent renfermées, il étend le champ et par
conséquent la tâche de l'exégèse au delà des limites qui enserrent
étroitement ce qu'il convient d'appeler interprétation.

Oepke ö)j enfin, reprend en gros la thèse de Girgensohn en

affirmant, lui aussi, la nécessité de l'exégèse supra- ou méta-historique
à côté et au-dessus de l'exégèse historique. Mais il ne réussit pas,
malgré des distinctions assez subtiles, à la séparer nettement soit
de l'application pratique, soit de la dogmatique, et finalement il la

ramène, lui aussi, à un procédé de sublimation.

(1) Die Grenzgebiete..., p. 89. — Ces citations de Girgensohn, comme celles de

Barth, sont faites d'après Behm, Pneumatische Exegese f, 1926. —• (2) Vom Auslegen

des Neuen Testaments, p. 61. —¦ (3) Geschichtliche und übergeschichtliche Schrift-
auslegung, 1931.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XXI (n° 86, I933) 2



18 PAUL COMTESSE

En résumé, la sublimation exégétique, quelqu'utile qu'elle puisse
être d'ailleurs, ne me paraît pas appartenir au domaine de

l'interprétation. Et la tâche de l'interprète du Nouveau Testament me
semble se borner, comme je l'ai dit, à comprendre et à faire comprendre
les livres néotestamentaires aussi bien, si possible, que leurs auteurs
les comprenaient eux-mêmes et que pouvaient les comprendre les

lecteurs contemporains auxquels ces livres ont été adressés et pour les

besoins desquels ils ont été rédigés.
Mais quelle méthode l'interprète du Nouveau Testament devra-t-il

employer pour s'acquitter d'une telle tâche C'est à cette question

que je vais essayer de répondre dans un troisième chapitre.

III. La méthode de l'interprétation du Nouveau Testament.

La méthode d'un art dépend en général à la fois de l'objet auquel
il s'applique et de la tâche qu'il se propose. Si donc l'objet et la tâche
de l'interprétation du Nouveau Testament sont ce que j'ai montré
dans les deux chapitres précédents, il en résulte que sa méthode doit
fournir à l'interprète tout d'abord le moyen de comprendre lui-même
les écrits néotestamentaires en tenant compte des deux facteurs

(humain et divin) qui leur ont donné naissance, puis le moyen de les

faire comprendre à d'autres.

A. Moyen de comprendre.

Comme je l'ai déjà dit, le moyen de comprendre les livres du Nouveau

Testament est double : il consiste d'une part dans l'étude, qui
prend en considération le facteur humain, et d'autre part dans la

congénialité ou le sens religieux, qui permet de saisir et de pénétrer
le facteur divin.

a) h'étude qui incombe à l'interprète du Nouveau Testament est

une étude exégétique, au sens strictement étymologique de ce terme,
c'est-à-dire qu'elle doit tendre uniquement à extraire du texte, dans

toute son originalité parfois déconcertante, la pensée que l'auteur a

mise, et non pas commencer par y introduire, pour l'en faire sortir
ensuite par d'habiles tours de prestidigitation, celle qu'on lui prête
en vertu d'un a priori ou d'une préférence personnelle. Or affirmer

que l'étude qui sert de base à l'interprétation du Nouveau Testament
doit être faite selon la méthode purement exégétique, c'est écarter

ipso facto deux autres méthodes qui, pour avoir été fréquemment



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 19

employées ou pour l'être encore quelquefois, n'en méritent pas moins

d'être condamnées sans appel : je veux dire la méthode dogmatique
et la méthode allégorique.

L'interprétation dogmatique est celle qui prétend juger et jauger
le contenu des écrits néotestamentaires d'après une norme fixée

d'avance et qui leur est impitoyablement appliquée. Cette norme

peut être aussi bien hérétique qu'orthodoxe, aussi bien religieuse que
philosophique, aussi bien favorable que défavorable au Nouveau
Testament ; elle peut être empruntée au consensus patrum et

désignée par la formule quod semper, quod ubique, quod ab omnibus
creditum est; elle peut être cherchée, avec le Concile de Trente, dans

le sens de l'Ecriture que l'Eglise catholique a officiellement adopté
(sensum quem tenuit et tenet sancta mater Ecclesia), ou, avec la théologie

protestante du XVIIe siècle, dans la « pure doctrine », dans la

« somme » des enseignements divins qu'on prétendait avoir tirée de

la Bible ; elle peut, comme au temps de l'Aufklaerung, être demandée
à la simple « raison » humaine, ou, comme le voulait Kant, à la
« morale » ; — peu importe : elle est toujours plus ou moins intéressée

et dictée par un préjugé, et par conséquent la méthode qui la pose
et l'impose est erronée et doit être rejetée (l\

Est-ce à dire que, par contre, la méthode exégétique soit et puisse
être absolument désintéressée Non, certes ; mais l'intérêt avec
lequel elle aborde son objet provient de cet objet lui-même, lui seul,
indépendamment de toute idée préconçue et de toute intention
préalable ; c'est l'intérêt que crée la sympathie, la congénialité, et

l'on ne peut plus parler ici d'à priori, de préjugé ; il s'agit uniquement

d'attrait, d'affinité, de communion d'esprit et de sentiment.
Quant à l'interprétation allégorique, son nom seul suffit à la

condamner. "AXXo (rfopeûeiv, dire autre chose que ce que le texte dit,
mettre à côté ou à la place du sens primitif un autre sens, prétendu
plus profond et plus important, voilà ce qu'elle fait ; et elle a

incontestablement tort de le faire.
Philon est le représentant classique de cette méthode, qu'il a

appliquée à l'Ancien Testament avec une vraie maestria, mais aussi

avec l'arbitraire le plus effréné et le plus fantaisiste. Il a été suivi
dans cette voie entre autres par Origene, qui allegorise à outrance
non seulement l'Ancien Testament, mais aussi le Nouveau Testament.

Voici quelques échantillons de son exégèse :

(*) Cf. Torm, p. 210 s.



20 PAUL COMTESSE

A propos de la question que la femme samaritaine adresse à Jésus
dans Jean iv, 12 : « Es-tu plus grand que Jacob notre père qui nous
a donné ce puits et qui en a bu lui-même, aussi bien que ses fils et
ses troupeaux » Origene note ceci : « On peut dire allégoriquement

que le puits de Jacob ce sont les écrits de Moïse, desquels Jacob et
ses fils ont bu spirituellement » (*'. Au sujet de la parole que Jésus

prononce un peu plus tard dans son entretien avec la Samaritaine :

« Vous adorez ce que vous ne connaissez pas, nous adorons ce que nous
connaissons » (Jean iv, 22), le grand exégète remarque : « Littéralement

le vous désigne les Samaritains, mais anagogiquement il se

rapporte aux hétérodoxes à l'égard des Ecritures ; quant au nous, il
vise proprement les Juifs, mais allégoriquement il signifie : Moi, le

Logos, et ceux qui ont été façonnés selon moi »(2).

Dans une de ses homélies sur Luc, la scène du jour des Rameaux
lui suggère, entre beaucoup d'autres, les explications ou plutôt les

applications suivantes : « L'ânon est détaché parce que le Seigneur en

a besoin. Or maintenant encore le Seigneur a besoin de l'ânon. Et
c'est vous qui êtes le petit de l'ânesse. Pourquoi le Eils de Dieu

a-t-il besoin de vous Que vous demande-t-il Il a besoin de votre
salut, il veut que vous soyez détachés des liens de vos péchés. Et
puis les disciples placent leurs vêtements sur l'âne et y font asseoir

le Sauveur : ils prennent la parole de Dieu et ils la posent sur les

âmes de leurs auditeurs...» etc. <3) Un peu plus loin, touchant la
purification du temple, nous lisons : « Jésus ne chasse pas ceux qui achètent,

car celui qui achète possède ce qu'il a acheté. Il chasse ceux qui
vendent et qui dissipent ce qu'ils avaient, à la façon de ce fils
débauché qui reçut la fortune de son père et qui perdit tout ce qu'il
avait en buvant avec excès. Donc celui qui vend est chassé, surtout
s'il vendait des colombes. Pourquoi [l'évangéliste] n'a-t-il pas
mentionné d'autres oiseaux que les colombes Cet animal est simple et

gracieux. Or je crains que chez nous aussi on ne puisse surprendre
un vice du même genre. En effet si je vends à prix d'argent et si je
n'enseigne qu'en échange d'un salaire les choses que le Saint-Esprit
m'a révélées et confiées afin que je les divulgue, que fais-je d'autre

que vendre des colombes, c'est-à-dire le Saint-Esprit Et quand je
l'ai vendu, je suis chassé du temple de Dieu » W.

Orig. Werke, Der Johanneskommentar, éd. Preuschen, 1903, p. 528. — (2) Ibid.,
p. 240. — (3) Orig. Werke, Die Homilien zu Lukas etc., éd. Rauer, 1930, p. 219.—
(4) Ibid., p. 224 s.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 21

Au fond, la méthode allégorique n'est qu'une conséquence ou, si l'on

veut, une forme spéciale de la méthode dogmatique. Comme celle-ci
elle part d'un a priori, et cet a priori est le désir plus ou moins inconscient

que l'exègète a de retrouver ses idées personnelles dans le

texte qu'il explique, ou encore le besoin naïf et respectueux qu'il
éprouve de découvrir partout dans l'Ecriture un sens élevé, spirituel,
de beaucoup supérieur au sens tout simple, tout ordinaire qui est

souvent le sens primitif, mais qu'on juge indigne des auteurs sacrés.

En raison de cet a priori qui est à son origine, la méthode allégorique
doit être rejetée tout comme la méthode dogmatique.

On objectera peut-être que les écrivains néotestamentaires ont
fait eux-mêmes de l'allégorie ; ainsi saint Paul dans le chapitre iv de

son épître aux Galates. Assurément. Mais tout d'abord il y aurait

peut-être lieu, en regardant les choses de près, de faire une distinction
entre l'exégèse des auteurs du Nouveau Testament et celle d'un
Origene ou d'un Augustin, et d'appeler la méthode des premiers
typologique plutôt qu'allégorique W. Ensuite et en tout cas l'interprète

du Nouveau Testament n'est pas tenu de suivre les écrivains

bibliques sur ce chemin. Il doit se borner à essayer de les comprendre,
même quand ils allégorisent, en recherchant comment et pourquoi
ils le font, mais sa méthode à lui doit rester purement exégétique. Le
sens qu'il est appelé à découvrir est le sens littéral, qui peut fort bien
être en même temps spirituel et profond, mais qui ne l'est pas
nécessairement toujours et partout, et qui est en tout cas le sens primitif,
le sens tel que l'entendait l'auteur, et non celui qu'on y ajoute ou

qu'on y substitue. Faire fi de la lettre, c'est risquer de faire fi de

l'Ecriture elle-même. Si littera tollitur, scriptura quid est a dit très

justement Hugues de Saint-Victor (ï>.

Pour atteindre ce sens littéral et primitif, c'est-à-dire pour
comprendre aussi purement et aussi complètement que possible ce que
l'écrivain sacré a voulu dire, l'interprète du Nouveau Testament doit
utiliser les ressources multiples qui lui sont offertes tant par la grammaire

et la lexicologie que par l'histoire, la critique, la psychologie,
l'histoire des religions et la « Formgeschichte ».

1. La grammaire lui permet de fixer la position que le grec du
Nouveau Testament occupe dans le développement historique de la

(') Cf. Torm, p. 219. — (2) Prœnotatiunculœ, c. 5 (cité par Torm, p. 2;).



22 PAUL COMTESSE

langue grecque. Elle montre, en effet, que la langue des écrivains
néotestamentaires n'est pas un idiome à part, un grec « biblique »

qui serait la langue du Saint-Esprit, mais qu'elle est une forme de ce

grec hellénistique qui, depuis Alexandre le Grand, était devenu peu
à peu et de plus en plus la langue universelle. Cette langue courante
ou commune (xoivq) s'était formée par la pénétration dans le

langage écrit d'un nombre toujours croissant d'éléments appartenant au

langage de la conversation ordinaire. Au premier siècle de notre ère

elle n'avait pas encore subi d'une manière appréciable l'influence de

la tendance puriste et archaïsante qu'on appelle l'atticisme. Aussi le

grec du Nouveau Testament est-il bien plus une langue populaire
qu'une langue littéraire. Mais il convient d'ajouter que d'une façon
générale, quoiqu'avec des nuances individuelles assez sensibles, il
correspond moins au langage de la conversation tout à fait populaire
et familière qu'à celui dans lequel s'entretenaient les hommes cultivés

de l'époque.
La grammaire montre en outre que le grec hellénistique ne suit

plus strictement les règles auxquelles obéissait le grec classique, mais

qu'il tend à s'en affranchir ou du moins à les simplifier, h'article
n'est plus employé d'une façon rigoureusement conséquente : c'est
ainsi que dans le chapitre n de l'épître aux Romains saint Paul, pour
désigner la loi mosaïque, se sert indifféremment de ó vouoç ou de

vÓ|ìoc. Le sens de certaines conjonctions s'élargit considérablement :

le ÛJCTTe consécutif passe au sens final, tandis qu'en revanche le ïva
final prend le sens consécutif. D'autre part l'infinitif remplace

fréquemment la proposition subordonnée introduite par ïva, ou vice

versa celle-ci se substitue à l'infinitif. (Dans le Nouveau Testament
ce cas est caractéristique du style de Jean.) Les nuances souvent
très délicates que les auteurs classiques marquent par l'emploi des

négations OÙ et \xr\ s'effacent presque entièrement. Le sens propre des

prépositions est loin d'être toujours soigneusement observé : Ttepi et

UTtép deviennent presque synonymes ; de même ùrtép et àvri ; eiç

avec l'accusatif se dit facilement au lieu de èv avec le datif, et
quelquefois, mais plus rarement, c'est l'inverse. On ne fait presque plus
de différence entre le comparatif et le superlatif. Le duel est totalement

délaissé, h'optatif tend à disparaître. Le moyen n'est plus
toujours nettement distingué soit de l'actif soit du passif. Les règles d'accord

des mots ou des phrases sont souvent négligées. Les pronoms
personnels abondent, tandis que les adjectifs possessifs se font rares.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 23

Enfin la syntaxe se simplifie : les constructions participiales dominent,
la subordination cède le pas à la coordination (x).

A la grammaire se rattache étroitement la lexicologie, qui non
seulement note dans le grec du Nouveau Testament un certain
nombre de sêmitismes et de latinismes, mais encore y constate des

changements caractéristiques dans la signification de beaucoup de

mots. Ces changements consistent dans un approfondissement ou
dans une spécialisation du sens, par l'application qui en est faite à

un domaine nouveau (exemples : rraTn,p, eìpfjvq, auapria, — KÓffuoc,

òaiuóviov, €iòu)Xov, — ujuxikÓc, òkxkovoc, Tarteivóc, uexavoeìv, —
et surtout TcitfTiç,, okaioç avec ses composés, X^piC, eùcrpréXiov,

Ttveöua, 0"uuTr|p, èKKXncfia, àrrooToXoç, àTroXÙTpwoïç,, rcapouffia, aàpS,

etc.) <*>.

Pour exploiter ce vaste champ de la grammaire et de la lexicologie
l'interprète du Nouveau Testament dispose aujourd'hui de plusieurs
outils de choix, qui facilitent considérablement son travail. Je relève

tout spécialement la grammaire de Blass-Debrunner(3\ la Grammaire

du grec biblique du Père Abel (1927), le dictionnaire de Walter
Bauer (4}, et le Theologisches Wœrterbuch zum Neuen Testament, édité

par Gerhard Kittel, qui a commencé à paraître ce printemps et

qui, à en juger d'après les premières livraisons, sera bien près
d'atteindre à la perfection.

2. h'histoire vient à son tour aider puissamment l'interprétation.
Car il est évident que pour comprendre véritablement un auteur il
est indispensable de connaître son époque et son milieu. Il s'agira
donc, pour l'exègète du Nouveau Testament, de se familiariser aussi

complètement que possible avec l'histoire politique, sociale, littéraire

et artistique, religieuse et morale, non seulement de la Palestine,
mais aussi de l'empire gréco-romain au premier siècle de l'ère chrétienne.

Il devra en particulier se rendre compte de l'influence qu'ont exercée

sur les écrivains néotestamentaires soit le judaïsme soit l'hellénisme,
ainsi que de la combinaison plus ou moins intime de ces deux

éléments dans toute la manière de voir et de penser de plusieurs d'entre

eux. En ce qui concerne le judaïsme, il est à peine besoin de rappeler
la place qu'occupe et le rôle que joue l'Ancien Testament dans les

livres du Nouveau Testament et par conséquent la nécessité absolue

(T) Cf. Torm, p. 41-54. — (2) Cf. Torm, p. 56-90. — (3) Grammatik des neute-
stamentlichen Griechisch^, 1931. —¦ (4) Griechisch-deutsches Wœrterbuch zu ien
Schriften les Neuen Testaments, 1928.



24 PAUL COMTESSE

de le connaître et de pouvoir le consulter aussi bien sous la forme

originale du texte hébreu que dans la traduction des LXX. Mais il
convient de faire en outre une part à l'influence du rabbinisme,
spécifiquement juif, et à celle de la littérature apocryphe et pseudépi-
graphique juive, plus ou moins teintée d'hellénisme.

Les instruments de travail qui s'offrent à l'interprète du Nouveau
Testament dans ce domaine sont, entre beaucoup d'autres : l'étude
de P. Wendland sur La civilisation hellénistique-romaine (2 1912),

l'insurpassable Histoire du peuple juif au siècle de Jésus-Christ de

Schürer (+1901-11) (i), le commentaire de Strack et Billerbeck
(1922-28) qui illustre les livres du Nouveau Testament par une
multitude de passages tirés du Talmud et des Midrasch, la Bible de

Kautzsch (2) avec son précieux supplément consacré aux Apocryphes
et Pseudépigraphes de l'Ancien Testament (1900, réimprimé en 1921).

3. L'interprétation du Nouveau Testament trouve encore un
précieux auxiliaire dans la critique, tant externe qu'interne. Ainsi que
je l'ai déjà noté plus haut, la critique externe ou verbale fournit
à l'exègète le point de départ de tout son travail en lui donnant, aussi

exact qu'il est possible de l'établir, le texte des écrits néotestamentaires.

Les résultats des recherches aussi étendues que persévérantes
qui ont été faites à cet égard sont consignés dans l'ouvrage monumental

de von Soden '3>5 malheureusement très incommode à cause de la

complication des sigles employés par l'auteur, et dans les éditions
de Nestle M, dont les dernières, grâce à un appareil critique à la
fois simple et ingénieux, condensent dans un espace restreint une

quantité invraisemblable de renseignements variés et précis.
De son côté la critique interne ou réale permet de résoudre les

problèmes divers, étroitement connexes à l'interprétation, que j'ai
également indiqués (questions d'auteur, de date, d'authenticité, etc.).
Les livres les plus marquants qui ont été publiés sur cette matière
depuis la magistrale Einleitung in das Neue Testament (3 1906-07) de

Zahn sont les cinq volumes parus jusqu'ici (1922-26) de l'Introduction

au Nouveau Testament de M. Maurice Goguel, et le manuel
classique de Jülicher, réédité l'année dernière par l'auteur lui-même
avec la collaboration de Fascher.

(*) Voir aussi: Staerk, Neutestamentlicbe Zeitgeschichte, 1920 (Sammlung
Gceschen), et Lagrange, Le Juiàisme avant Jésus-Christ, 1931. •— (2) Die Heilige
Schrift les Alten Testaments, 4 1923. — (3) Die Schriften ies Neuen Testaments...,
1902-13. — (4) Novum Testamentum grœce, V 1927.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 25

4. Mais il ne suffit pas, pour comprendre un auteur, d'avoir le

texte authentique de ses ouvrages, puis de connaître sa langue,
son époque, son milieu, ses lecteurs, les circonstances qui l'ont poussé
à prendre la plume et le but qu'il visait en écrivant. Il faut encore
arriver à le connaître lui-même, en scrutant son âme et en devinant
ses sentiments, en étudiant son caractère et son tempérament, en

pénétrant jusqu'au for intime de sa personnalité. A cet effet l'exègète

aura recours à l'analyse psychologique. Celle-ci sera aussi sagace
et pénétrante que possible, mais elle devra toujours rester d'autant
plus prudente qu'elle sera plus limitée par le peu d'étendue de son

objet. Elle devra, elle aussi, elle surtout, ne jamais cesser d'être

uniquement et rigoureusement exégétique ; sinon elle risquerait de tirer
de son objet ce qu'elle y aurait plus ou moins inconsciemment
introduit, et de tomber ainsi dans l'aventure et la fantaisie. M. G.

Berguer, dans le volume d'ailleurs si intéressant et si richement
documenté qu'il a publié en 1920 sous le titre Quelques traits de la vie de

Jésus au point de vue psychologique et psychanalytique, me paraît
n'avoir pas toujours échappé à ce danger. Cela tient sans doute, pour
une bonne part, au fait qu'en vertu même de son sujet il fait porter
son analyse non seulement sur la personne des évangélistes, mais

aussi et surtout, à travers leurs récits très fragmentaires, sur la
personnalité de celui qu'ils mettent en scène et qu'ils font parler(l), ce

qui augmente beaucoup la difficulté du problème. Au reste l'étude
de M. Berguer appartient au domaine de la « vie de Jésus » bien plus

qu'à celui de l'interprétation proprement dite.
Parmi les commentaires relatifs aux épîtres de saint Paul, on peut

en citer quelques-uns qui sont spécialement intéressants au point de

vue d'une étude psychologique de la personnalité du grand apôtre :

ce sont ceux, déjà un peu anciens, de Bornemann sur les deux lettres

aux Thessaloniciens (1894), et de Haupt sur les épîtres de la captivité
(1897, 7 1902), puis le volume tout récent dans lequel Lohmeyer a

expliqué les épîtres aux Philippiens, aux Colossiens et à Philemon

(1929).

5. Depuis une trentaine d'années, c'est dans l'histoire des religions
qu'on a cherché un cinquième moyen d'éclairer et d'enrichir
l'interprétation du Nouveau Testament. Mais quelque intéressantes que
soient les nombreuses analogies qu'on a relevées en comparant le

(') Berguer, Vie ie Jésus, p. cv s.



26 PAUL COMTESSE

Nouveau Testament aux documents des autres religions, on a trop
souvent perdu de vue que, selon la très juste remarque de Torm (»>,

si l'on veut comprendre un mouvement religieux, c'est avant tout
dans le sol où il a poussé qu'il convient de chercher ses origines, et
non pas dans des terrains plus ou moins éloignés. Or il est incontestable

que le christianisme primitif est issu du judaïsme, et par
conséquent c'est en partant de la religion juive qu'il faut essayer de le

comprendre (tout en faisant, cela va sans dire, la part indispensable à

l'élément nouveau qui lui donne son caractère spécifique et qu'il ne
doit qu'à lui-même). C'est donc une erreur de méthode que de

prétendre expliquer le Nouveau Testament avant tout au moyen d'analogies

et de parallèles tirés de l'hellénisme, — pour ne rien dire de

ceux qu'on est allé chercher jusque dans le bouddhisme et le parsisme.
Une telle erreur est, par exemple, le irpuÌTOV uieOOOç du livre fameux
dans lequel Bousset (2) s'efforce d'expliquer l'invocation que les

chrétiens adressaient à Christ sous le nom de « Seigneur » par
l'influence des nombreux cultes en l'honneur d'un KÛpioç qui se

célébraient dans les milieux hellénistiques du premier siècle.

Il convient donc, dans l'usage des analogies qui peuvent être
tirées de l'histoire des religions, d'être très prudent en ce qui
concerne le terrain dans lequel on les prend. Mais il faut être tout aussi

prudent quant à la date des documents qu'on emploie. Car ce serait

une seconde faute de méthode que de vouloir rendre compte des

termes ou des idées qu'on trouve dans les livres du Nouveau Testament

au moyen de termes ou d'idées empruntés à des écrits d'une

époque incontestablement postérieure, comme on l'a fait, par exemple,
avec les produits de cette littérature mystique, à tendance gnostique
et syncrétiste, connue sous le nom d'hermétisme, ou tout récemment

avec les documents de cette étrange religion qu'on appelle le man-
déisme. Les principaux ouvrages à consulter sur ces matières sont :

la Religionsgeschichtliche Erklärung des Neuen Testaments (1909,
2 1924) de Clemen, puis les anthologies (recueils de textes traduits)
de Bertholet (1908, 21926-32), Lehmann (1912), Gressmann
(2 1926) ; pour le mandéisme spécialement : la traduction des sources

publiée par Lidzbarski (1915, 1920, 1925)(3).
6. Enfin, depuis une douzaine d'années, la Formgeschichte, c'est-à-

dire l'étude du Nouveau Testament faite au point de vue de l'his-

Torm, p. 187. — (2) Kyrios Christos, 3 1926. — (3) Cf. Torm, p. 196-201.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 27

toire de la forme sous laquelle se présentent les écrits néotestamentaires,

est venue ajouter ses lumières à celles que peut donner l'histoire

des religions. Mais il y a lieu de faire ici une distinction importante.

En effet, la Formgeschichte peut être appliquée soit au domaine
de la critique soit à celui de l'interprétation. Dans le domaine de la

critique on demande à la Formgeschichte le secret des origines de la

tradition évangélique (car les recherches ont porté jusqu'ici
essentiellement sur les évangiles et le livre des Actes), et on pense trouver
ce secret d'une part dans une série de formes primitives de narration
(paradigmes, nouvelles, parénèses, apophthegmes, etc.) jusqu'aux-
quelles on croit pouvoir remonter, et d'autre part dans ce qu'on a

appelé le « Sitz im Leben », c'est-à-dire la situation concrète au sein

et à partir de laquelle la tradition s'est développée. Je ne m'arrête

pas à cette première application de la Formgeschichte qui ne

rentre pas dans le cadre de mon travail et dont j'ai eu l'occasion de

vous entretenir il y a quatre ans M. Et j'en viens immédiatement à

la seconde application, celle qui concerne l'interprétation.
A cet égard il importe de remarquer que la forme, tout en étant

une création de l'esprit humain, réagit fortement sur celui-ci et le

façonne à son tour en le soumettant à un certain nombre de lois, si

bien que lorsqu'un écrivain veut formuler sa pensée, il ne saurait le

faire entièrement à sa guise, mais il est lié par les règles du genre
littéraire, du style, du formulaire à employer qui, bon gré mal gré,

s'imposent à lui, sans exclure néanmoins tout élément d'originalité.
C'est ainsi que saint Paul ne crée pas pour ses épîtres un schéma

spécial, inédit ; il utilise celui qui lui est fourni par l'usage courant :

l'adresse, avec ses trois termes (auteur, destinataires, salutation
d'entrée), puis la tractation du ou des sujets à exposer, tractation faite

quelquefois dans le style de la « diatribe » philosophique populaire,
puis la conclusion épistolaire contenant divers renseignements
personnels et des salutations. De même Jean, dans son Apocalypse, se

conforme d'une manière générale aux règles du genre et du style
apocalyptiques. — Cette attention donnée à la forme, non pas seulement

en ce qui concerne la structure générale et les grandes lignes
d'un ouvrage, mais aussi quant au détail des phrases, des expressions,
des groupements de mots ou d'idées dont un auteur se sert, peut con-

(•) Par la lecture d'une étude intitulée : Une nouvelle école ie critique néotesta-

meniaire.



28 PAUL COMTESSE

duire à des résultats aussi importants qu'imprévus. Un seul exemple :

les triades que l'on rencontre dans les passages i Cor. xn, 4 et ss.,

II Cor xm, 13 perdent singulièrement de leur force probante en faveur
du dogme ecclésiastique de la Trinité quand on les compare aux
triades analogues contenues dans I Cor. xm, 13 et I Thess. 1, 5 W.

Cette question de la forme littéraire des livres du Nouveau Testament

a été brillamment traitée par Wendland dans son étude Die
urchristlichen Literaturformen, 2 1912 (dans le «Handbuch zum
Neuen Testament» de Lietzmann) (2). Et le commentaire de von
Dobschûtz sur les deux épîtres aux Thessaloniciens (1909) lui fait
une large place et en tire un parti fort intéressant.

L'étude exégétique, fondée sur les données de la grammaire et de

la lexicologie, de l'histoire, de la critique, de la psychologie, de l'histoire

des religions et de la Formgeschichte, tel est donc le moyen qui

permet à l'interprète de comprendre les livres du Nouveau Testament

en s'attachant au facteur humain qui s'y manifeste. Mais sa

compréhension ne sera vraiment complète (pour autant qu'elle peut
l'être) que si, parallèlement à ce premier moyen et en connexion
étroite et constante avec lui, il utilise le second moyen que j'ai
indiqué plus haut, celui par lequel on peut saisir le facteur divin, à

savoir cette faculté de perception spirituelle qu'est le sens religieux.

b) Le sens religieux, voilà non pas ce qui vient s'ajouter après coup
à l'exégèse scientifique pour la compléter et en sublimer les résultats,
mais ce qui doit l'accompagner dès ses débuts et la pénétrer sans

cesse, de manière à la vivifier et à la rendre féconde. Car, comme le

disait déjà Immer, professeur à l'université ds Berne, mort en 1884,
«le Nouveau Testament n'est compris que de celui qui possède le

sens religieux, et plus exactement ce sens religieux qui connaît par
expérience le sentiment du péché et le besoin du pardon et de la

grâce » te). Le sentiment du péché et le besoin du pardon et de la grâce,

ces quelques mots du vieux théologien bernois valent leur pesant
d'or ; ils marquent brièvement mais avec force la condition sine qua
non d'une exégèse que j'appellerai non seulement religieuse et
spirituelle, mais encore scientifique au plein sens du mot, parce qu'elle
tien compte de tous les éléments du problème. Le sentiment du

(') Cf. von Dobschûtz, Vom Auslegen les Neuen Testaments, p. 33-47. —
(2) Voir aussi Dibelius, Geschichte 1er urchristlichen Literatur, 1926 (Sammlung
Greschen) et A. Puech, Histoire de la littérature grecque chrétienne, tome I: Le Nouveau

Testament, 1928. — (3) Hermeneutik des Neuen Testaments, 1873, p. 9.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 29

péché et le besoin du pardon et de la grâce, n'est-ce pas là ce qui a

fait de Luther l'interprète par excellence de saint Paul Et qui
oserait se flatter de comprendre saint Jean ou saint Pierre en faisant
abstraction de ce sentiment ou de ce besoin

Poser cette condition à l'exègète du Nouveau Testament, ce n'est

pas lui imposer un a priori, un préjugé extérieur et étranger à son

objet ; non, c'est simplement lui demander d'aborder les écrits
néotestamentaires dans l'esprit et les dispositions de leurs auteurs. Il est

indispensable que les vibrations spirituelles qui émanent de la parole
biblique éveillent une résonance dans l'âme de l'exègète. Le irveOua

qui inspire l'Ecriture demande impérieusement à se retrouver chez

l'interprète. Et celui-ci ne pourra mieux se préparer à sa tâche et
la poursuivre qu'en faisant toujours de nouveau monter vers le ciel
l'admirable prière qui ouvre l'hymne de la Pentecôte :

Veni, creator spiritus,
Mentes tuorum visita,
Impie superna gratia
Quœ tu creasti pectora.

La prière d'un cœur pieux précédant et accompagnant le travail
de l'exégèse, et en réponse à cette prière l'Esprit divin illuminant de

ses clartés les profondeurs de l'Ecriture, voilà le secret de la vraie

compréhension du Nouveau Testament, voilà le moyen d'en saisir

non seulement la lettre, mais aussi l'esprit ^\

B. Moyen de faire comprendre.

Toutefois, pour interpréter les livres du Nouveau Testament, il ne
suffit pas de les avoir compris, il faut encore les faire comprendre.
J'ai déjà dit que pour s'acquitter de cette seconde moitié de sa tâche

l'interprète dispose des moyens d'exposition qui sont le commentaire

et la traduction, lesquels se combinent quelquefois dans la paraphrase.
Pendant longtemps le commentaire a existé sous la forme essentiellement

analytique des gloses et des scolies, ou bien il s'est déroulé
dans les longues catènes du moyen âge et dans celles qui remplissent

(') Cf. Behm, Pneumatische Exegese p. 29 s. — Athénagore, au eh. VII de son
Apologie, dit qu'il faut « apprendre de Dieu à connaître Dieu », irapà 0€oO irepi
9eoû... uaOeîv (Cité par A. Puech, Histoire le la littérature grecque chrétienne, II,
201). Et l'auteur de la lettre attribuée à Barnabas invite ses lecteurs à se laisser
instruire par Dieu : TiVEöSe òè OeobiôciKTOi (ch. XXI, 6).



3o PAUL COMTESSE

encore des pages du vieux « Meyer ». Aujourd'hui il revêt en général

une forme plus synthétique, tout en continuant à reposer sur une

analyse minutieuse et complète. Et il s'accompagne volontiers
d'excursus consacrés à élucider les questions importantes et les sujets

particulièrement difficiles ou controversés. Il convient qu'il ne soit ni

trop long ni trop bref, et qu'il s'efforce d'être toujours clair, aussi

bien dans sa disposition générale que dans le détail de ses explications.

A cet égard les commentaires de Zahn (i), substantiels et pleins

d'érudition, mais péniblement lourds et compacts, laissent beaucoup
à désirer. Le modèle du genre me semble être donné parles dernières
éditions du Kritisch-exegetischer Kommentar de Meyer, telles que
les ont rédigées : Bousset pour l'Apocalypse (1906), von Dobschûtz

pour les épîtres aux Thessaloniciens (1909), Joh. Weiss pour I
Corinthiens (1910), Knopf pour les épîtres de Jude et de Pierre (1912),
Wendt pour le livre des Actes (1913), et plus récemment Dibelius
pour Jacques (1921), Windisch pour II Corinthiens (1924), et

Lohmeyer pour Philippiens, Colossiens, Philemon (1929).
En français, les commentaires de celui qui fut notre maître à tous

par son enseignement ou par ses écrits, F. Godet (2), vous sont trop
connus pour que j'aie besoin de relever ici leurs qualités eminentes,
en particulier le souffle profondément religieux qui les anime. Ceux
du Père Lagrange (3>, empreints eux aussi d'une réelle piété et d'un
grand respect pour l'Ecriture, sont admirablement informés de tout
ce qui a été dit d'important sur les sujets qu'ils traitent ; mais

l'auteur, bridé par l'opinion de l'Eglise, est souvent obligé d'exprimer sa

pensée avec tant de prudence ou de subtilité qu'il n'est pas toujours
facile de la saisir. Dans la même série, qui porte le titre général
d'Etudes bibliques, l'Apocalypse a été commentée par le Père

Allo, de Fribourg (1921), le livre des Actes par Jacquier (1926) et

l'épître de Jacques par Chaîne (1927). La position de ces trois
exégètes est la même que celle de leur chef de file, et leur érudition n'est

pas moindre que la sienne, mais ils s'expriment en général avec plus
de clarté et de simplicité que lui. Depuis 1907 Loisy a commenté

coup sur coup : les évangiles synoptiques (1907-08), l'évangile selon
Marc (1912), l'épître aux Galates (1916), les Actes des Apôtres

(:) Kommentar zum Neuen Testament, avec la collaboration de Wohlenberg,
Ewald, Bachmann, Riggenbach, Hauck, Behm. — (2) Jean (1863-65, 4 1901-03);
Luc (1871, 3 1888-89); Romains (1879-80, 2 1883-90); I Corinthiens (1886-87). —
(3) Marc (1911) ; Romains (1916); Galates (1918) ; Luc (1921) ; Matthieu (1923);
Jean (1924) ; — avec plusieurs rééditions.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 31

(1920), le quatrième évangile (2 1921), l'Apocalypse (1923) et l'évangile

selon Luc (1924). Cet exégète est aux antipodes de ceux que je
viens de nommer ; le parti pris hypercritique et le manque presque
complet de sens chrétien qui caractérisent ses ouvrages sont les deux

grands défauts de son exégèse, d'ailleurs si savante et si ingénieuse.
Tout commentaire aboutit logiquement à une traduction, qui le

couronne en le résumant. Mais il arrive fréquemment que la traduction

soit publiée sans commentaire ou qu'elle soit accompagnée
seulement d'une introduction et de brèves notes explicatives. En tout
cas la tâche du traducteur ne laisse pas d'être fort délicate. Elle peut
être comprise de deux manières principales très différentes, que
Schleiermacher a caractérisées comme suit : ou bien le traducteur
laisse l'écrivain aussi tranquille que possible, et il s'efforce de
conduire le lecteur jusqu'à lui ; ou bien il dérange le moins possible le

lecteur, et il s'applique à amener l'écrivain jusqu'à sa portée(l>.
Chacun de ces deux procédés a ses avantages et ses inconvénients.
Le premier permet de faire sentir au lecteur toute la distance qui
sépare sa mentalité de celle de l'écrivain, à mesure que celle-ci lui
est présentée dans toute son originalité, sans atténuation ni
accommodation. Mais, le plus souvent, cela n'est possible qu'à la condition
fâcheuse de maltraiter la langue traductrice sans arriver pourtant à

donner une impression adéquate de la langue traduite. Le second

procédé, au contraire, a pour effet de réduire au minimum l'impression
d'éloignement de l'original que tout lecteur d'une traduction éprouve
forcément plus ou moins, mais il risque en revanche de faire tort à la

personnalité de l'auteur traduit et de donner une trop grande place
à celle du traducteur. Il s'agit donc d'échapper d'une part à un
littéralisme excessif, dont l'exemple typique en français est la version dite
de Lausanne (Nouveau Testament, 1839), et d'autre part à une trop
grande liberté, comme celle qui caractérise la traduction de Stapfer
(1889), du moins dans certaines de ses parties. C'est à éviter ces deux

écueils que se sont appliqués, sans y réussir toujours pleinement, les

traducteurs français les plus récents, à savoir : Crampon (1904),

Loisy (1922), les auteurs de la Version synodale (1910) et ceux de la

Bible du centenaire, dans laquelle la traduction du Nouveau Testament

a fini de paraître en 1928, après avoir été publiée presque tout
entière dans la Bible de la jeunesse et de la famille (1925).

Über lie verschieienen Metholen les Übersetzens, cité par Torm, p. 91.



32 PAUL COMTESSE

Quant à la paraphrase, son principal avantage réside dans sa

brièveté, mais elle ne saurait tenir lieu d'un commentaire. Elle résume

sous une forme rapidement saisissable les résultats de l'exégèse, dont
elle donne la substance. En français, elle a été employée au XVIIe
siècle par Amyraut pour expliquer le livre des Actes (1653). Au
XIXe siècle on peut citer, également en français, une paraphrase de

l'épître aux Romains par Jules Walther (1871), et celles que Ernest
Monod a publiées, « conformément aux conclusions des commentaires
de F. Godet », de I Corinthiens, Jean et Luc (1907), puis de l'épître
aux Romains (1911).

En résumé, la méthode que l'interprète doit suivre pour arriver à

comprendre les livres du Nouveau Testament n'est ni dogmatique,
ni allégorique, mais purement exégétique. Elle comporte une étude

grammaticale, historique, critique, psychologique, et tenant compte
en outre de l'histoire des religions et de la Formgeschichte. Cette
étude doit être entreprise et poursuivie avec congénialité et avec

prière, afin d'être éclairée et vivifiée par l'Esprit divin. Et les moyens
qui permettent à l'interprète du Nouveau Testament de faire
comprendre aux autres, en leur transmettant les résultats de son étude,
ce qu'il a compris lui-même, sont le commentaire, la traduction et
éventuellement la paraphrase.

IV. Les difficultés de l'interprétation

du Nouveau Testament.

Il pourrait sembler que, bien renseigné sur sa tâche et pourvu d'une
bonne méthode, l'interprète ne saurait manquer d'atteindre son but ;

autrement dit, on pourrait penser qu'il est permis à l'exègète «

conscient et organisé » de caresser les plus brillants espoirs. Hélas les

programmes scientifiques, comme les programmes politiques, ne

tiennent pas toutes leurs promesses, et la réalité reste souvent bien
au-dessous de l'idéal. C'est que d'ordinaire cette réalité apporte avec
elle de sérieux obstacles qu'elle oppose durement aux efforts les

mieux intentionnés et les plus persévérants et dont ceux-ci ne triomphent

que très imparfaitement — quand ils en triomphent. Et il en

est tout spécialement ainsi dans le domaine de l'interprétation du



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 33

Nouveau Testament, où l'exègète se heurte à deux séries de difficultés

qui proviennent soit de l'objet à comprendre, soit du sujet qui
s'applique à le comprendre et à le faire comprendre.

A. L'objet à comprendre.

L'objet à comprendre, ce sont les livres du Nouveau Testament, et

j'ai rappelé dans mon chapitre premier que chacun d'eux est le produit
simultané et combiné d'un facteur humain et d'un facteur divin.

a) Le facteur humain réside dans la personnalité de l'auteur, avec
sa mentalité spéciale, son mode d'expression particulier, sa façon de

raisonner, souvent bien différente de la nôtre, puis dans les circonstances

qui l'ont poussé à écrire, enfin dans la forme sous laquelle
le texte de sa rédaction nous est parvenu. Or, sur chacun de ces

points l'exègète peut rencontrer des difficultés qui sont parfois
insurmontables.

1. C'est tout d'abord la personnalité des écrivains du Nouveau
Testament qui place l'interprète devant des problèmes souvent
insolubles.

En effet, même lorsqu'il s'agit de nos contemporains, de nos

concitoyens, de nos amis, de nos parents, — même lorsque nous avons
affaire à des âmes candides et peu compliquées, à des esprits simples
et d'un niveau moyen, nous ne saurions nous flatter de les comprendre
entièrement. Ni l'intuition ni la réflexion ne nous permettent
d'arriver jusqu'au tréfonds d'une personnalité ; la connaissance que nous

avons d'autrui est toujours incomplète et approximative. Car, dans

la vie personnelle de tout homme, si fruste, si peu développé qu'il
soit, il y a toujours un élément mystérieux et insaisissable, un résidu

irrationnel et impénétrable qui constitue le secret de son individualité.

En un mot, l'individu humain est inexplicable. Individuum est

ineffabile.(l)
Or, s'il en est ainsi à l'égard d'hommes d'aujourd'hui, et d'hommes

connus ou tout ordinaires, à combien plus forte raison la difficulté
surgira-t-elle et grandira-t-elle à propos de personnalités d'autrefois,

aussi inconnues ou aussi extraordinaires que le sont plusieurs
des auteurs du Nouveau Testament. Et cela d'autant plus que ce

sont des personnalités religieuses et que, pour la plupart, elles ne

nous apparaissent qu'à travers de rares et brefs documents. Mais

Torm, p. 2.

rev. de théol. et de phil. — n. s., t. xxi (n° 86, 1933). 3



34 PAUL COMTESSE

même dans le cas où nous disposons d'un matériel plus étendu —
comme pour saint Paul — maintes obscurités subsistent : malgré les

treize lettres que nous avons du grand apôtre, sa personnalité reste

pour nous, à bien des égards, une énigme indéchiffrable.
2. Une seconde difficulté gît dans le mode d'expression et le mode

d'exposition qu'emploient les écrivains néotestamentaires. Leur style
est parfois obscurci par des anacoluthes, des brachylogies, des apo-
siopèses, ou alourdi par des parenthèses. Il présente en outre un
certain nombre de figures de rhétorique qui ne sont pas toujours
immédiatement transparentes. Ce sont tout d'abord des métonymies : « la

circoncision» pour les circoncis (Phil. 111,3), «l'élection» pour les élus

(Rom. xi, 7), ou des synecdoches : « l'âme » pour l'homme (Rom.

xm, 1), «le pain» pour la nourriture (Matth. vi, 11). Et puis c'est
l'ironie : « quatre-vingt-dix-neuf justes qui n'ont pas besoin de

repentance » (Luc xv, 7), — qui peut même être redoublée : « Vous
êtes déjà rassasiés, vous êtes déjà enrichis ; sans nous vous avez
commencé à régner, et que ne régnez-vous, en effet, afin que nous
aussi nous régnions avec vous » (I Cor. iv, 8). C'est encore le paradoxe

: l'œil à arracher, la main ou le pied à couper (Matth. v, 29-30),
tendre la joue gauche à celui qui nous a frappé sur la droite, etc.

(v. 39 et ss). Ce sont enfin la métaphore : « Sois guérie de ton fouet »

(Marc v, 24), et sa forme développée l'allégorie : la vigne et les vignerons,

le propriétaire et son fils, les messagers (Marc xn, 1-9), puis la

comparaison : « Soyez prudents comme des serpents et simples comme
des colombes» (Matth. x, 16), qui se développe souvent en parabole.
Le cas des paraboles est tout spécialement délicat ; en effet, outre

qu'il n'est pas toujours facile de dégager le tertium comparationis

qui se trouve à la base de chacune d'elles, l'allégorie vient quelquefois

s'ajouter et se mêler à la parabole dans une proportion plus ou
moins forte et plus ou moins difficile à déterminer h\

Indépendamment de ces figures de style, les auteurs du Nouveau
Testament emploient encore certains termes dont le sens nous reste
caché ou en tout cas voilé ; par exemple le K<rréxov ou KaxéxuJV de

II Thess. 11, 6.y ; les oTOixeîa toû koctliou de Gai. iv, 3.9 et de

Col. n, 8 ; les Ttapôévoi de I Cor. vu, 25 et ss ; le chiffre 666

de Apoc. xm, 18.

Ou bien il arrive que, le sens de chacun des mots d'une phrase
étant clair, celui de la phrase demeure obscur, comme dans le passage

(*) Cf. Torm, p. 105-127.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 35

fameux Gai. m, 19.20 où l'apôtre, après avoir dit que la loi a été

« promulguée par des anges, par l'organe d'un médiateur », ajoute :

«Or le médiateur ne l'est pas d'un seul, tandis que Dieu est seul».

Ce texte, qui a donné lieu à plus de trois cents explications, est sans

doute le plus controversé du Nouveau Testament, et sa signification
exacte demeure incertaine.

Au mode d'expression se rattache étroitement le mode d'exposition,

qui, lui non plus, n'est pas toujours parfaitement limpide.
Quand on lit, par exemple, le chapitre in de l'évangile de saint

Jean, on a l'impression que, des résumés qu'il donne de l'entretien
de Jésus avec Nicodème et du discours de Jean-Baptiste à ses

disciples l'auteur passe peu à peu à l'exposé de ses propres idées. Mais

la ligne de soudure est imperceptible, et le départ exact des deux
éléments nous est impossible. Et si l'on cherche à comprendre
l'Apocalypse, c'est le sens général du livre qui prête à discussion, tellement

qu'on a pu trouver dans cet ouvrage soit une série d'allégories, soit

une histoire anticipée de l'Eglise ou du monde, histoire qui serait
actuellement réalisée en grande partie, soit une prophétie eschatologique

qui, même aujourd'hui, attend encore presque tout son
accomplissement, soit un livre à expliquer avant tout par l'histoire de

l'époque contemporaine de l'auteur, ou encore par l'histoire des

religions et par les traditions populaires.
Enfin je n'ai garde d'oublier les différences très embarrassantes

que présentent entre elles certaines narrations relatives aux mêmes

événements, comme les récits des apparitions du Ressuscité
contenus dans les quatre évangiles et dans I Cor. xv, ou ceux du concile
de Jérusalem fournis par Gai. 11 et Act. xv.

3. Une troisième chose qui met à l'épreuve la sagacité de l'exègète,
c'est la façon de raisonner des auteurs du Nouveau Testament. Leur
logique, en effet, est loin de correspondre toujours à la nôtre, et
leurs procédés de démonstration nous laissent souvent perplexes. On

sait le rôle que joue l'argument scripturaire dans les livres du Nouveau

Testament et la place qu'y occupent les citations de l'Ancien
Testament. Or celles-ci sont faites en général sans aucune préoccupation

exégétique ou critique, sans aucun souci du sens historique
du texte, mais en tenant compte uniquement de la signification des

mots cités, détachés de leur contexte et pris pour eux-mêmes. Ou

bien, si l'auteur sacré fait de l'exégèse, il la fait selon une méthode

qui nous étonne et même nous déconcerte. Qu'il me suffise de rappe-



36 PAUL COMTESSE

1er, à titre d'exemples, les développements exégétiques de saint
Paul dans Gai. iv, 21-31 (Agar et Sara) et dans Rom. x, 4-13 (le

langage de la loi mosaïque et le langage de la justice par la foi), et

ceux de l'auteur de l'épître aux Hébreux dans iv, i-ii (le repos du

premier sabbat et le repos du peuple de Dieu).

4. Dans un certain nombre de cas l'embarras de l'exègète résulte
de la difficulté qu'il éprouve à déterminer exactement les circonstances

ou la situation supposée par tel passage ou par tel livre. Que
faut-il entendre par la « lettre écrite du sein d'une grande affliction
et d'une angoisse de cœur, avec beaucoup de larmes » dont saint
Paul parle dans II Cor. n, 4 Est-ce la lettre que nous appelons
I Corinthiens, ou bien ne serait-ce pas plutôt une lettre intermédiaire,

perdue pour nous A qui doit-on appliquer les expressions
doiKqtTac, et CtoiKnOeîç, de II Cor. vu, 12 A l'incestueux mentionné
I Cor. v et à son père, ou bien à un adversaire de Paul et à Paul
lui-même Quelle est la situation de l'apôtre qui convient le mieux
à la rédaction des lettres aux Colossiens et à Philemon : est-ce sa

captivité de Cesaree ou celle de Rome L'épître aux Philippiens a-t-
elle été écrite à Cesaree, à Rome, ou bien à Ephèse, comme il est à

la mode de l'admettre aujourd'hui Quels sont les destinataires de

l'épître aux Ephésiens Cette lettre s'adresse-t-elle à une Eglise
particulière, ou bien est-elle une espèce de circulaire qui devait être lue
successivement dans plusieurs communautés Quelles sont les

circonstances qui ont provoqué la composition des épîtres pastorales
Ces trois lettres obligent-elles à admettre une libération de l'apôtre
à la suite de la captivité romaine mentionnée Act. xxvin, et une
seconde captivité à Rome — On pourrait multiplier les questions
de ce genre, mais je dois me hâter, et je passe à un dernier point.

5. La conservation du texte. Plusieurs passages du Nouveau Testament

nous restent obscurs moins par la faute des écrivains
néotestamentaires eux-mêmes que par celle des copistes qui nous ont
conservé leurs ouvrages, ou à la suite de quelque malheureux hasard.

Au chapitre 11 de l'épître aux Romains (v. 14-15), pour établir

que les païens, tout comme les Juifs, possèdent une loi, saint Paul
déclare : «Lorsqu'il arrive que les païens, qui n'ont pas de loi, font
naturellement les choses de la loi, ces gens, bien que n'ayant pas de

loi, sont loi pour eux-mêmes : ils démontrent que l'œuvre de la loi
est écrite dans leur cœur, ce à quoi rend également témoignage leur

propre conscience, ainsi que, dans leurs rapports mutuels (à eux,



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 37

païens), leurs pensées qui accusent ou aussi défendent ». A cela le

v. 16 ajoute abruptement : « au jour où, selon mon Evangile, Dieu

jugera par Jésus-Christ les actions secrètes des hommes ». Il y
a évidemment un hiatus entre les versets 14-15 et le v. 16, car le

jugement dont parle le v. 16 ne peut être autre chose que le jugement
final, encore à venir, tandis que les choses mentionnées aux versets

14-15 (pratique naturelle du bien, témoignage de la conscience et des

pensées) ont lieu actuellement. Je ne saurais exposer ici, même en

abrégé, les diverses explications auxquelles les commentateurs ont eu

recours pour résoudre cette difficulté. A mon humble avis elles sont
toutes des expédients, et la seule solution satisfaisante consiste à

admettre une corruption du texte, peut-être par le retranchement

accidentel, antérieur aux plus anciens documents, d'une pensée
intermédiaire analogue à celle que plusieurs traductions (parmi lesquelles
la Version synodale) introduisent sans avertissement, à savoir : « c'est

ce qui apparaîtra », ou : « comme cela sera clairement manifesté ».

C'est également une corruption du texte primitif qu'il y a peut-
être lieu d'admettre dans le passage I Cor. iv, 6 : « Or cela, frères, je
l'ai appliqué à moi et à Apollos à cause de vous, pour que vous
appreniez par nous le « pas au delà de ce qui est écrit » (to ur) ûrrèp a

Y€Ypcnrrcu), afin que vous ne vous enfliez pas... » — Selon la très

ingénieuse conjecture de Baljon, les mots rò uf] ûrrèp a fé^pourrai
(dont la Bible du centenaire dit qu'il faut désespérer de les comprendre)
seraient dus à l'inintelligence d'un copiste qui aurait incorporé au

texte apostolique une remarque inscrite dans la marge par un copiste

précédent et relative à la position de la lettre a du mot iva dans le

modèle copié par ce dernier. Toutefois ce mystérieux « pas au delà de

ce qui est écrit » pourrait aussi avoir été une formule familière à Paul
et aux Corinthiens ; il renfermerait une allusion qui nous échappe,
mais qui devait être transparente pour les destinataires de l'épître.
La difficulté proviendrait alors non des copistes, mais du mode

d'expression de l'apôtre, mode donné par ses relations avec les chrétiens
de Corinthe.

Le prologue du quatrième évangile se termine par la déclaration
bien connue : « Personne ne vit jamais Dieu ; c'est le Fils unique
qui est dans le sein du Père qui nous l'a fait connaître » (Jean 1, 18).

Mais dans quelques-uns des plus anciens manuscrits ^ et chez
certains pères(2) on trouve, au lieu de 0 uovoYevfjç uîoç, la variante

(') X B C L. etc. — (2) Irénée, Clément d'Alexandrie, Origene, Epiphane.



38 PAUL COMTESSE

uovoYÊvrjç 9eoç. La leçon primitive est-elle uîoç ou Geoç La substitution

d'un mot à l'autre provient-elle d'un simple lapsus, ou est-elle
due à des raisons dogmatiques Il est malaisé de le dire avec certitude.

On sait que l'épître intitulée « aux Hébreux » n'a pas d'adresse.
Cette lacune est extrêmement fâcheuse, car elle nous empêche de

déterminer sûrement tant le nom de l'écrivain que celui des destinataires.

Est-elle due à la perte accidentelle des premières lignes du

livre Ou bien est-elle le fait de l'auteur, qui aurait jugé inutile ou

imprudent d'écrire une adresse en tête de sa lettre Ici encore la

réponse est très difficile à donner.
Et que dire de l'intercalation de l'épisode de la femme adultère

(Jean vu, 53 à vm, 11) au milieu d'une série d'entretiens de Jésus

avec les Pharisiens, que cette intercalation interrompt manifestement

Ou que penser de la disparition de la fin authentique de

l'évangile de Marc et de son remplacement par la fin devenue

canonique, ou par une autre, sensiblement plus courte, que donnent

quelques manuscrits

b) Au facteur humain, duquel procèdent les difficultés que je viens

d'énumérer, s'unit étroitement, dans la genèse des écrits
néotestamentaires, le facteur divin, et celui-ci pose à l'exègète le gros
problème de l'inspiration et de la révélation. Il est incontestable que
certains hommes sont, dans une mesure toute spéciale, animés par
l'Esprit de Dieu qui éclaire leur intelligence et dirige leur activité.
Mais quel est le processus de cette inspiration De quelle manière

l'esprit divin pénètre-t-il jusqu'au centre de la personnalité humaine

et s'empare-t-il d'elle au point d'en faire son docile instrument, tout
en respectant sa liberté Et pour ce qui concerne plus particulièrement

la révélation, par laquelle Dieu fait connaître à ces hommes

privilégiés sa personne, sa pensée, sa volonté, comment s'accomplit-
elle Quel en est le mode psychologique Et puis quel en est le
critère Quelles en sont les limites — Autant de questions auxquelles
il est bien difficile de donner une réponse satisfaisante, parce qu'elles
touchent au domaine, mystérieux entre tous, du divin qui nous

dépasse infiniment tout en nous effleurant.
Et ce problème est d'autant plus grave qu'il n'est pas purement

théorique, mais qu'il a une importance pratique et une portée immédiate

relativement à l'interprétation du Nouveau Testament. On

peut se demander, en effet, dans quelle mesure telles déclarations



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 39

de saint Paul — parmi les plus importantes qu'il ait faites — doivent
être regardées comme l'écho direct et absolument fidèle d'une
révélation divine, et si elles ne contiendraient pas une part attribuable à

des idées ou à des traditions humaines. Je pense, entre autres, aux
textes dans lesquels l'apôtre esquisse sa théorie de la rédemption
(Gai. m, 13 ; II Cor. v, 19 ss ; Rom. m, 24 s ; v, 6-10), ou à ceux qu'il
consacre à des sujets eschatologiques (I Thess. iv, 13-18; II Thess.

11, 1-12 ; I Cor. xv, 51 ss ; II Cor. v, 1-5 ; Rom. xi, 25). Et je ne dis

rien de Jésus lui-même, à l'égard duquel la question se complique
encore par le fait que ses paroles ne nous sont parvenues qu'à travers
le tissu plus ou moins coloré et colorant de la tradition évangélique.

B. Le sujet qui comprend.

Après avoir parlé longuement des difficultés que l'interprète
rencontre dans l'objet à comprendre, il me reste à dire quelques mots de

celles qu'il trouve dans le sujet qui comprend, c'est-à-dire chez lui-
même. Tout comme les écrivains qu'il étudie et qu'il essaie d'expliquer,

l'interprète du Nouveau Testament est une personnalité
déterminée. C'est dire qu'il a son caractère propre, avec ses qualités
distinctives et ses dons particuliers. Il peut posséder un esprit clair et

une vaste érudition, mais manquer de sens religieux et d'une vie
chrétienne intime et profonde, ou vice versa il peut être un chrétien
véritable, adonné à la prière et riche d'expérience, mais ne pas avoir

acquis des connaissances suffisantes et être dépourvu d'esprit
scientifique et de sens exégétique. Dans un cas comme dans l'autre il
sera privé d'un secours indispensable à l'accomplissement de sa

tâche, et il ne pourra s'acquitter de celle-ci que d'une manière imparfaite.

Au reste, à supposer même qu'il réunisse toutes les conditions

requises de science et de piété, il sera, en raison du type spécial de

son individualité, plus apte à saisir et à s'assimiler la pensée de tel
écrivain du Nouveau Testament que celle de tel autre ; il aura son

auteur préféré, auquel il s'attachera spécialement et qui deviendra

pour ainsi dire son alter ego, tandis que les autres lui demeureront

plus ou moins étrangers. Ainsi que le remarque von Dobschûtz

(I), Luther était plus congenial à saint Paul qu'Erasme, et

(') Vom Auslegen les Neuen Testaments, 1927, p. 51.



40 PAUL COMTESSE

Frédéric Godet plus capable que Meyer de comprendre saint Jean.
Et malgré tout, même dans le cas le plus favorable, un hiatus peut

subsister entre la personnalité de l'écrivain et celle de l'exègète, en

vertu de la distance qui sépare inévitablement les âmes les plus
rapprochées et les esprits les plus semblables. «Personne», a dit Gœthe,

«ne comprend autrui; personne, avec les mêmes mots, ne pense
exactement ce qu'un autre pense. »(,) Et déjà au Ve siècle avant notre
ère, le sophiste Gorgias constatait que «nul n'a la même compréhension

qu'un autre », oùoeiç ërepoç éiépip tcoitÒ èvvoeî1-2'. En

un mot, l'exègète trouve souvent en lui-même un sérieux obstacle à

la compréhension parfaite des auteurs du Nouveau Testament.

Je pourrais signaler une troisième source des difficultés de

l'interprétation du Nouveau Testament en ajoutant que l'exègète ne
rencontre pas toujours, chez ceux auxquels il essaie défaire comprendre
ce qu'il croit avoir compris lui-même, soit l'intérêt nécessaire soit la

préparation indispensable. Mais j'aurais l'air de parler pro domo mea

et d'adresser un reproche voilé aux étudiants que l'exégèse ennuie

ou aux pasteurs qui relèguent les commentaires sur les rayons les

moins accessibles de leur bibliothèque.
D'ailleurs il est temps pour moi de conclure. Et je pense ne pouvoir

mieux le faire qu'en rappelant l'aphorisme de saint Paul : ÌK. uépouç,

fivóiaKOuev, « Nous ne connaissons qu'en partie » (I Cor. xm, 9).

J'estime, en effet, que l'interprète du Nouveau Testament, sans aller

jusqu'à déclarer avec Gœthe « que nous ne pouvons rien savoir » &,
doit être assez modeste et assez courageux pour avouer, le cas échéant,

qu'il ne comprend pas et qu'il renonce à expliquer. Aussi longtemps

que nous sommes sur la terre et que nous y sommes ce que nous

sommes, il est des cas où l'ars interpretandi doit faire place à l'ars
nesciendi, et où l'exègète le plus savant et le plus pieux ne peut que

prononcer un non liquet. Mais s'il nous faut savoir, à l'occasion, dire
ici-bas : Ignoramus, si même il est peut-être sage que nous ajoutions
à cet Ignoramus le fameux Ignorabimus du grand physiologiste
DuBois-Reymond, nous ne sommes pas condamnés à répéter
éternellement cette sombre devise. Car nous attendons, avec un ferme

et joyeux espoir, le jour où le suprême exégète, celui dont parlent les

Dichtung uni Wahrheit, IV, 16, cité par Torm, p. 2, note 1. — (2) Cité par
Torm, p. 2, note 1. — (3) Cité par von Dobschûtz, Vom Auslegen les Neuen

Testaments, 1927, p. 30, note 67.



L'INTERPRÉTATION DU NOUVEAU TESTAMENT 41

derniers mots du prologue de l'évangile de saint Jean, nous

expliquera toutes choses et dissipera toutes nos obscurités.
Dans une strophe de l'admirable cantique où il paraphrase l'hymne

de I Cor. xm, Racine a écrit :

Nos clartés ici-bas ne sont qu'énigmes sombres,
Mais Dieu sans voiles et sans ombres
Nous éclairera dans les cieux ;

Et ce soleil inaccessible,
Comme à ses yeux je suis visible,
Se rendra visible à mes yeux.

Paul COMTESSE.


	L'interprétation du nouveau testament

