Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 85

Artikel: Une théologie de I'expérience religieuse au temps de la réformation
Autor: Strasser, Otto Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380228

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE THEOLOGIE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE
AU TEMPS DE LA REFORMATION

Toutes les bérésies qui sont nées au sein du christia-
nisme, comme tous les systémes congus en debors du
christianisme, reviennent @ diminuer bomme ou é dimi-
nuer Dieu. La religion du ceur, la foi vivante, garde
enire ces deux excés un admirable équilibre ; la théologie
a beaucoup de peine d ne pas incliner vers 'un ou vers
Pautre.

ViNeT, Pascal (1856), p. 218.

La théologie protestante en vogue depuis la guerre attaque sur un
large front, au nom de Pobjectivisme religieux, tout ce qui est sub-
jectivisme, individualisme et personnalisme. La théologie de la
transcendance veut en finir avec une religiosité dite de "immanence.
En une implacable antithése Dieu est opposé a Phomme. Aucun
contact n’est admis entre le Dieu saint et ’homme pécheur, sauf
sur un point : la révélation en Jésus-Christ, laquelle ne peut étre,
dit-on, objet que de la foi. Or la foi, selon cette nouvelle théologie,
exclut toute expérience historique du grand fait chrétien ; autrement
elle cesserait d’étre la foi et se changerait en vue. Il n’y a pas de
vie nouvelle humainement expérimentable ici-bas ; elle reste en-
tierement sur le plan d’une réalisation eschatologique. I1 n’est donc
pas d’expérience chrétienne si ce n’est celle de la déchéance perma-
nente de ’homme durant toute sa vie terrestre, méme de ’homme
sous ’économie de la nouvelle alliance.

I1 faut s’efforcer de comprendre cette orientation vers un salut tout
transcendant. Elle est sans doute une réaction nécessaire contre la



308 OTTO ERICH STRASSER

religiosité immanentiste, d’un si coupable optimisme, qui a infecté
dans une large mesure la pensée et la vie religieuse et ecclésiasti-
que au sein du protestantisme, surtout au cours du dix-neuviéme
siecle.

Mais a force de combattre un subjectivisme de mauvais aloi, ne
risque-t-on pas de ne plus apprécier a leur juste valeur les droits im-
prescriptibles de la subjectivité ? L’individualisme aboli, est-il permis
d’aller plus loin et de supprimer 'individualité ? Le personnalisme
vaincu, la personnalité voulue par son créateur ne subsiste-t-elle pas ?
Telles sont les questions que nous aimerions poser non point sur le
terrain de la philosophic ou de la dogmatique, mais dans le domaine
historique.

Car malgré la suspicion qu’ils entretiennent a ’égard de I’histoire
nos modernes dogmaticiens entendent rejoindre par dela quatre
siecles la grande époque de la Réformation (®. Les réformateurs,
Calvin en particulier, garantiraient selon eux le bien fondé de la théo-
logie de V’objectivité. Le «sola fide» de la Réformation signifierait
précisément ce total effacement de tout ce qui est humain dans
Pacte de la rédemption. Les réformateurs n’auraient pas connu a
proprement parler le sujet, l'individu, la personnalité chrétienne.
C’est pour cette raison qu’ils auraient combattu avec tant de sévé-
rité — et avec tant de légitimité — ce qui de leur temps s’appelait
humanisme, anabaptisme, spiritualisme, illuminisme : tous ces « pié-
tismes » plus ou moins religieux qui, par leur piété méme et dans
leur religiosité, seraient si loin de Dieu! D’autre part, cette inter-
prétation nouvelle de la pensée réformatrice se complait a souligner
tout ce qu’elle croit trouver d’objectif dans la théologie proprement
dite des réformateurs, dans leur sotériologie et surtout dans leur doc-
trine de ’Eglise et des sacrements. Elle s’attache avec prédilection
aux commencements d’orthodoxie chez les réformateurs et aux velléi-
tés de scolastique protestante.

Il faut Pavouer: c’est bien dans Porthodoxie protestante des
seizieéme et dix-septieéme siecles, sinon dans une scolastique catholi-
cisante, que la nouvelle théologie protestante se reconnait le mieux.
Mais elle se réclame surtout des réformateurs, et nous venons de
voir qu’elle les interprete a sa maniere.

Nous ne voulons pas dire cependant que tout dans cette interpré-

(*) Nous ne parlons pas ici du témoignage biblique et surtout paulinien invoqué
par cette théologie.



UNE THEOLOGIE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 309

tation soit faux. Les réformateurs se sont inclinés devant une objec-
tivité. Comment pourrait-il en étre autrement pour quiconque est
saisi par le Dieu vivant ? Mais il n’en est pas moins vrai que la sub-
jectivité religieuse tient une place considérable dans la pensée et
dans la pratique de nos peres spirituels. Et c’est pour cette raison
que Pexpérience religieuse personnelle tant décriée par les théoriciens
de Pobjectivité n’est point absente de la théologie des réformateurs.
Toute leur ceuvre n’est comprise qu’a demi — ou en tous cas privée
d’un de ses facteurs les plus importants — sil’on n’y tient pas compte
aussi de 1’élément personnel.

La foi des réformateurs, en effet, n’est pas seulement P’attitude d’un
esclave écrasé devant son maitre, mais bien 1’élan confiant et joyeux
de Penfant se portant au-devant d’un Pere bien-aimé. Chez eux la
majesté divine n’annihile pas la personnalité humaine. Leur expé-
rience religieuse n’est pas seulement négative mais positive aussi, la
foi personnelle engendrant des ici-bas une vie nouvelle. Au reste,
d’une maniére toute générale, la Réformation, marchant de pair
avec la Renaissance, ne marque-t-elle pas précisément une des pé-
riodes les plus importantes de ’avénement de Pindividualité humaine
personnelle ? Une étude approfondie de la vie et de ’ceuvre de tous
les réformateurs démontre certainement Pimportance capitale qu’a-
vait pour eux 'expérience religieuse personnelle.

Dans la breve étude qui va suivre, nous voudrions évoquer tres
simplement une théologie protestante au temps de la Réformation
qui mérite sans doute avant tout le nom de «théologie de Pexpé-
rience ». Cette théologie est peut-étre la moins connue parmi les dog-
matiques issues de la Réformation. Cependant son existence nous
a été rappelée cette année méme. Il y a quatre cents ans en effet qu’a
paru ce traité de dogmatique, de morale et de théologie pratique
connu sous le nom de Synode de Berne, de 1532,

Cet ouvrage, dii surtout a la collaboration du réformateur stras-
bourgeois Wolfgang Fabricius Capiton, représente un type théo-
logique tout spécial. Nous pourrions y voir précisément un modele de
ce que nous appelons une théologie de Pexpérience.

Dans Thistoire des dogmes on parle bien, incidemment, de la ten-
dance strasbourgeoise ou oberlandaise. Elle a été de la plus haute



310 O0TTO ERICH STRASSER

importance dans les pourparlers théologiques et ecclésiastiques entre
luthériens et zwingliens. Elle a influencé le calvinisme et méme pen-
dant quelque temps la Réforme en Angleterre. C’était une théologie
«unioniste » dont Pinfatigable agent a été «le grand fanatique de
Punion protestante», Martin Bucer. Cependant, pour bien mettre en
lumiere le caractére expérimental de cette tendance, la pensée théo-
logique de ’ami et du collaborateur de Bucer, Capiton, est particu-
litrement instructive. Elle a passé par bien des phases. Attiré
d’abord par Phumanisme d’Erasme, saisi ensuite par le puissant
message de Luther, Capiton ne tarda pas pourtant a se ranger du
c6té de Zwingli. Mais une autre influence agit fortement sur lui: le
spiritualisme et la piété personnelle et vivante des anabaptistes.
Parmi tous les réformateurs, Capiton est celui qui a montré le plus
de compréhension pour eux et leurs semblables. Et cela non seule-
ment d’une maniere théorique mais trés pratiquement. La maison de
Capiton, quoique souvent visitée par la géne, a été un asile pour bien
des persécutés, méme parmi les anabaptistes. Servet s’y abrita quand,
a Strasbourg, la publication de son livre contre la Trinité le rendit
suspect. Plus tard encore, lors de son proces de Geneve, le malheureux
médecin invoquera devant ses juges amitié de Capiton®. En effet
Capiton était — Bucer s’en plaint plus d’une fois — attiré vers une
religiosité spiritualiste. Ce n’est pas en vain qu’il est fils de cette
Alsace, patrie de tant de mystiques du moyen 4ge. Mais surtout
Capiton entend gagner ses fréres séparés a I’Eglise, celle-ci ne pou-
vant qu’étre enrichie par ’apport d’une piété vivante. Pour lui tout
est 1a: il réclame une piété personnelle et réelle, un christianisme
expérimenté et pratiqué. Et Capiton restera ce théologien de I'ex-
périence méme plus tard, quand, sous le coup des événements, il se
détachera des anabaptistes ; et quand, abandonnant aussi quelque
peu Zwingli, il signera d’entente avec ses collégues cet accord avec
Luther qui a nom Concorde de Wittenberg. Jusque dans sa vieil-
lesse, devenu davantage «homme d’Eglise» et méme catholicisant
quant a Pobjectivité des institutions ecclésiastiques, de la parole et
des sacrements, Capiton ne reniera pourtant pas le caractére expé-
rimental de sa théoiogie.

Quelle était cette théologie ?

Quelques exemples vont nous Papprendre ; il ne saurait étre ques-
tion ici d’une étude complete.

(r) Corpus Reformatorum, VIII, XXXVI, 767 ss.



UNE THEOLOGIE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 311

Son attitude dans la question des anabaptistes est tout a fait
«caractéristique a cet égard. Certes Capiton ne partage pas toutes les
vues des sectaires ; les documents nous le montrent souvent jouant le
role de convertisseur et prenant a leur égard P’attitude d’adversaire.
Pourtant il juge toute la question un peu autrement que les autres
réformateurs, non seulement par suite d’une disposition irénique
naturelle, mais a cause du respect qu’il a pour toute conviction
personnelle et pour les droits sacrés de la personnalité humaine,
surtout en matiere religieuse.

Nombreux sont les passages qui montrent clairement cette maniére
de voir. Au commencement de Pannée 1527, par exemple, dans sa
correspondance avec Zwingli & propos du supplice de Panabaptiste
Felix Manz, Capiton‘ne cache pas son opinion, différente de celle de
P’ami zuricois, et surtout sa vive sympathie «cum infelice Felice» @,
Mais surtout, dans une requéte adressée au conseil de la ville de Horb
en faveur d’anabaptistes détenus dans les prisons de cette ville (3,
en termes élevés, le réformateur strasbourgeois rappelle aux magis-
trats qu’aucune autorité extérieure n’a le droit de subjuguer les
consciences. Cette pensée sera fortement exprimée de nouveau dans
le Synode de Berne, ol Pautorité extérieure se voit clairement indi-
quer les limites de son pouvoir. Celui-ci, d’aprés Capiton, finit exac-
tement 1a ot commence le régne de la conviction personnelle. «...Aucun
Magistrat ne doit maitriser les Consciences, ni publier des Ordon-
nances pour des choses extérieures, par lesquelles on mettroit un
joug sur les bonnes Consciences, & 'on borneroit le St. Esprit, ’em-
péchant de déploier toute son efficace. Car il n’y a que Fesus-Christ...
qui soit le Maitre et le Seigneur des Consciences. » (3

Citons encore une lettre de Capiton adressée le 17 avril 1528 a
Musculus, dans laquelle il s’éléve contre la contrainte des con-
sciences. De la méme année sans doute, il existe tout un traité de
Capiton @ sur ce théme: «An furore potius quam pietate Anabaptistze
tolerandi sint ». Nous ne doutons pas de la réponse que Capiton donne
a cette question : il s’y prononce nettement pour lc respect de la
conscience personnelle.

Ainsi déja cette attitude tolérante de Capiton vis-a-vis des adeptes

(%) Zwingli op., IX, n° 578, 595, 605. — (2) Lettre du 31 mai 1527, dont la
copie se trouve dans les Arch. Eccl. Basil., 25a, 119 ; cf. Baum, p. 373 ss. —
(3) Introd., p. 13 ; cf. aussi Préface et ch. 32 et jo. — (4) L’original se trouve a
Bale, Arch. Eccl., 25, n° 138, p. 213-216.



312 OTTO ERICH STRASSER

d’un individualisme religieux souvent bien extrémiste nous fait con-
clure chez notre théologien a une théologie fondée sur Pexpérience.

En effet, Capiton ne devait pas tarder a la proclamer. Au milieu
de cette période ou il prend la défense des anabaptistes, I’année
au prin-

méme o, a c6té de Bucer, il assiste a la Dispute de Berne
temps 1528 — Capiton fait paraitre son commentaire du livre du
prophete Osée. Des amis frangais partisans de la Réforme, comme
Pauteur’avoue plus tard a Calvin (9, avaient sollicité la publication de
cet ouvrage. Capiton le dédia 4 la reine Marguerite de Navarre. Bucer
s’effraya de ce livre (® qui, a son avis, professait vraiment un indivi-
dualisme religieux trop marqué. Mais Capiton envisageait son com-
mentaire comme une sorte de profession de foi personnelle : « Quam
pie sentiam de Deo, de Christo, Deo et homine, de sacramento... in
unius compendium transcribi non debet »®). Retenons en passant
cette expression : « Quam pie sentiam ! », c’est le langage de I'expé-
rience. Bucer intervient, mais Capiton de répondre : « Sic se habere
fidem suam », et d’écrire a Zwingli qu’en considérant uniquement la
vérité, lui, Capiton, ne pouvait pas écrire autrement : «in veritatem
inspiciens aliud non potuit » 4. Clest bien de nouveau le langage de
la conscience personnelle sous empire de Pobligation. Le caractere
expérimental de cette théologie ressortira encore plus clairement si
nous nous demandons maintenant quelle était la foi professée par
Capiton. Qu’on n’en juge rien que par ces quelques passages contenus
dans la fameuse lettre-préface du commentaire d’Osée, adressée a la
reine de Navarre. Capiton y parle précisément de la genése méme d’une
fol vivante. Apres s’étre élevé avec véhémence contre un nouvel ob-
jectivisme ecclésiastique tyrannique: «nova subrepit ecclesiastica
tyrannis, vetere adhuc superstite», il plaide en faveur d’une foi
personnelle. Tout en mettant en garde contre un subjectivisme
effréné, il ne veut pas qu’on éteigne l’esprit: « Providendum est
publicee tranquillitati, sed sic, ne prohibeamus prophetias, ne spi-
ritus extinguamus, ne dona Dei in utilitatem communem collata,
vituperemus ». Cet esprit est bien celui d’une expérience toute per-
sonnelle, le contact de Pesprit humain avec le Christ qui se révéle au
cceur contrit. Ce ne sont donc point des institutions extérieures, ce
n’est pas la philosophie, pas méme une philosophie chrétienne, la
théologie : la «splendida philosophia sacra », qui nous donnent cette

(*) Herminjard, n° 490. — (2) Bucer & Zwingli, 15 avril 1528; Zwingli Op., IX,
ne 713. — (3) Pref. in Hos., 4 b. — (4) 22 avril 1528 5 Zwingli Op., IX, n°® 717.



UNE THEOLOGIE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 313,

révélation, mais uniquement la «contemplatio christiana» A la
lueur du «lumen internum» apparaissent a ’dme tourmentée les
abimes du péché, mais devant la clarté rayonnante du Christ ces
ténebres commencent a s’évanouir : « meestitudo in vicem spei subiit,,
que resipiscentis animum perpetuo maceravit, quoad in eas tenebras
illucere ceeperit vera lux et vita mundi Christus 7ESUS, cuius adventu
tenebre omnes exolescunt ». Cette expérience est tout intime. Elle
peut méme se passer du concours de moyens extérieurs, méme de
la prédication de la Parole: « Nam eos, qui sunt attriti corde, per
spiritum Christi, vel amte pradicatum Evangelium, nunquam non
consolatur calestis pater». Ici le spiritualisme subjectiviste de
Capiton se manifeste d’une maniere péremptoire. Bien que dans le
commentaire d’Osée il recommande la méditation des prophetes,
c’est-a-dire les Saintes Ecritures en général, comme instrument de
la révélation, il pense pourtant devoir mettre. en garde contre un
usage trop objectif et trop extéricur de la Bible: « Mortuz litterz
scripturarum non nitendum. Ergo spiritualiores mortuz littere haud
nituntur, sed nituntur araboni spiritus quas et probant et incitant
collatione scripturarum. Neque humanitus erudiuntur, sed hauriunt
omnem doctrinam suam ex Deo et huius spiritu ». Les passages sont
nombreux ou, dans son commentaire, Capiton reconnait toute la
valeur de la parole biblique ; mais toujours est-il que pour lui la
parole «intérieure» a la préférence sur la parole «extérieure » @,
Celle-ci n’a qu’un effet indirect. L’esprit agit directement. La lettre
biblique correspond a Dlinstruction élémentaire : « primum gradum
facit » (2774), mais il y a un degré supérieur, celui de Pesprit. La
Bible consultée au sens objectif seulement, ne donne que «notitia
operum Dei », Pexpérience spirituelle seule procure une véritable con--
naissance et sagesse des choses divines (25, gb).

Ces notions expérimentales ne sont cependant pas seulement une
particularité du commentaire d’Osée. Elles se retrouvent dans le
catéchisme que Capiton a publié des 1527, puis en deuxiéme édition
en 1529. Une des premitres questions de ce Kinderbericht est tout a
fait caractéristique : « Woher weistu das ein almechtiger gott ist ? »
Réponse : « Ich befinde sollichs i¢m hertzen, und in taglicher erfa-
rung » (36). Et encore d’une maniere plus explicite : « Wolan,
warummb sagstu Ich glaub als fiir dich selbs allein, wir seind doch
alle fir glaubig gehalten ? » Réponse : « Das ich mich auff nyemant

(1) P. ex.: in Hos., 9a, 207b.



314 O0TTO ERICH STRASSER

verlasse, sondern weiss, das der gerecht in seym eignen glauben
lebet » (34). Capiton continue a recommander de cette facon 'ex-
périence intime personnelle, vécue, et il conclut qu’en dehors de
cette expérience il n’y a pas de foi, de vie et de force véritables.
« Mir ist genuog... das seyn geyst, sein krafft und gob, in wuns ist...
wer dissem geyst nit glaubt unnd nit filhet im Hertzen, der hat nurt
ein schwetzigen glauben [n’est qu’un bavard religieux] der uff der
zungen klinget, aber kein macht im hertzen hat » (244/b). Ces
quelques citations suffisent. Elles nous montrent comment, pendant
la premiere période de son activité de réformateur, Capiton pro-
fessa bien une théologie de ’expérience.

Qu’en est-il cependant advenu de cette théologie au moment ou
Capiton, de passage a Berne dans la premiere quinzaine de janvier
1532, I’a exposée au grand synode ? Les Actes de cette assemblée (0,
inspirés et sans doute méme rédigés par Capiton, vont nous rensei-
gner. La encore nous ne pouvons nous en tenir qu’a quelques pas-
sages choisis parmi les plus caractéristiques.

Une orientation méme sommaire nous montre qu’en 1532 Capiton
n’a pas changé de méthode. Celle-ci reste expérimentale. L’auteur,
pour traiter de sa matiére, a méme abandonnéle cadre presque tradi-
tionnel du Symbole des apotres pour exposer sa dogmatique. Il renonce
tout a fait 4 une théologie qui parlerait d’une manitre tout objective
.de Dieu, de son existence, de ses qualités, etc. Cette théologie objective,
« naturelle » répugne a notre théologien. Il ne connait Dieu que parsa
révélation en Jésus-Christ, ou plus exactement par Pesprit du Christ se
communiquant a Pesprit humain : « Le Pére parle encore aujourdhui
a nous par son Fils, qui habite dans nos caurs par le St. Esprit...
C’est dans cette intelligence & dans cette connoissance expérimentale
de Jesus-Christ, que le fidele va croissant tous les jours... Mais cela
ne se fait pas, lorsque les Ministres parlent beaucoup de Dieu, sui-
vant une méthode Paienne, & qu’ils ne font pas connoitre ce méme
Dieu au Peuple, en la fage de Jesus-Christ... » (ch. 3). Et plus loin :
«On veut beaucoup raisonner sur la nature de Dieu tout-puissant,
sans parler de Jesus-Christ mais cela est sans fruit, puisque Dieu
s’est tofijours fait connoitre par ses ceuvres...» (ch. 5). Ces ceuvres
peuvent étre toutes sortes d’événements extérieurs dans le passé ou

(1) M. le professeur Albert Schezdelin vient d’en publier une nouvelle éditioﬁ

-adaptée a l'allemand moderne et éditée par le Conseil synodal bernois. Nous citons
-d’aprés I’édition frangaise de 1735.



UNE THEOLOGIE DE L'EXPERIENCE RELIGIEUSE 313

dans le présent, c’est surtout toute lhistoire sainte, le fait de la
rédemption dont parle la Bible et que représentent les sacrements.
Mais tous ces modes de révélation n’ont une valeur effective pour
homme que s’il se les approprie intérieurement, que sile fait extérieur
et objectif, par Pexpérience personnelle, a passé a I'état de réalité sub-
jective. Nous avons noté plus de quarante passages dans les Actes du
synode ou, d’une maniere plus ou moins catégorique, il est parlé de
cette expérience personnelle indispensable. Ainsi la naissance, la vie,
la souffrance, le sacrifice, la mort et la résurrection de Jésus ont pour
Capiton une valeur constitutive comme faits extérieurs, historiques,
mais ces faits déploient leur action rédemptrice au moment seulement
ou, saisis par une fol personnelle et a travers une expérience intime,
ils deviennent vraiment des réalités spirituelles pour le croyant.
Ainsi, en parlant des miracles de Jésus, Capiton dit : « L’esprit, qui
est en nous... contemple les ceuvres & les miracles de Jesus-Christ,
dans lesquels il contemple le cours intérieur de la grace, & Popération
spirituelle de Jesus-Christ dans le cewur ...C’est ainsi que la Foi, en-
tendant parler des miracles que le Seigneur a fait extérieurement,
admire en méme tems beaucoup plus les opérations intérieures &
spirituelles, qu’il fait sentir tous les jours par le St. Esprit, les-
quelles surpassent tout entendement » (ch. 7). De méme dans la nais-
sance de Jésus, dans sa mort, dans sa résurrection est « figurée et
représentée » toute ’ceuvre de notre rédemption individuelle. Tout
dans la pensée de Capiton revient donc 4 une expérience. Celle-ci
se formant tout intérieurement, si vraiment elle est réelle, se trans-
formera en actes extérieurs. Il ne faudrait pas croire en effet que
le «spiritualisme » de Capiton Yait fait tomber dans le quiétisme.
L’expérience s’achéve dans une vie chrétienne toute pratique. Il est
étonnant de voir avec quelle sagesse les 4ctes du synode appliquent le
principe expérimental a toutes les circonstances de la vie, notamment
a celles des pasteurs. Nous ne pouvons entrer dans ces détails. Une
remarque cependant s’impose quant a P'attitude du Synode par rap-
port a la Bible, aux sacrements et a ’Eglise. La un changement sen-
sible s’est produit. On pourrait dire que notre spiritualiste a mainte-
nant plus de compréhension pour une certaine objectivité. Sans la
Bible, pas de révélation, mais 4 condition qu’elle soit interprétée
spirituellement, surtout ’Ancien Testament, et en vue du Christ. Les
deux sacrements sont maintenant pleinement reconnus; pourtant
la vieille formule strasbourgeoise rédigée antérieurement par Bucer,



316 OTTO ERICH STRASSER

lorsqu’il était encore «spirituel», subsiste toujours pour Capiton :
«Nam etsi verbum externum et duo signa, Baptismum ct Eucharistiam
Ecclesiz Dominus commendarit, ut qui in corpore etiamnum agimus,,
nullius sunt tamen momenti, nisi imtus Dominus doceat, et quee
signis significantur, ipse imtus per spiritum perficiat » (0. C’est de la
méme facon que Capiton envisage I’Eglise. Le Synode a été composé
dans le but de faire de I’Eglise institution une Eglise véritable :
communauté spirituelle de sujets et de gouvernants se sentant per-
sonnellement responsables devant Dieu. Tout le document porte ’em-
preinte de cette obligation personnelle. Il se distingue aussi favo-
rablement dans sa forme d’autres constitutions ecclésiastiques ou
d’autres confessions de foi. Ce n’est pas un ensemble impersonnel
d’articles et de paragraphes, mais d’un bout a ’autre ’on sent une
personnalité vivante s’adressant a des personnalités vivantes.

Nous devons nous arréter. Une étude méme trés sommaire de
Peeuvre de Capiton nous le montre comme un théologien de Pexpé-
rience, peut-étre méme comme le plus catégoriquement expérimental
de tous les réformateurs.

En constatant cette attitude théologique de Capiton une derniére
et trés grave question se pose a nous. On peut se demander avec
raison (et nous avons vu que déja des collaborateurs de Capiton se le
sont démandé) si en soulignant comme il le fait la part humaine
dans Pexpérience, tant pour ce qui concerne la connaissance que
pour la pratique religieuse, Capiton ne risquait pas d’abandonner le
principe évangélique. Le sujet humain, bien que régénéré par I’esprit de
Dieu, n’est-il pas trop au centre de cette religiosité ? N’est-ce pas la
un subjectivisme, un individualisme, un personnalisme au moins dan-
gereux ? La majesté et la souveraineté de Dieu ne sont-elles pas mises
trop a l’arriere-plan en faveur d’un humanisme il est vrai tres
raffiné, voire chrétien, mais enfin d’'un humanisme ? Il est indé-
niable qu’il y a chez Capiton de cet humanisme-la. Il ne peut renier
ses origines ni sa proche parenté avec les anabaptistes. Il a partagé
leur idéal d’une vraie communauté chrétienne composée de membres
personnellement saisis par la vérité évangélique. On retrouve chez
lui Pidée d’une sanctification réelle. Il y a dans sa conception sinon
du perfectionisme, au moins la doctrine d’une perfectibilité progres-
sive, d’une sorte d’évolution chrétienne organique avec ses victoires.

(1) Commentaire des év., éd. Lang, p. 178.



UNE THEOLOGIE DE L’EXPERIENCE RELIGIEUSE 317

et ses défaites. On comprend dés lors que les anabaptistes aient
jusqu’a nos jours considéré Capiton comme étant un des leurs.

Dans les proces intentés aux piétistes a Berne, ceux-ci se sont dé-
fendus en invoquant volontiers le témoignage du Synode de Berne.
Le comte de Zinzendorf I’a tenu en haute estime puisqu’il a composé
une poésie sur les principales idées contenues dans cet ouvrage.
Méme des rationalistes ont trouvé dans ce document 'expression d’un
christianisme a leur portée, non-dogmatique et tout pratique.

On aurait cependant tort d’envisager la piété et la théologie de
Capiton d’une maniere unilatérale. Il est subjectiviste, c’est entendu ;
mais il ne Pest que parce qu’il est vraiment saisi au fond de son étre
par Pobjectivité d’un Dieu souverain et absolu. Capiton est indivi-
dualiste, c’est vrai; mais il veut précisément 'individualité vraie et
forte parce qu’il la voit membre de la vaste collectivité qu’est 'Eglise,
le royaume de Dieu. La théologie de Capiton réclame une vie chré-
tienne vraiment vivante et active, tant pour sa formation intérieure
dans ’dme que dans les réalisations extéricures personnelles et socia-
les, car ce théologien est un croyant. Il croit en la toute-puissance
et en la toute-action divines. §’1l recherche avec tant d’insistance la
sanctification, c’est qu’il vit dans la justification. Sa philosophie chré-
tienne est si pleinement immanente, parce qu’elle repose sur la trans-
cendance la plus absolue. L’expérience le place continuellement devant
les deux expressions de I'unique réalité. Il professe ainsi une vraie
dialectique. Cette piété est une religion a la fois vraiment divine
et pleinement humaine, synthése sans laquelle toute religion risque
de finir dans 'impiété ou dans I'inhumanité.

L’ceuvre de Capiton est restée quelque peu dans ombre : il ne fut
pas un grand chef d’école. A Strasbourg son attitude ne fut pas
toujours comprise, pas méme par ses plus proches collaborateurs. Un
luthéranisme orthodoxe assez massif commenca de bonne heure 3 y
remplacer la « théologie strasbourgeoise ». Calvin cependant est encore
entré en contact avec cette théologie. Il lui doit beaucoup, bien que
chez lui, surtout dans la pratique et par la force des circonstances, 'ob-
jectivité orthodoxe se soit fait sentir davantage. De méme en Suisse,
a Berne aussi comme dans la Suisse romande, la Confession Helvé-
tique, de teneur plus objective, plus orthodoxe, est devenue la con-
fession officielle. La théologie de Capiton, telle qu’elle se trouve ex-
posée surtout dans le Synode de Berne, est donc restée plutét a 'ar-



318 OTTO ERICH STRASSER

riere-plan. Mais de 1a elle a pourtant agi. Toujours a nouveau &
travers les siecles, une théologie de Pexpérience, telle que Capiton Pa
représentée en son temps et selon ses moyens, a trouvé des disciples.
Elle a méme vu des maitres la suivre et la répandre dans les géné-
rations nouvelles.

- Nous avons placé toute cette étude sous Pinspiration d’une parole:
de Vinet. Qu’on veuille bien y voir plus qu'un geste poli a 'adresse
de Pinfatigable commentateur du grand penseur vaudois : c’est un
hommage sincére et reconnaissant a M. le professeur Bridel. A’époque
ou le danger d’une nouvelle orthodoxie protestante aux allures
méme catholicisantes n’est pas aussi éloigné qu’on ne le pense, a
Pécole de Vinet M. Bridel est resté fidele a la méthode de la théologie.
expérimentale et surtout a la tradition d’une piété fondée sur ex-.
périence personnelle. Puisse malgré tout, aujourd’hui et demain,,
Pesprit de cette théologie continuer a agir et a former des individua-.
lités chrétiennes, et par elles des communautés vraiment évangéli-
ques, animées d’une foi vécue et vivifiante.

Berne. ' O.-E. STRASSER.



	Une théologie de l'expérience religieuse au temps de la réformation

