
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 85

Artikel: Une théologie de l'expérience religieuse au temps de la réformation

Autor: Strasser, Otto Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380228

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380228
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE THEOLOGIE DE L'EXPERIENCE RELIGIEUSE
AU TEMPS DE LA RÉFORMATION

Toutes les hérésies qui sont nées au sein du christianisme,

comme tous les systèmes conçus en dehors du

christianisme, reviennent à diminuer l'homme ou à diminuer

Dieu. La religion du cœur, la foi vivante, garde
entre ces deux excès un admirable équilibre ; la théologie
a beaucoup de peine à ne pas incliner vers l'un ou vers
l'autre.

VineT; Pascal (1856). p. 218.

La théologie protestante en vogue depuis la guerre attaque sur un
large front, au nom de l'objectivisme religieux, tout ce qui est

subjectivisme, individualisme et personnalisme. La théologie de la
transcendance veut en finir avec une religiosité dite de l'immanence
En une implacable antithèse Dieu est opposé à l'homme. Aucun
contact n'est admis entre le Dieu saint et l'homme pécheur, sauf

sur un point : la révélation en Jésus-Christ, laquelle ne peut être,
dit-on, objet que de la foi. Or la foi, selon cette nouvelle théologie,
exclut toute expérience historique du grand fait chrétien ; autrement
elle cesserait d'être la foi et se changerait en vue. Il n'y a pas de

vie nouvelle humainement expérimentable ici-bas ; elle reste
entièrement sur le plan d'une réalisation eschatologique. Il n'est donc

pas d'expérience chrétienne si ce n'est celle de la déchéance permanente

de l'homme durant toute sa vie terrestre, même de l'homme
sous l'économie de la nouvelle alliance.

Il faut s'efforcer de comprendre cette orientation vers un salut tout
transcendant. Elle est sans doute une réaction nécessaire contre la



3o8 OTTO ERICH STRASSER

religiosité immanentiste, d'un si coupable optimisme, qui a infecté
dans une large mesure la pensée et la vie religieuse et ecclésiastique

au sein du protestantisme, surtout au cours du dix-neuvième
siècle.

Mais à force de combattre un subjectivisme de mauvais aloi, ne

risque-t-on pas de ne plus apprécier à leur juste valeur les droits
imprescriptibles de la subjectivité L'individualisme aboli, est-il permis
d'aller plus loin et de supprimer l'individualité Le personnalisme
vaincu, la personnalité voulue par son créateur ne subsiste-t-elle pas
Telles sont les questions que nous aimerions poser non point sur le

terrain de la philosophie ou de la dogmatique, mais dans le domaine

historique.
Car malgré la suspicion qu'ils entretiennent à l'égard de l'histoire

nos modernes dogmaticiens entendent rejoindre par delà quatre
siècles la grande époque de la Réformation(l). Les réformateurs,
Calvin en particulier, garantiraient selon eux le bien fondé de la théologie

de l'objectivité. Le «sola fide» de la Réformation signifierait
précisément ce total effacement de tout ce qui est humain dans

l'acte de la rédemption. Les réformateurs n'auraient pas connu à

proprement parler le sujet, l'individu, la personnalité chrétienne.
C'est pour cette raison qu'ils auraient combattu avec tant de sévérité

— et avec tant de légitimité — ce qui de leur temps s'appelait
humanisme, anabaptisme, spiritualisme, illuminisme : tous ces « pié-
tismes » plus ou moins religieux qui, par leur piété même et dans

leur religiosité, seraient si loin de Dieu D'autre part, cette
interprétation nouvelle de la pensée réformatrice se complaît à souligner
tout ce qu'elle croit trouver d'objectif dans la théologie proprement
dite des réformateurs, dans leur sotériologie et surtout dans leur
doctrine de l'Eglise et des sacrements. Elle s'attache avec prédilection
aux commencements d'orthodoxie chez les réformateurs et aux velléités

de scolastique protestante.
Il faut l'avouer : c'est bien dans l'orthodoxie protestante des

seizième et dix-septième siècles, sinon dans une scolastique catholi-
cisante, que la nouvelle théologie protestante se reconnaît le mieux.
Mais elle se réclame surtout des réformateurs, et nous venons de

voir qu'elle les interprète à sa manière.
Nous ne voulons pas dire cependant que tout dans cette interpré-

(') Nous ne parlons pas ici du témoignage biblique et surtout paulinien invoqué
par cette théologie.



UNE THÉOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 309

tation soit faux. Les réformateurs se sont inclinés devant une objectivité.

Comment pourrait-il en être autrement pour quiconque est
saisi par le Dieu vivant Mais il n'en est pas moins vrai que la
subjectivité religieuse tient une place considérable dans la pensée et
dans la pratique de nos pères spirituels. Et c'est pour cette raison

que l'expérience religieuse personnelle tant décriée par les théoriciens
de l'objectivité n'est point absente de la théologie des réformateurs.
Toute leur œuvre n'est comprise qu'à demi — ou en tous cas privée
d'un de ses facteurs les plus importants — si l'on n'y tient pas compte
aussi de l'élément personnel.

La foi des réformateurs, en effet, n'est pas seulement l'attitude d'un
esclave écrasé devant son maître, mais bien l'élan confiant et joyeux
de l'enfant se portant au-devant d'un Père bien-aimé. Chez eux la

majesté divine n'annihile pas la personnalité humaine. Leur
expérience religieuse n'est pas seulement négative mais positive aussi, la

foi personnelle engendrant dès ici-bas une vie nouvelle. Au reste,
d'une manière toute générale, la Réformation, marchant de pair
avec la Renaissance, ne marque-t-elle pas précisément une des

périodes les plus importantes de l'avènement de l'individualité humaine

personnelle Une étude approfondie de la vie et de l'œuvre de tous
les réformateurs démontre certainement l'importance capitale qu'avait

pour eux l'expérience religieuse personnelle.

Dans la brève étude qui va suivre, nous voudrions évoquer très

simplement une théologie protestante au temps de la Réformation

qui mérite sans doute avant tout le nom de « théologie de l'expérience

». Cette théologie est peut-être la moins connue parmi les

dogmatiques issues de la Réformation. Cependant son existence nous

a été rappelée cette année même. Il y a quatre cents ans en effet qu'a

paru ce traité de dogmatique, de morale et de théologie pratique
connu sous le nom de Synode de Berne, de 1532.

Cet ouvrage, dû surtout à la collaboration du réformateur
strasbourgeois Wolfgang Fabricius Capiton, représente un type
théologique tout spécial. Nous pourrions y voir précisément un modèle de

ce que nous appelons une théologie de l'expérience.
Dans l'histoire des dogmes on parle bien, incidemment, de la

tendance strasbourgeoise ou oberlandaise. Elle a été de la plus haute



31 o OTTO ERICH STRASSER

importance dans les pourparlers théologiques et ecclésiastiques entre
luthériens et zwingliens. Elle a influencé le calvinisme et même
pendant quelque temps la Réforme en Angleterre. C'était une théologie
«unioniste» dont l'infatigable agent a été «le grand fanatique de

l'union protestante », Martin Bucer. Cependant, pour bien mettre en

lumière le caractère expérimental de cette tendance, la pensée

théologique de l'ami et du collaborateur de Bucer, Capiton, est
particulièrement instructive. Elle a passé par bien des phases. Attiré
d'abord par l'humanisme d'Erasme, saisi ensuite par le puissant

message de Luther, Capiton ne tarda pas pourtant à se ranger du

côté de Zwingli. Mais une autre influence agit fortement sur lui : le

spiritualisme et la piété personnelle et vivante des anabaptistes.
Parmi tous les réformateurs, Capiton est celui qui a montré le plus
de compréhension pour eux et leurs semblables. Et cela non seulement

d'une manière théorique mais très pratiquement. La maison de

Capiton, quoique souvent visitée par la gêne, a été un asile pour bien
des persécutés, même parmi les anabaptistes. Servet s'y abrita quand,
à Strasbourg, la publication de son livre contre la Trinité le rendit

suspect. Plus tard encore, lors de son procès de Genève, le malheureux
médecin invoquera devant ses juges l'amitié de Capiton W. En effet

Capiton était — Bucer s'en plaint plus d'une fois — attiré vers une

religiosité spiritualiste. Ce n'est pas en vain qu'il est fils de cette
Alsace, patrie de tant de mystiques du moyen âge. Mais surtout
Capiton entend gagner ses frères séparés à l'Eglise, celle-ci ne
pouvant qu'être enrichie par l'apport d'une piété vivante. Pour lui tout
est là : il réclame une piété personnelle et réelle, un christianisme

expérimenté et pratiqué. Et Capiton restera ce théologien de

l'expérience même plus tard, quand, sous le coup des événements, il se

détachera des anabaptistes ; et quand, abandonnant aussi quelque

peu Zwingli, il signera d'entente avec ses collègues cet accord avec
Luther qui a nom Concorde de Wittenberg. Jusque dans sa

vieillesse, devenu davantage « homme d'Eglise » et même catholicisant

quant à l'objectivité des institutions ecclésiastiques, de la parole et
des sacrements, Capiton ne reniera pourtant pas le caractère
expérimental de sa théologie.

Quelle était cette théologie
Quelques exemples vont nous l'apprendre ; il ne saurait être question

ici d'une étude complète.

(') Corpus Reformatorum, VIII, XXXVI, 767 ss.



UNE THÉOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 311

Son attitude dans la question des anabaptistes est tout à fait
caractéristique à cet égard. Certes Capiton ne partage pas toutes les

vues des sectaires ; les documents nous le montrent souvent jouant le

rôle de convertisseur et prenant à leur égard l'attitude d'adversaire.
Pourtant il juge toute la question un peu autrement que les autres
réformateurs, non seulement par suite d'une disposition irénique
naturelle, mais à cause du respect qu'il a pour toute conviction
personnelle et pour les droits sacrés de la personnalité humaine,
surtout en matière religieuse.

Nombreux sont les passages qui montrent clairement cette manière
de voir. Au commencement de l'année 1527, par exemple, dans sa

correspondance avec Zwingli à propos du supplice de l'anabaptiste
Felix Manz, Capiton ne cache pas son opinion, différente de celle de

l'ami zuricois, et surtout sa vive sympathie «cum infelice Felice »ri).

Mais surtout, dans une requête adressée au conseil de la ville de Horb
en faveur d'anabaptistes détenus dans les prisons de cette ville <*),

en termes élevés, le réformateur strasbourgeois rappelle aux magistrats

qu'aucune autorité extérieure n'a le droit de subjuguer les

consciences. Cette pensée sera fortement exprimée de nouveau dans

le Synode de Berne, où l'autorité extérieure se voit clairement indiquer

les limites de son pouvoir. Celui-ci, d'après Capiton, finit
exactement là où commence le règne de la conviction personnelle. «...Aucun

Magistrat ne doit maîtriser les Consciences, ni publier des Ordonnances

pour des choses extérieures, par lesquelles on mettroit un
joug sur les bonnes Consciences, & l'on borneroit le St. Esprit,
l'empêchant de déploïer toute son efficace. Car il n'y a que Jesus-Christ...

qui soit le Maître et le Seigneur des Consciences. » ri)

Citons encore une lettre de Capiton adressée le 17 avril 1528 à

Musculus, dans laquelle il s'élève contre la contrainte des

consciences. De la même année sans doute, il existe tout un traité de

Capiton ri) sur ce thème: «An furore potius quam pietate Anabaptistae
tolerandi sint ». Nous ne doutons pas de la réponse que Capiton donne
à cette question : il s'y prononce nettement pour le respect de la
conscience personnelle.

Ainsi déjà cette attitude tolérante de Capiton vis-à-vis des adeptes

Zwingli op., IX, nos 578, 595, 605. — (2) Lettre du 31 mai 1527, dont la

copie se trouve dans les Arch. Eccl. Basil., z$a, 119; cf. Baum, p. 373 ss. —
(3) Introd., p. 13 ; cf. aussi Préface et ch. 32 et 30. —¦ (4) L'original se trouve à

Bâle, Arch. Eccl., 25, n° 138, p. 213-216.



312 OTTO ERICH STRASSER

d'un individualisme religieux souvent bien extrémiste nous fait
conclure chez notre théologien à une théologie fondée sur l'expérience.

En effet, Capiton ne devait pas tarder à la proclamer. Au milieu
de cette période où il prend la défense des anabaptistes, l'année
même où, à côté de Bucer, il assiste à la Dispute de Berne — au

printemps 1528 — Capiton fait paraître son commentaire du livre du

prophète Osée. Des amis français partisans de la Réforme, comme
l'auteur l'avoue plus tard à Calvin ri), avaient sollicité la publication de

cet ouvrage. Capiton le dédia à la reine Marguerite de Navarre. Bucer

s'effraya de ce livre ri) qui, à son avis, professait vraiment un
individualisme religieux trop marqué. Mais Capiton envisageait son
commentaire comme une sorte de profession de foi personnelle : « Quam

pie sentiam de Deo, de Christo, Deo et homine, de sacramento... in
unius compendium transcribi non debet »ri). Retenons en passant
cette expression : « Quam pie sentiam », c'est le langage de l'expérience.

Bucer intervient, mais Capiton de répondre : « Sic se habere

fidem suam », et d'écrire à Zwingli qu'en considérant uniquement la
vérité, lui, Capiton, ne pouvait pas écrire autrement : « in veritatem
inspiciens aliud non potuit »ri). C'est bien de nouveau le langage de

la conscience personnelle sous l'empire de l'obligation. Le caractère

expérimental de cette théologie ressortira encore plus clairement si

nous nous demandons maintenant quelle était la foi professée par
Capiton. Qu'on n'en juge rien que par ces quelques passages contenus
dans la fameuse lettre-préface du commentaire d'Osée, adressée à la
reine de Navarre. Capiton y parle précisément de la genèse même d'une
foi vivante. Après s'être élevé avec véhémence contre un nouvel ob-

jectivisme ecclésiastique tyrannique : « nova subrepit ecclesiastica

tyrannis, vetere adhuc superstite », il plaide en faveur d'une foi
personnelle. Tout en mettant en garde contre un subjectivisme
effréné, il ne veut pas qu'on éteigne l'esprit : « Providendum est

publica; tranquillitati, sed sic, ne prohibeamus prophetias, ne
spiritus extinguamus, ne dona Dei in utilitatem communem collata,
vituperemus ». Cet esprit est bien celui d'une expérience toute
personnelle, le contact de l'esprit humain avec le Christ qui se révèle au

cœur contrit. Ce ne sont donc point des institutions extérieures, ce

n'est pas la philosophie, pas même une philosophie chrétienne, la
théologie : la « splendida philosophia sacra », qui nous donnent cette

Herminjard, n° 490.— (2) Bucer à Zwingli, 15 avril 1528; Zwingli Op., IX,
n° 713. — (3) Preef. in Hos., 4*. —¦ (4) 22 avril 1528 ; Zwingli Op., IX, n° 717.



UNE THÉOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 313

révélation, mais uniquement la « contemplatio Christiana ». A la
lueur du « lumen internum » apparaissent à l'âme tourmentée les

abîmes du péché, mais devant la clarté rayonnante du Christ ces

ténèbres commencent à s'évanouir : « mœstitudo in vicem spei subiit,
quae resipiscentis animum perpetuo maceravitj quoad in eas tenebras

illucere cœperit vera lux et vita mundi Christus JESUS, cuius adventu
tenebra; omnes exolescunt ». Cette expérience est tout intime. Elle

peut même se passer du concours de moyens extérieurs, même de

la prédication de la Parole : « Nam eos, qui sunt attriti corde, per
spiritum Christi, vel ante prsedicatum Evangelium, nunquam non
consolatur cselestis pater ». Ici le spiritualisme subjectiviste de

Capiton se manifeste d'une manière péremptoire. Bien que dans le

commentaire d'Osée il recommande la méditation des prophètes,
c'est-à-dire les Saintes Ecritures en général, comme instrument de

la révélation, il pense pourtant devoir mettre en garde contre un

usage trop objectif et trop extérieur de la Bible: «Mortua; littera;
scripturarum non nitendum. Ergo spiritualiores mortua; litteras haud

nituntur, sed nituntur araboni spiritus quas et probant et incitant
collatione scripturarum. Neque humanitus erudiuntur, sed hauriunt
omnem doctrinam suam ex Deo et huius spiritu ». Les passages sont
nombreux où, dans son commentaire, Capiton reconnaît toute la
valeur de la parole biblique ; mais toujours est-il que pour lui la

parole «intérieure» a la préférence sur la parole « extérieure »ri).
Celle-ci n'a qu'un effet indirect. L'esprit agit directement. La lettre
biblique correspond à l'instruction élémentaire : « primum gradum
facit » (277a), mais il y a un degré supérieur, celui de l'esprit. La
Bible consultée au sens objectif seulement, ne donne que « notitia

operum Dei », l'expérience spirituelle seule procure une véritable
connaissance et sagesse des choses divines (zb, qb).

Ces notions expérimentales ne sont cependant pas seulement une

particularité du commentaire d'Osée. Elles se retrouvent dans le

catéchisme que Capiton a publié dès 1527, puis en deuxième édition
en 1529. Une des premières questions de ce Kinderbericht est tout à

fait caractéristique : « Woher weistu das ein almechtiger gott ist »

Réponse : « Ich befinde Sollichs im hertzen, und in täglicher erfa-

rung (3b). Et encore d'une manière plus explicite : « Wolan,
warummb sagstu Ich glaub als für dich selbs allein, wir seind doch
alle für gläubig gehalten » Réponse : « Das ich mich auff nyemant

(J) P. ex. : in Hos., 9a, zojb.



314 OTTO ERICH STRASSER

verlasse, sondern weiss, das der gerecht in seym eignen glauben
lebet» (3b). Capiton continue à recommander de cette façon
l'expérience intime personnelle, vécue, et il conclut qu'en dehors de

cette expérience il n'y a pas de foi, de vie et de force véritables.
«Mir ist genuog... das seyn geyst, sein krafft und gob, in uns ist...

wer dissem geyst nit glaubt unnd nit fülhet im Hertzen, der hat nurt
ein schwetzigen glauben [n'est qu'un bavard religieux] der uff der

Zungen klinget, aber kein macht im hertzen hat » (z\afb). Ces

quelques citations suffisent. Elles nous montrent comment, pendant
la première période de son activité de réformateur, Capiton
professa bien une théologie de l'expérience.

Qu'en est-il cependant advenu de cette théologie au moment où

Capiton, de passage à Berne dans la première quinzaine de janvier
1532, l'a exposée au grand synode? Les Actes de cette assemblée(l),

inspirés et sans doute même rédigés par Capiton, vont nous renseigner.

Là encore nous ne pouvons nous en tenir qu'à quelques

passages choisis parmi les plus caractéristiques.
Une orientation même sommaire nous montre qu'en 1532 Capiton

n'a pas changé de méthode. Celle-ci reste expérimentale. L'auteur,

pour traiter de sa matière, a même abandonné le cadre presque
traditionnel du Symbole des apôtres pour exposer sa dogmatique. Il renonce

tout à fait aune théologie qui parlerait d'une manière tout objective
de Dieu, de son existence, de ses qualités, etc. Cette théologie objective,
« naturelle » répugne à notre théologien. Il ne connaît Dieu que par sa

révélation en Jésus-Christ, ou plus exactement par l'esprit du Christ se

communiquant à l'esprit humain : « Le Pére parle encore aujourdhui
à nous par son Fils, qui habite dans nos cœurs par le St. Esprit...
C'est dans cette intelligence & dans cette connoissance expérimentale
de Jesus-Christ, que le fidèle va croissant tous les jours... Mais cela

ne se fait pas, lorsque les Ministres parlent beaucoup de Dieu,
suivant une méthode Païenne, & qu'ils ne font pas connoître ce même

Dieu au Peuple, en la face de Jesus-Christ... » (ch. 3). Et plus loin :

« On veut beaucoup raisonner sur la nature de Dieu tout-puissant,
sans parler de Jesus-Christ mais cela est sans fruit, puisque Dieu
s'est toujours fait connoître par ses œuvres...» (ch. 5). Ces œuvres

peuvent être toutes sortes d'événements extérieurs dans le passé ou

(') M. le professeur Albert Schœdelin vient d'en publier une nouvelle édition
adaptée à l'allemand moderne et éditée par le Conseil synodal bernois. Nous citons

d'après l'édition française de 1735.



UNE THEOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 315

dans le présent, c'est surtout toute l'histoire sainte, le fait de la
rédemption dont parle la Bible et que représentent les sacrements.
Mais tous ces modes de révélation n'ont une valeur effective pour
l'homme que s'il se les approprie intérieurement, que si le fait extérieur
et objectif, par l'expérience personnelle, a passé à l'état de réalité
subjective. Nous avons noté plus de quarante passages dans les Actes du

synode où, d'une manière plus ou moins catégorique, il est parlé de

cette expérience personnelle indispensable. Ainsi la naissance, la vie,
la souffrance, le sacrifice, la mort et la résurrection de Jésus ont pour
Capiton une valeur constitutive comme faits extérieurs, historiques,
mais ces faits déploient leur action rédemptrice au moment seulement

où, saisis par une foi personnelle et à travers une expérience intime,
ils deviennent vraiment des réalités spirituelles pour le croyant.
Ainsi, en parlant des miracles de Jésus, Capiton dit : « L'esprit, qui
est en nous... contemple les œuvres & les miracles de Jesus-Christ,
dans lesquels il contemple le cours intérieur de la grace, & l'opération
spirituelle de Jesus-Christ dans le cœur ...C'est ainsi que la Foi,
entendant parler des miracles que le Seigneur a fait extérieurement,
admire en même tems beaucoup plus les opérations intérieures &

spirituelles, qu'il fait sentir tous les jours par le St. Esprit,
lesquelles surpassent tout entendement » (ch. 7). De même dans la
naissance de Jésus, dans sa mort, dans sa résurrection est « figurée et

représentée » toute l'œuvre de notre rédemption individuelle. Tout
dans la pensée de Capiton revient donc à une expérience. Celle-ci

se formant tout intérieurement, si vraiment elle est réelle, se

transformera en actes extérieurs. Il ne faudrait pas croire en effet que
le « spiritualisme » de Capiton l'ait fait tomber dans le quiétisme.
L'expérience s'achève dans une vie chrétienne toute pratique. Il est

étonnant de voir avec quelle sagesse les Actes du synode appliquent le

principe expérimental à toutes les circonstances de la vie, notamment
à celles des pasteurs. Nous ne pouvons entrer dans ces détails. Une

remarque cependant s'impose quant à l'attitude du Synode par
rapport à la Bible, aux sacrements et à l'Eglise. Là un changement
sensible s'est produit. On pourrait dire que notre spiritualiste a maintenant

plus de compréhension pour une certaine objectivité. Sans la

Bible, pas de révélation, mais à condition qu'elle soit interprétée
spirituellement, surtout l'Ancien Testament, et en vue du Christ. Les

deux sacrements sont maintenant pleinement reconnus ; pourtant
la vieille formule strasbourgeoise rédigée antérieurement par Bucer,



316 OTTO ERICH STRASSER

lorsqu'il était encore «spirituel», subsiste toujours pour Capiton :

«Nam etsi verbum externum et duo signa, Baptismum et Eucharistiam
Ecclesia; Dominus commendarit, ut qui in corpore etiamnum agimus,.
nullius sunt tarnen momenti, nisi intus Dominus doceat, et qua;
signis significantur, ipse intus per spiritum perficiat » ri). C'est de la
même façon que Capiton envisage l'Eglise. Le Synode a été composé
dans le but de faire de l'Eglise institution une Eglise véritable :

communauté spirituelle de sujets et de gouvernants se sentant
personnellement responsables devant Dieu. Tout le document porte
l'empreinte de cette obligation personnelle. Il se distingue aussi
favorablement dans sa forme d'autres constitutions ecclésiastiques ou
d'autres confessions de foi. Ce n'est pas un ensemble impersonnel
d'articles et de paragraphes, mais d'un bout à l'autre l'on sent une
personnalité vivante s'adressant à des personnalités vivantes.

Nous devons nous arrêter. Une étude même très sommaire de

l'œuvre de Capiton nous le montre comme un théologien de l'expérience,

peut-être même comme le plus catégoriquement expérimental
de tous les réformateurs.

En constatant cette attitude théologique de Capiton une dernière

et très grave question se pose à nous. On peut se demander avec
raison (et nous avons vu que déjà des collaborateurs de Capiton se le

sont démandé) si en soulignant comme il le fait la part humaine
dans l'expérience, tant pour ce qui concerne la connaissance que

pour la pratique religieuse, Capiton ne risquait pas d'abandonner le

principe évangélique. Le sujet humain, bien que régénéré par l'esprit de

Dieu, n'est-il pas trop au centre de cette religiosité N'est-ce pas là

un subjectivisme, un individualisme, un personnalisme au moins

dangereux La majesté et la souveraineté de Dieu ne sont-elles pas mises

trop à l'arrière-plan en faveur d'un humanisme il est vrai très

raffiné, voire chrétien, mais enfin d'un humanisme Il est
indéniable qu'il y a chez Capiton de cet humanisme-là. Il ne peut renier
ses origines ni sa proche parenté avec les anabaptistes. Il a partagé
leur idéal d'une vraie communauté chrétienne composée de membres

personnellement saisis par la vérité évangélique. On retrouve chez

lui l'idée d'une sanctification réelle. Il y a dans sa conception sinon
du perfectionisme, au moins la doctrine d'une perfectibilité progressive,

d'une sorte d'évolution chrétienne organique avec ses victoires

(') Commentaire des èv., éd. Lang, p. 178.



UNE THÉOLOGIE DE L'EXPÉRIENCE RELIGIEUSE 317

et ses défaites. On comprend dès lors que les anabaptistes aient

jusqu'à nos jours considéré Capiton comme étant un des leurs.

Dans les procès intentés aux piétistes à Berne, ceux-ci se sont
défendus en invoquant volontiers le témoignage du Synode de Berne.

Le comte de Zinzendorf l'a tenu en haute estime puisqu'il a composé

une poésie sur les principales idées contenues dans cet ouvrage.
Même des rationalistes ont trouvé dans ce document l'expression d'un
christianisme à leur portée, non-dogmatique et tout pratique.

On aurait cependant tort d'envisager la piété et la théologie de

Capiton d'une manière unilatérale. Il est subjectiviste, c'est entendu ;

mais il ne l'est que parce qu'il est vraiment saisi au fond de son être

par l'objectivité d'un Dieu souverain et absolu. Capiton est
individualiste, c'est vrai ; mais il veut précisément l'individualité vraie et
forte parce qu'il la voit membre de la vaste collectivité qu'est l'Eglise,
le royaume de Dieu. La théologie de Capiton réclame une vie
chrétienne vraiment vivante et active, tant pour sa formation intérieure
dans l'âme que dans les réalisations extérieures personnelles et sociales,

car ce théologien est un croyant. Il croit en la toute-puissance
et en la toute-action divines. S'il recherche avec tant d'insistance la

sanctification, c'est qu'il vit dans la justification. Sa philosophie
chrétienne est si pleinement immanente, parce qu'elle repose sur la
transcendance la plus absolue. L'expérience le place continuellement devant
les deux expressions de l'unique réalité. Il professe ainsi une vraie

dialectique. Cette piété est une religion à la fois vraiment divine
et pleinement humaine, synthèse sans laquelle toute religion risque
de finir dans l'impiété ou dans l'inhumanité.

L'œuvre de Capiton est restée quelque peu dans l'ombre : il ne fut
pas un grand chef d'école. A Strasbourg son attitude ne fut pas
toujours comprise, pas même par ses plus proches collaborateurs. Un
luthéranisme orthodoxe assez massif commença de bonne heure à y
remplacer la « théologie strasbourgeoise ». Calvin cependant est encore
entré en contact avec cette théologie. Il lui doit beaucoup, bien que
chez lui, surtout dans la pratique et par la force des circonstances,
l'objectivité orthodoxe se soit fait sentir davantage. De même en Suisse,

à Berne aussi comme dans la Suisse romande, la Confession Helvétique,

de teneur plus objective, plus orthodoxe, est devenue la
confession officielle. La théologie de Capiton, telle qu'elle se trouve
exposée surtout dans le Synode de Berne, est donc restée plutôt à l'ar-



318 OTTO ERICH STRASSER

rière-plan. Mais de là elle a pourtant agi. Toujours à nouveau à

travers les siècles, une théologie de l'expérience, telle que Capiton l'a
représentée en son temps et selon ses moyens, a trouvé des disciples.
Elle a même vu des maîtres la suivre et la répandre dans les
générations nouvelles.

Nous avons placé toute cette étude sous l'inspiration d'une parole
de Vinet. Qu'on veuille bien y voir plus qu'un geste poli à l'adresse
de l'infatigable commentateur du grand penseur vaudois : c'est un
hommage sincère et reconnaissant à M. le professeur Bridel. A l'époque
où le danger d'une nouvelle orthodoxie protestante aux allures
même catholicisantes n'est pas aussi éloigné qu'on ne le pense, à
l'école de Vinet M. Bridel est resté fidèle à la méthode de la théologie-

expérimentale et surtout à la tradition d'une piété fondée sur
l'expérience personnelle. Puisse malgré tout, aujourd'hui et demain,,
l'esprit de cette théologie continuer à agir et à former des individualités

chrétiennes, et par elles des communautés vraiment évangéliques,

animées d'une foi vécue et vivifiante.

Berne. O.-E. STRASSER.


	Une théologie de l'expérience religieuse au temps de la réformation

