Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 85

Artikel: Magie et religion en Grece : parmi les croyances populaires
Autor: Allier, Raoul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380226

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAGIE ET RELIGION EN GRECE

PARMI LES CROYANCES POPULAIRES

Essayer d’exposer les rapports de la magie et de la religion en
Grece, c’est s’aventurer dans un vaste monde, dans le monde immense
des superstitions dont on ne saurait faire le compte. Ce qui me permet
peut-étre d’aborder ce sujet, c’est une remarque, d’ailleurs trop
élogieuse, que M. Gaston Richard a bien voulu faire a4 propos de ma
Psychologie de la conversion chez les peuples non-civilisés. Un mérite
essentiel qu’il reconnait a ce travail, c’est « d’avoir montré que la
magie se laisse ramener a un fait élémentaire et initial qui est 'sncan-
tation. C’est de ce mot que nous avons fait enchantement; en latin
incantatio a un synonyme qui est carmen, dont nous avons fait
charme » (0,

Cette remarque de M. Gaston Richard met bien en lumiere la
portée spéciale des mots, du langage, dans la magie; et, dés lors,
c’est une question intéressante d’examiner s’il est difficile de distin-
guer en Gréce, méme a P’époque classique, les traces ou plutét les
survivances de croyances plus vieilles que la mythologie.

Le sujet que nous abordons est donc beaucoup plus délimité que
ne le serait un tableau, impossible a borner, de toutes les supersti-
tions qui ont pu subsister en Grece.

Les premitres allusions que nous rencontrons a des faits de ce
genre ne sont-elles pas des allusions peu ou mal comprises par ceux
qui les font ? N’est-ce pas le cas dans les citations que nous pouvons
relever, soit chez les auteurs classiques, soit dans ’épopée @ Clest

(1) L’incantation et les origines de la poesie, dans Le monde non chrétien, 2,
Cahiers de Foi et Vie, p. 1.



286 RAOUL ALLIER

ainsi que, si nous prenons ’4jax de Sophocle, nous nous trouvons
devant ce texte: « Hélas ! qui jamais efit pensé que mon nom con-
vint si bien a mes malheurs ? Car, a présent, je puis le répéter deux
ou trois fois tant sont grands les maux qui ont fondu sur meoi /(¥
Il y a ici un intraduisible jeu de mots. Les lettres grecques qui
forment le nom d’Ajax donnent en méme temps une exclamation.
Ce jeu de mots se retrouve dans Ovide :

Ipse suos foliis gemitus inscribit, et Ai Aj
Flos habet inscriptum.(2)

Il y a évidemment plusieurs siecles entre Sophocle et Ovide ; mais
il est intéressant que la méme étymologie se retrouve chez les deux
auteurs, comme si elle était transmise par une sorte de tradition.
Et, d’autre part, ’on comprend que, circulant pendant des siecles,
une explication de ce genre se soit peu a peu transformée. On a fini
par voir dans le nom le résumé de toute une existence et de ce qui la
caractérisait ; en réalité, on avait commencé par croire que le nom
imposé a Ajax avait, en raison d’une vertu propre, provoqué les
malheurs qui avaient singularisé cette existence.

De méme, au chant XIX de ’Odyssée, Odysseus rappelle I'origine
de son nom et le pourquoi de cette origine : « Autolychos était Pil-
lustre pere de sa mere. Il surpassait tous les hommes pour faire du
butin et de faux serments : un dieu lui avait fait ce don, Herméias,
pour qui il briilait les chairs d’agneaux et de chevreaux, et qui I’ac-
compagnait toujours. Et Autolychos étant venu chez le riche peuple
d’Ithake, il trouva le fils nouveau-né de sa fille. Et Eurykléia, apres
le repas, posa enfant sur les chers genoux d’Autolychos et lui dit :
« Autolychos, donne toi-méme un nom a ce cher fils de ta fille, puisque
tu Pas appelé par tant de veeux », et Autolychos lui répondit : « Mon
gendre et ma fille, donnez-lui le nom que je vais dire, car je suis venu
ici trés irrité contre un grand nombre d’hommes et de femmes sur la
face de la terre nourriciere. Que son nom soit donc Odysseus !» Ainsi
s’explique que, pour Homere, Odyssecus signifie ici Le Grondeur, du
verbe 8dUoooua, celui qui s’irrite, qui se bute contre les forces de
Punivers. L’interprétation passive : celui qui est ’objet de la colere
des dieux, particulierement de Poseidon, avec lequel il est le plus
souvent aux prises, n’a dii s’établir que plus tard. Ici encore, le

(1) Ajax. Théatre de Sophocle, traduit en frangais par Louis Humbert, p. 19. —
(2) Métamorphoses, X, 215.



MAGIE ET RELIGION EN GRECE 287

nom semble rappeler les principaux traits du caractere d’Ulysse et
de son existence ; en réalité c’est lui qui, par un lien mystérieux, a
imprimé ce trait caractéristique a toute sa vie (0.

Les mots n’étaient pas pour les Hellénes anciens des signes quel-
conques, indifférents ; ils avaient une valeur magique qui explique
le pouvoir des incantations et des anathémes. Le mot écrit était
naturellement plus efficace que le mot prononcé. La simple parole
suffisait & produire des effets puissants quand elle était en vers, ou
les mots sont fixés et réglés par le rythme. De trés bonne heure, la
musique et le chant semblent avoir été alliés a la poésie : il n’y avait
pas de poésie qui ne fiit débitée sur un certain rythme et méme chantée.
C’est ce qui donne tout son sens au mot incantation.

Cette habitude de chercher des étymologies grosses de sens et
contraignantes donne toute leur vraie portée aux travaux de bien
des scoliastes. A tout prix, devant un nom propre, ils étaient portés
a chercher ce qu’il pouvait bien signifier et, par suite, la valeur ma-
gique et annonciatrice qu’il pouvait bien avoir ; cela les a conduits a
bien des absurdités ; mais chacune de ces fantaisies ridicules, de ces
trouvailles qui n’en sont pas, a son intérét. Cest ainsi qu’Eustathe,
rapportant les différentes étymologies proposées pour le nom d’Achille,
en donne une dans laquelle ce nom apparait comme prophétisant et
préparant — c’était écrit — Jaffliction qu’il devait apporter aux
Troyens : «’Axog ’Ihedoiwv ». L’étude de beaucoup de ces mauvais
calembours jetterait une lumiere sur les croyances des anciens Grecs
ici rapportées treés fidelement par les scoliastes.

Qui sait si 'on ne pourrait pas, comme 1’a proposé M. Vendryes,
interpréter, a travers cette croyance, I’aventure d’Archiloque ame-
nant au suicide, par la violence de ses satires, Lycambe, pére d’une
jeune fille qu’il aimait et qui lui avait été promise en mariage, et
la jeune fille elle-méme, Néoboule. M. Vendryes dit qu’Archiloque
a bel et bien condamné a mort Lycambe et Néoboule ; il aurait lancé
contre eux une incantation magique a laquelle ils ne pouvaient se
soustraire. Nous avouons que longtemps nous avons hésité a suivre
M. Vendryes dans son exégese de ce récit que nous étions porté a
croire légendaire ®. Mais des fragments inédits d’Archiloque ont

(¥) Iliade, chant XIX, vers 405 ss. — (2) Peut-étre 'est-il en effet. Trés répandu
a I'époque romaine, il ne parait pas remonter bien haut. Ni Critias, ’homme d’Etat
a qui nous devons un bout de notice sur Archiloque, ni aucun des auteurs qui ont
parlé du satirique au Ve et au IVe siécle, ne connaissent cette histoire. Elle ne



’

238 RAOUL ALLIER

<

été publiés par Reitzenstein et Hiller von Gartringen et reproduits
dans la Revue des études grecques(V, avant de 1’étre dans le livre
de M. Hauvette. Un de ces fragments nous parait bien avoir les
allures d’une incantation. En voici la traduction :

Errant sur les flots,

et plaise au ciel que, jeté nu sur la cdte de Salmydenos,
les Thraces a la longue chevelure

le recueillent ; — auprés d’eux, pour comble de misére,
il mangera le pain de ’esclavage —

transi de froid et sortant du fond de l'eau
tout couvert d’algues marines!

Puisse-t-il claquer des dents et, comme un chien, la bouche contre terre,
étre 1a sans forces,

étendu sur le rivage ou se brisent les flots !
Voila ce que je voudrais voir souffrir

a celui qui m’a offensé, qui a foulé aux pieds ses serments,
lui autrefois mon compagnon !

Si cette interprétation est juste, le poete satiriste et le sorcier mal-
faisant ne faisalent qu’un et, pendant longtemps, dans bien des
pays, on ne les distinguait pas. Plus tard, grice aux progres de la
civilisation, ils se sont dédoublés. Peu a peu on les a de plus en plus
séparés, et la satire est devenue tout simplement un genre litté-
raire. Pour s’en assurer, on n’a qu’a comparer a ce fragment authen-
tique d’Archiloque la dixiéme épode d’Horace.

Tout ceci nous explique, en une certaine mesure, ’habitude, pour
ne pas dire ]a manie, qu’ont les scoliastes et beaucoup d’autres auteurs
de chercher a propos de tout les étymologies des noms propres qu’ils
peuvent rencontrer. Il est tres curieux de voir tout ce qui est arrivé
au nom de Pythagore. A en croire ses disciples, son nom décele déja
et annonce sa mission. Il est, comme le résume M. Carcopino, «celui qui
répand sur la terre les vérités émanées de Zeus, que dispense Apollon»,
fait son apparition qu’environ trois siécles aprés la mort d’Archiloque. Il est méme
possible, comme I’a montré M. Amédée Hauvette (Archiloque, sa wvie et ses poéstes,
1905, p. 68) que l'origine puisse en étre cherchée dans les vers mémes du poéte et,
la solution du probléme résulterait d’une glose de Photius. Il nous semblait que la
mort par désespoir de Lycambe et de Né¢oboulé ne serait méme pas une preuve. Que
de gens, méme dans notre société, ont été amenés par des calomnies a se suici-
der | Attaques violentes, diffamations, mensonges n’ont rien de commun avec la
magie, et nous savons qu’Archiloque avait la dent dure; qu’il s’entendait a in-
jurier les gens, et que la langue dans la quelle il le faisait était extrémement riche,

et atteignait un certain degré de verdeur.
(1) Tome XIV, 1901, p. 74.



MAGIE ET RELIGION EN GRECE 289

Au cinquitme sitcle avant Jésus-Christ, Aristippe donnait déja
cette étymologie que nous a transmise Diogéne Laérce, VIII, 21 :
"0t v dA\ndeiav fydpevev ovyx ftTov Tod TTubiou. Apollonius de
Tyr propose cette variante que préfere Jamblique (Vie de Pytha-
gore, 7) : “Om1 &pa U6 ToO TTuBiou mponyopeldn adTd 'Mvnodpxd].

Entre ces deux étymologies, il y a une légeére différence ; mais peu
importe ; Pessentiel, c’est que les deux établissent un rapport entre
le nom de Pythagore et le culte d’Apollon pythien. « On raconta »,
dit M. Carcopino (9, «qu’il avait été instruit par la Pythie, et dans les
généalogies dont on Pa nanti par la suite, ou il descend du dien
pythien, ou il se confond avec lui. De son vivant, si 'on en croit un
récit qui, probablement, remonte a ’4baris d’Héraclide de Pont, il
n’avait, pour convaincre les incrédules, qu’a leur montrer sa cuisse
d’or. Ses premiers disciples, au témoignage d’Aristote, s’en .allaient
répétant : « Il y a une espéce de vivant raisonnable qui est le dieu ;
une autre est ’homme; Pyth-agore est un exemple de la troisi¢me».

Toutes ces merveilles, d’aprés tous les commentateurs, étaient
annoncées par le nom seul du philosophe ; on dirait que ce nom
créait pour lui une sorte de prédestination a ces dons surnaturels et
a leur usage. Dans quelle mesure tous ces auteurs croyaient-ils a
cette action mystérieuse du nom sur celui qui le portait ? Dans
quelle mesure la croyance a la prédestination par le nom était-elle, au
moins inconsciemment, sous-entendue par eux ?

Si les noms ont des vertus propres et actives, ne pas prononcer
certaines paroles — ou ne pas faire certains gestes — dans des cir-
constances ou paroles et gestes passent pour exercer une action par-
ticuliere, est considéré par le Grec comme une faute ou, ce qui est
pire, pour une sottise. Et voila pourquoi un peuple, que nous jugeons
le plus intelligent de Pantiquité, ou de tous les temps, a cru, dur
comme fer et jusqu’a la fin de son histoire, 4 la vertu des charmes
ou des enchantements. « Pour ne pas étre fasciné », dit un personnage
de Théocrite, «je crachai trois fois dans mon sein, comme me I’a
enseigné la vieille Kotyttario qui, récemment, chantait chez Hippo-
kobn avec les moissonneurs. » (Idylle VI, 39) _

Et que dire des formules par lesquelles certains prétendent évo-
quer les dieux, c’est-a-dire leur imposer par contrainte d’apparaitre
a ceux qui les appellent [

(1) Jéréme CarcoriNo, La basilique pythagoricienne de la Porte Majeure, p. 174.
— (2) Platon, Republique, 11, p. 364.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xx (N° 835, 1932). 19



290 RAOUL ALLIER

D’autres formules cicatrisent immédiatement les blessures. Clest,
par exemple, a cette croyance que ’auteur de ’Odyssée fait allusion
quand il raconte la blessure faite par un sanglier a Odysseus : « Aussi-
t6t, les chers fils d’Autolychos s’empressérent autour de la blessure
de Tirréprochable et divin Odysseus, la bandérent avec soin et arré-
térent le sang noir par une incantation» {1,

Les femmes de Thessalie, aux yeux de tous les Hellenes, excellaient
a composer des philtres qui étaient capables de faire descendre lalune
sur la terre. Voila, certes, une opération magique dont il était facile
de constater si elle était possible ou non. Est-il croyable que I'idée
ne soit venue a personne, dans toute Pantiquité, de vérifier si elle était
authentique ou non ? Les magiciennes de Thessalie comptaient
beaucoup sur la force contraignante de leurs paroles. Celle que Théo-
crite met en scéne (Idylle IT) s’exprime ainsi :

«Répands la farine et dis : e répands les os de Delphis...
Maintenant, prends le jus de ces herbes et cours en frotter le seuil
de sa maison. Crache dessus et dis : Fe frotte les os de Delphis ».
Le personnage envofité par cette opération ressentira aussitot les
effets de Dirritation exprimée. Le moindre aspect mystérieux suffi-
sait a faire apparaitre les paroles comme possédant une force irrésis-
tible. « Les prieres », dit Alfred Maury, « prenaient un caractére d’évo-
cation et d’exorcisme ; elles conservaient ’emploi de certains mots
sacramentels, tels que les lettres éphésiennes, les lettres milésiennes
auxquelles on attribuait des effets merveilleux. Les prétres de 1’Asie
mineure rappelaient plus que ceux de la Grece les sorciers et les en-
chanteurs.» «D’ailleurs», dit-il encore, «exclues du culte national, les
divinités étrangeres dont la dévotion avait été introduite chez les Helle-
nes se présentaient avec le caractére de démons, de génies d’un ordre
secondaire, d’esprits que ’on n’honorait pas par les cérémonies régu-
lieres et 1égales, mais dont on s’assurait la protection par des rites
bizarres et sccrets. Les cultes étrangers prenaient donc en Grece le
caractére d’opérations magiques ; et comme on y conservait le plus
souvent les mots et les formules empruntés aux pays dont ils étaient
originaires, les prieres et les évocations semblaient aux Hellénes des
paroles mystérieuses douées d’une vertu surnaturelle.» (3

(r) Odyssée, XIX, 457. — (2) Les lettres éphésiennes et milésiennes étaient des
mots sacramentels empruntés a la langue de la Phrygie et de la Lydie. L’emploi
des premiéres jouait un certain rdle dans le culte de 'Artémis ou Diane d’Ephése.
— (3) Alfred Maury, La magie et l'asirologie dans I'antiquité et auw moyen-dge, p. 34.



MAGIE ET RELIGION EN GRECE 291

Il y avait un culte particuli¢rement sombre, et qui recourait beau-
coup a toutes sortes d’enchantements: c’est celui d’Hécate. Dans
son culte, les philtres et les compositions répugnantes, les exorcismes
et les formules bizarres jouaient un grand role. C’est par ces formules
qu’on contraignait la déesse a se montrer a ses adorateurs, satisfaire
leurs veeux, conduire leurs entreprises. Eusebe, dans sa Preparatio
evangelica (V, 8), nous a transmis une recommandation qui passait
pour avoir été faite par Hécate elle-méme : « Sculptez une statue de
bois bien rabotée, comme je vais vous ’enseigner. Faites le corps de
cette statue avec la racine de rue sauvage (mnyavov), puis ornez-le
de petits 1ézards domestiques ; écrasez de la myrrhe, du styrax et de
Pencens avec ces mémes animaux, et vous laisserez le mélange a
Pair pendant le croissant de la lune ; alors, adressez vos veeux dans
les termes suivants [la formule ne nous a pas été conservée]. Autant
j’ai de formes différentes, autant vous prendrez de 1ézards ; faites les
choses soigneusement ; vous me construirez une demecure avec les
rameaux du laurier poussé de lui-méme et, ayant adressé de ferventes
prieres a 'image, vous me verrez durant votre sommeil »,

La formule d’évocation qu’Eusébe ne nous a pas conservée, nous
la retrouvons dans le traité intitulé Philosophumena : « Viens, infernal
terrestre et céleste Bombd, déesse des grands chemins, des carrefours,
toi qui apportes la lumiere, qui marches la nuit, ennemie de la lumiere,
amie et compagne de la nuit, tol qui désires le sang et qui apportes
la terreur aux mortels, Gorgo, Mormo, lune aux mille formes, assiste
d’un ceil propice & nos sacrifices » ().

Si les mots ont des vertus propres et actives, il est tout naturel qu’il
leur arrive d’étre frappés de tabous. On connait chez les non-civilisés
beaucoup de cas dans lesquels les noms des personnes ne peuvent
pas étre employés dans le langage courant : « Il y a de grands rap-
ports entre ces cas-]a et ceux dans lesquels le tabou est prononcé sur
des mots ordinaires ; ces rapports sont d’autant plus fréquents que
les noms propres ne sont souvent que des noms communs. Le tabou
qui les frappe, frappe en méme temps nombre de mots usuels et d’ex-
pressions courantes. C’est ainsi que certaines personnes, a certains
moments, sont empéchées d’employer certains mots, ce qui les con-
duit soit a ne jamais désigner les objets que ces mots désignent, soit
a se servir de termes spéciaux. C’est le cas dont Frazer donne beau-

(1) Philosoph., éd. Miller, p. 72; cf. Euripide, Médée, v. 395 et suiv.



292 RAOUL ALLIER

coup d’exemples dans son Ramean d’or (). Ces cas se retrouvent dans
la Gréce antique. «On ne pouvait, de leur vivant, dit encore Frazer (),
« prononcer les noms des prétres et des principaux fonctionnaires
chargés de la célébration des mysteéres d’Eleusis. On avait ’habitude
de confier aux profondeurs de la mer les noms de ces fonctionnaires,
probablement en les gravant sur des tablettes de bronze ou de plomb
que Pon jetait dans le golfe de Salamine. L’intention évidente était
d’ensevelir ces noms dans un profond secret. Ou donc aurait-on pu
les mieux cacher ?»

Une inscription gravée sur la statue d’un hiérophante fait une
allusion formelle a ces habitudes : « Quant 4 mon nom, ne cherche pas
qui je suis : le rite mystique Pemmena en S’en allant vers la mer em-
pourprée, mais quand je serai venu & la demeure des biembeureux et
au jour du destin, alors tous ceux qui auront quelque souci de mot le
diront» 3,

Il ressort de cette inscription que, lorsque ’hiérophante sera mort,
on pourra le nommer. Une seconde inscription confirme cette inter-
prétation : « Maintenant donc, nous, les fils, nous dévoilons Pillustre
non de notre noble pére, nom que, pendant sa vie, il cacha dans les
flots de la mer : Cest Apollonios, digne d’éire chanté...»(®)

Une autre inscription, qui avait été gravée sur la statue d’une
hiérophantide, dit la méme chose : « e suis mére de Marcianus, fille
de Démétrius. Que mon nom soit ti. Ce nom, alors qu’on m’enfermait
loin des hommes, quand les Cécropides me firent hiérophantide, moi-
méme je Pai caché dans les profondeurs immenses ».

La divulgation de ces noms sacrés était un crime prévu par la loi.
Un personnage de Lucien, le Pédant, raconte qu’il a rencontré des
fonctionnaires sacrés conduisant au tribunal quelqu’un qu’ils ac-
cusaient d’avoir commis ce crime: « Je rencontrai le dadouque et
d’autres célébrateurs de mysteres qui entrainaient Dinias vers les
magistrats, lui reprochant de les avoir appelés par leur nom, sachant
bien cependant que, du moment ou ils avaient été sanctifiés, ils
étaient devenus sans nom et ne pouvant plus étre nommés, comme
étant hiéronymes ».

On discute la question de savoir a quelle époque s’est établic ’obli-
gation de ne pas nommer ces fonctionnaires sacrés. Quelle que soit

(1) Tome I, p. 382 et ss. — (2) Tome I, p. 371-372. — (3) Ephemeris Archeolo-
gica, 1883, col. 79 et ss. — (4) Epbemeris Archeologica, 1883, loc. cit.



MAGIE ET RELIGION EN GRECE 293

la date a laquelle elle a été établie, elle existait et était obéie vers
le ITIe siécle avant Jésus-Christ (0,

C’est ainsi que nous sommes conduits a ’étude des Mysteres de la
Grece antique et a Pexamen du réle que la Magie pouvait y jouer.
Mais ceci est une histoire tout autre, et qui mérite d’étre traitée en
elle-méme.

Paris. Raoul ALLIER.

(1) C’est M. Foucart qui a mis en doute le caractére primitif de cette interdiction.
En tous cas, avant d’étre établie par la loi elle était en usage. Les Mystéres d’ Eleusss,
p- 183 et passim.



	Magie et religion en Grèce : parmi les croyances populaires

