
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 85

Artikel: Magie et religion en Grèce : parmi les croyances populaires

Autor: Allier, Raoul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MAGIE ET RELIGION EN GRECE

PARMI LES CROYANCES POPULAIRES

Essayer d'exposer les rapports de la magie et de la religion en

Grèce, c'est s'aventurer dans un vaste monde, dans le monde immense
des superstitions dont on ne saurait faire le compte. Ce qui me permet
peut-être d'aborder ce sujet, c'est une remarque, d'ailleurs trop
élogieuse, que M. Gaston Richard a bien voulu faire à propos de ma

Psychologie de la conversion chez les peuples non-civilisés. Un mérite
essentiel qu'il reconnaît à ce travail, c'est « d'avoir montré que la

magie se laisse ramener à un fait élémentaire et initial qui est l'incantation.

C'est de ce mot que nous avons fait enchantement ; en latin
incantatio a un synonyme qui est carmen, dont nous avons fait
charme » ri).

Cette remarque de M. Gaston Richard met bien en lumière la

portée spéciale des mots, du langage, dans la magie ; et, dès lors,
c'est une question intéressante d'examiner s'il est difficile de distinguer

en Grèce, même à l'époque classique, les traces ou plutôt les

survivances de croyances plus vieilles que la mythologie.
Le sujet que nous abordons est donc beaucoup plus délimité que

ne le serait un tableau, impossible à borner, de toutes les superstitions

qui ont pu subsister en Grèce.

Les premières allusions que nous rencontrons à des faits de ce

genre ne sont-elles pas des allusions peu ou mal comprises par ceux

qui les font N'est-ce pas le cas dans les citations que nous pouvons
relever, soit chez les auteurs classiques, soit dans l'épopée C'est

(*) L'incantation et les origines de la poésie, dans Le monde non chrétien, 2,
Cahiers de Foi et Vie, p. 1.



286 RAOUL ALLIER

ainsi que, si nous prenons YAjax de Sophocle, nous nous trouvons
devant ce texte : « Hélas qui jamais eût pensé que mon nom convînt

si bien à mes malheurs Car, à présent, je puis le répéter deux

ou trois fois tant sont grands les maux qui ont fondu sur moi K1)

Il y a ici un intraduisible jeu de mots. Les lettres grecques qui
forment le nom d'Ajax donnent en même temps une exclamation.
Ce jeu de mots se retrouve dans Ovide :

Ipse suos foliis gemitus inscribit, et Aï Aï
Flos habet inscriptum.ri)

Il y a évidemment plusieurs siècles entre Sophocle et Ovide ; mais

il est intéressant que la même étymologie se retrouve chez les deux

auteurs, comme si elle était transmise par une sorte de tradition.
Et, d'autre part, l'on comprend que, circulant pendant des siècles,

une explication de ce genre se soit peu à peu transformée. On a fini

par voir dans le nom le résumé de toute une existence et de ce qui la

caractérisait ; en réalité, on avait commencé par croire que le nom
imposé à Ajax avait, en raison d'une vertu propre, provoqué les

malheurs qui avaient singularisé cette existence.
De même, au chant XIX de l'Odyssée, Odysseus rappelle l'origine

de son nom et le pourquoi de cette origine : « Autolychos était
l'illustre père de sa mère. Il surpassait tous les hommes pour faire du

butin et de faux serments : un dieu lui avait fait ce don, Herméias,

pour qui il brûlait les chairs d'agneaux et de chevreaux, et qui
l'accompagnait toujours. Et Autolychos étant venu chez le riche peuple
d'Ithakè, il trouva le fils nouveau-né de sa fille. Et Eurykléia, après
le repas, posa l'enfant sur les chers genoux d'Autolychos et lui dit :

« Autolychos, donne toi-même un nom à ce cher fils de ta fille, puisque
tu l'as appelé par tant de vœux », et Autolychos lui répondit : « Mon

gendre et ma fille, donnez-lui le nom que je vais dire, car je suis venu
ici très irrité contre un grand nombre d'hommes et de femmes sur la
face de la terre nourricière. Que son nom soit donc Odysseus!» Ainsi
s'explique que, pour Homère, Odysseus signifie ici Le Grondeur, du

verbe òòuCTCToucti, celui qui s'irrite, qui se bute contre les forces de

l'univers. L'interprétation passive : celui qui est l'objet de la colère
des dieux, particulièrement de Poseidon, avec lequel il est le plus
souvent aux prises, n'a dû s'établir que plus tard. Ici encore, le

(') Ajax. Théâtre de Sophocle, traduit en français par Louis Humbert, p. 19. —
(2) Métamorphoses, X, 215.



MAGIE ET RELIGION EN GRÈCE 287

nom semble rappeler les principaux traits du caractère d'Ulysse et
de son existence ; en réalité c'est lui qui, par un lien mystérieux, a

imprimé ce trait caractéristique à toute sa vie ri).
Les mots n'étaient pas pour les Hellènes anciens des signes

quelconques, indifférents ; ils avaient une valeur magique qui explique
le pouvoir des incantations et des anathèmes. Le mot écrit était
naturellement plus efficace que le mot prononcé. La simple parole
suffisait à produire des effets puissants quand elle était en vers, où

les mots sont fixés et réglés par le rythme. De très bonne heure, la

musique et le chant semblent avoir été alliés à la poésie : il n'y avait

pas de poésie qui ne fût débitée sur un certain rythme et même chantée.
C'est ce qui donne tout son sens au mot incantation.

Cette habitude de chercher des etymologies grosses de sens et

contraignantes donne toute leur vraie portée aux travaux de bien
des scoliastes. A tout prix, devant un nom propre, ils étaient portés
à chercher ce qu'il pouvait bien signifier et, par suite, la valeur
magique et annonciatrice qu'il pouvait bien avoir ; cela les a conduits à

bien des absurdités ; mais chacune de ces fantaisies ridicules, de ces

trouvailles qui n'en sont pas, a son intérêt. C'est ainsi qu'Eustathe,
rapportant les différentes etymologies proposées pour le nom d'Achille,
en donne une dans laquelle ce nom apparaît comme prophétisant et

préparant — c'était écrit — l'affliction qu'il devait apporter aux
Troyenb : «"Axoç 'IXieûOTV ». L'étude de beaucoup de ces mauvais
calembours jetterait une lumière sur les croyances des anciens Grecs

ici rapportées très fidèlement par les scoliastes.

Qui sait si l'on ne pourrait pas, comme l'a proposé M. Vendryès,
interpréter, à travers cette croyance, l'aventure d'Archiloque amenant

au suicide, par la violence de ses satires, Lycambe, père d'une

jeune fille qu'il aimait et qui lui avait été promise en mariage, et
la jeune fille elle-même, Néoboulè. M. Vendryès dit qu'Archiloque
a bel et bien condamné à mort Lycambe et Néoboulè ; il aurait lancé

contre eux une incantation magique à laquelle ils ne pouvaient se

soustraire. Nous avouons que longtemps nous avons hésité à suivre
M. Vendryès dans son exégèse de ce récit que nous étions porté à

croire légendaire ri). Mais des fragments inédits d'Archiloque ont

lliaie, chant XIX, vers 405 ss. — (2) Peut-être l'est-il en effet. Très répandu
à l'époque romaine, il ne paraît pas remonter bien haut. Ni Critias, l'homme d'Etat
à qui nous devons un bout de notice sur Archiloque, ni aucun des auteurs qui ont
parlé du satirique au Ve et au IVe siècle, ne connaissent cette histoire. Elle ne



2öS RAOUL ALLIER

été publiés par Reitzenstein et Hiller von Gärtringen et reproduits
dans la Revue des études grecques^, avant de l'être dans le livre
de M. Hauvette. Un de ces fragments nous paraît bien avoir les

allures d'une incantation. En voici la traduction :

Errant sur les flots,
et plaise au ciel que, jeté nu sur la côte de Salmydenos,

les Thraces à la longue chevelure
le recueillent ; — auprès d'eux, pour comble de misère,

il mangera le pain de l'esclavage —
transi de froid et sortant du fond de l'eau

tout couvert d'algues marines
Puisse-t-il claquer des dents et, comme un chien, la bouche contre terre,

être là sans forces,
étendu sur le rivage où se brisent les flots

Voilà ce que je voudrais voir souffrir
à celui qui m'a offensé, qui a foulé aux pieds ses serments,

lui autrefois mon compagnon

Si cette interprétation est juste, le poète satiriste et le sorcier
malfaisant ne faisaient qu'un et, pendant longtemps, dans bien des

pays, on ne les distinguait pas. Plus tard, grâce aux progrès de la

civilisation, ils se sont dédoublés. Peu à peu on les a de plus en plus
séparés, et la satire est devenue tout simplement un genre
littéraire. Pour s'en assurer, on n'a qu'à comparer à ce fragment authentique

d'Archiloque la dixième épode d'Horace.
Tout ceci nous explique, en une certaine mesure, l'habitude, pour

ne pas dire la manie, qu'ont les scoliastes et beaucoup d'autres auteurs
de chercher à propos de tout les etymologies des noms propres qu'ils
peuvent rencontrer. Il est très curieux de voir tout ce qui est arrivé
au nom de Pythagore. A en croire ses disciples, son nom décèle déjà
et annonce sa mission. Il est, comme le résume M. Carcopino, «celui qui
répand sur la terre les vérités émanées de Zeus, que dispense Apollon».

fait son apparition qu'environ trois siècles après la mort d'Archiloque. Il est même
possible, comme l'a montré M. Amédée Hauvette (Archiloque, sa vie et ses poésies^

1905, p. 68) que l'origine puisse en être cherchée dans les vers mêmes du poète et,
la solution du problème résulterait d'une glose de Photius. Il nous semblait que la

mort par désespoir de Lycambe et de Néoboulè ne serait même pas une preuve. Que
de gens, même dans notre société, ont été amenés par des calomnies à se suicider

Attaques violentes, diffamations, mensonges n'ont rien de commun avec la

magie, et nous savons qu'Archiloque avait la dent dure ; qu'il s'entendait à

injurier les gens, et que la langue dans la quelle il le faisait était extrêmement riche,
et atteignait un certain degré de verdeur.

Tome XIV, 1901, p. 74.



MAGIE ET RELIGION EN GRÈCE 289

Au cinquième siècle avant Jésus-Christ, Aristippe donnait déjà

cette étymologie que nous a transmise Diogene Laërce, VIII, 21 :

"On Trjv àXrjOeiav njópeuev oùx mJtov toû TTuGiou. Apollonius de

Tyr propose cette variante que préfère Jamblique (Vie de Pythagore,

7) : "On apa îjtto toû TTuGiou TTponjopeïJÔri aura) [Mvqo"âpxiî)].
Entre ces deux etymologies, il y a une légère différence ; mais peu

importe ; l'essentiel, c'est que les deux établissent un rapport entre
le nom de Pythagore et le culte d'Apollon pythien. « On raconta »,

dit M. Carcopinori), «qu'il avait été instruit par la Pythie, et dans les

généalogies dont on l'a nanti par la suite, ou il descend du dieu

pythien, ou il se confond avec lui. De son vivant, si l'on en croit un
récit qui, probablement, remonte à l'Abaris d'Héraclide de Pont, il
n'avait, pour convaincre les incrédules, qu'à leur montrer sa cuisse

d'or. Ses premiers disciples, au témoignage d'Aristote, s'en allaient

répétant : « Il y a une espèce de vivant raisonnable qui est le dieu ;

une autre est l'homme; Pythagore est un exemple de la troisième».
Toutes ces merveilles, d'après tous les commentateurs, étaient

annoncées par le nom seul du philosophe ; on dirait que ce nom
créait pour lui une sorte de prédestination à ces dons surnaturels et
à leur usage. Dans quelle mesure tous ces auteurs croyaient-ils à

cette action mystérieuse du nom sur celui qui le portait Dans

quelle mesure la croyance à la prédestination par le nom était-elle, au

moins inconsciemment, sous-entendue par eux
Si les noms ont des vertus propres et actives, ne pas prononcer

certaines paroles —¦ ou ne pas faire certains gestes — dans des

circonstances où paroles et gestes passent pour exercer une action
particulière, est considéré par le Grec comme une faute ou, ce qui est

pire, pour une sottise. Et voilà pourquoi un peuple, que nous jugeons
le plus intelligent de l'antiquité, ou de tous les temps, a cru, dur

comme fer et jusqu'à la fin de son histoire, à la vertu des charmes

ou des enchantements. « Pour ne pas être fasciné », dit un personnage
de Théocrite, «je crachai trois fois dans mon sein, comme me l'a
enseigné la vieille Kotyttario qui, récemment, chantait chez Hippo-
koôn avec les moissonneurs. » (Idylle VI, 39)

Et que dire des formules par lesquelles certains prétendent
évoquer les dieux, c'est-à-dire leur imposer par contrainte d'apparaître
à ceux qui les appellent ri)

(") Jérôme Car copino, La basilique pythagoricienne ie la Porte Majeure, p. 174.

— (2) Platon, République, II, p. 364.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XX (N° 8j, I932). I9



29o RAOUL ALLIER

D'autres formules cicatrisent immédiatement les blessures. C'est,

par exemple, à cette croyance que l'auteur de l'Odyssée fait allusion

quand il raconte la blessure faite par un sanglier à Odysseus : « Aussitôt,

les chers fils d'Autolychos s'empressèrent autour de la blessure
de l'irréprochable et divin Odysseus, la bandèrent avec soin et
arrêtèrent le sang noir par une incantation »ri).

Les femmes de Thessalie, aux yeux de tous les Hellènes, excellaient
à composer des philtres qui étaient capables de faire descendre la lune

sur la terre. Voilà, certes, une opération magique dont il était facile
de constater si elle était possible ou non. Est-il croyable que l'idée
ne soit venue à personne, dans toute l'antiquité, de vérifier si elle était
authentique ou non Les magiciennes de Thessalie comptaient
beaucoup sur la force contraignante de leurs paroles. Celle que Théo-
crite met en scène (Idylle II) s'exprime ainsi :

«Répands la farine et dis : Je répands les os de Delphis...
Maintenant, prends le jus de ces herbes et cours en frotter le seuil
de sa maison. Crache dessus et dis : Je frotte les os de Delphis ».

Le personnage envoûté par cette opération ressentira aussitôt les

effets de l'irritation exprimée. Le moindre aspect mystérieux suffisait

à faire apparaître les paroles comme possédant une force irrésistible.

« Les prières », dit Alfred Maury, « prenaient un caractère
d'évocation et d'exorcisme ; elles conservaient l'emploi de certains mots
sacramentels, tels que les lettres éphésiennes, les lettres milésiennes ri)

auxquelles on attribuait des effets merveilleux. Les prêtres de l'Asie
mineure rappelaient plus que ceux de la Grèce les sorciers et les

enchanteurs.» «D'ailleurs», dit-il encore, «exclues du culte national, les

divinités étrangères dont la dévotion avait été introduite chez les Hellènes

se présentaient avec le caractère de démons, de génies d'un ordre
secondaire, d'esprits que l'on n'honorait pas par les cérémonies
régulières et légales, mais dont on s'assurait la protection par des rites
bizarres et secrets. Les cultes étrangers prenaient donc en Grèce le

caractère d'opérations magiques ; et comme on y conservait le plus
souvent les mots et les formules empruntés aux pays dont ils étaient

originaires, les prières et les évocations semblaient aux Hellènes des

paroles mystérieuses douées d'une vertu surnaturelle.» ri)

(•) Olyssèe, XIX, 457. — (2) Les lettres éphésiennes et milésiennes étaient des

mots sacramentels empruntés à la langue de la Phrygie et de la Lydie. L'emploi
des premières jouait un certain rôle dans le culte de 1'Artemis ou Diane d'Ephèse.
— (3) Alfred Maury, La magie et l'astrologie ians l'antiquité et au moyen-âge, p. 54.



MAGIE ET RELIGION EN GRÈCE 291

Il y avait un culte particulièrement sombre, et qui recourait beaucoup

à toutes sortes d'enchantements : c'est celui d'Hécate. Dans

son culte, les philtres et les compositions répugnantes, les exorcismes

et les formules bizarres jouaient un grand rôle. C'est par ces formules

qu'on contraignait la déesse à se montrer à ses adorateurs, satisfaire
leurs vœux, conduire leurs entreprises. Eusèbe, dans sa Praparatio
evangelica (V, 8), nous a transmis une recommandation qui passait

pour avoir été faite par Hécate elle-même : « Sculptez une statue de

bois bien rabotée, comme je vais vous l'enseigner. Faites le corps de

cette statue avec la racine de rue sauvage (TrrJYavov), puis ornez-le
de petits lézards domestiques ; écrasez de la myrrhe, du styrax et de

l'encens avec ces mêmes animaux, et vous laisserez le mélange à

l'air pendant le croissant de la lune ; alors, adressez vos vœux dans

les termes suivants [la formule ne nous a pas été conservée]. Autant
j'ai de formes différentes, autant vous prendrez de lézards ; faites les

choses soigneusement ; vous me construirez une demeure avec les

rameaux du laurier poussé de lui-même et, ayant adressé de ferventes

prières à l'image, vous me verrez durant votre sommeil ».

La formule d'évocation qu'Eusèbe ne nous a pas conservée, nous
la retrouvons dans le traité intitulé Philosophumena : « Viens, infernal
terrestre et céleste Bombò, déesse des grands chemins, des carrefours,
toi qui apportes la lumière, qui marches la nuit, ennemie de la lumière,
amie et compagne de la nuit, toi qui désires le sang et qui apportes
la terreur aux mortels, Gorgo, Mormo, lune aux mille formes, assiste

d'un œil propice à nos sacrifices »ri).
Si les mots ont des vertus propres et actives, il est tout naturel qu'il

leur arrive d'être frappés de tabous. On connaît chez les non-civilisés

beaucoup de cas dans lesquels les noms des personnes ne peuvent
pas être employés dans le langage courant : « Il y a de grands

rapports entre ces cas-là et ceux dans lesquels le tabou est prononcé sur
des mots ordinaires ; ces rapports sont d'autant plus fréquents que
les noms propres ne sont souvent que des noms communs. Le tabou

qui les frappe, frappe en même temps nombre de mots usuels et
d'expressions courantes. C'est ainsi que certaines personnes, à certains

moments, sont empêchées d'employer certains mots, ce qui les conduit

soit à ne jamais désigner les objets que ces mots désignent, soit
à se servir de termes spéciaux. C'est le cas dont Frazer donne beau-

(') Philosoph., éd. Miller, p. 72 ; cf. Euripide, Médée, v. 395 et suiv.



292 RAOUL ALLIER

coup d'exemples dans son Rameau d'or^\ Ces cas se retrouvent dans

la Grèce antique. «On ne pouvait, de leur vivant», dit encore Frazer (2>,

« prononcer les noms des prêtres et des principaux fonctionnaires
chargés de la célébration des mystères d'Eleusis. On avait l'habitude
de confier aux profondeurs de la mer les noms de ces fonctionnaires,
probablement en les gravant sur des tablettes de bronze ou de plomb

que l'on jetait dans le golfe de Salamine. L'intention évidente était
d'ensevelir ces noms dans un profond secret. Où donc aurait-on pu
les mieux cacher »

Une inscription gravée sur la statue d'un hiérophante fait une
allusion formelle à ces habitudes : « Quant à mon nom, ne cherche pas
qui je suis : le rite mystique l'emmena en s'en allant vers la mer
empourprée, mais quand je serai venu à la demeure des bienheureux et

au -jour du destin, alors tous ceux qui auront quelque souci de moi le

diront »^K

Il ressort de cette inscription que, lorsque l'hiérophante sera mort,
on pourra le nommer. Une seconde inscription confirme cette
interprétation : « Maintenant donc, nous, les fils, nous dévoilons l'illustre
nom de notre noble père, nom que, pendant sa vie, il cacha dans les

flots de la mer : C'est Apollonios, digne d'être chanté...»(+)

Une autre inscription, qui avait été gravée sur la statue d'une

hiérophantide, dit la même chose : « Je suis mère de Marcianus, fille
de Démétrius. Que mon nom soit tû. Ce nom, alors qu'on m'enfermait
loin des hommes, quand les Cécropides me firent hiérophantide, moi-
même je l'ai caché dans les profondeurs immenses ».

La divulgation de ces noms sacrés était un crime prévu par la loi.
Un personnage de Lucien, le Pédant, raconte qu'il a rencontré des

fonctionnaires sacrés conduisant au tribunal quelqu'un qu'ils
accusaient d'avoir commis ce crime : « Je rencontrai le dadouque et

d'autres célébrateurs de mystères qui entraînaient Dinias vers les

magistrats, lui reprochant de les avoir appelés par leur nom, sachant
bien cependant que, du moment où ils avaient été sanctifiés, ils
étaient devenus sans nom et ne pouvant plus être nommés, comme
étant hiéronymes ».

On discute la question de savoir à quelle époque s'est établie
l'obligation de ne pas nommer ces fonctionnaires sacrés. Quelle que soit

(') Tome I, p. 382 et ss. — (2) Tome I, p. 371-372. —¦ (3) Ephemeris Archeologica,

1883, col. 79 et ss. — (4) Ephemeris Archeologica, 1883, loc. cil.



MAGIE ET RELIGION EN GRÈCE 293

la date à laquelle elle a été établie, elle existait et était obéie vers
le IIIe siècle avant Jésus-Christ ri).

C'est ainsi que nous sommes conduits à l'étude des Mystères de la

Grèce antique et à l'examen du rôle que la Magie pouvait y jouer.
Mais ceci est une histoire tout autre, et qui mérite d'être traitée en

elle-même.

Paris. Raoul ALLIER.

(J) C'est M. Foucart qui a mis en doute le caractère primitif de cette interdiction.
En tous cas, avant d'être établie par la loi elle était en usage. Les Mystères d'Eleusis,

p. 183 et passim.


	Magie et religion en Grèce : parmi les croyances populaires

