
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 85

Artikel: Hommage à M. le professeur Philippe Bridel : directeur de la "Revue de
théologie et de philosophie" de 1894 à 1911 à l'occasion de son quatre-
vingtième anniversaire : 27 novembre 1932 : Vinet et la théorie de la
substitution rédemptrice

Autor: Bridel, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380224

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380224
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


\>
mm

¦

"DO OONttH.
L ftWONHE.



Hommage à M. le professeur Philippe Bridel
directeur de la « Reyue de the'ologie et de philosophie » de iSç4 à igii

à l'occasion de son quatre-vingtième anniversaire.

2j novembre IQ32

Nous avons le privilège de pouvoir publier, en tête de ce fascicule
jubilaire, un chapitre du cours que M. Bridel a donné, sur La pensée d'Alexandre

Vinet, durant les années 1930-1931 et 1931-1932, à la Faculté de théologie
de l'Eglise libre du canton de Vaud. (Réd.)

VINET ET LA THEORIE

DE LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE

A plus d'une reprise Vinet a déploré l'insuffisance de ses connaissances

théologiques. Certes, on se tromperait fort en prenant au

pied de la lettre les expressions, souvent excessives, qu'il donne à

cet aveu, lui dont la modestie était presque maladive et que nous

voyons toujours prêt à se dénigrer lui-même. Il reste vrai toutefois

que les études de Vinet — et combien n'ont-elles pas été copieuses

au cours de sa vie — ne se sont jamais ni concentrées essentiellement

sur les matières auxquelles se consacre un théologien de profession,
ni étendues à tout le champ qu'il doit embrasser. Après deux ans

seulement passés sur les bancs de la Faculté de l'Académie de

Lausanne, il se vit absorbé par sa tâche de maître de français à Bâle.
Sans doute, il ne manqua point l'occasion qui s'offrit à lui d'entendre
alors un cours de DeWette sur les épîtres aux Galates et aux
Romains : tout juste assez pour qu'il pût voir ce que c'est que l'exégèse,

et mieux constater qu'il n'en avait point encore connu
jusqu'alors qui fût digne de ce nom. Et sans doute, encore, nous savons

que dès 1829, ayant entrepris de donner, à l'Université de Bâle,
quelques leçons d'homilétique, Vinet lut à ce propos beaucoup

d'ouvrages où, tout en les étudiant dans des vues surtout pratiques,
il put glaner bien des informations d'ordre scientifique.

Mais tout cela n'infirme point la déclaration qu'il fait en 1831 :

»EV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XX (N° 85, I932). l6



242 PHILIPPE BRIDEL

« Pendant quatorze ans, je n'ai pas gagné en instruction théologique
ce qu'une année de bonnes études, d'études régulières, aurait pu me

procurer ». Par un autre côté cependant que celui de l'érudition
« régulière » et professionnelle, la théologie venait solliciter son

esprit. En préparant ses séries de conférences sur les moralistes

français, et notamment ses essais sur Pascal, Vinet se voyait appelé
à considérer de près les éléments constitutifs de la doctrine évangélique

; et cela d'autant plus inéluctablement qu'il avait, du premier

coup, compris que la morale chrétienne est inséparable du dogme

(ou : du fait) chrétien**). Les mêmes préoccupations s'imposaient à

lui, d'une façon plus précise encore, lorsque dans le même temps il
méditait les discours religieux qu'il avait à prêcher dans l'Eglise
française de Bâle.

Ces divers travaux — auxquels il fait allusion quand il écrit à Alexis
ForePa) : « J'ai fait de la demi-théologie dans mon cabinet» —, ce qui
les a alimentés, à défaut de connaissances techniques, ce fut d'une

part une méditation constante de la Bible, attentive, spirituellement
pénétrante, merveilleusement juste d'instinct, si l'on ose ainsi dire,
quoique déficitaire au point de vue historique (elle resta telle jusqu'au
bout), et, d'autre part, ce fut l'étude — la plus clairvoyante qui se

puisse imaginer — de l'âme humaine, de ses ressources naturelles,
de ses tares, de ses besoins, de sa régénération possible par l'Evangile :

tout cela éclairé par les expériences personnelles d'une vie chrétienne

qui mûrissait sous les ardeurs de l'épreuve. A coup sûr, les dix
dernières années de Vinet, celles de son séjour à Lausanne, devaient

ajouter bien des informations complémentaires à celles dont avait
disposé le professeur de Bâle ; mais il est des lacunes qu'en dépit des

plus vifs désirs on ne parvient point à combler sur le tard. Il disait
assez juste l'ami qui, au lendemain de la mort de Vinet, en résumait
ainsi la méthode théologique : « Il a lu la Bible et il a beaucoup
réfléchi ».

Il est permis de regretter, comme il l'a fait lui-même, que Vinet
n'ait pas été plus savant en critique sacrée, en exégèse exacte, en
histoire des dogmes, qu'il n'ait pas mieux connu les travaux des

grands dogmaticiens de son époque^). Ces défauts d'érudition ont eu

« A MM. les rédacteurs du Journal de la Société de la morale chrétienne »,

1823 (reproduit dans Philosophie religieuse, p. 1-12). — (2) 30 janvier 1834 ; Lettres
de Vinet, I, 356. — (3) On trouvera des renseignements sur les auteurs consultés

par Vinet, dans l'article paru ici-même en 1924 (t. xn, p. 53-75) : De l'influence
de la philosophie et de la théologie allemandes sur A. Vinet.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 243

de fâcheuses conséquences, incontestablement ; elles ont empêché

que Vinet nous dotât d'un solide édifice doctrinal. Le rôle que lui
avait assigné la Providence divine était autre : il devait nous être

un initiateur, un inspirateur ; et, peut-être, à cet égard, les manques

mêmes dont il vient d'être question ont-ils eu leur avantage.
L'armure de Saul, si elle est une force, est une gêne aussi. Chargé
d'érudition systématique, qui sait si Vinet eût conservé cette
spontanéité personnelle, cette originalité dans la profondeur, ces élans

intrépides par lesquels il nous entraîne sur le chemin de la vérité
Ne sont-elles pas plus précieuses encore que n'eût été pour nous une
dogmatique construite selon toutes les exigences de la science, les

œuvres infiniment suggestives de ce demi-laïque, si entièrement, si

simplement « chrétien » : ces œuvres où chaque page offre tant de

germes féconds, vivifiés par un puissant souffle évangélique d'amour
et de sainteté

Peut-être, lorsqu'en 1837 il accepta de succéder au professeur
Louis Leresche, Vinet se faisait-il quelques illusions sur les obligations

qu'il allait affronter. On raconte qu'il fut surpris et effrayé par
un mot qu'au moment du départ de Bâle un ami lui adressa au

sujet de la carrière « théologique » où il allait s'engager. S'était-il
imaginé, par hasard, qu'il n'allait guère avoir à changer de terrain i
que professer l'homilétique c'était, en somme, enseigner une branche
de la réthorique, ce qui ne le sortait pas de la littérature, et que, pour
la théologie pastorale, ce qu'il y rencontrerait surtout ce serait de

ces questions de psychologie et de morale chrétiennes qui depuis
longtemps constituaient son sujet de prédilection Il lui fallut bien
vite se convaincre qu'on ne peut d'aucun côté toucher à la théologie
sans voir surgir les plus graves problèmes ; et cette constatation le

remplit d'angoisse, car il se rendit compte, d'une part, que sur
plusieurs points importants ses convictions ne coïncidaient pas avec
certaines formules généralement en usage autour de lui, et que,
d'autre part, il ne se trouvait pas en état de justifier suffisamment
ces « doutes » (ainsi les nommait-il) en substituant quelque chose de

précis et de correct à ce qu'il tenait pour erroné. Dès le 5 mai 1838

il écrivait à son ami Scholl : « J'ai sur plusieurs points plus ou moins

graves, des vues très hétérodoxes La profession de mes hérésies

ne serait point en soi-même un mal ...si j'étais en mesure de bâtir
sur mes démolitions... j'ai la conviction, mais je n'ai ni la science,

ni la force morale et physique qu'il faudrait pour entrer dans cette



244 PHILIPPE BRIDEL

lice... Mon tort c'est de n'avoir pas calculé la différence entre la

position que je quittais et celle que j'allais occuper »ri). Et, un peu
plus tard, à sa sœur: «Ah! je suis bien sûr maintenant d'avoir eu tort
de quitter Bâle ou plutôt de changer de place... J'étais dans le vrai
lorsque je servais indirectement (comme on dit) la bonne cause »ri).

Il n'était plus possible de revenir en arrière ; ce que désormais il avait
à faire, Vinet le fit avec toute sa conscience et son énergie : je veux
dire, s'attaquer vaillamment aux questions qu'il ne lui était plus permis

d'éluder, et s'efforcer d'en trouver la solution. Au milieu d'autres
soucis, qui ne lui manquaient pas en ce temps-là (controverses
ecclésiastiques, travaux concernant la réorganisation de l'instruction
publique, direction de l'école supérieure des jeunes filles, etc.), ce

fut là sa constante préoccupation pendant les dix dernières années

de sa vie.
Quand il parle de ce labeur à ses confidents, c'est toujours comme

d'une chose angoissante: « Le tourment », dit-il, «que m'ont donné des

questions épineuses que je ne comptais point rencontrer ». Il arrive,
du reste, qu'à cet aveu se joignent les accents d'une vaillance décidée

à tous les efforts : ainsi dans cette lettre adressée à Scholl le 5

septembre 1840 et dont le ton diffère sensiblement de celle de 1838 au
même correspondant : « J'aimerais presque mieux qu'il n'y eût pas
de théologie... Mais dès qu'on se met à faire de la théologie, il faut
la faire franchement, il faut la faire bonne Je ne puis souffrir la

spéculation qui ne veut spéculer qu'à son appétit, les recherches qui
ne cherchent point, la théologie qui s'arrête à mi-chemin qui
raisonne et qui maudit le raisonnement, celle qui se fâche quand on ne

veut pas s'arrêter où elle s'est arrêtée »(3).

Toutefois, à la fin de 1844 encore, Vinet ne se sentait pas à l'aise

quant à sa « vocation au professorat de théologie » ; et ce scrupule
persistant, ajouté à son désaccord avec la constitution de l'Eglise
pour le service de laquelle il avait à préparer des pasteurs, allait le

conduire à démissionner. On lit en effet dans sa lettre à Erskine du

25 novembre 1844 : « Quoique nous n'ayons plus de confession de foi
écrite ni obligatoire, il y en a une tacite et convenue entre les ministres

de notre Eglise, entre ces ministres et cette Eglise. On s'attend,
quoique l'enseignement académique soit libre, à ce que les étudiants
seront enseignés selon cette confession de foi. C'est une attente à

(1) Voir Chrétien évangélique, 1887, p. 461. — (2) 28 août 1839; Lettres ie
Vinet, II, 71-72. — (3) Lettres de Vinet, II, 128 et 129.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 245

laquelle il m'est impossible de répondre. Sur plusieurs points qui sont
tenus pour importants, qui le sont peut-être, je ne puis pas parler
comme l'Eglise... Et remarquez que, ma place m'obligeant à diriger
des exercices de catéchisation, je suis par là-même appelé à

développer une dogmatique, bien autrement serrée que la dogmatique
savante, et dans laquelle je ne puis pas innover. » Et, toujours poursuivi

par l'idée de son insuffisante érudition, il ajoute : « Mes doutes
mêmes sont plus instinctifs que raisonnes et scientifiques... Ainsi,
je ne puis croire à la substitution, et je ne suis pas en mesure de

parler, théologiquement, contre la substitution... [Or] il s'agit de se

prononcer publiquement pour ou contre. Le puis-je n'étant pas
savant Le pourrais-je [si je l'étais] ?»ri)

L'Evangile, a souvent dit Vinet, renferme deux éléments ou, pour
employer un mot qui se trouve plus d'une fois sous sa plume, l'Evangile

présente deux « pôles » : la grâce de Dieu et la foi de l'homme.
« Vous êtes sauvés par grâce, au moyen de la foi », déclare un texte
biblique (Eph. 11, 8) que notre auteur aimait à citer. Ces deux
éléments — qui constituent aussi bien toute la morale chrétienne

que tout le dogme évangélique — sont, comme n'importe quel couple
de pôles, inséparables l'un de l'autre : la grâce ne pouvant devenir
effective qu'à la condition d'être saisie par la foi, et la foi d'autre

part ne pouvant trouver l'objet réel que dans la grâce divine. Mais,

lorsqu'il s'agit d'opérer un travail d'analyse comme est celui de la
réflexion théologique, on ne peut éviter d'avoir à les étudier l'un
après l'autre.

Nous n'avons pas à dire ici de quel côté il est méthodologiquement,
et selon la nature des choses, préférable de commencer. De fait, étant
donné le genre des études qui occupaient Vinet à Bâle, et l'effort
d'apologétique chrétienne auquel il ne cessait de se livrer dans ses

articles littéraires comme dans ses prédications de cette période, il
était inévitable qu'il commençât par scruter la notion de la foi et ce

qui directement s'y rattache. Rapports de la foi avec la raison,
rapports de la foi avec les œuvres, etc., tels sont en effet les sujets
principaux de ses premières méditations dogmatiques. Si l'étude de ces

(J) Lettres de Vinet, II, 251-252. J'ai adopté, pour les derniers mots, la correction

faite par les éditeurs ; le texte autographe porte : « Le pourrais-je ne l'étant
pas » Sur d'autres détails je me suis conformé au texte authentique.



z46 PHILIPPE BRIDEL

sujets devait se poursuivre encore à Lausanne, et si l'évolution de

sa pensée à cet égard n'avait pas atteint son terme avant 1837, on

peut dire toutefois que dès son départ de Bâle Vinet se trouvait en

possession de ses idées essentielles sur ces points de doctrine, et l'on

peut ajouter qu'avant de mourir il était parvenu à construire solidement

cette partie-là de sa théologie. Il va de soi qu'il n'était pas
arrivé à se définir ainsi « la foi » sans avoir eu à considérer ce qu'en
est l'objet. Cet objet, il l'avait nommé tantôt : la grâce de Dieu, le

miséricordieux pardon du Père, et tantôt : la personne de Jésus-

Christ, particulièrement le Christ crucifié, ou, en abrégé, la croix.
Mais il restait à serrer de plus près ces termes, à en déployer toute
la substance, à voir enfin comment il se fait qu'ils désignent en réalité

une même chose ; en un mot, comment et pourquoi la grâce du Père

ne se communique à nous que dans le sacrifice du Fils.
Du groupe des problèmes rattachés à ce que j'appellerai le second

pôle de sa théologie, une mort prématurée n'a pas permis que Vinet
fît entièrement le tour. Il en est quelques-uns, me semble-t-il, qu'il a

traités d'une façon assez complète : telle, la question de la nature
du salut et du lien qui unit la sanctification à la justification ; sur
d'autres, comme la nature de Dieu et la christologie, il ne nous

a laissé que des ébauches ou des données sporadiques ; il est un sujet,
enfin, celui du rôle de la mort de Jésus dans l'œuvre de notre rédemption,

sur lequel il ne pensait pas, sans doute, avoir dit son dernier

mot (qui jamais oserait s'en piquer mais sur lequel, du moins,
sa réflexion s'était, à un moment donné, fixée d'une manière intense

et dont il avait déterminé les plus essentiels éléments. Ce travail-là
nous paraît d'autant plus intéressant à étudier que — chose curieuse

— les documents qui nous renseignent à son égard ont échappé à

l'attention de Chavan et d'Aguillon, préoccupés tous deux de

discerner l'évolution des idées de Vinet, tout comme à celle de M. le

doyen Emile Doumergue, désireux d'établir que ce penseur n'a

jamais varié dans sa façon de concevoir l'expiation.

Sur deux points essentiels en cette affaire les convictions de Vinet
furent de bonne heure arrêtées :

a) D'un côté c'est à Dieu le Père que revient la charitable et toute
gratuite initiative de notre salut. «On fait bien», écrit-il en 1826

déjà, « d'insister sur l'idée que le sacrifice expiatoire est volontaire



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 247

de la part de Jésus-Christ ; mais ce mérite de Jésus-Christ, d'avoir
voulu le salut des hommes par son sang, n'est pas moins réel en
Dieu : si le Fils est venu souffrir, le Père l'a envoyé... Il se frappe
[ainsi] lui-même dans ce qui lui est le plus cher, dans ce qui est un
avec lui... Si Dieu [n'avait] fait que permettre un échange de victimes

qui lui [fût] d'ailleurs indifférent, comment [sentirions]-nous

pour lui cet amour qu'il nous demande Nous le [porterions] tout
sur Jésus-Christ, à la manière de quelques sectes qui relèguent le
Père dans le redoutable... sanctuaire de la justice, et qui ne voient
dans ce qu'il a fait en la rédemption qu'un acte de justice; distinction
téméraire, dangereuse, antiscripturaire : Dieu a tant aimé le monde

qu'il a donné son fils unique, »ri) Sur cette antériorité de la grâce
¦divine par rapport au sacrifice du Calvaire, qui en est le résultat
et non point la cause, Vinet ne variera jamais, témoin en soient,

par exemple, ces lignes datées du 9 novembre 1843 : « Il ne s'est

pas agi, pour le Fils, d'arracher au Père une volonté de pardon qui
est déjà toute formée dans son cœur, il s'agit de vaincre les

résistances inouïes du cœur humain » ri).

b) D'autre part, de tout temps c'est dans la mort de Jésus que les

chrétiens ont déclaré trouver l'assurance de leur pardon ; il en a été
ainsi pour Vinet dès les débuts de sa piété et d'une façon constante.
Dans une pièce de vers datée de 1829, où il est question de maints
« doutes pénibles » qui troublaient alors son âme, il se dit à lui-même :

A ton esprit superbe il faut plus de lumière
Ah jouis du rayon que Sa bonté te laisse...

et bénis le Seigneur,

Lorsque tout s'obscurcit à ta vue abusée,

Excepté la croix du Sauveur.

Et au cours de toute sa vie de croyant il ne cessa de penser ce qu'il
a si clairement exprimé dans son sermon sur le Regard^ ; à savoir

que la rédemption par la mort du Christ n'est pas une vérité importante

dans le système de l'Evangile mais l'Evangile même ; elle en

est le centre, elle y est partout présente comme le sang dans toutes

Lettres de Vinet, I, 113-115. J'ai, conformément à l'original, corrigé : « quelques

sectes », au lieu de « quelques justes ». D'autre part, pour rendre la lecture
plus aisée, je me suis permis de placer des conditionnels dans la fin de la citation,
au lieu des indicatifs qu'avait employés Vinet : « Si Dieu n'a fait que., etc. » —
(2) Philosophie religieuse, p. 365. — (3) Dans les Etudes évangéliques, p. 1 et suiv.,
surtout 17 (éd. 1847).



248 PHILIPPE BRIDEL

les parties d'un corps vivant : la croix est le point où il faut se

placer pour tout voir.
Mais quelle est la nature de cette mort, et pourquoi est-ce en elle

que Dieu nous offre sa grâce Vinet fut assez longtemps avant
d'aborder ce problème en face. Sans se préoccuper de mettre beaucoup

de cohérence dans sa terminologie, pour parler de la rédemption

il usait tour à tour ou simultanément des divers termes que
fournit le langage biblique ou que peuvent suggérer les images variées

employées par les auteurs sacrés : la rançon offerte pour libérer des

captifs, le dévouement du berger qui s'expose aux morsures du loup
pour protéger ses brebis, les sacrifices offerts à Dieu sur les autels,
etc. ; et, en même temps, voici des mots, et sous ces mots des

concepts, qui ne proviennent plus des saintes Ecritures mais des théories

de théologiens anciens ou modernes, comme aussi du langage

religieux populaire. C'est ainsi qu'il écrira, par exemple, dans un
des Discours publiés en 1831, que l'Evangile enseigne «la substitution

de l'innocent au coupable »ri).

Mais le jour devait venir où Vinet se trouverait contraint d'y
regarder de plus près. Nous savons exactement quand et comment
vint ce jour ; et sans doute vaut-il la peine de le conter.

Depuis bien des années les écrits de Thomas Erskine avaient
attiré la sympathique attention de Vinet, lorsque, en octobre 1838,

ces deux hommes si bien faits pour se comprendre eurent enfin le

bonheur de se voir. Fréquentes furent leurs rencontres pendant les

quelques mois que dura le séjour du pieux avocat écossais à

Lausanne. Quand il partit, dans l'été de 1839, ^ laissait à Vinet, en

signe d'une amitié désormais intime, un livre de S. T. Coleridge
intitulé Aids to reflection. Destiné avant tout aux étudiants en théo •

logie, cet ouvrage renferme, sous la forme de commentaires greffés

sur des citations de Robert Leighton ou d'autres ecclésiastiques

anglais, une foule de renseignements et de pensées qui ressortissent

aux domaines de l'apologétique, de la morale et de la dogmatique.
Sans pouvoir satisfaire à tous égards Vinet, l'œuvre de Coleridge ne
devait pas manquer de l'intéresser et même de lui plaire en beaucoup

de points. S'étant mis un peu tard à la lire, il écrit à son ami,
le 2 août 1840 : «Vous m'avez donné, dans ces livres^ de Coleridge,

Discours sur quelques sujets religieux, p. 72, note 2 ; comp. p. 56, note 2,

etc. — (2) Peu après son départ de Lausanne, Erskine avait envoyé à Vinet un
autre ouvrage de Coleridge : On the Constitution of the Church and State, 1839.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 249

de véritables trésors. Je n'ai rien lu, à mon gré, de si substantiel, de

plus savoureux, rien de plus original. J'y ai déjà fait un riche butin. »(l)

Au moment où il s'exprimait ainsi, Vinet travaillait à l'édition de

ses Nouveaux discours ; son agenda nous le montre, à la fin du mois,
occupé de préparer pour l'impression un sermon sur Mat. v, 47

qu'il avait prêché à l'Oratoire de Lausanne, puis présenté comme
exercice à ses étudiants. — « 25 août : commencé un discours sur
l'extraordinaire. — 29 août : continué le discours commencé hier... »

— Puis survient un arrêt d'une semaine, et ce n'est que le 6

septembre que Vinet se remet à son discours sur « l'extraordinaire »

chrétien. Que s'était-il produit dans l'intervalle Il suffit, pour
l'apprendre, de poursuivre le dépouillement de l'agenda. «31 août : lu
Coleridge sur la substitution...)) ; et le jour même, étant alors en

vacances à Veytaux, Vinet se met à tracer sur ce thème douze pages
dans un de ces forts cahiers cartonnés intitulés par lui Miscellanea.
Ces pages, du reste, n'étaient qu'un premier jet, dont il ne put se

contenter ; car nous voyons que le 3 septembre il continue à se

« tourmenter sur le même sujet », et que le 5 il ne peut encore penser
à autre chose : « moments douloureux », écrit-il. « Je vais laisser

reposer cette question. Ecrit à Scholl» ; — et c'est la lettre mentionnée

plus haut. Enfin, d'une lettre adressée à Lutteroth le 17
septembre 1840 il ressort que Vinet se proposait alors de joindre, au
volume des Nouveaux discours, des « Réflexions préliminaires sur le
salut », mais ne les envoyait point encore à l'imprimerie, désirant
les « mûrir d'ici à la fin de l'impression ».

De fait, il n'arriva point à réaliser ce projet ; mais, des travaux
auxquels il s'est livré dans cette intention, il nous reste deux manuscrits

de sa plume, dénués de titres, mais constituant d'une façon
manifeste une reprise des réflexions qu'il avait ébauchées quelques
jours auparavant dans les Miscellanea. Sans être copiées l'une sur
l'autre, les deux pièces en question présentent, au début et dans une

partie de leur étendue, un parallélisme accentué ; mais à partir d'un
certain endroit, l'une des deux rédactions quitte le plan suivi par
l'autre, pour offrir dès lors une série de considérations qui n'y ont
pas leur correspondant. Ces deux morceaux ont été publiés en 1878,
dans le Chrétien évangélique^.

L'étude qui va suivre a pour source ces deux articles, puis les six
premières pages, seules venues jusqu'à nous, de l'ébauche tracée le

Inédite. Comp. Lettres de Vinet, II, 161-163. — (2) XXI, 53, 105, 153.



25o PHILIPPE BRIDEL

21 août ri), enfin les écrits publiés ou rédigés par Vinet postérieurement

à l'été de 1840, notamment quelques pages du Cours de

philosophie pratique du christianisme1^, professé durant l'hiver 1843-44,

et le compte rendu critique des conférences prononcées par le

pasteur genevois Jacques Martin sur la rédemption. Cet important
article de Vinet, paru dans le Semeur du 28 octobre 1846, six mois

avant sa mort, nous livre, peut-on dire, son dernier mot sur le sujet
qui nous occupe ri).

Mais, avant d'exposer le résultat des méditations de Vinet sur la

matière dont il s'agit, nous devons prendre connaissance de ce qui
en fut le point de départ, à savoir les remarques de Coleridge sur la
« substitution ». Je vais les résumer de mon mieux, sans m'astrein-
dre à reproduire textuellement les paroles du célèbre poète devenu

théologien *+'.

Il importe, remarque-t-il, de ne pas confondre avec les « analogies

» réelles ce qui n'est que « métaphores ». Ainsi, tandis que la thèse

toujours répétée par saint Jean que Christ, esprit vivifiant, nous
fait obtenir la « nouvelle naissance » en esprit, est une analogie,

reposant sur la ressemblance qui existe véritablement entre la « vie »

physique et une « vie » spirituelle, les expressions diverses employées

par Paul : sacrifice de réconciliation, conciliation par intercession,
rédemption de l'esclavage, libération de dettes, ne sont que des

métaphores. Ces images-là propres, sans doute, à signaler tel ou tel
des bienfaisants effets de l'œuvre du Christ (liberté, joie, etc.), n'en

expriment pas l'essence ; elles ne disent rien quant à la cause d'où

proviennent ces effets. Et c'est une énorme erreur des théologiens

que de passer, ainsi qu'ils le font si souvent, de ce qui n'est qu'une
équation (ou similarité) partielle à la totale identité. C'est là ce qui
les entraîne à l'admission de doctrines et de formules étrangères au
véritable esprit biblique.

Prenons l'image de la dette, dont nous pouvons nous trouver
libérés si un tiers, fût-ce à notre insu, vient satisfaire le créancier à

notre place. Louis doit 20 000 fr. à Jules ; il est insolvable et va tomber

en faillite ; mais Henri paie les 20 000 fr. au lieu de Louis ; et

(') Ces pages, inédites jusqu'ici, trouveront leur place dans un volume en
préparation des Œuvres de Vinet, qui sera intitulé Variétés théologiques. —¦ (2)
Philosophie religieuse, p. 359-367. — (3) Cet article sera recueilli aussi dans le volume
de Variétés théologiques. — (4) Je suis, de Aids to reflection, la petite édition de

Thomas Fenby ; London, s. d. ; p. 241-256 ; 145 et suiv.



VINET ET LA SUBSTITUTION REDEMPTRICE 251

tout est dit, car c'est la même chose pour Jules que l'argent auquel
il a droit lui soit versé par le vrai débiteur ou par l'un de ses amis :

oui, c'est la même « chose ». Mais, dans un tout autre domaine,

supposons que Louis, par son affreuse conduite, sa noire ingratitude et

son manque total de respect, ait brisé le cœur de sa mère ; là-dessus

le brave Henri survient, qui déclare : «Madame, je serai votre fils »,

et qui lui témoigne dès lors autant de déférence, autant de tendresse

que Louis lui en a refusé ; après quoi : « Madame », dit-il, « vous
n'êtes sûrement pas assez injuste pour exiger qu'on vous donne

deux fois ce qui vous est dû ; j'ai satisfait aux obligations de Louis

envers vous, il en est donc quitte, vous n'avez plus à lui en vouloir
et vous allez, je pense, le considérer désormais comme un excellent
fils». — «Hélas», répondra la mère, «vous figurez-vous que je puisse

me repaître de pareilles chimères Bien loin que les égards dont vous
m'avez comblée aient effacé à mes yeux la faute de mon fils, par
le spectacle que vous m'avez donné de ce qu'un jeune homme peut
être pour une femme d'âge quand il la respecte et qu'il l'aime,
vous n'avez fait que rendre plus aiguës l'horreur et la tristesse que
me cause la conduite de mon indigne enfant. » C'est qu'ici, remarque
Coleridge, nous ne sommes plus sur le terrain des choses brutes, des

valeurs matérielles qui peuvent s'équivaloir, par conséquent se

« substituer » l'une à l'autre, et se transférer en passant de main en
main. Il s'agit cette fois de réalités de l'ordre moral, par conséquent
d'affaires personnelles, où aucun transfert n'est possible, où nul ne
saurait par sa vertu remplacer réellement celle dont manque un
autre homme. Ah si ce drame à trois personnages aboutissait à

ceci : que Louis, repris dans sa conscience en voyant la belle conduite

d'Henri, sollicité peut-être aussi et encouragé par cet ami, vienne à

se repentir, demande pardon à sa mère, change de sentiment et
d'attitude... bien, alors mais ce sera une tout autre affaire, et il ne
faudra point parler de substitution, mais de l'action régénératrice

qu'une personne peut parvenir à exercer sur une autre.
A cette argumentation Vinet reconnut qu'il fallait assentir ; il se

convainquit que le mot de « substitution » —¦ étranger, du reste, au

langage biblique — ne doit point être appliqué à l'œuvre rédemptrice

du Christ, parce qu'il ne caractérise pas d'une façon correcte
le rapport existant entre la mort de Jésus et notre pardon. Dès

cette heure, non seulement il prit soin de ne plus jamais employer
ce terme, mais lorsque, dans l'été de 1843, il prépara la quatrième



252 PHILIPPE BRIDEL

édition de ses Discours, il en élimina consciencieusement le mot de

« substitution » partout où il s'y rencontrait comme prétendant
exprimer le caractère du sacrifice rédempteur. Maintes déclarations

postérieures sort là qui nous montrent que sur ce point Vinet n'a
plus varié. Dans son cours de philosophie morale du christianisme,
il dira : « [Nous ne pensons pas] qu'un être moral puisse intrinsèquement

être juste de la justice d'autrui ; la substitution ainsi entendue
n'aura jamais l'assentiment réfléchi de la conscience humaine »ri).

A Erskine nous l'avons vu écrire, le 25 novembre 1844 : « Je ne puis
croire à la substitution ». Et non moins nette est la note tirée de ses

agendas, qui figure parmi les «pensées» annexées à son recueil de

Lettres : « La translation de la coulpe du coupable sur l'innocent est
décidément contredite par nos notions morales »ri).

Bien que, dans sa lettre à Erskine déjà citée, Vinet se soit dit trop
peu savant pour bien justifier « théologiquement » son rejet de la

théorie de la substitution, nous n'avons nulle peine à constater
quelles étaient ses raisons et combien réfléchies. Elles peuvent, me
semble-t-il, se grouper sous trois chefs :

1. Le terme de «substitution», qui est à sa place, avons-nous vu,
lorsqu'il s'agit d'une dette financière, ne convient déjà plus si l'on

passe au domaine judiciaire : nul juge ne saurait (il n'en a pas le

droit) décider — selon un exemple cité par Coleridge — de laisser
courir un fripon à la condition qu'un quidam bienveillant se fasse

mettre en prison à sa place. Pareille substitution est inadmissible :

« La justice de l'un », écrit Vinet, « ne peut être substantiellement

transportée à un autre ». Et si quelqu'un venait à dire : « Oui, sans

doute, ici-bas la justice signifie : rendre à chacun ce qui lui est

dû, mais là-haut [c'est-à-dire au point de vue divin] c'est autre chose,
c'est même le contraire », toutes nos notions morales en seraient
renversées.

Moins encore peut-on parler de substitution en ce qui concerne
les rapports directs de personne à personne, l'ordre des sentiments
intimes. « Il y a », écrit Vinet — faisant encore écho à Coleridge —,
« il y a des dettes qui ne se transportent pas, des choses qui ne se

remplacent pas » [c'est-à-dire qui ne peuvent être remplacées par
une autre] ; « le cœur acquitte seul les dettes du cœur : l'amour infini
du Christ pour son Père ne diminue pas d'un cheveu l'abîme qui

Philosophie religieuse, p. 364. — (2) Lettres ie Vinet, II, 408.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 253

nous sépare de Dieu », cet amour ne saurait suppléer le nôtre. La
Bible ne parle jamais de «transfert de mérites ».

2. A la notion de substitution, empruntée au domaine matériel
et mathématique, s'attache celle de l'équivalence. Cela conduit,
lorsqu'on essaie de l'appliquer ailleurs, non pas seulement à des

supputations irréalisables, mais à de véritables monstruosités
psychologiques et morales.

Je me permets d'en signaler un exemple : dans un de ses cantiques

ri), César Malan père dit du Christ :

La colère de Dieu l'a chargé des horreurs
Dont l'Eglise en enfer devait être punie.

Et si vous étiez tenté d'alléguer que ce sont là des vers, qui peuvent
avoir trahi en l'exagérant la pensée de l'auteur, ouvrons son
Catéchisme^, nous y lirons les affirmations suivantes : « Si le Sauveur
n'a pas souffert tout ce que devait souffrir l'Eglise ri), le rachat de

l'Eglise n'a pas été complet... [Donc — afin que la rédemption fût
accomplie —] sa mort fut non seulement la mort visible et cruelle
du corps, mais de plus et surtout elle fut la mort infinie de l'âme...

Jésus fut vraiment maudit de Dieu ; car, comme il avait pris sur
lui tous les péchés de son peuple, il souffrit aussi toute la peine de

ces péchés ...Etant Dieu en même temps qu'homme, [et par
conséquent] étant infini en puissance, il a pu prendre sur lui-même [et
concentrer en un temps restreint] l'éternité c'est-à-dire l'infini
de la peine de l'Eglise » [soit : la somme des peines éternelles de

tous les élus]. Ailleurs ri) Malan précise encore: «L'âme du
Sauveur », dit-il, « a été dans la malédiction et la réprobation depuis le

vendredi soir jusqu'au dimanche matin [de Pâques] et cela en enfer.
C'est ce que signifie cet article du Symbole : Il est descendu en
enfer » ri).

Voici d'autre part comment s'exprime Vinet, dans une de ses

Etudes évangéliques^, où l'on dirait qu'il s'applique à contredire
les déclarations que nous venons de citer. En sens littéral cela n'est

Cantiques le Sion, 6e édition, n° 26. — (2) Le témoignage le Dieu, ou
Catéchisme sur la vie éternelle, 1855, p. 22-24. — (3) C'est-à-dire la totalité des élus ;

quant aux autres hommes, non prédestinés au salut, Christ n'a pas eu à porter
leurs peines. — (4) Jésus-Christ est descendu en enfer, 1855, p. 14. — (5) On
s'étonne de voir Malan commettre un tel contre-sens. Bien entendu, le descendit ad

inferos n'a jamais signifié autre chose que la descente au séjour des morts. —
(6) Sur Colossiens 1, 24. Eludes évang., p. 114 et 115 (éd. 1847).



254 PHILIPPE BRIDEL

pas possible, car le Catéchisme de Malan date de 1855 ; mais les

thèses dont il s'agit n'avaient point attendu ce moment-là pour se

faire connaître ; c'est bien à elles et à leurs pareilles qu'en a ici Vinet,
en un mot à certaines conséquences malencontreuses du concept
de substitution équivalente : « Voulez-vous considérer en elles-

mêmes les souffrances du Fils de l'homme Il n'a pas souffert tout
ce que peut souffrir un fils d'homme, puisque la haine, l'envie, la

confusion, le remords sont restés étrangers à son âme sainte ; mais

il a souffert ce qu'aucun fils d'homme ne peut souffrir, du moins au
même degré... Que voulez-vous donc faire pour ajouter quelque
chose aux douleurs de Jésus Lui faire subir celles du péché Cela

ne se peut... [Mais] quelle âme humaine a jamais pu souffrir ce qu'il
a souffert »

3. Aux deux motifs indiqués déjà pour rejeter la notion de substitution

s'en joint un troisième, qui tient fort au cœur de Vinet, parce

que l'affaire concerne la nature même du salut qui nous est proposé

par l'Evangile. Ce salut n'est point, seulement, l'exemption pour
nous d'avoir à subir les effroyables conséquences du péché : le salut

est bien davantage, il est la délivrance du péché lui-même, il est

« régénération » intime de notre être. Le salut n'est donc pas une
chose tout «objective», qui puisse se produire et s'achever «hors
de nous ». Certes, notre salut réclame comme cause première et

indispensable l'initiative divine, la grâce, le pardon ; et tout cela,

avec la mort du Christ, se trouve, pour nous et sans nous, entièrement

« accompli ». Mais, en dépit de cet accomplissement-là, notre
salut ne se réalisera pas à moins que nous n'acceptions par la foi ce

qui de Dieu nous est offert. Ainsi, lors du banquet des noces, alors

que le roi pouvait dire : « Tout est prêt », les invités, faute de venir,,
n'eurent point de part au festin. Un texte que Vinet ne se lasse pas
de répéter dit : «Vous êtes sauvés par grâce... au moyen de la foi ».

Or, un des graves inconvénients que présente l'emploi du mot de

substitution, c'est qu'en introduisant indûment, dans une affaire qui
est d'ordre moral et spirituel, une notion empruntée au domaine des

choses matérielles, on parle de l'œuvre rédemptrice comme si cette
œuvre trouvait son achèvement hors du pécheur, rompant ainsi le

lien organique entre la grâce et la foi. Une substitution, remarque
Vinet, est chose « parfaite » en elle-même et qui n'a besoin d'aucun

complément : si Henri a vraiment remboursé à Jules ce que lui
devait Louis, l'opération est achevée et, pour qu'elle soit valable, il



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 255

n'est nul besoin que Louis témoigne de la gratitude à Henri ou qu'il
prenne la résolution de ne plus s'endetter à l'avenir. « Si vous admettez

substitution... cette substitution étant tout, que devient le dogme
de la nécessité de la foi pour le salut »ri)

Quelqu'un estimera-t-il peut-être que ces critiques sévères à

l'adresse du terme de « substitution » tombent du même coup sur le

mot de « rédemption », c'est-à-dire de « rachat », qui, lui, est
éminemment biblique ; car, dira-t-on, ici aussi on introduit dans le
domaine religieux une image de nature financière Tel n'est point
le cas, estime Vinet : l'idée de rachat « n'empiète pas sur le second

élément », c'est-à-dire ne compromet pas ce que nous avons vu
compromis par celle de substitution, à savoir la part de l'élément
subjectif dans l'œuvre du salut, bref la nécessité de la foi. Un rachat
n'est point une substitution ; il n'y a pas équivalence réelle entre
la rançon payée au maître d'esclave et la personne du captif délivré

par le rédempteur. Et, en outre, rien n'est terminé pour le racheté

par le paiement versé en sa faveur : encore faut-il qu'il en veuille
bénéficier, préférant (comme on dit) le pain noir, peut-être, de la

liberté au pain blanc — qui sait — de la servitude.

#
* #

Pour avoir trouvé leur occasion dans une critique de l'idée de

substitution, les études de Vinet que nous cherchons à résumer ici
n'en visaient pas moins à un résultat positif. Il nous reste à voir
dans quelle mesure il y parvint.

Une thèse dominait tout le sujet, aux yeux de Vinet : Dieu est
véritablement une « personne », et « sa personnalité se compose des

mêmes éléments que la nôtre »<a). A moins de se résoudre à ne
posséder que le faux-dieu du panthéisme, on ne saurait supposer Dieu

incapable d'exercer « le droit » et « la compassion », c'est-à-dire

incapable « de punir et de pardonner ». Il est loisible, sans doute,
de reconnaître des « métaphores », plus ou moins exactes et complètes,

mais toujours inadéquates par quelque côté, dans les idées

(>) Vinet notait, un jour, à quelle aberration on peut aboutir sur cette voie :.

« Tel homme a un Sauveur qui paie ses dettes, et se dispense de les payer soi-même.
Cette manière commode et profane de prendre le sacrifice du Sauveur...est peut-
être assez commune » ; Lettres de Vinet, II, 407. — (2) Philosophie religieuse,,
p. 362.



256 PHILIPPE BRIDEL

secondaires qui se sont en divers temps rattachées à la notion du

pardon divin, et dont on s'est servi pour la formuler ; mais cette
notion même d'un «pardon» accordé par l'Eternel à des pécheurs qui
mériteraient d'être condamnés n'est pas une métaphore, n'est pas
une simple image symbolique : c'est la réalité propre ; et l'on ne

saurait abandonner ce point sans ruiner toute la morale.
Cela dit, voyons les raisons en vertu desquelles le pardon que

Dieu nous accordait devait impliquer le sacrifice du Sauveur, voyons
pourquoi «il fallait», comme dit l'Ecriture, «que le Christ souffrît»'1).
Pour mettre quelque ordre dans l'énumération de ces causes, je
procéderai, si l'on peut ainsi dire, de la surface au centre : commençant

par l'énoncé des nécessités qui tiennent à la nature humaine, pour
pénétrer enfin jusqu'aux raisons les plus profondes et les plus
éminemment divines.

Premier point. —• Pour atteindre son but il est indispensable que
le pardon accordé par Dieu au pécheur ne reste pas ignoré de celui-ci.
Illustrons cette thèse par un exemple (qui ne nous est pas fourni

par Vinet). Un complot est tramé contre un homme d'Etat en visite
diplomatique dans un pays voisin ; le gouvernement de ce pays
évente la mèche, empêche l'attentat de se produire et sauve ainsi
le personnage menacé — sans qu'il ait été nécessaire pour Cela de

l'aviser du danger qui le menaçait et sans qu'il y ait lieu de l'en
informer par la suite ; peut-être ignorera-t-il toujours ce qui fut fait
en sa faveur : il n'en est pas moins réellement sauf. Mais d'une tout
autre nature est le salut que la grâce de Dieu ménage au pécheur
(et ici c'est à Vinet que nous rendons la parole). De quoi s'agit-il,
en effet D'une régénération, qui ne saurait se produire à l'insu du

coupable, ni même sans son adhésion. Il serait tout simplement
« impie » d'admettre qu'une âme pût être « sauvée » sans être changée.

Que serait alors ce prétendu « salut » Non ; « sans la sanctification
nul ne verra le Seigneur » (Hébr. XII, 14) ; le salut « c'est le cœur de

l'homme rendu à Dieu », dont il a été aliéné par le péché ; le salut
c'est l'homme redevenant « capable d'aimer Dieu » et trouvant la

vie dans cet amour, puisqu'en ce cœur rouvert Dieu vient désormais

habiter ri). Un tel salut, nous le savons, ne se réalise qu'à la condition
d'être saisi par la foi : « Sauvés par grâce, au moyen de la foi », dit
l'Ecriture. Or il est évident que pour constituer ainsi un objet de

Vinet cite aussi Hébreux u, 10. — (2) Comparez Etudes évangéliques, p. 418-420.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 257

foi, et pour posséder la nature régénératrice dont nous venons de

parler, il faut que le salut soit une chose dont nous ayons conscience,

il faut que le pardon de Dieu qui nous le procure ne soit pas seulement

une réalité au fond du cœur de Dieu, mais qu'il soit porté à

la connaissance de l'homme, qu'il lui soit révélé.

Que va donc faire Dieu pour attester à l'homme qu'il l'aime en

dépit de tout Si tant de bienfaits accordés jusqu'alors et tant de

châtiments paternellement dispensés n'ont pu convaincre les pécheurs
des bienveillantes dispositions de l'Eternel à leur égard, il ne reste

qu'une ressource, qu'un acte suprême de charité à accomplir : il faut

que Dieu se donne lui-même au monde en la personne de son Fils,
il faut qu'il envoie cet autre lui-même dire aux humains : Ne fuyez
plus votre Père céleste, n'ayez plus peur de lui, sachez qu'il vous
pardonne et vous appelle. — Ce message d'amour, il ne sera pas
seulement prononcé par la voix du messager divin : il résultera de

l'envoi même du messager ; le Christ ne se bornera pas à dire : « Dieu

vous aime », il l'attestera par sa seule présence ici-bas. Quoi le Fils
de Dieu est devenu un homme, il a revêtu notre pauvre nature
Quoi Dieu va jusqu'à « relever l'humanité, cette prostituée, en

l'épousant » Quoi tandis que l'homme en son orgueil a tenté de

se faire dieu, Dieu dans sa miséricorde se fait homme en son Fils

pour le salut des pécheurs Ah décidément l'amour est manifesté.
Or tout ce que nous venons de dire implique sacrifice, souffrance

et mort ; car pour le Fils de Dieu, venir prendre rang parmi les

hommes, c'est « s'anéantir » ; l'incarnation implique déjà tous les

dépouillements subséquents, toute la passion. Pour le Christ « naître

[sur terre] c'est mourir » ; et les inévitables conséquences de cette
immolation primordiale ne manqueront pas de se manifester d'une
manière effective. En menant parmi les pécheurs son existence sans

tache, en exprimant d'une façon fidèle le divin message de charité
dont il est chargé — et précisément parce qu'il vit et parle ainsi —,
le Saint et le Juste ne manquera point d'exciter contre lui toutes
les colères de la puissance des ténèbres, de « faire suer » au monde

toute sa méchanceté, et finalement d'en être la victime. Jamais
obéissance plus complète, «jamais obéissance plus amère».

Premier point donc : déjà comme nécessaire révélateur du pardon
divin sur la terre, le Christ était un agneau destiné à la boucherie.

Second point. — Pour que le salut de l'homme se réalise, il ne
suffit pas que le pardon de Dieu lui soit annoncé ; il faut qu'il le

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XX (N° 85, I932). I7



258 PHILIPPE BRIDEL

soit de telle façon que le pécheur y puisse ajouter foi ; il faut que
l'authenticité du merveilleux message libérateur soit garantie. Car
l'homme coupable ne se laissera pas facilement rassurer, Dieu aura
peine à le persuader de sa bienveillance. Certes, l'homme est enclin
à oublier ses fautes, il aime à se tenir pour innocent ; mais, lorsqu'une
fois il se réveille et vient à prendre conscience de son état de péché,
un « instinct » profond, « implacable », « plus fort que tous ses désirs »,
le convainc qu'il faut que le mal soit puni.

De bonne heure Vinet avait remarqué chez les criminels eux-
mêmes ri) cette réclamation de «justice retentissant dans le cœur
injuste de l'homme » et s'exprimant en une soif d'expiation.

Lorsque, du domaine social — où l'expiation peut effectivement

s'accomplir sous la forme de peines endurées par le coupable — le

sentiment dont il s'agit passe sur le terrain des relations des humains
avec Dieu, la chose change d'aspect : l'âme coupable devant s'avouer
qu'elle ne possède ici aucun moyen d'effacer ses torts. Elle s'y essaie

néanmoins et s'affole en cette entreprise désespérée : témoin les

sacrifices horribles auxquels les païens ont parfois recouru ri). Tout
cela n'arrive point à dissiper l'angoisse de la conscience, mais, témoignant

de cette angoisse, tout cela implique un juste sentiment des

choses. Ce qui y fait défaut — et ce que l'humanité ne pouvait d'elle-
même ni se procurer ni même imaginer — c'est la grâce, c'est le

pardon divin : lequel ne supprimera pas mais transformera profondément

le rôle et la nature de l'expiation.
C'est à bon droit, estime Vinet, que l'apôtre Paul compare si

souvent notre Sauveur aux victimes qu'on immolait à Jérusalem ;

pour bien caractériser le sacrifice du Christ nul langage n'est mieux
approprié que celui-là. Bien entendu (nous le savons), il ne s'agit
pas de substitution, il ne s'agit pas d'équivalence ri) ; mais il s'agit
réellement d'un sanglant sacrifice qui était indispensable à la
réconciliation des pécheurs avec Dieu. La valeur propitiatoire du « sang »

de Jésus, c'est-à-dire de sa mort, repose sur la base préalablement
existante du pardon divin ; mais, d'autre part, pour que nous attei-

Voir Philosophie morale, I, 248,259 ; Philosophie religieuse,p. 363-364. — (2) Voir
ce que Vinet en a dit dans un de ses Discours sur quelques sujets religieux, p. 26 et 27.
— (3) En effet — ferons-nous remarquer — la règle appliquée à ce sujet n'est
pas toujours « œil pour œil » ; mais parfois l'offensé, dans sa colère, fait expier le
dégât commis par des cruautés qui la dépassent de beaucoup (Gen. iv, 23) et
parfois, au contraire, il se contente de pénitences qui n'équivalent point au mal
commis.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 259

gnît véritablement ce pardon, la mort de Jésus devait intervenir.
L'homme, en effet, ne saurait croire à une pure et simple suppression
de sa coulpe opérée sans qu'il y ait à cette délivrance quelque condition

solennelle et tragique ; il ne saurait croire au pardon miséricor-
dieusement offert que si la façon même dont cette amnistie est
proclamée renferme une condamnation manifeste du péché ; nous ne
saurions croire à la rémission de nos péchés que si celui qui nous

l'apporte nous oblige en même temps à détester le péché.
Notre conscience avait besoin qu'un « gage » lui fût donné des

intentions de Dieu ; nous avions besoin de quelque chose qui nous

garantît que « sa colère est épuisée, ou apaisée ». Eh bien, oui : « de

fait, la colère de Dieu [la sainte colère de Dieu contre le péché] a

passé sur lui [sur Jésus] tout entière et l'infinie justice s'est assouvie

». C'est à ce prix, « mystérieusement réglé entre le Père et le

Fils» (iPierre 1, 20), que le Christ a acquis le droit de nous annoncer
le pardon de Dieu et nous a acquis le droit d'y croire. Oui, vraiment
la paix est faite, elle est faite grâce à une victime que Dieu lui-même
a fournie ; « il a fait les frais de l'amnistie » (comp. Gen. xxn, 14) ;

désormais — et c'est là le salut — nous pourrons aimer Dieu, nous
devrons l'aimer.

Et, grâce à ce même sacrifice, c'est bien à titre de Dieu que nous

l'aimerons, c'est-à-dire avec tout le respect dû à sa majesté sainte.
S'il avait ôté notre condamnation d'une façon qui laissât soupçonner
que le péché n'est pas chose grave à ses yeux, et que la loi qu'il
nous a donnée n'a pas un caractère d'inviolabilité sacrée, quels
pourraient être nos sentiments à son égard A la rigueur on peut aimer

un être humain sans l'estimer à proportion, mais nous n'aimerions

point un Dieu que nous ne vénérerions pas. Pour que nous aimions
Dieu il était nécessaire que fût dissipée la crainte où nous tient
plongés le péché, mais il fallait d'autre part que l'horreur du péché

ne fût point diminuée en nos âmes. C'est dire ¦— et nous résumons
ainsi le second point ¦—¦ que, pour opérer notre salut, il fallait que le

messager de la grâce fût manifestement victime de la condamnation

qui pèse sur le péché : il fallait que le Christ souffrît.

Troisième point. — On l'a vu : de quelques illusions qu'elle puisse

s'accompagner, et à quelques abus parfois effroyables qu'elle ait
ouvert la porte, la conviction que le péché ne saurait être pardonné
sans que cette grâce ne s'accompagne d'une sanction solennelle, cette
conviction est juste en principe ; elle est un rayon de vérité luisant



26o PHILIPPE BRIDEL

encore au milieu de notre déchéance morale ; c'est Dieu lui-même

qui a mis ces principes d'ordre au cœur de l'homme : Dieu y est
donc « lié », il ne saurait manquer d'en tenir compte et d'y vouloir
satisfaire quand il offre le salut aux pécheurs. C'est là, vient-il d'être

dit, la seconde raison pour laquelle il fallait que le Christ souffrît.
Mais cela nous conduit nécessairement à reconnaître une troisième

cause de la passion du Christ : cause qui n'est plus, ainsi que les

deux autres, relative aux besoins de l'homme, mais à la nature de

Dieu même.

En effet, ce besoin d'expiation qu'il a mis au cœur des hommes,
ce n'est point arbitrairement que le Créateur le leur inspire : ce

besoin exprime une vérité éternelle, absolue, qui tient au caractère
de Dieu, et qui serait toujours là, s'imposant comme une loi irréfragable

si même l'homme venait à la perdre de vue. En des termes qui ne

sont peut-être pas des mieux choisis, parce qu'ils s'accordent mal

avec sa terminologie habituelle, mais qui du moins se font bien

comprendre, Vinet nous fait remarquer que « Dieu n'est pas seulement

une personne, mais aussi un principe », et qu'un principe ne saurait
céder : Dieu ne peut accorder un pardon qui soit une atteinte à la

vérité, au bien ; Dieu, parce qu'il est Dieu, ne saurait signer un
traité de paix aux dépens de sa gloire et en se reniant lui-même ri).

Il est, lorsqu'il pardonne, dans une tout autre situation que nous
autres humains lorsque nous pardonnons. « Quand un homme
pardonne, il doit pardonner » ; c'est son devoir de renoncer ainsi au
détestable plaisir de la vengeance ; et cet abandon de quelque chose

qui lui est personnel ne saurait porter d'atteinte à la loi, à la justice :

choses qui n'appartiennent point à l'homme et qui subsistent quoiqu'il

fasse. Mais quand Dieu pardonne, lui qui est le principe même
de tout ordre moral, lui qui est le garant de la loi, car il est le

législateur suprême, il a des précautions à prendre afin que sa miséricorde

ne risque pas d'être prise pour une abdication de sa
souveraineté sainte, pour un démenti donné à la Loi du bien, pour un

témoignage d'indifférence à l'égard du mal. Il faut que le fait même

qui viendra délivrer le cœur des croyants de la crainte que leur ins-

(') Ceci, ferons-nous remarquer, n'est point à confondre avec cette notion
féodale de « l'honneur » de Dieu à laquelle certains théologiens ont recouru. Vinet
a écrit : « Soyez sans alarme pour la dignité de Dieu... Vous le rabaissez en lui
prêtant je ne sais quelles idées de dignité qui ont cours parmi les hommes, mais

qui n'ont aucun sens rapportées à Dieu » ; Nouvelles études évang., p. 359 (éd. 1862).



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 261

pire leur culpabilité leur atteste aussi que la justice divine est inviolable.

Et c'est dire qu'il faudra que le messager de la grâce divine
souffre : il devra porter un redoutable fardeau, qui sera vraiment
une « peine » conséquence du péché, un « châtiment » témoignage de

la juste colère de Dieu contre le péché, une passion que le Christ

éprouvera en son âme et en son corps (car corps et âme, étroitement
unis dans la nature humaine, ont eu tous deux leur part dans la
révolte qui doit être condamnée et punie).

Mais, dira-t-on, comment la malédiction du péché peut-elle éclater
ainsi sur une tête innocente comment le Juste va-t-il souffrir pour les

injustes — Mystère, au bord duquel nous pourrions, remarque
Vinet dans son article sur Jacques Martin, arrêter tout simplement
notre étude, en nous bornant à constater que, de fait, c'est devant

cette croix du Christ, devant cette souffrance imméritée par lui,
mais que nous eussions méritée, que la dureté de nos cœurs vient
à se fondre et que nous trouvons le salut.

Mais il est permis, et sans doute utile, de recueillir au moins les

quelques lumières qui sont à notre disposition.

1. Et d'abord, ce mystère de la souffrance de l'innocent servant
à la justification des coupables se rattache, dit Vinet, à « un mystère

plus général, que nous acceptons tous parce que les faits nous

y contraignent, à savoir le mystère de la solidarité ». Ce mystère,
nous le rencontrons à propos du péché, dont l'emprise s'étend à

toute la race humaine. Nous le rencontrons aussi — Vinet l'avait dit
dans un de ses Discours — dans la conscience des hommes de bien

qui, souvent, lorsqu'ils constatent « la dégradation de la nature
humaine » tout autour d'eux, sont saisis d'un « sentiment d'autant
plus douloureux qu'alors, s'identifiant pour ainsi dire avec la
conscience du genre humain tout entier, ils éprouvent à sa place comme
un immense remords. L'iniquité de toute la famille humaine se

ramasse sur leur conscience comme sur celle d'un complice ; ils se

sentent condamnés par les crimes de la société, dégradés dans sa

dégradation, avilis dans son opprobre »ri). En pareil cas, sans doute,
la solidarité dont il s'agit se trouve en quelque façon commandée

par le fait que les honnêtes gens dont il s'agit trouvent réellement

au fond de leurs propres cœurs les germes d'où des conditions d'existence

moins favorables que celles où ils ont vécu eussent pu faire

(') Discours, p. 148 ; comp. Nouvelles études évangéliques, p. 378 et suiv.



2Ô2 PHILIPPE BRIDEL

sortir des fautes semblables à celles dont le spectacle les afflige.
Quand il s'agira de la solidarité dans laquelle le Juste parfait accepte
d'entrer avec les pécheurs, la circonstance que l'on vient de signaler
ne se présentera point ; mais son absence suffit-elle à rendre impossible

— pour l'amour, à qui rien n'est impossible — qu'un innocent
s'identifie volontairement avec les coupables, et se fasse leur
représentant Vinet ne le pense pas.

Dans un discours de i830(l) il désignait Jésus en ces mots : «Ce

héros céleste qui, dans le jardin de Gethsémané, se chargeant de la
conscience du genre humain, accablé sous le fardeau des péchés de

toute la terre, épuisant pour [nous] le calice de la colère divine,
gémit dans la poussière et dans une sueur de sang ». Et plus tard
(1844), dans sa Notice sur Stapfer, il appelle le Christ «l'auguste
suppliant de la race humaine, l'innocent faisant de la cause des

coupables sa propre cause, ce proscrit volontaire que figuraient
d'avance, dans l'économie des symboles, Isaac sur la montagne
sainte, Joseph entre les mains des Ismaélites, Moïse dans les détresses

du désert »ri).

2. Le mystère dont il s'agit est un mystère de dévouement ; le

sacrifice de l'innocent a été voulu par cet innocent : « La victime
s'offre d'elle-même, et son sacrifice n'est efficace que parce qu'elle
s'est offerte. Une victime passive, quelle qu'elle fût, n'accomplissait
rien. Le châtiment — subi comme tel —¦ ne termine rien sans le

dévouement »(3).

Ce dévouement, c'est en effet celui de Jésus-Christ ; mais, Vinet
n'a garde de le laisser oublier, c'est aussi celui du Père, incarné en

son Fils. Par l'incarnation « Dieu lui-même se fait solidaire de

l'homme, Dieu descend dans l'humanité et s'identifie avec elle. C'est

lui-même qui est la victime... il se fait homme... il devient l'homme
même, afin de pouvoir porter le fardeau de l'homme. Il prend ses

mesures pour pouvoir, lui le Dieu bienheureux, souffrir et mourir
comme un homme. Mystiquement, mais réellement, c'est lui qui sue
du sang en Gethsémané, lui qui est flagellé au prétoire, lui qui rend

sur la croix le dernier soupir ». Dieu [dit l'Ecriture, 2 Cor. v, 19]
était en Jésus-Christ réconciliant le monde avec lui. « Que Dieu ne
soit plus en Jésus-Christ personnellement, substantiellement, l'in-

(') Sur L'intolérance de l'Evangile ; Discours, p. 273. —¦ (2) Littérature et histoire
suisses, p. 340. —• (3) Ces mots sont tirés de l'article sur les conférences de

Jacques Martin.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE. 263

telligence de la croix nous échappe, et l'édification peut-être fait
place au scandale. Mais un Dieu qui est amour m'explique un Dieu

qui meurt, et un Dieu qui meurt est le seul auquel l'humanité puisse
croire. Elle n'en veut point d'autre, elle n'en aura jamais d'autre, »ri)

Je crois qu'on n'a pas souvent poussé plus loin le patripassianisme ;

et ces pensées ont d'autant plus de gravité qu'elles datent de la fin
de 1846.

Avant de poursuivre, ne négligeons pas de remarquer que la

nécessité que des justes souffrent pour des méchants, que le Juste
parfait souffre pour les pécheurs, si elle est d'ordre divin, ne l'est

que dans un monde pervers qu'il s'agit de sauver. En soi, c'est un
cruel désordre, résultat des bouleversements qu'a produits la chute.
Vinet le sait bien, et l'exprime, quand il déclare d'un même trait de

plume que « Jésus épuise la colère de Dieu et la puissance du
démon ».

Quatrième point. — Il reste à signaler une idée encore, fort
différente de celles que nous avons jusqu'ici résumées, bien qu'elle se

trouve intercalée au milieu d'elles, dans les textes dont nous allons
l'extraire.

« Quand l'homme pardonne, il doit pardonner ; c'est son devoir
d'abandonner la vengeance. Mais qu'est-ce que Dieu abandonne

lorsqu'il pardonne S'agit-il pour lui d'une vengeance Il s'agit de

l'ordre, du droit éternel, de la loi. Or, la loi n'étant point distincte
du législateur, Dieu personnellement étant la règle, quand il
pardonne, il se sacrifie lui-même intimement ; il ne pardonne pas
seulement, il se donne... De la part de Dieu, le pardon est réel, mais
c'est que le sacrifice l'est aussi, »ri)

«Le pardon accordé par un homme... n'est jamais que relatif ; il
pardonne... autant qu'il dépend de lui... la coulpe subsiste, nul ne

peut ôter le péché. Dieu, quand il pardonne, fait un sacrifice comme
tout être qui pardonne ; mais le pardon qu'il accorde étant absolu,
entraîne un sacrifice proportionné... il est impossible d'admettre

qu'en pardonnant d'une manière absolue, Dieu puisse donner moins

que lui-même ; car il a déjà tout donné et, de sa part, donner n'est

point sacrifier, excepté quand il se donne lui-même, »ri)

Dans ces passages Aguillon salue « les germes d'une conception
très profonde, avant tout psychologique et morale, du dogme de

(') Article sur Jacques Martin. —¦ (2) Nouvelles études évangéliques (éd. 1862),

p. 349. — (3) Philosophie religieuse, p. 363.



264 PHILIPPE BRIDEL

l'expiation » ; il déplore que ces germes n'aient pu s'épanouir chez
celui qui les avait conçus, mais se félicite que Frommel ait — dans

La psychologie du pardon dans ses rapports avec la croix de Jésus-
ChristW — « admirablement développé la pensée jadis esquissée

par Vinet ». Sans m'arrêter ici à l'étude de Frommel — dont je
suis moins enchanté qu'Aguillon —, je dois confesser que je ne
saurais pas non plus voir comme lui des germes précieux dans ce

que suggèrent les deux morceaux cités tout à l'heure. Il me semble

que, loin d'ajouter à ce que nous avons appelé son troisième point,
Vinet ne fait que le compromettre et le contredire par l'établissement

de ce quatrième. Tout homme qui pardonne sacrifie quelque
chose. Quoi « Le détestable plaisir de la vengeance», dit notre auteur.
Mais, en vérité, est-ce donc là un dépouillement dominer ainsi sa

colère, n'est-ce pas bien plutôt s'enrichir tendre une main
bienveillante à qui nous a fait tort, l'appeler de la sorte à regretter sa

faute, et peut-être ainsi transformer pour l'avenir en ami celui qui
tout à l'heure était notre adversaire, n'est-ce pas une belle victoire,
et en quelque sorte une œuvre rédemptrice où le meilleur de notre être
s'affirme Quant à Dieu, qu'abandonne-t-il lorsqu'il pardonne
Pour lui, dit Vinet, il ne s'agit point d'une vengeance ; « il s'agit de

l'ordre, de la loi » — loi qui n'est pas distincte de lui-même, de sorte
qu'en pardonnant c'est Dieu qui se sacrifie. — Ici nous objectons :

Non Dieu ne peut pas se sacrifier dans le sens dont il vient d'être
question : en abandonnant la loi, l'ordre, le droit éternel. Vous le

savez bien vous l'avez dit tantôt, et c'est précisément de cette
impossibilité que vous avez argué pour établir qu'il faut qu'un sacrifice
solennel soit attaché à la proclamation du pardon, afin que
personne ne puisse interpréter ce pardon comme impliquant un désaveu

de la loi. En quoi consiste en réalité le sacrifice que Dieu fait
lorsqu'il pardonne aux pécheurs en quoi y a-t-il là pour lui occasion
de souffrir Nullement, me semble-t-il, dans le pardon même, dans

l'acte d'amour par lequel Dieu gracie les coupables et, au lieu de

les laisser aller à la perdition, s'offre à les sauver. Il ne peut y avoir
là que joie pour sa puissance de Créateur comme pour son cœur
paternel : n'y a-t-il pas bonheur à donner plus qu'à recevoir Mais
voici l'objet de la douleur : c'est que, sous peine de manquer son
but, le pardon divin ne peut apparaître sans être lié à un sacrifice

(J) Etudes morales et religieuses, p. 275 ss.



Sri, 6o r^ ü «

|MriM4HtoiWfelàffl!jK0HebM)piti

^.,W&>BW*

.,'"

V »saws«sMtta^TÜ^^i»*^

,i^»y*.
MICA» tv

I^.'C

i

Ära;!"^*"^«^*:f '¦-'¦-'-- -><¦¦--¦ ^m^m^m^y^wsx^ ,,..¦.{„¦,.%..-,.f].,..,.,........

G:4t rò«* /*«***-4&sf£><£ ii^ /eye ^^~

k % IS
*



ACaICOu te. WbU'iJl « '«/v*«i«S^t«^'iUh- éi^f,KX\. <( J**/ «u.«ft /*/
jû©*ÎA. A^jCu «V/6





'

:



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 265

tragique, à une expiation, dont le poids portera sur le plus cher
trésor de Dieu, sur son Fils bien-aimé.

A quelle mère, à quel père n'est-il pas arrivé de souffrir non point
d'accorder son pardon à l'enfant coupable, mais, au contraire, de

devoir pour le vrai bien de celui-ci retarder l'acte de grâce, en le

subordonnant peut-être à quelque pénitence plus ou moins longue A
quel père ou mère n'est-il pas arrivé, lorsque le délinquant s'obstinait

dans sa rébellion, laissant passer les heures sans venir demander

pardon, d'aller à lui, une fois, plusieurs fois, pour l'aider à sortir de

son cercle maudit en confessant enfin sa faute Et combien de

parents, sans doute, n'ayant pas eu le courage de supporter jusqu'au
bout une attente si douloureuse à leur cœur, ont commis la lâcheté
de céder, accordant prématurément une grâce qui n'était pas
justifiée, aux dépens de l'ordre et par conséquent de l'éducation morale
de l'enfant Voilà une lâcheté que le Dieu fidèle n'a point commise ;

et ce qui lui a coûté si cher, c'est précisément cette fidélité, sans

laquelle il n'y aurait pas eu pour nous de vrai salut.

Laissant de côté ces linéaments d'une « psychologie du salut », que
je tiens pour un hors-d'œuvre plutôt malheureux, essayons de ramener

à son caractère essentiel le résultat des efforts consacrés par
Vinet depuis 1840 à l'énoncé du lien qui attache notre salut à la
croix du Christ.

En deux mots l'on peut dire que Vinet s'est dégagé des notions

empruntées au domaine de la finance et à celui des tribunaux, pour
ramener la pensée évangélique sur le terrain, seul vraiment
religieux, des relations entre le « Père » céleste et ses enfants dévoyés.
On enseignait : les pécheurs sont des coupables ; conduits devant le

juge ils doivent être damnés ; puis, oubliant qu'aucun tribunal
honnête ne saurait admettre de frapper un innocent pour gracier
un criminel, on introduisait en contrebande une notion d'une tout
autre espèce, à savoir celle du droit et de l'avoir commercial :

domaine où un tiers peut intervenir entre un créancier et un débiteur

pour se substituer à celui-ci. Or, en tout cela — ni devant ce tribunal,
qui n'agit pas selon la justice, ni dans cette banque, où le créancier

ne concède rien —, si je vois bien qu'il y a un acte de générosité
accompli par l'innocent qui souffre pour autrui, je n'aperçois aucune

place faite à ce qui pourtant devrait ici briller au premier rang, à

savoir : un « pardon » réel. Pour voir fonctionner le pardon, il faut



266 PHILIPPE BRIDEL

sortir du tribunal (où le pardon n'a pas droit de séance) et quitter la

balance (qui n'a nulle affaire avec lui) ; il faut pénétrer dans le

domaine de la charité ; il faut voir à l'œuvre le cœur du Père céleste,
de ce père qui pardonne généreusement parce qu'il aime, mais qui,
parce que son amour est saint, c'est-à-dire vrai, ne pardonne pas
sans un solennel sacrifice de propitiation, dont il fait du reste les

frais. Désormais, il ne s'agit plus de transfert de coulpe et d'appropriation

de mérite (choses moralement impossibles), mais d'un pardon

du Dieu saint, et des conditions qu'implique ce pardon. « Le
Dieu saint nous aime », écrit Vinet, «deux idées qui nous eussent
éternellement semblées contradictoires, si Jésus-Christ ne les avait
conciliées dans sa personne, dans sa vie et dans sa mort, »ri)

Dans les lignes qui terminent*2) l'un des essais sur le salut écrits

en 1840, Vinet ramène la divergence existant entre son point de vue
et celui qu'il combat, à l'ordre dans lequel on place, l'une par rapport
à l'autre, ces deux choses : la proclamation de la grâce et
l'accomplissement du sacrifice qui constitue la condition sans laquelle Dieu

ne saurait faire cette proclamation. De fait, ces deux choses, que
Dieu aurait pu opérer en deux actes distincts, ont été réunies l'une
à l'autre. Le Christ, écrit Vinet, « a souffert dans et par la promulgation

du salut. Dieu n'a pas voulu que son sacrifice eût une autre
cause prochaine ». Mais, dans la pensée divine, en quelle dépendance
l'un des termes se trouvait-il par rapport à l'autre Dieu s'est-il
dit : Je vais payer le prix auquel les hommes seront graciés et dès

lors je leur annoncerai que, grâce à ce prix, ils sont pardonnes ; ou
bien s'est-il dit : J'annoncerai aux hommes leur grâce et, pour faire
cette proclamation, il m'en coûtera un prix que je consens à payer
En réalité, « le pardon a [commencé d'être] annoncé, offert, délivré,
puis le prix en a été acquitté sur la croix ». Et « il importe de ne

point transposer les termes » ; car autrement on se trouverait énoncer
des prémisses d'où découleraient de funestes conséquences, dont on
ne pourrait se dégager sans grand embarras. En effet, pense Vinet :

que l'acte d'expiation se trouve préalablement effectué, il apparaît
aussitôt comme parfait en lui-même ; l'œuvre est consommée, et
l'on ne voit pas dès lors pourquoi il serait nécessaire que s'y viennent

ajouter la proclamation du salut ainsi accompli, et la foi saisissant

ce message, et une régénération découlant de cette foi : le salut
serait chose faite, que d'ailleurs il devienne ou non ensuite objet

Lettres de Vinet, II, 248. — (2) Chrétien évangélique, 1878, p. 153.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 267

de connaissance et d'amour, bref indépendamment de tout effet
moral Comme de pareilles idées sont inacceptables pour toute âme

chrétienne (voyez, du reste, Eph. 11, 8 ; Hébr. xn, 14), les théologiens

qui se sont fourvoyés dans cette impasse ont recouru à toutes
sortes de subtilités pour s'en tirer. Et pourquoi donc y étaient-ils
entrés pourquoi donc ont-ils opéré la malheureuse interversion
de termes signalée tout à l'heure Parce qu'ils s'imaginaient que
c'était là « le seul moyen de sauver [c'est-à-dire de respecter] tant
de passages parlant de dettes acquittées, d'expiation, de sacrifices

propitiatoires, et tant d'institutions typiques de l'Ancien Testament

». Mais il n'en est rien : c'est gratuitement qu'ils se sont ainsi
<c condamnés à une absurdité », qu'il leur a fallu ensuite s'efforcer de

«dissimuler» tant bien que mal ; car «notre système», affirme Vinet,
tout en évitant ces graves inconvénients, laisse « fort bien subsister »

tout l'enseignement scripturaire.

J'ai parfois, au cours de cette étude, cité ou mentionné des

passages de diverses leçons, lettres ou prédications datant des dernières

années de Vinet ; mais la plus grande partie de mes matériaux a été

tirée des trois essais ri) qu'il rédigea vers la fin de l'été 1840 : moment
à partir duquel on ne le voit plus apporter de changement notable
à ses vues sur la mort rédemptrice du Sauveur. Or, nous avons
constaté que l'occasion du labeur dogmatique auquel il eut alors
à se livrer lui fut fournie par Coleridge, et que c'est à cet auteur qu'il
dut de renoncer pour toujours à la notion et au terme de « substitution

». Cet ostracisme n'entraînait pas nécessairement l'abandon
du mot « expiation », qui est biblique, lui, et qui n'implique point la
fâcheuse idée d'équivalence. Et quel mot pourrait mieux que celui

d'expiation convenir pour exprimer cette « peine », ce « châtiment »

que par solidarité charitable l'Innocent a pris sur lui, comme étant la

condition sans laquelle le Dieu saint n'eût pu proclamer un pardon
vraiment salutaire et régénérateur Aussi, dans les nouvelles
éditions de ses Discours, Vinet n'a-t-il point éliminé ce terme comme
il éliminait celui de substitution ri). H est manifeste toutefois que

C'est d'eux que proviennent à peu près toutes les expressions et toutes les

pensées dont je n'ai pas indiqué en note l'origine. — (2) Par exemple, Discours,

p. 11 (Réflexions préliminaires) : «Dépouillé du grand fait de l'expiation...
qu'est-ce que le christianisme »



268 PHILIPPE BRIDEL

dès 184.0 il n'a plus guère employé le mot expiation, et que pour
finir il en est venu à l'éviter d'une façon systématique. Pourquoi
donc Sans doute parce qu'autour de lui Vinet le voyait habituellement

compris dans un sens qu'il lui était impossible d'approuver :

trop de gens le prenaient pour synonyme de substitution, ou comme

impliquant nécessairement ce concept erroné.

A cet égard, il est frappant qu'en rendant compte du livre de

Jacques Martin, où le mot « expiation » se trouve abondamment

employé, Vinet ait trouvé le moyen de ne jamais l'écrire. Mais il y
a plus. En 1846, au moment où il s'agissait de fonder l'Alliance
évangélique, les promoteurs de cette généreuse entreprise, sollicitant

pour elle le patronage de chrétiens éminents de nationalités diverses,
s'adressèrent entre autres à Vinet. On devine combien l'union
projetée devait lui être sympathique et combien grande eût été sa joie
de pouvoir contribuer à en assurer le succès. Malheureusement la
pièce qu'on l'invitait à souscrire comprenait un résumé doctrinal
n'énonçant, il est vrai, aucune vérité religieuse dont il ne fût «

pleinement et joyeusement convaincu », mais employant certaines

«expressions un peu différentes)-, remarquait-il, «de celles dont je ferais

usage pour exprimer ma conviction personnelle... C'est ainsi :

qu'attendant le salut, pour moi et pour les autres, de la pure grâce de

Dieu en Jésus-Christ, je ne me servirais pas du mot d'expiation dont
la formule se sert ». Vinet se demandait et demandait à l'ami qui lui
avait adressé appel, Sir Eardley Culling Smith, si dans ces conditions
il pouvait en toute loyauté et sans risque de malentendu donner sa

signature. Puis, après un mois de réflexion, il récrivit pour dire :

« Tout en regrettant de ne pas rendre témoignage, sous cette forme,
à l'idée d'union et de libéralité chrétienne qui est à la base de l'Alliance
évangélique, je sens la sérieuse obligation de ne pas rendre de mes

croyances un compte qui ne serait pas scrupuleusement exact »ri).

En face de ces faits, il est impossible d'admettre, comme le
soutient M. Emile DoumergueriO, qUe Vinet n'a jamais cessé de
professer « l'expiation substitutive » : la seule, du reste, qui se puisse
concevoir, au dire du vénérable doyen. Ce que Vinet a toujours
confessé, comme constituant le point essentiel de l'Evangile, c'est la
nécessité de notre rédemption par le sacrifice du Christ : mais sa

façon de concevoir et d'exprimer ce sacrifice s'est notablement

(') Lettres inédites des 15 juillet et 13 août 1846.— (2) E. Doumergue, Vinet
et l'expiation. Francescas 1930.



VINET ET LA SUBSTITUTION RÉDEMPTRICE 269

modifiée au cours des années. Quand il écrit sur ce sujet, le 29 juin
1828, à Isaac Secrétan(l), c'est en mêlant confusément, comme si

c'étaient de purs synonymes, les mots de « rédemption, satisfaction,
expiation, substitution », etc. — de telle façon que son ami, alors

plus féré que lui en théologie, demande à faire des distinctions... que
Vinet repousse. Combien sa terminologie est moins touffue et plus
scrupuleuse dans l'article sur Jacques Martin, par exemple C'est

que bien des années d'étude et de méditation se sont écoulées dans

l'intervalle... et c'est, surtout, qu'en 1840 il a lu Coleridge.
On le voit : sur un point — fort important, certes, — nous avons

à reconnaître au théologien-poète une influence décisive sur l'esprit
de Vinet. Mais il ne faut pas s'en exagérer l'étendue. Dans la partie
constructive de sa doctrine de la rédemption Vinet ne se montre
nullement asservi aux idées de Coleridge. Celui-ci, entraîné par une
tendance très marquée alors en Allemagne, s'était inféodé d'une
manière trop exclusive à l'inspiration johannique. C'est de la bouche
du disciple bien-aimé que Coleridge veut qu'on reçoive les mots qui
seuls expriment bien l'essence du processus rédempteur. Dans les

termes employés sur ce sujet par Paul ou par Pierre, ou parfois
inscrits dans les évangiles eux-mêmes : dette soldée, rançon, sacrifice

expiatoire, il ne faut voir que des métaphores. Quant à la réalité

profonde dont ces images ne font qu'indiquer certains effets, c'est

Jean qui l'énonce lorsqu'il parle de la nouvelle naissance spirituelle
à laquelle nous devons parvenir, et nous apprend que c'est pour nous

procurer cette régénération que le Christ est mort : semblable au

grain de blé qui doit périr afin d'en engendrer d'autres.
Assurément Vinet, lui aussi, fait dans toute sa théologie une très

grande place à l'élément johannique. C'est là ce qui imprime à sa

pensée le cachet de hardi spiritualisme et de vivante mysticité qui
la caractérise. Et c'est là ce qui le conduit à faire, en ses conceptions,
une large place à certaines vérités qui furent trop négligées au
seizième siècle, surtout au dix-septième, et qui étaient trop méconnues

aussi, autour de lui, par plus d'un représentant du Réveil. Mais
chez Vinet la tendance dont il s'agit n'a rien d'exclusif. S'approprier
les notions les plus spécifiquement johanniques ne l'empêche point
de puiser aussi à pleines mains dans le trésor du langage paulinien
(comme de faire droit, encore — on peut le dire en passant —, à

l'enseignement de cette épître de Jacques si dédaignée par le grand

Lettres de Vinet, I, 169-170, 179-180.



270 PHILIPPE BRIDEL

réformateur allemand). C'est ainsi que, dans ses essais sur la rédemption,

nous avons vu Vinet suspendre toute sa conception à un texte
de Jean : « Dieu a tant aimé, etc.. », et trouver le prélude de la
croix dans cette incarnation que le quatrième évangile proclame en

son début. Mais, d'autre part, au lieu de repousser comme Coleridge
les expressions pauliniennes dans le domaine des simples
métaphores, Vinet leur emprunte plusieurs pièces essentielles de sa
construction. Ici, comme dans tout son labeur théologique, on le trouve
fidèle à la méthode qu'il s'était prescrite de bonne heure : « J'ai
entrepris une lecture suivie de l'Evangile, dans l'intention d'en

tirer le sens aussi pur qu'il me sera possible... Je tâche de me mettre
en dehors de toute opinion convenue et de toute doctrine proclamée...
Je sens toujours mieux... l'équilibre qui règne dans l'Evangile... Pour
toutes les opinions extrêmes, il y a dans l'Evangile des passages
difficiles à mâcher ; et pourtant, ils ne sont pas là pour rien... Je crois

qu'il faut tout montrer, et tout montrer à la fois. La vérité n'est
vérité que lorsqu'elle est totale »ri),

Ph. BRIDEL.

(i) 20 octobre 1827 ; Lettres de Vinet, I, 139 et 140. — Ici, comme cela lui arrive
parfois, en écrivant « l'Evangile », il veut sûrement parler du Nouveau Testament
tout entier, ou même de la Bible en son ensemble.


	Hommage à M. le professeur Philippe Bridel : directeur de la "Revue de théologie et de philosophie" de 1894 à 1911 à l'occasion de son quatre-vingtième anniversaire : 27 novembre 1932 : Vinet et la théorie de la substitution rédemptrice

