Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 84

Artikel: De Calvin a Oltramare : deux commentaires genevois de |'épitre aux
éphésiens

Autor: Baroni, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380220

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE CALVIN A OLTRAMARE

DEUX COMMENTAIRES GENEVOIS DE L’EPITRE AUX EPHESIENS

Deux commentaires parus a Geneve a trois cent cinquante ans
d’intervalle ! L’un est Peeuvre du grand réformateur qui est a lori-
gine de notre tradition réformée et qui a fondé la Genéve protes-
tante (0, Pautre est Pceuvre d’un savant pasteur placé dans cette
tradition déja plusieurs fois séculaire du calvinisme 3. Quels rap-
ports y a-t-il entre ces deux commentaires sur une méme épitre de
saint Paul? Le grand humaniste chrétien qui vint 4 Genéve au sei-
zieéme siécle comme «lecteur en la sainte Ecriture» et ’exégéte
moderne qui donnait ses cours a la fin du dix-neuvieme siécle dans
PAcadémie instituée par Calvin, ont trouvé tous deux dans les textes
du christianisme primitif la vérité qui fait vivre. Par quelle méthode
ont-ils abordé ces textes et comment ont-ils compris cette vérité ?
Répondre a ces questions, ce serait répondre aussi, en partie au
moins, a celles-ci: Qu’y a-t-il de commun entre le protestantisme
des origines et celui d’aujourd’hui ? Qu’est—ce que notre siécle a
hérité et qu’est-ce qu’il a répudié du seiziéme siécle religieux ? Som-
mes-nous restés fideles au passé, ou avons-nous accompli 'une de
ces ruptures qui créent dans les esprits un mouvement nouveau en
opposition et en rivalité avec le courant d’ou ils sont sortis ? Ce
sont ces hautes questions qui font le principal intérét de la pré-
sente étude, si abrégée qu’elle soit.

(r) Commentaires de Feban Calvin sur le Nouveau Testament, tome 111. Paris 1855.
D’aprés I’édition définitive de 1561. Le commentaire sur I’épitre aux Ephésiens parut
pour la premiére fois en latin et en frangais en 1548. — (2) Commentaires sur les épitres
de saint Paul aux Colossiens, aux Ephésiens et d Philémon par Hugues OLTRAMARE.
3 vol. Paris 1892.



192 VICTOR BARONI

La méthode.

Calvin et Oltramare ont tous deux pris nettement conscience des
principes qui devaient les diriger dans leurs travaux d’exégese.

«La principale vertu d’un expositeur», dit Calvin, «consiste en
une briefveté facile, et qui n’emporte point d’obscurité.» (2 Bridveté
et simplicité, tels sont ses deux premiers principes. Ce n’est pas qu’il
méconnaisse la valeur des commentaires savants de Mélanchton,
de Bucer ou de Bullinger. Mais il veut faire une ceuvre populaire.
Il s’efforce de « polir», d’« agencer», d’«esclaircir», pour étre com-
pris de tous. Bref et simple ne veut pas dire superficiel. Le travail
du savant est sous-jacent. Calvin ne donne que les résultats de ses
recherches, les éléments vivants de Pexégese. Il vaut la peine de
rappeler ici le témoignage d’un grand historien de la littérature
francaise ; Gustave Lanson dit de Calvin: «Il a P'inestimable don
du seizieme siécle, la jeunesse : cela étonne ; j’entends par 1a la frai-
cheur d’une pensée toute proche encore de la vie et chargée de réa-
lité... Qu’on lise ses Commentaires des Epitres de saint Paul, on sera
surpris, a travers tant de gravité dogmatique, de rencontrer un
parler si familier, tant de rappels a la réalité comme métaphores,
comparaisons, apologues. Nulle éloquence, nulle poésie dans tout
cela, mais a chaque instant apparaissent des signes du voisinage de
la vie...»® Aux principes de bri¢veté et de simplicité vient s’en
ajouter un troisiéme : la liberté d’interprétation. Si entier qu’il soit
dans ses opinions dogmatiques, Calvin constate ce fait important :
les commentateurs les plus pieux et les plus prudents ne sont pas
toujours d’accord entre eux. Pourquoi Dieu, qui éclaire tous les
chrétiens par son Esprit, ne leur a-t-il pas donné a tous une pleine
intelligence de sa sainte Ecriture ? « Il n’y a point de doute », répond
Calvin, « qu’en cela Dieu n’ait eu égard & nous entretenir, premiere-
ment en humilité et puis aussi en désir et exercice de communi-
cation. fraternelle.» De la découle la grande tolérance de Calvin
en matiere d’exégese. Lorsqu’il lui arrive de citer une opinion diffé-
rente de la sienne, d’ordinaire il ne la condamne pas absolument ;
il la déclare volontiers possible et continue en disant : « Pour moi,
J’aime mieux...», et il indique son interprétation.

(1) Epitre a Simon Grinée, dans Commentaires, 111, 1. — (2) G. Lanson, Histoire
de la litérature frangasse, 11° éd. Paris 1909, p. 263.



DE CALVIN A OLTRAMARE 193

Oltramare aussi a établi dés le début de ses travaux exégétiques
les principes auxquels il s’est conformé rigoureusement. On les
trouve déja dans Pintroduction a sa these de bachelier. Auguste
Bouvier les a résumés comme suit (1) :

19) Supposer connu tout ce qui appartient au dictionnaire et a la
grammaire, tout ce qui ne présente aucune difficulté.

29 N’accepter rien que sur des raisons explicites. Les décisions
passent, les raisons restent.

39 Citer les opinions des auteurs précédents ; c’est un devoir de
conscience et d’impartialité.

Ces principes dénotent des préoccupations tout autres que celles
de Calvin. Pas d’opportunisme, aucun souci de vulgarisation. Si
Oltramare espere faire ceuvre utile a ’Eglise, ce n’est qu’indirec-
tement. Il cherche avant tout P’exactitude scientifique. Son travail
ne s’adresse pas au grand public, il est pour les spécialistes. Les dis-
cussions sont souvent longues et laborieuses. Le commentaire prend
Paspect d’un catalogue d’opinions ou d’un théoréme de géométrie.
Il tend toujours a des résultats précis. Tandis que Calvin se con-
tente souvent d’approximations et admet volontiers plusieurs inter-
prétations comme possibles, Oltramare, aprés avoir exposé et cri-
tiqué toutes les opinions, s’arréte a4 un sens net qui lui parait seul
acceptable.

On ne peut qu’approuver cette recherche de la précision, mais
on peut se demander si elle ne manque pas quelquefois son but.
Est-il impossible que Pauteur sacré ait donné parfois 4 un méme
mot deux sens voisins, sans faire dans sa pensée les distinctions
nettes et subtiles que ’exégete y cherche ? Quand il dit par exemple :
« Revétez-vous de toute Parmure de Dieu» (Eph. vi, 11), est-il bien
certain que « de Dieu » ne puisse étre qu’un genitivus auctoris signifiant
«Parmure que Dieu donne», et qu’il ne puisse étre en méme temps
un génitif subjectif signifiant «’armure qui appartient a Dieu et
qu’il porte lui-méme pour combattre ses ennemis» ? Il me semble
que Calvin fait preuve d’un tact plus fin quand il se refuse & chercher
des précisions que saint Paul n’avait peut-étre pas dans sa pensée ;
il donne un exemple de saine critique quand il dit, a propos des armes
du chrétien : « Il ne faut point nous amuser trop scrupuleusement
a chercher la raison de chacun mot... La curiosité de ceux qui tra-

(*) Dans la Notice biographique placée en téte du Tome deuxiéme, p. XI & CXXIX.



194 VICTOR BARONI

vaillent beaucoup a chercher la raison pourquoy le halacret (cuirasse)
est plustost attribué a justice que le baudrier, est bien frivole». On
ne s’attendait pas a voir Pintransigeant réformateur donner Pexem-
ple de la souplesse et de Pesprit de finesse a P'exégete moderne. Il
est vrai qu’il s’agit d’exégese, et qu’en matiere dogmatique les roles
sont renversés. Calvin ne reliche la bride un instant que pour la
ressaisir ensuite avec plus de fermeté : « Mais quant aux points de
doctrine et articles de religion esquels principalement le Seigneur
a voulu que les siens fussent d’un accord, qu’on ne s’y donne pas si
grande liberté ».

Si maintenant, nous élevant au-dessus des particularités de cha-
cune de ces méthodes, nous cherchons a en saisir le fond méme,
nous arrivons a cette constatation importante que toutes deux
représentent en somme une attitude identique en présence du texte
sacré ; toutes deux sont a la fois scientifiques et religieuses. Nos
deux commentateurs sont scientifiques en ce sens qu’ils cherchent
a reproduire exactement la pensée et les sentiments de l’apétre.
Ecoutons Calvin: « Et de faict, quasi tout son office est comprins
en ce seul poinct, asgavoir de bien déclarer et descouvrir Pintention
de Pautheur lequel il a entreprins d’exposer ; d’autant qu’il mene les
lecteurs hors d’icelle, d’autant aussi il s’eslongne de son but, ou pour
le moins extravague aucunement hors de ses limites» (. Et Oltramare:
« Connaitre le fond, la pensée de ’écrivain par ’appréciation de la
forme, du langage, c’est 1a la sphére assignée a exégite, le cercle
dans lequel son activité doit se renfermer, et le seul moyen de ne
pas faire de ’exégeése des saints livres un champ ou la dogmatique,
se glissant en intruse, viendra décider ce que auteur a dfi dire et
penser... » Ce c6té scientifique de la méthode est beaucoup plus accen-
tué chez Oltramare que chez Calvin. L’exégéte moderne pousse
plus loin ses investigations ; il veut savoir, par exemple, par quel
mobile subtil saint Paul a été amené a rompre la construction
d’une phrase (Eph. 1, 20) ; il explique par une évolution historique
et psychologique de sa pensée I’idée transcendentale du plan de

(*) Dans son admirable ouvrage sur le protestantisme, M. le pasteur André-N.
Bertrand a mis quelques paroles malheureuses sur 'exégése des réformateurs: «La
préoccupation historique est radicalement étrangére aux réformateurs... l'idée
ne leur viendra jamais de chercher le sens primitif d’un texte, c’est-a-dire le sens
que pouvait lui donner son auteur en P’écrivant... » (Protestantisme, 1931, p. 134, 8)-

Ces affirmations sont réduites a néant par la citation de Calvin que nous venons
de faire.



DE CALVIN A OLTRAMARE 195

Dieu et de la souveraineté de Christ qu’on trouve dans Eph. 1, 10.

Mais nos deux exégétes savent que la science ne suffit pas pour
interpréter la sainte Ecriture. Tous deux reconnaissent que pour
comprendre un texte inspiré par une vie de foi et pénétré d’un souffle
divin, il faut que Pinterpréte ait part a la méme inspiration. Calvin
Paffirme trés nettement : « Et de faict, si c’est une chose illicite de
contaminer rien de tout ce qui a été dédié a Dien, certes cestuy-la
ne sera aucunement supportable, qui avec des mains polluées ou
n’estant point bien préparé, viendra 4 manier et traitter la chose
de toutes la plus sacrée qui soit au monde ». Il a exposé ce principe
plus clairement dans P’Institution chrétienne (I, vir) ou il montre que
«le témoignage du sainct Esprit est plus excellent que toute raison »
pour comprendre ’Ecriture. Oltramare de son c6té déclare : « Il fau-
drait étre un saint pour comprendre et exposer dignement la vérité
éternelle ». I1 parle de «cette illumination du cceur sur la pensée, de
la foi sur la science, de la vie sur I'idée, de la pratique sur la théorie,
de PEsprit de Dieu sur I’Esprit de ’homme, qui donne a 'exégéte
chrétien cette profondeur de coup d’eeil, cette stireté dans la com-
préhension, cette élévation dans les pensées qui distinguent toujours
les ceuvres dont la foi n’a pas été bannie ». Et son commentaire, d’as-
pect tout scientifique, témoigne assez de son expérience religieuse
personnelle.

Sur cette question essentielle de la méthode d’interprétation,
nous pouvons conclure qu’il n’y a pas de solution de continuité entre
le protestantisme des origines et celui d’aujourd’hui; P'exégese
scientifique moderne se trouve en germe chez le réformateur, et
Pexégéte moderne compte encore sur le «témoignage intérieur du
Saint-Esprit ».

La critique historique.

La comparaison entre les commentaires de Calvin et d’Oltramare
sur Pépitre aux Ephésiens met en pleine lumiére tout ce que l'exé-
gese moderne doit a la critique historique. Celle-ci ne se trouve chez
Calvin qu’a P’état embryonnaire. Il ignore presque tout de la criti-
que du texte et s’en tient & la défectueuse édition du Nouveau Tes-
tament grec d’Erasme. Il est a remarquer qu’il ne tient pas ce texte
pour absolument intangible et miraculeusement protégé de toute
altération. Cela ressort en particulier de ce qu’il dit d’Eph. 11, 5: «Je



196 VICTOR BARONI

ne sais si quelque autre a entrelacé ceci : toutesfois pource qu’il ne
contient rien qui ne convienne bien au texte, je le recoy volontiers
comme escrit par sainct Paul ». Il ne sait pas qu’il est des manuscrits,
les plus anciens, ou les destinataires de notre épitre ne sont pas dési-
gnés. Au cours de son commentaire il fait quelques observations
critiques. Par exemple, il s’étonne que P’apétre, qui a séjourné trois
ans 4 Ephese, rappelle a ses lecteurs sa qualité d’apdtre, et il résout
ce probléme en disant: « Paul, estant a Ephese, s’étoit teu de ces
choses, pource qu’aussi la nécessité ne requéroit point qu’il en parlast.
Car il n’étoit point encore 1a survenu de débat touchant la vocation
des Gentils. Car ¢’il en eust lors tenu quelque propos, il leur réduiroit
en mémoire» (Eph. 11, 2). Dans Eph. 1, 8 et 21, Calvin découvre
des allusions a de faux apétres qui, « pour s’insinuer et avoir entrée,
prenoyent ceste couleur qu’ils apportoyent quelque chose plus haute
et excellente que les rudimens que s. Paul avoyt enseignez». Ces
remarques critiques sont rares et vagues.

Dans le commentaire d’Oltramare, la critique joue un réle pri-
mordial et jette sur toute I’épitre de vives clartés. Le texte grec sur
lequel il travaille est établi d’aprés les plus anciens manuscrits
par des érudits qui y ont voué tous leurs soins. Il est au bénéfice
de nombreux travaux de linguistique et d’histoire. Pour orienter
le lecteur, je résume, sans entrer dans le détail des recherches
et des discussions, les résultats auxquels aboutit la critique d’Oltra-
mare sur ’épitre dite «aux Ephésiens» Selon lui, la seule hypo-
these qui rende compte de toutes les particularités de Iépitre est la
suivante : « Nous avons sous les yeux une épitre circulaire adressée
vraisemblablement aux églises de ’Asie Mineure et de la Phrygie,
c’est-a-dire a des églises qui sont essentiellement ethnico-chrétiennes,
et que, pour la plupart, Paul n’a ni fondées ni visitées, une sorte
d’encyclique apostolique, un enseignement pastoral donné officielle-
ment par Paul en sa qualité d’apétre des Gentils »(1), Paul aurait
laissé un blanc a la place réservée habituellement au nom des desti-
nataires, et il aurait donné a son ami Tychique des instructions au
sujet des églises auxquelles il devait apporter ce message. Ephése
aurait été 'une de ces églises. Oltramare réfute toutes les objections
qui ont été élevées contre authenticité de Pépitre. Il rappelle d’abord

() Théodore de Béze fut le premier & émettre cette idée: Suspicor, non tam ad
Ephesios ipsos proprie missam epistolam, quam Epbesum, ut ad ceeteras asiaticas
ecclesias transmitteretur. Texte cité par Oltramare, II, 28.



DE CALVIN A OLTRAMARE 197

que la tradition ecclésiastique unanime attribue cet écrit a saint
Paul. « On est étrangement surpris », dit-il & ce propos, «de la désin-
volture avec laquelle plusieurs docteurs mettent de c6té, purement
et simplement, ce témoignage universel de ’Eglise, comme s’il ne
méritait aucune considération ou qu’ils eussent fait quelque décou-
verte extraordinaire.» Aprés un examen attentif de tous les argu-
ments de critique interne, Oltramare conclut que tout, dans notre
épitre, le langage et les idées, peut étre attribué a saint Paul. Le but
de Pépitre est prophylactique ; ’apétre n’attaque personne ouver-
tement ; par une méthode toute positive, il cherche a prémunir ses
lecteurs contre des doctrines nouvelles et dangereuses qui tendent a
rabaisser le role du Christ et qui prétendent substituer a I’idéal
chrétien de sainteté une morale plus élevée et plus ascétique. Quant
aux rapports si étroits qui existent entre 1’épitre circulaire dite
«aux Ephésiens » et Pépitre aux Colossiens, ils s’expliqueraient par
le fait que Papétre aurait dicté son message aux églises d’Asie aussi-
tot apres avoir dicté sa lettre aux Colossiens, alors que des phrases
entieres de celle-ci étaient encore fixées dans son esprit; les ressem-
blances et les différences des deux épitres seraient dues aux cir-
constances semblables ou elles furent écrites et a la destination parti-
culiere de chacune. Avec le billet 4 Philémon, elles constituent le
groupe des épitres de la captivité, écrites probablement 2 Rome en
Pan 62.

Explication des principaux passages.
Lélection.

L’épitre s’ouvre par un exposé solennel du plan de Dieu en vue de
notre salut. Saint Paul parle d’élection et de prédestination. Grave
question pour les exégetes. Quelle est exactement l'idée de PPapotre ?

Voici le passage en cause dans la traduction d’Oltramare ;: Eph. 1,
4 3 6: Dieu nous a élus (nous chrétiens) en lui (Fésus-Christ) avant
la création du monde pour étre saints et parfaits devant lui (Dieu),
nous ayant, dans son amour, prédestinés (ou désignés d’avance) pour
étre ses fils adoptifs par Fésus-Christ, &aprés le bon plaisir de sa volonts,
d la louange de sa grice magnifique qu’il nous a faite dans son bien-
aimé. La traduction de Calvin présente quelques différences, mais
sans importance pour ’idée centrale,

Calvin cite ce texte dans son [nmstitution parmi les confirmations
scripturaires de sa doctrine de la prédestination. I1le commente ainsi:

REV. DE THEOL., ET DE PHIL, — N. 8., t. xx (N° 84, 1932). 13



198 VICTOR BARONI

11 fait yci Pélection éternelle de Dieu, le fondement et la premiére cause,
tant de nostre vocation, que de tous les biens que nous recevons de Dieu.
Parquoy, si on demande la cause pourquoy Dieu nous a appelez a la
participation de PEvangile: pourquoy il nous fait tous les jours tant de
biens : pourquoy il nous ouvre le ciel, il faut toujours revenir 4 ce principe,
Asgavoir pource qu’il nous a éleus avant que le monde fust. Or par le
temps mesme nous avons a recueillir, que Pélection est gratuite. Car quelle
pouvoit estre nostre dignité, ou quel mérite y avoit-il de nostre costé, avant
la création du monde ? Car c’est une chose puérile que la cavillation que les
Sophistes aménent : Asgavoir que nous ne sommes point éleus, pource que
nous en fussions desja dignes, mais pource que Dieu prévoyoit que nous en
serions dignes. Car nous sommes tous ruinez et perdus en Adam.

Le but de I’élection, ou prédestination des élus, c’est que nous
soyons saints, dit Papétre. Et Calvin d’expliquer que ce n’est 1a que
le but prochain ; le but véritable, indiqué au verset §, c’est la gloire
de Dieu. En réponse & ceux qui attaquent la doctrine de la prédes-
tination « comme un labyrinthe duquel on ne peut sortir, et qui la
jugent non seulement inutile, mais quasi pernicieuse », Calvin déclare
qu’il n’y a au contraire
point de doctrine qui soit plus utile, pourveu qu’on le traitte deuément et
sobrement, as¢avoir comme sainct Paul le traitte yci, quand en ceste élec-

tion il nous propose a considérer la bonté infinie de Dieu, et nous incite a
luy rendre graces.

Quand Calvin parle de traiter « sobrement » la doctrine de la pré-
destination, il ne faut pas croire qu’il songe a la dépouiller de sa
sévérité. §’il n’a pas Poccasion, a propos de notre texte, de parler
du sort des damnés, son Institution ne laisse subsister aucun doute
sur ce point :

Nous appelons Prédestination : le conseil de Dieu, par lequel il a déter-
miné ce qu’il voulait faire de chacun homme. Car il ne les crée pas tous en
pareille condition : mais ordonne les uns a la vie éternelle, les autres 4 une

éternelle damnation. Ainsi selon la fin 4 laquelle est créé ’lhomme, nous disons
qu’il est prédestiné 4 mort ou 2 vie. (1)

Telle est la doctrine de Calvin ; telle aussi celle qu’il attribue a saint
Paul. Le réformateur se représente que Dieu, en vertu de son seul
bon plaisir, a établi d’avance la liste des élus ; il a dressé le catalogue
de ceux qui seront nécessairement sauvés et de ceux qui seront néces-
sairement damnés.

(1) Institution, 111, xx1, s.



DE CALVIN A OLTRAMARE 199

Oltramare oppose a cette interprétation les faits suivants :

19) les textes pauliniens ou Papétre affirme que le Christ est
mort pour tous, et que ’homme est libre et responsable ;

29) le fait que I’élection des individus est partout présentée comme
ayant lieu dans ce monde (non avant sa création), a la suite d’un
appel de Dieu ;

39 que §’il y a élection individuelle, il y a aussi damnation indi-
viduelle, c’est-a-dire quelque chose d’étranger aux écrits de saint
Paul ;

49 que la prédestination d’une minorité au bien et de la majorité
a la damnation est une monstruosité, «une partialité révoltante ».

L’erreur de Calvin et des commentateurs qui comprennent comme
lui la pensée de saint Paul, c’est de croire que Papdtre considere le
plan de Dieu in abstracto, sans se préoccuper de sa réalisation dans
Phistoire, alors qu’il le considere im comcreto, c’est-a-dire dans sa
réalisation parmi les hommes. « Il nous a élus» signifie que, le jour on
nous avons entendu son appel et avons eu la foi, Dieu nous a élus,
comme il élit et élira tous ceux qui entendront le méme appel (I’aoriste
¢ZeMéZato indique un fait qui a lieu et se reproduit ; un acte passé
accompli une fois pour toutes s’exprimerait par le parfait ék\ékektan).
« En lui» signifie : dans la communion du Christ, par qui et en qui le
plan de Dieu se réalise ici-bas. « Avant la création du monde» veut dire
que le plan de Dieu, réalisé par cette élection, remonte avant la créa-
tion du monde.

La pensée de Paul serait donc celle-ci: Dieu a congu avant la
création du monde le projet de sauver tous les hommes pécheurs
par Jésus-Christ. Historiquement le projet se réalise par un appel
auquel tout homme doit répondre par la foi en Jésus-Christ ; ainsi
le croyant est comme trié, choisi du sein de la masse demeurée
incrédule ; c’est un élu.

L’interprétation d’Oltramare satisfait la conscience et la raison.
On peut douter cependant que P’apétre ait fait lui-méme cette syn-
these de sa doctrine. Ne s’est-il pas laissé entrainer parfois a des
affirmations absolues, contradictoires, qu’il n’a pas cherché a ramener
a Punité, Un moment, il exalte la souveraineté de Dieu, avec au-
dace effrayante que Calvin réduit en systéme; un autre moment,
il rappelle Phomme au sentiment de sa responsabilité et P’excite a
Paction.



200 VICTOR BARONI

Le pardon des péchés et le sacrifice de Fésus.

La premiére bénédiction découlant de I’élection du chrétien, c’est
le pardon de ses péchés. Comment ce pardon lui est-il acquis ? Trois
expressions de notre épitre sont a considérer ici: amohUTpwOIg, UTEP
et Buoia.

A. — Eph. 1, 7. Calvin traduit : Par lequel nous avons rédemption
(v amoNOTpwWOW) par le sang d’icelwy, asgavoir rémission des péchez
selon les richesses de sa grace. Et Oltramare : Cest en lui que nous
avons la délivrance par son sang, le pardon de nos fautes selon les
richesses de sa grice.

Cette déclaration importante détermine le moyen de notre rédemp-
tion, dit Calvin. Et il Pexplique :

Nous sommes rachetez entant que nos péchez ne nous sont point imputez.
Car de 1a vient la justice gratuite par laquelle nous sommes agréables a Dieu,
et délivrez des liens et tyrannie du diable et de la mort... Et a la mienne
volonté que les esprits des hommes eussent esté bien abbruvez d’une vive
apprehension de ceste opulence de grice laquelle I’Apostre yci exalte et
magnifie. Car ces resveries de satisfactions n’eussent jamais trouvé lieu, ne
semblablement tous tels fatras, par lesquels le monde a pensé se racheter;
comme si le sang de Christ séchoit et perdoit sa vigueur, sinon qu’il fust aidé
de moyens et remédes prins d’ailleurs.

Calvin, comme la plupart des commentateurs, voit dans ce texte
une allusion a la mort expiatoire du Christ. Par sa mort, Jésus apaise
la colére de Dieu et donne pleine et entiere satisfaction a la justice
divine.

Oltramare critique cette interprétation : 1°) elle péche par la base,
attendu que 4mONMITpWOIG n’a jamais signifié « délivrance par rachat,
rédemption » ; nulle part il n’a trouvé ce sens ni chez les auteurs
profanes, ni dans le grec biblique ; 2°) I’ap6tre envisage ici la mort
au point de vue mystique du dévouement et de ’amour; il n’en
fait nullement une conception dogmatique.

B. — Cette grave question est reprise a propos d’Eph. v, 2 : Mar-
chez dans la charité, 4 Vexemple de Christ, qui mous a aimés et qui
s’est donné lui-méme & Diew pour nous, en oblation et en sacrifice comme
un suave parfum. (Traduction d’Oltramare; celle de Calvin est a
peu prés la méme.) Pour nous (bmép) : Oltramare fait remarquer que
la préposition Umép signifie pour, en faveur de, et qu’on ne saurait y
associer I'idée d’un sacrifice expiatoire, d’une mort substitutive,



DE CALVIN A OLTRAMARE 201

Notre texte dit que Christ s’est livré pour nous, par amour pour nous
(Umép), et non A notre place (dvti). «Le langage ne permet pas de
donner a Umép le sens de dvri, et inversement. Il le permet d’autant
moins que, toutes les fois qu’il s’agit de la mort de Jésus relative-
ment aux personnes pour lesquelles il est mort, Paul emploie cons-
tamment UTép. »

C. — Quant au sacrifice dont il est ici question, 6uaia, «sacrifice
sanglant », il ne signifie pas non plus: sacrifice expiatoire. Le con-
texte répugne a ce sens, puisque saint Paul envisage ici la mort de
Jésus uniquement comme une preuve d’amour donnée aux hom-
mes, et nullement comme un sacrifice qui doit satisfaire la justice
divine. Il rappelle & ses lecteurs que la mort sanglante du Christ
est le témoignage le plus haut, le plus touchant et le plus magnifique
de son amour pour nous. « L’idée d’expiation est absolument étran-
gere a notre passage et n’a absolument rien a faireici.» Il faut remar-
quer en outre que Pexpression qui suit : «comme un suave parfumy,
tirée de ’hébreu, n’est usitée dans ’Ancien Testament qu’en parlant
des offrandes et des sacrifices volontaires, non des sacrifices expia-
toires. Oltramare écarte donc, comme étranger a notre texte, le
dogme traditionnel d’une rédeption accomplie par un sacrifice expia-
toire qui satisferait la justice divine. Jésus Christ nous délivre, il ne
nous «rachéte» pas, et cette délivrance, il nous Papporte par sa
mort sanglante qui est la manifestation sublime de son amour pour
nous,

Cette interprétation nouvelle de la pensée de Paul, fondée sur des
observations linguistiques, nous fait comprendre I'importance que
peut avoir au point de vue dogmatique une exégese scientifique.

Le plérome.

Continuant a célébrer 'ceuvre accomplie par Dieu en Jésus-Christ
en notre faveur, Papdtre exalte la grandeur du Christ dans cette
parole qui est comme le couronnement de sa pensée : Eph. I, 22, 23 :
Dieu Pa constitué sur toutes choses, pour estre chef a I'Eglise, laquelle
est le corps d’iceluy, et Paccomplissement de celuy qui accomplit tout
en toutes choses (TO MAfpwua 100 TE TavTa év TACWY TANpounévou).

En regard de cette traduction de Calvin, voici celle d’Oltramare :
Dieu Pa donné pour chef supréme a I Eglise, qui est son corps, Iauvre
parfaite de celui qui rend tout parfait en tous.



202 VICTOR BARONI

Le point délicat dans ce passage, c’est le sens a donner & TAnpwua.
Calvin traduit par « accomplissement » et déclare que ’Eglise, comme
corps du Christ, est nécessaire pour que Christ soit complet.

C’est certes un honneur souverain qu’ha I’Eglise, que le Fils de Dieu se répute
aucunement imparfait, s’il n’est conjoint avec nous. Quelle consolation,
quand nous oyons dire que Christ ha alors toutes ses parties, et veut estre
estimé entier, quand il nous ha avec soy ?... Toutesfois, afin qu’on ne l’en-
tende pas comme si quelque chose défailloit a Christ, quand il seroit séparé
de nous, s. Paul adjouste tout incontinent aprés, « Qu’il accomplit tout en
toutes choses... »

Si Christ a besoin de nous, c’est par un effet de sa bonté.

Oltramare emploie presque vingt pages a discuter la signification
du mot m\ypwua. I1 critique le sens de complementum, de supplemen-
tum, que lui donnent beaucoup de commentateurs anciens et mo-
dernes, parmi lesquels il range a tort Calvin. (Celui-ci dit «accom-
plissement » et non «complément» ni «supplément») Oltramare
reproche a la plupart des exégetes d’avoir pris mApwua dans le sens
de: «ce qui est rempli de quelqu™un ou de quelque chose », alors
qu’il signifie juste le contraire : « ce par quoi quelqu’un ou quelque
chose est rempli, accompli, parfait, ce qui remplit, accomplit quel-
qu’un ou quelque chose ». Mais n’est-ce pas précisément ce que Calvin
disait, quand il traduisait mAApwuo par «accomplissement» et voyait
dans PEglise «ce qui accomplit Christ» ? Comment donc Oltramare
peut-il remplacer cette excellente traduction par: «l’ceuvre par-
faite » qui est synonyme, si je ne m’abuse, de «ce qui est accompli»
et non comme il le réclamait, de « ce qui accomplit » ? Les prémisses
posées par Oltramare lui-méme exigent ici un mot signifiant «ce qui
constitue la perfection de quelqu’un, ce qui accomplit quelqu’un ».
Les mots: accomplissement, consommation, réalisation, seraient
préférables a « ceuvre parfaite ». Cette expression malheureuse appau-
vrit la pensée de ’apotre en excluant I'idée mystique de 'immanence
du Christ dans son Eglise.®

(%) Voici comment Auguste Sabatier explique la pensée de I'apotre : « De méme
que Christ est la plénitude de Dieu, la manifestation réelle, on oserait presque dire,
le opa de Dieu, de méme I'Eglise est le pléréme du Christ, le corps dans lequel se
réalise toute la plénitude de la vie qui est en lui. Mais comme, aprés tout, Christ ne
donne rien qui ne vienne de Dieu, I'Eglise, au point de_vue idéal, peut étre appelée
A bon droit le plérome réalisé du Dieu qui remplit tout en toutes choses. L’apétre
Paul, 4¢ éd., Paris 1912, p. 258.



DE CALVIN 4 OLTRAMARE 203

Le péché originel.

Pour bien faire sentir a ses lecteurs la grandeur du salut accordé
par Dieu, saint Paul leur rappelle la misérable condition dans
laquelle ils vivaient autrefois. Eph. 11, 3 : kol HueBoa Tékva @uocel
0pyfig Wg xal oi Nowrot. Calvin traduit: Et estions de nature enfans
d’ire, comme aussi les autres. Oltramare : Et nous étions naturelle-
ment des enfants de colére comme les autres.

Il y a une différence radicale entre ces deux traductions. Voici
comment Oltramare explique la sienne : « Nous étions naturellement,
c’est-a-dire comme on doit s’y attendre par une conséquence natu-
relle de notre mauvaise vie... » On voit que pour lui @¥gel a un sens
trés anodin. Il n’en est pas de méme pour Calvin et la plupart des
commentateurs qui donnent a @Ucel le sens « par nature», et le rap-
portent a la constitution méme de ’étre humain. Ils y voient Iidée
du péché originel. Calvin s’exprime clairement, dans un texte qui
mérite d’étre lu attentivement :

« De nature », c’est-a-dire de naissance, et dés le ventre de la mére. C’est un
passage digne d’estre noté contre les Pélagiens, et contre tous ceux qui nient
le péché originel. Car ce qui est naturellement en tous, il est certes originel.
Or s. Paul enseigne que nous sommes tous naturellement sujets a condam-
nation. Il s’ensuit donc que péché est comme fiché en nous: car Dieu ne
condamne point les innocens. Les Pélagiens usoyent de cette cavillation,
disans, Que le péché estoit descendu d’Adam a tout le genre humain, non
pas par origine ou naissance, mais par imitation. Mais s. Paul dit que nous
sommes engendrez avec le péché : comme les serpens apportent leur venin du
ventre de leurs méres... Et ne se faut point esbahir si ceste perversité qui est
en nous naturellement, est réputée péché devant Dieu : car il voit et juge la
semence qui est encore cachée... Il y a aussi une autre question: Veu que
Dieu est autheur de nature, comment se fait cela qu’il n’est point coulpable,
si ainsi est que nous soyons perdus de nature ? Je respon, qu’il y a double
nature. L’une est créée de Dieu: I’autre c’est la corruption de ceste pre-
miére. Ceste condamnation donc (de laquelle parle ycis. Paul) ne procéde
point de Dieu, mais de la nature corrompue. Car nous ne naissons pas main-
tenant ainsi qu’Adam a esté créé du commencement : mais nous sommes une
semence bastarde, estans descendus d’un homme révolté et corrompu.

Tel est le dogme du péché originel dans toute son étendue. Oltra-
mare y fait cette objection que «ce serait affaire de solidarité, par-
tant pas de culpabilité » ; nous naitrions « malheureux, dignes dc
pitié, et non coupables ». Mais nous n’avons que faire d’une objec-



204 VICTOR BARONI

tion dogmatique, elle aussi. C’est surle terrain de I’exégese que nous
devons nous placer. De ce point de vue, Oltramare oppose a Calvin
les arguments que voici :

19 L’interprétation calvinienne est en désaccord avec le contexte
qui parle de notre mauvaise vie passée, puis de la conséquence natu-
relle de cette vie de désobéissance dont nous sommes responsables.
« La nature et la naissance n’ont rien a faire ici, et Pintroduction
de cette cause nouvelle (pUoel, de nature) ne fait qu’introduire une
désharmonie avec le causatif mentionné dans le commencement
de la phrase.» 20) ®Ucel ne comporte pas en soi la signification d’une
nature corrompue. 39 Dire des fils d’Abraham qu’ils étaient, de
nature ou de naissance, des enfants de colere, c’est affirmer une chose
que Phistoire d’Israél dément, et qui est en contradiction avec les
sentiments de Paul; le Juif, par sa naissance, appartient au peuple
élu. — C’est ainsi qu’Oltramare réfute Pinterprétation traditionnelle
et justifie sa traduction qui exclut toute idée de péché originel.

Cette question est reprise & propos d’Eph. 1v, 22, ol I’apétre re-
commande a ses lecteurs de se dépouiller du vieil homme (GmoBécban,
Uuég... Tov mohaudv avepwmov). Pour Calvin, le vieil homme, c’est

la nature que nous apportons du ventre de la mére. Car en deux personnes,
asgavoir d’Adam et de Christ, il nous descrit comme deux natures. Pource
que nous naissons premiérement d’Adam, la perversité de la nature que
nous tirons de luy, est appelée Le vieil homme. Pource que puis aprés nous
naissons de nouveau en Christ, la correction de la nature vicieuse est nom-
mée L’homme nouveau.

Ici encore, Oltramare se sépare de Calvin. Selon lui, «le vieil
homme » ne désigne point la nature que nous apportons en naissant ;
«il se dit de Phomme lui-méme, pécheur, considéré au point de vue
d’un passé entierement changé. C’est ’homme tel qu’il se donnait a
connaitre et tel que le monde I’a connu avec tout ce qui était péché
en lui, et composait son ancien moi, sa personnalité, alors qu’il était
sous ’empire du péché et vivait dans les désordres: en un mot, le
mauvais sujet d’autrefois ».

Lalo1.

Continuant a décrire ce que la grice de Dieu a fait pour nous en
Christ, ’ap6tre déclare que le Sauveur a abattu le mur de séparation
entre Juifs et paiens, et fait des deux peuples un seul peuple. Et



DE CALVIN A4 OLTRAMARE 205

comment 1’a-t-il fait ? 'Ev Tiji gapxi od0Tod TOV vouov TV évToAdyv
év doynaow «xotapynoog (Eph. 1, 15). Mettant 4 néant la
Loy des commandemens qui gist en ordommances, traduit Calvin,
et il voit ici «la Loy cérémoniale ». « Car la Loy morale n’est point
la paroy mise entre deux pour nous séparer des Juifs: veu qu’elle
contient une doctrine qui nous est commune aussi bien qu’aux Juifs. »
Oltramare estime, trés justement sans doute, que la pensée de I'apo-
tre est ici plus haute et plus profonde que ne ’admet Calvin. Il faut
voir ici la grande opposition entre les ceuvres de la loi et la vie de la
foi, entre le principe de la loi et le principe de la grice. Il y a abroga-
tion de la loi mosaique elle-méme, et non seulement de la loi céré-
monielle. Aussi Oltramare traduit-il: « Il a abattu le mur de sépa-
ration de la cloture (la Loi), ’inimitié entre eux, en abrogeant par
sa chair (son sacrifice) la loi des ordonnances impératives ».

Le Saint-Esprit.

Dans la derniére partie de 1’épitre, composée surtout d’exhorta-
tions, le point le plus intéressant a comparer dans les deux commen-
taires, c’est le sens qu’ils donnent au Saint-Esprit. Voici les deux
textes principaux a considérer : N’attristez pas le Saint-Esprit (Eph.
1v, 30). Soyez remplis du Saint-Esprit (Eph. v, 18).

Calvin voit, dans la premiére de ces paroles, un anthropopa-
thisme. Prenons la peine de lire son savoureux commentaire :

Pour exprimer ceci plus familiérement, s. Paul attribue des affections
humaines au sainct Esprit ; ascavoir, Joye et Tristesse. Mettez peine, dit-il,
que le sainct Esprit habite volontiers et alaigrement en vous, comme en un
domicile plaisant et agréable : et ne lui donnez aucune occasion de se con-
trister... On ne pourroit assez suffisamment expliquer le grand poids de ceste
sentence : asgavoir que le sainct Esprit s’esjouit et est alaigre en nous, quand
nous nous rangeons sous son obéissance en tout et par tout, et quand il n’y a
rien en toutes nos pensées et paroles, qui ne soit sainct et pur: d’autre part
qu’il est contristé, toutes fols et quantes que nous faisons quelque chose indigne
de nostre vocation. Maintenant qu’un chacun considére a part soy combien
est horrible ceste impiété, quand on poind PEsprit de Dieu d’une telle tris-
tesse, qu’il est contraint a la fin de sortir de nous.

Oltramare classe Calvin au nombre de ceux qui voient ici le
Saint-Esprit «objectif », la troisitme personne de la Trinité, et il
déclare que 1O mvedpa 10 ayiov 100 O€od ne doit étre entendu
que «subjectivement », attendu que : 19) I’Esprit est présenté plus



206 VICTOR BARONI

loin comme le sceau dont nous sommes scellés ; il ne saurait donc
étre une personne vivante; 29 le contexte parle d’amour fra-
ternel et suppose par conséquent que «DEsprit» représente ici
les dispositions qu’il faut avoir vis-a-vis du prochain ; 39) I'expres-
pression « affliger » ou «attrister » ne se comprend bien que si on
Papplique aux sentiments religieux des chrétiens. Et voici comment
il paraphrase notre texte : « Ne faites pas de la peine, ne contristez
pas, par de mauvaises paroles, le Saint-Esprit de Dieu, ces senti-
ments nouveaux, religieux, des chrétiens qui vous entendent : ce qui
est grave, puisque c’est le sceau dont vous avez été marqués pour
le jour de la délivrance ».

Oltramare exprime plus clairement ce qu’il entend par PEsprit,
a propos de notre second texte qu’il traduit: « Soyez parfaits en
IEsprit » ou « par PEsprit ». « TTvelua désigne cet esprit nouveau
que Dieu donne aux chrétiens, principe régénérateur auquel le chré-
tien doit tous les sentiments nouveaux dont il est animé, et qui se
manifeste par tous ces sentiments nouveaux qui ’animent et le rem-
p].issent. »

Que Calvin considére I’Esprit comme une personne, cela est vrai ;
il faut lire sur cette question dans I’Institution, au premier livre, le
chapitre treizi¢me. Mais il nele dit pas explicitement ici; il ’envisage
plutét subjectivement, comme une expérience intérieure, et son com-
mentaire n’est pas plus dogmatique sur ce point que celui d’Oltramare.

Nous reléverons pour terminer ce que dit Calvin du sceau de
PEsprit, a propos d’Eph. 1, 13. Il ne fait aucune dissertation théo-
logique sur la Trinité mais parle bien d’un fait d’expérience. Il le
paraphrase comme suit :

Ce que j’ay appelé ’Evangile Parole de vérité, je ne le vous prouveray
pas par I’authorité des hommes : car vous avez pour garent I’Esprit de Dieu
mesme, qui scelle la vérité et certitude d’iceluy en vos cceurs... Le fon-
dement de la foy seroit caduque et mal asseuré, s’il estoit assis sur la sapience

humaine... Il y a double effet de ’Esprit en la foy ; car il illumine les esprits,
et conferme les cceurs.

Eléments étrangers a lexégése proprement dite.

Nous avons vu que Calvin et Oltramare ont posé en principe que
le commentateur a pour tiche de « bien déclarer et descouvrir I’in-
tention de 'autheur », de « bien saisir la pensée de I’écrivain ». Sont-



DE CALVIN 4 OLTRAMARE 207

ils restés rigoureusement fideles a ce principe ? L’exégéte moderne
s’y est efforcé constamment, mais on peut dire, je crois, qu’il n’a pas
toujours réussi a se dégager de sa dogmatique personnelle et qu’il I’a
parfols prétée gratuitement a Papétre. Quant a Calvin, il s’est sou-
vent écarté délibérément de sa voie pour discuter des points de dog-
matique, faire de la polémique ou donner des conseils pratiques.

Elément dogmatique. « Tout commentateur recouvre un dogma-
ticien », écrit Auguste Bouvier. Malgré tous les efforts qu’il fait
pour rester objectif, il ne peut s’empécher d’avoir par devers lui
une conception de la vie, certaines doctrines préférées, et il tend
tout naturellement & chercher dans les textes sacrés une confirmation
de sa doctrine secréte. Cette tendance de exégete a attribuer a 1’au-
teur qu’il étudie ses propres pensées s’explique trés bien psycholo-
giquement ; le commentateur ne comprend bien que ce qui a quelque
rapport avec sa personnalité et sa vie, avec ses convictions acqui-
ses ; et s’il trouve dans son texte des traits qui correspondent a son
expérience personnelle, ils s’éclairent pour lui d’une vive lumiére,
tandis que le reste, qui lui est étranger, demeure dans ’ombre. Oltra-
mare, malgré toute la rigueur de sa méthode, n’a pas échappé a cette
influence inconsciente. Nous avons constaté qu’il a parfois réduit en
un systéme trop rationnel la pensée de ’apétre. En la voyant a tra-
vers sa pensée religieuse personnelle, il ’a sans doute un peu modifiée
ici et la. Mais, hitons-nous d’ajouter que son commentaire gagne
a étre religieux plus qu’il ne perd. Un homme dépourvu de toute
conviction religieuse n’arriverait pas a serrer d’aussi prés le sens
exact du texte apostolique.

Que la dogmatique ait joué un réle dans le commentaire du grand
dogmaticien de V’Institution chrétienne, nul ne s’en étonnera, sur-
tout si on se rappelle qu’il y a un rapport étroit entre la doctrine
calvinienne et Pépitre aux Ephésiens. Reuss dit a ce sujet (Les épitres
pauliniennes, 11, 146) : « Les deux grands dogmaticiens du seizieme
sicle, les chefs de file des théologiens de nos deux Eglises, tous
les deux essentiellement disciples de Paul, se sont, pour ainsi dire,
partagé ’héritage de leur maitre. Le manuel de Mélanchton s’atta-
che a I’épitre aux Romains ; PInstitution de Calvin suit la direction
jalonnée dans celle aux Ephésiens». Nous avons vu cependant que,
sur plus d’un point, le réformateur s’éloigne de la pensée de P’apotre
en voulant la compléter. Son dogme de la double prédestination
est une déformation de la doctrine paulinienne de I’élection. Fré-



208 VICTOR BARONI

quemment Calvin ajoute ses spéculations aux paroles de 1’apétre :
il disserte sur les Anges (Eph. 1, 10); partant de Pexpression «la
vie en Dieun, il dit quels sont selon lui les trois degrés de la vie:
la vie universelle des bétes, la vie humaine des enfants d’Adam,
la vie surnaturelle des enfants de Dieu; il réussit a accrocher toute
une dogmatique des sacrements a des textes qui y font & peine al-
lusion : le baptéme, qui n’est mentionné qu’incidemment dans une
comparaison (v, 26), la sainte Céne, dont il n’est méme pas parlé
(v, 29).

Elément polémique. A chaque page du commentaire de Calvin
retentit ’écho de ses batailles dogmatiques. I1 défend avec vio-
lence sa doctrine menacée et fonce sur ses adversaires. Ici il rencontre
les Cathariens, Célestiens et Donatistes qui prétendent « que nous
pouvons estre parfaits en ceste vie» (Eph. 1, 4). La, c’est la doctrine
des sophistes, «laquelle renverse toutes choses ce que dessus-dessous »
(1, 6); ou bien les Manichéens qui ont abusé d’un passage « pour
prouver leurs resveries, asgavoir qu’il y a deux principes ; ils for-
geoyent que le diable estoit comme un autre Dieu contraire» (11, 2 ;
vi, 12). Ailleurs ce sont les Pélagiens et tous ceux qui nient le péché
originel (11, 3). Puis c’est le tour des «fantastiques» qui déclarent
que le ministere nous est inutile (1v, 13). Voici «les Sophistes Sorbo-
niques qui ne s¢avent que c’est que d’invoquer Dieu, veu qu’ils com-
mandent qu’on soit en doute » (111, 12), ou «les folastres de Théolo-
giens Sorbonistes » qui osent appeler « Reine » cette raison a laquelle
saint Paul « ne laisse rien de reste que vanité», et qui «s’enorgueil-
lissent de leur franc arbitre » (1v, 13). Mais c’est aux « Papistes » sur-
tout qu’il en veut, a ceux «qui se vantent de ’ancienneté », alors
qu’ils ne sont que «bastars de la vraye religion» (11, 20). Tandis que saint
Paul proclame Christ seul chef de PEglise, «ils n’ont point de honte
de crier que ’Eglise seroit sans Chef, si elle n’en avoit un en terre
outre Christ. Mais quel sacrileége infime... !» (1, 22) Quand P’apétre
dit : « Vous &tes sauvez de grice par la foi... » (11, 8-g), Calvin a beau
jeu pour repousser «la vaine cavillation et les bourdes» des Pa-
pistes. A propos des différents ministéres dans I’Eglise (iv, 11), le
réformateur fait remarquer que, si I'apotre «eust recognu quelque
primauté d’un siége, ne devoit-il pas mettre en avant un chef mi-
nistérial ordonné et establi sur tous les membres, sous la conduite
duquel nous fussions unis ensemble...? Il n’y a donc point de pas-
sage en PEscriture qui renverse plus fort ceste hiérarchie tyran-



DE CALVIN A OLTRAMARE 209

nique, en laquelle est constitué un chef en terre» Saint Paul dit:
« Afin que nous ne soyons plus enfants...» (1v, 14), et Calvin: « On
voit par ceci quelle Chrestienté il y a sous la Papauté, ou les pas-
teurs travaillent tant qu’ils peuvent d’entretenir le peuple en sa
premiere enfance».

Elément pratique. Si, dans le commentaire de Calvin, on découvre
un dogmaticien et un polémiste, on apergoit surtout un homme qui
connait les expériences lumineuses de I’Evangile, le réformateur
austére qui flagelle les vices de son époque, le prédicateur plein de
verve qui excelle 4 appliquer les paroles apostoliques aux circons-
tances de ses lecteurs. C’est 1a I’un des principaux attraits de ce com-
mentaire. Ici (1v, 29), Calvin voit une condamnation de «toutes
niaiseries de propos d’amours, lesquelles ont accoustumé d’infecter
de paillardise les ceeurs des hommes ». La (v, 21 a v, g), il commente
avec un singulier a-propos les devoirs réciproques des membres d’une
méme famille et ceux de maitres et de serviteurs. La puissance de
Satan n’est pas une chimere : « I1 faut aller droit contre cest ennemi,
qui nous donne P’assaut en cachette, et mesme lequel nous tue avant
que nous le puissions appercevoir » (v1, 12). Citons encore, pour ter-
miner, cette admirable exhortation a la priere (vi, 18):

Si quelque fois nous sommes froids a prier, ou plus nonchalans qu’il ne fau-
droit, pource que nulle nécessité présente ne nous presse : qu’il nous souvienne
incontinent combien il y a de nos fréres qui défaillent sous tant de pesans
fardeaux, et griefves fascheries, qui sont pressez de grandes angoisses en leurs
coeurs, et qui sont en toute extrémité de maux ? Il faudra que nous ayons
bien les cceurs de fer ou d’acier, si ceste lascheté de prier ne nous peut estre
ostée du cceur.

Conclusion.

Les commentaires de Calvin et d’Oltramare sur 1’épitre aux Ephé-
siens sont probablement les meilleurs qui aient été écrits en fran-
¢ais sur ce sujet. Sans doute, ni 'un ni Pautre ne sont définitifs.
Dans les questions d’exégese, il y aura toujours des approximations
et des jugements a reviser. Mais les qualités solides de ces ceuvres
leur donnent aujourd’hui encore une utilité directe ; fortune rare
dans un domaine ou les progrés sont incessants, ou les travaux nou-
veaux éclipsent souvent les précédents. On ne sait ce qu’il faut le
plus admirer ; Pesprit de finesse chez Calvin, la rapidité de sa vision,
son intuition sfire qui va droit a 1’essentiel du texte, dégage le sens



210 VICTOR BARONI

clairement pour en faire une application pratique, ou la méthode
scientifique d’Oltramare, sa logique rigoureuse qui le guide dans le
dédale des opinions et des arguments, pour arriver a formuler en
termes précis la pensée de ’apbtre. Quiconque désire connaitre a
fond P’épitre aux Ephésiens ne pourrait mieux faire que de consulter
d’abord le commentaire d’Oltramare: toutes les interprétations
possibles du texte y sont indiquées et critiquées, et celle qui parait
la meilleure est proposée. Ce travail de déblaiement accompli, on
consulterait ensuite avec fruit ouvrage du réformateur, dans la
mesure ol il a saisi exactement le sens du texte (et c’est presque tou-
jours le cas) ; on y trouverait la réflexion théologique, ’exhortation
pratique, la seve religieuse.

Les deux commentaires portent la marque de la puissante per-
sonnalité de leurs auteurs. L’étude que nous venons de faire permet
d’affirmer que ces deux hommes, séparés par trois si¢cles, appar-
tiennent 4 un méme courant de pensée. C’est la méme méthode
de libre examen et la méme foi vigoureuse et indépendante. Oltra-
mare continue 'ceuvre entreprise par Calvin. L’exégete moderne est
fidele aux principes de Pinitiateur. Il lui arrive de critiquer le réfor-
mateur, sans le comprendre toujours trés bien. Ce sont deux esprits
libres qui s’inclinent tous deux devant la méme autorité spirituelle.
Ils ont un méme principe de vie intérieure. Calvin dit :

Arrestons-nous donc a ceci, que la conjonction de nostre 4me avec Dien,
est la vraye et seule vie d’icelle. (1)

Oltramare dit la méme chose en termes un peu différents :

La religion est un contact immédiat de ’Ame avec son Dieu, une relation
vivante et personnelle avec le Sauveur. (2)

Chesieres, juillet 1932. Vicror BARONL

(1) Commentaire, Eph. I1, 1. — (2) Discours prononcé par Hugues Oltramare le
29 mai 1864 dans I'église de Saint-Pierre, 2 Genéve, a I'occasion du troisiéme cente-
naire de la mort de Calvin.



	De Calvin à Oltramare : deux commentaires genevois de l'épître aux éphésiens

