
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 84

Artikel: De Calvin à Oltramare : deux commentaires genevois de l'épître aux
éphésiens

Autor: Baroni, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380220

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380220
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE CALVIN A OLTRAMARE

DEUX COMMENTAIRES GENEVOIS DE l'ÉPITRE AUX EPHÉSIENS

Deux commentaires parus à Genève à trois cent cinquante ans
d'intervalle L'un est l'œuvre du grand réformateur qui est à l'origine

de notre tradition réformée et qui a fondé la Genève protestante

ri)? l'autre est l'œuvre d'un savant pasteur placé dans cette
tradition déjà plusieurs fois séculaire du calvinisme<2>. Quels

rapports y a-t-il entre ces deux commentaires sur une même épître de

saint Paul? Le grand humaniste chrétien qui vint à Genève au
seizième siècle comme « lecteur en la sainte Ecriture » et l'exègète
moderne qui donnait ses cours à la fin du dix-neuvième siècle dans

l'Académie instituée par Calvin, ont trouvé tous deux dans les textes
du christianisme primitif la vérité qui fait vivre. Par quelle méthode
ont-ils abordé ces textes et comment ont-ils compris cette vérité
Répondre à ces questions, ce serait répondre aussi, en partie au

moins, à celles-ci : Qu'y a-t-il de commun entre le protestantisme
des origines et celui d'aujourd'hui Qu'est-ce que notre siècle a

hérité et qu'est-ce qu'il a répudié du seizième siècle religieux
Sommes-nous restés fidèles au passé, ou avons-nous accompli l'une de

ces ruptures qui créent dans les esprits un mouvement nouveau en

opposition et en rivalité avec le courant d'où ils sont sortis Ce

sont ces hautes questions qui font le principal intérêt de la
présente étude, si abrégée qu'elle soit.

(i) Commentaires ie Jehan Calvin sur le Nouveau Testament, tome III. Paris 1855.

D'après l'édition définitive de 1561. Le commentaire sur l'épître aux Ephésiens parut
pour la première fois en latin et en français en 1548. — (2) Commentaires sur les épures
ie saint Paul aux Colossiens, aux Ephésiens et à Philemon par Hugues Oltramare.
3 vol. Paris 1892.



i92 VICTOR BARONI

La méthode.

Calvin et Oltramare ont tous deux pris nettement conscience des

principes qui devaient les diriger dans leurs travaux d'exégèse.

« La principale vertu d'un expositeur », dit Calvin, « consiste en

une briefveté facile, et qui n'emporte point d'obscurité.» ri) Briàveté
et simplicité, tels sont ses deux premiers principes. Ce n'est pas qu'il
méconnaisse la valeur des commentaires savants de Mélanchton,
de Bucer ou de Bullinger. Mais il veut faire une œuvre populaire.
Il s'efforce de « polir », d'« agencer », d'« esclaircir », pour être compris

de tous. Bref et simple ne veut pas dire superficiel. Le travail
du savant est sous-jacent. Calvin ne donne que les résultats de ses

recherches, les éléments vivants de l'exégèse. Il vaut la peine de

rappeler ici le témoignage d'un grand historien de la littérature
française ; Gustave Lanson dit de Calvin : « Il a l'inestimable don
du seizième siècle, la jeunesse : cela étonne ; j'entends par là la
fraîcheur d'une pensée toute proche encore de la vie et chargée de

réalité... Qu'on lise ses Commentaires des Epîtres de saint Paul, on sera

surpris, à travers tant de gravité dogmatique, de rencontrer un
parler si familier, tant de rappels à la réalité comme métaphores,
comparaisons, apologues. Nulle éloquence, nulle poésie dans tout
cela, mais à chaque instant apparaissent des signes du voisinage de

la vie...»*2) Aux principes de brièveté et de simplicité vient s'en

ajouter un troisième : la liberté d'interprétation. Si entier qu'il soit
dans ses opinions dogmatiques, Calvin constate ce fait important :

les commentateurs les plus pieux et les plus prudents ne sont pas
toujours d'accord entre eux. Pourquoi Dieu, qui éclaire tous les

chrétiens par son Esprit, ne leur a-t-il pas donné à tous une pleine
intelligence de sa sainte Ecriture « Il n'y a point de doute », répond
Calvin, « qu'en cela Dieu n'ait eu égard à nous entretenir, premièrement

en humilité et puis aussi en désir et exercice de communication

fraternelle. » De là découle la grande tolérance de Calvin
en matière d'exégèse. Lorsqu'il lui arrive de citer une opinion
différente de la sienne, d'ordinaire il ne la condamne pas absolument ;

il la déclare volontiers possible et continue en disant : « Pour moi,
j'aime mieux... », et il indique son interprétation.

(i) Epître à Simon Grinée, dans Commentaires, III, i. — (z) G. Lanson, Histoire,
ie la littérature française, 1 ie éd. Paris 1909, p. 263.



DE CALVIN A OLTRAMARE 193

Oltramare aussi a établi dès le début de ses travaux exégétiques
les principes auxquels il s'est conformé rigoureusement. On les

trouve déjà dans l'introduction à sa thèse de bachelier. Auguste
Bouvier les a résumés comme suit ri) :

ï0) Supposer connu tout ce qui appartient au dictionnaire et à la
grammaire, tout ce qui ne présente aucune difficulté.

2°) N'accepter rien que sur des raisons explicites. Les décisions

passent, les raisons restent.
30) Citer les opinions des auteurs précédents ; c'est un devoir de

conscience et d'impartialité.
Ces principes dénotent des préoccupations tout autres que celles

de Calvin. Pas d'opportunisme, aucun souci de vulgarisation. Si

Oltramare espère faire œuvre utile à l'Eglise, ce n'est qu'indirectement.

Il cherche avant tout l'exactitude scientifique. Son travail
ne s'adresse pas au grand public, il est pour les spécialistes. Les
discussions sont souvent longues et laborieuses. Le commentaire prend
l'aspect d'un catalogue d'opinions ou d'un théorème de géométrie.
Il tend toujours à des résultats précis. Tandis que Calvin se

contente souvent d'approximations et admet volontiers plusieurs
interprétations comme possibles, Oltramare, après avoir exposé et
critiqué toutes les opinions, s'arrête à un sens net qui lui paraît seul

acceptable.
On ne peut qu'approuver cette recherche de la précision, mais

on peut se demander si elle ne manque pas quelquefois son but.
Est-il impossible que l'auteur sacré ait donné parfois à un même

mot deux sens voisins, sans faire dans sa pensée les distinctions
nettes et subtiles que l'exègète y cherche Quand il dit par exemple :

«Revêtez-vous de toute l'armure de Dieu» (Eph. vi, 11), est-il bien
certain que « de Dieu » ne puisse être qu'un genitivus auctoris signifiant
« l'armure que Dieu donne », et qu'il ne puisse être en même temps
un génitif subjectif signifiant « l'armure qui appartient à Dieu et

qu'il porte lui-même pour combattre ses ennemis » Il me semble

que Calvin fait preuve d'un tact plus fin quand il se refuse à chercher
des précisions que saint Paul n'avait peut-être pas dans sa pensée ;

il donne un exemple de saine critique quand il dit, à propos des armes
du chrétien : « Il ne faut point nous amuser trop scrupuleusement
à chercher la raison de chacun mot... La curiosité de ceux qui tra-

(1) Dans la Notice biographique placée en tête du Tome deuxième, p. xi à cxxix.



194 VICTOR BARONI

vaillent beaucoup à chercher la raison pourquoy le halacret (cuirasse)

est plustost attribué à justice que le baudrier, est bien frivole ». On

ne s'attendait pas à voir l'intransigeant réformateur donner l'exemple

de la souplesse et de l'esprit de finesse à l'exègète moderne. Il
est vrai qu'il s'agit d'exégèse, et qu'en matière dogmatique les rôles

sont renversés. Calvin ne relâche la bride un instant que pour la
ressaisir ensuite avec plus de fermeté : « Mais quant aux points de

doctrine et articles de religion esquels principalement le Seigneur
a voulu que les siens fussent d'un accord, qu'on ne s'y donne pas si

grande liberté ».

Si maintenant, nous élevant au-dessus des particularités de

chacune de ces méthodes, nous cherchons à en saisir le fond même,

nous arrivons à cette constatation importante que toutes deux

représentent en somme une attitude identique en présence du texte
sacré ; toutes deux sont à la fois scientifiques et religieuses. Nos
deux commentateurs sont scientifiques en ce sens qu'ils cherchent
à reproduire exactement la pensée et les sentiments de l'apôtre.
Ecoutons Calvin : « Et de faict, quasi tout son office est comprins
en ce seul poinct, asçavoir de bien déclarer et descouvrir l'intention
de l'autheur lequel il a entreprins d'exposer ; d'autant qu'il mène les

lecteurs hors d'icelle, d'autant aussi il s'eslongne de son but, ou pour
le moins extravague aucunement hors de ses limites»(l). Et Oltramare:
« Connaître le fond, la pensée de l'écrivain par l'appréciation de la

forme, du langage, c'est là la sphère assignée à l'exègète, le cercle
dans lequel son activité doit se renfermer, et le seul moyen de ne

pas faire de l'exégèse des saints livres un champ où la dogmatique,
se glissant en intruse, viendra décider ce que l'auteur a dû dire et

penser... » Ce côté scientifique de la méthode est beaucoup plus accentué

chez Oltramare que chez Calvin. L'exègète moderne pousse
plus loin ses investigations ; il veut savoir, par exemple, par quel
mobile subtil saint Paul a été amené à rompre la construction
d'une phrase (Eph. i, 20) ; il explique par une évolution historique
et psychologique de sa pensée l'idée transcendentale du plan de

(•) Dans son admirable ouvrage sur le protestantisme, M. le pasteur André-N.
Bertrand a mis quelques paroles malheureuses sur l'exégèse des réformateurs : «La
préoccupation historique est radicalement étrangère aux réformateurs... l'idée
ne leur viendra jamais de chercher le sens primitif d'un texte, c'est-à-dire le sens

que pouvait lui donner son auteur en l'écrivant... » (Protestantisme, 1931, p. 134, s).
Ces affirmations sont réduites à néant par la citation de Calvin que nous venons
de faire.



DE CALVIN A OLTRAMARE 195

Dieu et de la souveraineté de Christ qu'on trouve dans Eph. 1, 10.

Mais nos deux exégètes savent que la science ne suffit pas pour
interpréter la sainte Ecriture. Tous deux reconnaissent que pour
comprendre un texte inspiré par une vie de foi et pénétré d'un souffle

divin, il faut que l'interprète ait part à la même inspiration. Calvin
l'affirme très nettement : « Et de faict, si c'est une chose illicite de

contaminer rien de tout ce qui a été dédié à Dieu, certes cestuy-là
ne sera aucunement supportable, qui avec des mains polluées ou
n'estant point bien préparé, viendra à manier et traitter la chose

de toutes la plus sacrée qui soit au monde ». Il a exposé ce principe
plus clairement dans l'Institution chrétienne (I, vu) où il montre que
« le témoignage du sainct Esprit est plus excellent que toute raison »

pour comprendre l'Ecriture. Oltramare de son côté déclare : « Il
faudrait être un saint pour comprendre et exposer dignement la vérité
éternelle ». Il parle de « cette illumination du cœur sur la pensée, de

la foi sur la science, de la vie sur l'idée, de la pratique sur la théorie,
de l'Esprit de Dieu sur l'Esprit de l'homme, qui donne à l'exègète
chrétien cette profondeur de coup d'œil, cette sûreté dans la
compréhension, cette élévation dans les pensées qui distinguent toujours
les œuvres dont la foi n'a pas été bannie ». Et son commentaire, d'aspect

tout scientifique, témoigne assez de son expérience religieuse

personnelle.
Sur cette question essentielle de la méthode d'interprétation,

nous pouvons conclure qu'il n'y a pas de solution de continuité entre
le protestantisme des origines et celui d'aujourd'hui ; l'exégèse

scientifique moderne se trouve en germe chez le réformateur, et

l'exègète moderne compte encore sur le « témoignage intérieur du

Saint-Esprit ».

La critique historique.

La comparaison entre les commentaires de Calvin et d'Oltramare

sur l'épître aux Ephésiens met en pleine lumière tout ce que l'exégèse

moderne doit à la critique historique. Celle-ci ne se trouve chez

Calvin qu'à l'état embryonnaire. Il ignore presque tout de la critique

du texte et s'en tient à la défectueuse édition du Nouveau
Testament grec d'Erasme. Il est à remarquer qu'il ne tient pas ce texte

pour absolument intangible et miraculeusement protégé de toute
altération. Cela ressort en particulier de ce qu'il dit d'Eph. n, 5 : «Je



196 VICTOR BARONI

ne sais si quelque autre a entrelacé ceci : toutesfois pource qu'il ne
contient rien qui ne convienne bien au texte, je le reçoy volontiers
comme escrit par sainct Paul ». Il ne sait pas qu'il est des manuscrits,
les plus anciens, où les destinataires de notre épître ne sont pas
désignés. Au cours de son commentaire il fait quelques observations

critiques. Par exemple, il s'étonne que l'apôtre, qui a séjourné trois
ans à Ephèse, rappelle à ses lecteurs sa qualité d'apôtre, et il résout
ce problème en disant : « Paul, estant à Ephèse, s'étoit teu de ces

choses, pource qu'aussi la nécessité ne requéroit point qu'il en parlast.
Car il n'étoit point encore là survenu de débat touchant la vocation
des Gentils. Car s'il en eust lors tenu quelque propos, il leur réduiroit
en mémoire» (Eph. ni, 2). Dans Eph. 1, 8 et 21, Calvin découvre
des allusions à de faux apôtres qui, « pour s'insinuer et avoir entrée,

prenoyent ceste couleur qu'ils apportoyent quelque chose plus haute
et excellente que les rudimens que s. Paul avoyt enseignez ». Ces

remarques critiques sont rares et vagues.
Dans le commentaire d'Oltramare, la critique joue un rôle

primordial et jette sur toute l'épître de vives clartés. Le texte grec sur
lequel il travaille est établi d'après les plus anciens manuscrits

par des érudits qui y ont voué tous leurs soins. Il est au bénéfice
de nombreux travaux de linguistique et d'histoire. Pour orienter
le lecteur, je résume, sans entrer dans le détail des recherches

et des discussions, les résultats auxquels aboutit la critique d'Oltramare

sur l'épître dite « aux Ephésiens ». Selon lui, la seule hypothèse

qui rende compte de toutes les particularités de l'épître est la
suivante : « Nous avons sous les yeux une épître circulaire adressée

vraisemblablement aux églises de l'Asie Mineure et de la Phrygie,
c'est-à-dire à des églises qui sont essentiellement ethnico-chrétiennes,
et que, pour la plupart, Paul n'a ni fondées ni visitées, une sorte
d'encyclique apostolique, un enseignement pastoral donné officiellement

par Paul en sa qualité d'apôtre des Gentils »ri). Paul aurait
laissé un blanc à la place réservée habituellement au nom des

destinataires, et il aurait donné à son ami Tychique des instructions au

sujet des églises auxquelles il devait apporter ce message. Ephèse
aurait été l'une de ces églises. Oltramare réfute toutes les objections
qui ont été élevées contre l'authenticité de l'épître. Il rappelle d'abord

Théodore de Bèze fut le premier à émettre cette idée : Suspicor, non tam ai
Ephesios ipsos proprie missam epistolam, quam Ephesum, ut al cœteras asiaticas
ecclesias transmitteretur. Texte cité par Oltramare, II, 28.



DE CALVIN A OLTRAMARE 197

que la tradition ecclésiastique unanime attribue cet écrit à saint
Paul. « On est étrangement surpris », dit-il à ce propos, « de la
désinvolture avec laquelle plusieurs docteurs mettent de côté, purement
et simplement, ce témoignage universel de l'Eglise, comme s'il ne
méritait aucune considération ou qu'ils eussent fait quelque découverte

extraordinaire. » Après un examen attentif de tous les

arguments de critique interne, Oltramare conclut que tout, dans notre
épître, le langage et les idées, peut être attribué à saint Paul. Le but
de l'épître est prophylactique ; l'apôtre n'attaque personne
ouvertement ; par une méthode toute positive, il cherche à prémunir ses

lecteurs contre des doctrines nouvelles et dangereuses qui tendent à

rabaisser le rôle du Christ et qui prétendent substituer à l'idéal
chrétien de sainteté une morale plus élevée et plus ascétique. Quant
aux rapports si étroits qui existent entre l'épître circulaire dite
« aux Ephésiens » et l'épître aux Colossiens, ils s'expliqueraient par
le fait que l'apôtre aurait dicté son message aux églises d'Asie aussitôt

après avoir dicté sa lettre aux Colossiens, alors que des phrases
entières de celle-ci étaient encore fixées dans son esprit ; les ressemblances

et les différences des deux épîtres seraient dues aux
circonstances semblables où elles furent écrites et à la destination
particulière de chacune. Avec le billet à Philemon, elles constituent le

groupe des épîtres de la captivité, écrites probablement à Rome en
l'an 62.

Explication des principaux passages.
L'élection.

L'épître s'ouvre par un exposé solennel du plan de Dieu en vue de

notre salut. Saint Paul parle d'élection et de prédestination. Grave

question pour les exégètes. Quelle est exactement l'idée de l'apôtre
Voici le passage en cause dans la traduction d'Oltramare : Eph. 1,

4 à 6 : Dieu nous a élus (nous chrétiens) en lui (Jésus-Christ) avant
la création du monde pour être saints et parfaits devant lui (Dieu),
nous ayant, dans son amour, prédestinés (ou désignés d'avance) pour
être ses fils adoptifs par Jésus-Christ, d'après le bon plaisir de sa volonté,
à la louange de sa grâce magnifique qu'il nous a faite dans son bien-
aimé. La traduction de Calvin présente quelques différences, mais

sans importance pour l'idée centrale.
Calvin cite ce texte dans son Institution parmi les confirmations

scripturaires de sa doctrine de la prédestination. Ille commente ainsi :

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XX (N° 84, I932). I3



i g8 VICTOR BARONI

Il fait yci l'élection éternelle de Dieu, le fondement et la première cause,
tant de nostre vocation, que de tous les biens que nous recevons de Dieu.

Parquoy, si on demande la cause pourquoy Dieu nous a appelez à la

participation de l'Evangile : pourquoy il nous fait tous les jours tant de

biens : pourquoy il nous ouvre le ciel, il faut toujours revenir à ce principe,
Asçavoir pource qu'il nous a éleus avant que le monde fust. Or par le

temps mesme nous avons à recueillir, que l'élection est gratuite. Car quelle
pouvoit estre nostre dignité, ou quel mérite y avoit-il de nostre coste, avant
la création du monde Car c'est une chose puérile que la cavillation que les

Sophistes amènent : Asçavoir que nous ne sommes point éleus, pource que
nous en fussions desjà dignes, mais pource que Dieu prévoyoit que nous en
serions dignes. Car nous sommes tous ruinez et perdus en Adam.

Le but de l'élection, ou prédestination des élus, c'est que nous

soyons saints, dit l'apôtre. Et Calvin d'expliquer que ce n'est là que
le but prochain ; le but véritable, indiqué au verset 5, c'est la gloire
de Dieu. En réponse à ceux qui attaquent la doctrine de la
prédestination « comme un labyrinthe duquel on ne peut sortir, et qui la

jugent non seulement inutile, mais quasi pernicieuse », Calvin déclare

qu'il n'y a au contraire

point de doctrine qui soit plus utile, pourveu qu'on le traitte deuëment et
sobrement, asçavoir comme sainct Paul le traitte yci, quand en ceste élection

il nous propose à considérer la bonté infinie de Dieu, et nous incite à

luy rendre grâces.

Quand Calvin parle de traiter « sobrement » la doctrine de la
prédestination, il ne faut pas croire qu'il songe à la dépouiller de sa

sévérité. S'il n'a pas l'occasion, à propos de notre texte, de parler
du sort des damnés, son Institution ne laisse subsister aucun doute

sur ce point :

Nous appelons Prédestination : le conseil de Dieu, par lequel il a déterminé

ce qu'il voulait faire de chacun homme. Car il ne les crée pas tous en

pareille condition : mais ordonne les uns à la vie éternelle, les autres à une
éternelle damnation. Ainsi selon la fin à laquelle est créé l'homme, nous disons

qu'il est prédestiné à mort ou à vie. ri)

Telle est la doctrine de Calvin ; telle aussi celle qu'il attribue à saint
Paul. Le réformateur se représente que Dieu, en vertu de son seul

bon plaisir, a établi d'avance la liste des élus ; il a dressé le catalogue
de ceux qui seront nécessairement sauvés et de ceux qui seront
nécessairement damnés.

(1) Institution, III, xxi, 5.



DE CALVIN A OLTRAMARE 199

Oltramare oppose à cette interprétation les faits suivants :

i°) les textes pauliniens où l'apôtre affirme que le Christ est

mort pour tous, et que l'homme est libre et responsable ;

2°) le fait que l'élection des individus est partout présentée comme

ayant lieu dans ce monde (non avant sa création), à la suite d'un
appel de Dieu ;

3°) que s'il y a élection individuelle, il y a aussi damnation
individuelle, c'est-à-dire quelque chose d'étranger aux écrits de saint

Paul;
4°) que la prédestination d'une minorité au bien et de la majorité

à la damnation est une monstruosité, « une partialité révoltante ».

L'erreur de Calvin et des commentateurs qui comprennent comme
lui la pensée de saint Paul, c'est de croire que l'apôtre considère le

plan de Dieu in abstracto, sans se préoccuper de sa réalisation dans

l'histoire, alors qu'il le considère in concreto, c'est-à-dire dans sa

réalisation parmi les hommes, ail nous a êlusii signifie que, le jour où

nous avons entendu son appel et avons eu la foi, Dieu nous a élus,

comme il élit et élira tous ceux qui entendront le même appel (l'aoriste
èSeXéEotTO indique un fait qui a lieu et se reproduit ; un acte passé

accompli une fois pour toutes s'exprimerait par le parfait èK\é\eKTCu).

«.En lui ii signifie : dans la communion du Christ, par qui et en qui le

plan de Dieu se réalise ici-bas. «Avant la création du monde » veut dire

que le plan de Dieu, réalisé par cette élection, remonte avant la création

du monde.
La pensée de Paul serait donc celle-ci : Dieu a conçu avant la

création du monde le projet de sauver tous les hommes pécheurs

par Jésus-Christ. Historiquement le projet se réalise par un appel

auquel tout homme doit répondre par la foi en Jésus-Christ ; ainsi
le croyant est comme trié, choisi du sein de la masse demeurée

incrédule ; c'est un élu.

L'interprétation d'Oltramare satisfait la conscience et la raison.
On peut douter cependant que l'apôtre ait fait lui-même cette
synthèse de sa doctrine. Ne s'est-il pas laissé entraîner parfois à des

affirmations absolues, contradictoires, qu'il n'a pas cherché à ramener
à l'unité. Un moment, il exalte la souveraineté de Dieu, avec l'audace

effrayante que Calvin réduit en système ; un autre moment,
il rappelle l'homme au sentiment de sa responsabilité et l'excite à

l'action.



200 VICTOR BARONI

Le pardon des péchés et le sacrifice de Jésus.

La première bénédiction découlant de l'élection du chrétien, c'est
le pardon de ses péchés. Comment ce pardon lui est-il acquis Trois
expressions de notre épître sont à considérer ici : omoAUTpwoic;, ûirép

et 6uffia.
A. — Eph. i, 7. Calvin traduit : Par lequel nous avons rédemption

(ttjv àTroXÛTpuJoTv) par le sang d'iceluy, asçavoir rémission des péchez

selon les richesses de sa grâce. Et Oltramare : C'est en lui que nous

avons la délivrance par son sang, le pardon de nos fautes selon les

richesses de sa grâce.
Cette déclaration importante détermine le moyen de notre rédemption,

dit Calvin. Et il l'explique :

Nous sommes rachetez entant que nos péchez ne nous sont point imputez.
Car de là vient la justice gratuite par laquelle nous sommes agréables à Dieu,
et délivrez des liens et tyrannie du diable et de la mort... Et à la mienne
volonté que les esprits des hommes eussent esté bien abbruvez d'une vive
apprehension de ceste opulence de grâce laquelle l'Apostre yci exalte et

magnifie. Car ces resveries de satisfactions n'eussent jamais trouvé lieu, ne
semblablement tous tels fatras, par lesquels le monde a pensé se racheter ;

comme si le sang de Christ séchoit et perdoit sa vigueur, sinon qu'il fust aidé
de moyens et remèdes prins d'ailleurs.

Calvin, comme la plupart des commentateurs, voit dans ce texte
une allusion à la mort expiatoire du Christ. Par sa mort, Jésus apaise
la colère de Dieu et donne pleine et entière satisfaction à la justice
divine.

Oltramare critique cette interprétation : i°) elle pèche par la base,
attendu que arroXUTpuitTic n'a jamais signifié « délivrance par rachat,
rédemption » ; nulle part il n'a trouvé ce sens ni chez les auteurs
profanes, ni dans le grec biblique ; 20) l'apôtre envisage ici la mort
au point de vue mystique du dévouement et de l'amour ; il n'en
fait nullement une conception dogmatique.

B. — Cette grave question est reprise à propos d'Eph. v, 2 : Marchez

dans la charité, à l'exemple de Christ, qui nous a aimés et qui
s'est donné lui-même à Dieu pour nous, en oblation et en sacrifice comme

un suave parfum. (Traduction d'Oltramare ; celle de Calvin est à

peu près la même.) Pour nous (ûirép) : Oltramare fait remarquer que
la préposition imép signifie pour, en faveur de, et qu'on ne saurait y
associer l'idée d'un sacrifice expiatoire, d'une mort substitutive.



DE CALVIN A OLTRAMARE 201

Notre texte dit que Christ s'est livré pour nous, par amour pour nous
(ûîtép), et non à notre place (àvri). «Le langage ne permet pas de

donner à uirép le sens de àvri, et inversement. Il le permet d'autant
moins que, toutes les fois qu'il s'agit de la mort de Jésus relativement

aux personnes pour lesquelles il est mort, Paul emploie
constamment ûrrép. »

C. — Quant au sacrifice dont il est ici question, GucTia, « sacrifice

sanglant », il ne signifie pas non plus : sacrifice expiatoire. Le
contexte répugne à ce sens, puisque saint Paul envisage ici la mort de

Jésus uniquement comme une preuve d'amour donnée aux hommes,

et nullement comme un sacrifice qui doit satisfaire la justice
divine. Il rappelle à ses lecteurs que la mort sanglante du Christ
est le témoignage le plus haut, le plus touchant et le plus magnifique
de son amour pour nous. « L'idée d'expiation est absolument étrangère

à notre passage et n'a absolument rien à faire ici. » Il faut remarquer

en outre que l'expression qui suit : «comme un suave parfum »,

tirée de l'hébreu, n'est usitée dans l'Ancien Testament qu'en parlant
des offrandes et des sacrifices volontaires, non des sacrifices
expiatoires. Oltramare écarte donc, comme étranger à notre texte, le

dogme traditionnel d'une rédeption accomplie par un sacrifice expiatoire

qui satisferait la justice divine. Jésus Christ nous délivre, il ne

nous « rachète » pas, et cette délivrance, il nous l'apporte par sa

mort sanglante qui est la manifestation sublime de son amour pour
nous.

Cette interprétation nouvelle de la pensée de Paul, fondée sur des

observations linguistiques, nous fait comprendre l'importance que
peut avoir au point de vue dogmatique une exégèse scientifique.

Le plérôme.

Continuant à célébrer l'œuvre accomplie par Dieu en Jésus-Christ

en notre faveur, l'apôtre exalte la grandeur du Christ dans cette
parole qui est comme le couronnement de sa pensée : Eph. I, 22, 23 :

Dieu l'a constitué sur toutes choses, pour estre chef à l'Eglise, laquelle
est le corps d'iceluy, et l'accomplissement de celuy qui accomplit tout

en toutes choses (to TrXrjpiüua toû tù TtrivTa èv rrâffiv TtXqpouLiévou).

En regard de cette traduction de Calvin, voici celle d'Oltramare :

Dieu l'a donné pour chef suprême à l'Eglise, qui est son corps, l'œuvre

parfaite de celui qui rend tout parfait en tous.



202 VICTOR BARONI

Le point délicat dans ce passage, c'est le sens à donnera TtXqpujua.
Calvin traduit par « accomplissement » et déclare que l'Eglise, comme

corps du Christ, est nécessaire pour que Christ soit complet.

C'est certes un honneur souverain qu'ha l'Eglise, que le Fils de Dieu se répute
aucunement imparfait, s'il n'est conjoint avec nous. Quelle consolation,
quand nous oyons dire que Christ ha alors toutes ses parties, et veut estre
estimé entier, quand il nous ha avec soy Toutesfois, afin qu'on ne
l'entende pas comme si quelque chose défailloit à Christ, quand il seroit séparé
de nous, s. Paul adjouste tout incontinent après, « Qu'il accomplit tout en

toutes choses... »

Si Christ a besoin de nous, c'est par un effet de sa bonté.

Oltramare emploie presque vingt pages à discuter la signification
du mot TtXripujLta. 11 critique le sens de complementum, de supplemen-

tum, que lui donnent beaucoup de commentateurs anciens et
modernes, parmi lesquels il range à tort Calvin. (Celui-ci dit «

accomplissement » et non « complément » ni « supplément ».) Oltramare
reproche à la plupart des exégètes d'avoir pris TrXTJpujLia dans le sens
de : « ce qui est rempli de quelqu'un ou de quelque chose », alors

qu'il signifie juste le contraire : « ce par quoi quelqu'un ou quelque
chose est rempli, accompli, parfait, ce qui remplit, accomplit
quelqu'un ou quelque chose ». Mais n'est-ce pas précisément ce que Calvin
disait, quand il traduisait TtXripiuua par «accomplissement» et voyait
dans l'Eglise « ce qui accomplit Christ » Comment donc Oltramare

peut-il remplacer cette excellente traduction par : « l'œuvre
parfaite » qui est synonyme, si je ne m'abuse, de « ce qui est accompli »

et non comme il le réclamait, de « ce qui accomplit » Les prémisses
posées par Oltramare lui-même exigent ici un mot signifiant «ce qui
constitue la perfection de quelqu'un, ce qui accomplit quelqu'un ».

Les mots : accomplissement, consommation, réalisation, seraient

préférables à « œuvre parfaite ». Cette expression malheureuse appauvrit

la pensée de l'apôtre en excluant l'idée mystique de l'immanence
du Christ dans son Eglise. ri)

(i) Voici comment Auguste Sabatier explique la pensée de l'apôtre : « De même

que Christ est la plénitude de Dieu, la manifestation réelle, on oserait presque dire,
le 0iUua de Dieu, de même l'Eglise est le plérôme du Christ, le corps dans lequel se

réalise toute la plénitude de la vie qui est en lui. Mais comme, après tout, Christ ne
donne rien qui ne vienne de Dieu, l'Eglise, au point de. vue idéal, peut être appelée
à bon droit le plérôme réalisé du Dieu qui remplit tout en toutes choses. L'apôtre
Paul, 4e éd., Paris 1912, p. 258.



DE CALVIN A OLTRAMARE 203

Le péché originel.

Pour bien faire sentir à ses lecteurs la grandeur du salut accordé

par Dieu, saint Paul leur rappelle la misérable condition dans

laquelle ils vivaient autrefois. Eph. 11, 3 : Kai fjueöa TeKva cpûcfei

ôpYqç, ujç kcù oî Xoirroî. Calvin traduit : Et estions de nature enfans

d'ire, comme aussi les autres. Oltramare : Et nous étions naturellement

des enfants de colère comme les autres.

Il y a une différence radicale entre ces deux traductions. Voici
comment Oltramare explique la sienne : « Nous étions naturellement,
c'est-à-dire comme on doit s'y attendre par une conséquence naturelle

de notre mauvaise vie... » On voit que pour lui qnjffei a un sens

très anodin. Il n'en est pas de même pour Calvin et la plupart des

commentateurs qui donnent à (pûo~ei le sens «par nature», et le

rapportent à la constitution même de l'être humain. Ils y voient l'idée
du péché originel. Calvin s'exprime clairement, dans un texte qui
mérite d'être lu attentivement :

« De nature », c'est-à-dire de naissance, et dés le ventre de la mère. C'est un

passage digne d'estre noté contre les Pélagiens, et contre tous ceux qui nient
le péché originel. Car ce qui est naturellement en tous, il est certes originel.
Or s. Paul enseigne que nous sommes tous naturellement sujets à condamnation.

Il s'ensuit donc que péché est comme fiché en nous : car Dieu ne

condamne point les innocens. Les Pélagiens usoyent de cette cavillation,
disans, Que le péché estoit descendu d'Adam à tout le genre humain, non

pas par origine ou naissance, mais par imitation. Mais s. Paul dit que nous

sommes engendrez avec le péché : comme les serpens apportent leur venin du

ventre de leurs mères... Et ne se faut point esbahir si ceste perversité qui est

en nous naturellement, est réputée péché devant Dieu : car il voit et juge la

semence qui est encore cachée... Il y a aussi une autre question : Veu que
Dieu est autheur de nature, comment se fait cela qu'il n'est point coulpable,
si ainsi est que nous soyons perdus de nature Je respon, qu'il y a double
nature. L'une est créée de Dieu : l'autre c'est la corruption de ceste
première. Ceste condamnation donc (de laquelle parle yci s. Paul) ne procède

point de Dieu, mais de la nature corrompue. Car nous ne naissons pas
maintenant ainsi qu'Adam a esté créé du commencement : mais nous sommes une
semence bastarde, estans descendus d'un homme révolté et corrompu.

Tel est le dogme du péché originel dans toute son étendue. Oltramare

y fait cette objection que « ce serait affaire de solidarité,
partant pas de culpabilité » ; nous naîtrions « malheureux, dignes de

pitié, et non coupables ». Mais nous n'avons que faire d'une objec-



204 VICTOR BARONI

tion dogmatique, elle aussi. C'est sur le terrain de l'exégèse que nous
devons nous placer. De ce point de vue, Oltramare oppose à Calvin
les arguments que voici :

i°) L'interprétation calvinienne est en désaccord avec le contexte
qui parle de notre mauvaise vie passée, puis de la conséquence naturelle

de cette vie de désobéissance dont nous sommes responsables.
« La nature et la naissance n'ont rien à faire ici, et l'introduction
de cette cause nouvelle (rpucTei, de nature) ne fait qu'introduire une
désharmonie avec le causatif mentionné dans le commencement
de la phrase. » 20) <t>utTei ne comporte pas en soi la signification d'une

nature corrompue. 30) Dire des fils d'Abraham qu'ils étaient, de

nature ou de naissance, des enfants de colère, c'est affirmer une chose

que l'histoire d'Israël dément, et qui est en contradiction avec les

sentiments de Paul ; le Juif, par sa naissance, appartient au peuple
élu. — C'est ainsi qu'Oltramare réfute l'interprétation traditionnelle
et justifie sa traduction qui exclut toute idée de péché originel.

Cette question est reprise à propos d'Eph. iv, 22, où l'apôtre
recommande à ses lecteurs de se dépouiller du vieil homme (criroGécTOai,

ÛLiâç... tòv rraXmòv avGptUTtov). Pour Calvin, le vieil homme, c'est

la nature que nous apportons du ventre de la mère. Car en deux personnes,
asçavoir d'Adam et de Christ, il nous descrit comme deux natures. Pource

que nous naissons premièrement d'Adam, la perversité de la nature que
nous tirons de luy, est appelée Le vieil homme. Pource que puis après nous
naissons de nouveau en Christ, la correction de la nature vicieuse est nommée

L'homme nouveau.

Ici encore, Oltramare se sépare de Calvin. Selon lui, «le vieil
homme » ne désigne point la nature que nous apportons en naissant ;

« il se dit de l'homme lui-même, pécheur, considéré au point de vue
d'un passé entièrement changé. C'est l'homme tel qu'il se donnait à

connaître et tel que le monde l'a connu avec tout ce qui était péché

en lui, et composait son ancien moi, sa personnalité, alors qu'il était
sous l'empire du péché et vivait dans les désordres : en un mot, le
mauvais sujet d'autrefois ».

La loi.

Continuant à décrire ce que la grâce de Dieu a fait pour nous en

Christ, l'apôtre déclare que le Sauveur a abattu le mur de séparation
entre Juifs et païens, et fait des deux peuples un seul peuple. Et



DE CALVIN A OLTRAMARE 205

comment l'a-t-il fait 'Ev Tfji (Tapiri aÙTOÛ tòv vóuov tûjv èvtoXûjv
èv OOYuacTiv KaTapYrjcTaç (Eph. 11, 15). Mettant à néant la

Loy des commandemens qui gist en ordonnances, traduit Calvin,
et il voit ici « la Loy cérémoniale ». « Car la Loy morale n'est point
la paroy mise entre deux pour nous séparer des Juifs : veu qu'elle
contient une doctrine qui nous est commune aussi bien qu'aux Juifs. »

Oltramare estime, très justement sans doute, que la pensée de l'apôtre

est ici plus haute et plus profonde que ne l'admet Calvin. Il faut
voir ici la grande opposition entre les œuvres de la loi et la vie de la

foi, entre le principe de la loi et le principe de la grâce. Il y a abrogation

de la loi mosaïque elle-même, et non seulement de la loi
cérémonielle. Aussi Oltramare traduit-il : « Il a abattu le mur de

séparation de la clôture (la Loi), l'inimitié entre eux, en abrogeant par
sa chair (son sacrifice) la loi des ordonnances imperatives ».

Le Saint-Esprit.

Dans la dernière partie de l'épître, composée surtout d'exhortations,

le point le plus intéressant à comparer dans les deux commentaires,

c'est le sens qu'ils donnent au Saint-Esprit. Voici les deux

textes principaux à considérer : N'attristez pas le Saint-Esprit (Eph.

iv, 30). Soyez remplis du Saint-Esprit (Eph. v, 18).

Calvin voit, dans la première de ces paroles, un anthropopa-
thisme. Prenons la peine de lire son savoureux commentaire :

Pour exprimer ceci plus familièrement, s. Paul attribue des affections
humaines au sainct Esprit ; asçavoir, Joye et Tristesse. Mettez peine, dit-il,
que le sainct Esprit habite volontiers et alaigrement en vous, comme en un
domicile plaisant et agréable : et ne lui donnez aucune occasion de se con-
trister... On ne pourroit assez suffisamment expliquer le grand poids de ceste

sentence : asçavoir que le sainct Esprit s'esjouit et est alaigre en nous, quand
nous nous rangeons sous son obéissance en tout et par tout, et quand il n'y a

rien en toutes nos pensées et paroles, qui ne soit sainct et pur : d'autre part
qu'il est contristé, toutes fois et quantes que nous faisons quelque chose indigne
de nostre vocation. Maintenant qu'un chacun considère à part soy combien

est horrible ceste impiété, quand on poind l'Esprit de Dieu d'une telle
tristesse, qu'il est contraint à la fin de sortir de nous.

Oltramare classe Calvin au nombre de ceux qui voient ici le

Saint-Esprit « objectif », la troisième personne de la Trinité, et il
déclare que to Tiveûua to Sfiov toû 0eoO ne doit être entendu

que «subjectivement», attendu que: 1°) l'Esprit est présenté plus



2o6 VICTOR BARONI

loin comme le sceau dont nous sommes scellés ; il ne saurait donc
être une personne vivante ; 2°) le contexte parle d'amour
fraternel et suppose par conséquent que « l'Esprit » représente ici
les dispositions qu'il faut avoir vis-à-vis du prochain ; 30) l'expres-
pression « affliger » ou « attrister » ne se comprend bien que si on

l'applique aux sentiments religieux des chrétiens. Et voici comment
il paraphrase notre texte : « Ne faites pas de la peine, ne contristez

pas, par de mauvaises paroles, le Saint-Esprit de Dieu, ces

sentiments nouveaux, religieux, des chrétiens qui vous entendent : ce qui
est grave, puisque c'est le sceau dont vous avez été marqués pour
le jour de la délivrance ».

Oltramare exprime plus clairement ce qu'il entend par l'Esprit,
à propos de notre second texte qu'il traduit : « Soyez parfaits en

l'Esprit » ou « par l'Esprit ». « TTveûua désigne cet esprit nouveau

que Dieu donne aux chrétiens, principe régénérateur auquel le chrétien

doit tous les sentiments nouveaux dont il est animé, et qui se

manifeste par tous ces sentiments nouveaux qui l'animent et le

remplissent. »

Que Calvin considère l'Esprit comme une personne, cela est vrai ;

il faut lire sur cette question dans l'Institution, au premier livre, le

chapitre treizième. Mais il ne le dit pas explicitement ici; il l'envisage

plutôt subjectivement, comme une expérience intérieure, et son
commentaire n'est pas plus dogmatique sur ce point que celui d'Oltramare.

Nous relèverons pour terminer ce que dit Calvin du sceau de

l'Esprit, à propos d'Eph. 1, 13. Il ne fait aucune dissertation
théologique sur la Trinité mais parle bien d'un fait d'expérience. Il le

paraphrase comme suit :

Ce que j'ay appelé l'Evangile Parole de vérité, je ne le vous prouveray
pas par l'authorité des hommes : car vous avez pour garent l'Esprit de Dieu

mesme, qui scelle la vérité et certitude d'iceluy en vos cœurs... Le
fondement de la foy seroit caduque et mal asseuré, s'il estoit assis sur la sapience
humaine... U y a double effet de l'Esprit en la foy ; car il illumine les esprits,
et conferme les cœurs.

Eléments étrangers à l'exégèse proprement dite.

Nous avons vu que Calvin et Oltramare ont posé en principe que
le commentateur a pour tâche de « bien déclarer et descouvrir
l'intention de l'autheur », de « bien saisir la pensée de l'écrivain ». Sont-



DE CALVIN A OLTRAMARE 207

ils restés rigoureusement fidèles à ce principe L'exègète moderne

s'y est efforcé constamment, mais on peut dire, je crois, qu'il n'a pas
toujours réussi à se dégager de sa dogmatique personnelle et qu'il l'a
parfois prêtée gratuitement à l'apôtre. Quant à Calvin, il s'est
souvent écarté délibérément de sa voie pour discuter des points de

dogmatique, faire de la polémique ou donner des conseils pratiques.
Elément dogmatique. « Tout commentateur recouvre un dogmaticien

», écrit Auguste Bouvier. Malgré tous les efforts qu'il fait
pour rester objectif, il ne peut s'empêcher d'avoir par devers lui
une conception de la vie, certaines doctrines préférées, et il tend

tout naturellement à chercher dans les textes sacrés une confirmation
de sa doctrine secrète. Cette tendance de l'exègète à attribuer à l'auteur

qu'il étudie ses propres pensées s'explique très bien
psychologiquement ; le commentateur ne comprend bien que ce qui a quelque

rapport avec sa personnalité et sa vie, avec ses convictions acquises

; et s'il trouve dans son texte des traits qui correspondent à son

expérience personnelle, ils s'éclairent pour lui d'une vive lumière,
tandis que le reste, qui lui est étranger, demeure dans l'ombre. Oltramare,

malgré toute la rigueur de sa méthode, n'a pas échappé à cette
influence inconsciente. Nous avons constaté qu'il a parfois réduit en

un système trop rationnel la pensée de l'apôtre. En la voyant à

travers sa pensée religieuse personnelle, il l'a sans doute un peu modifiée

ici et là. Mais, hâtons-nous d'ajouter que son commentaire gagne
à être religieux plus qu'il ne perd. Un homme dépourvu de toute
conviction religieuse n'arriverait pas à serrer d'aussi près le sens

exact du texte apostolique.
Que la dogmatique ait joué un rôle dans le commentaire du grand

dogmaticien de l'Institution chrétienne, nul ne s'en étonnera,
surtout si l'on se rappelle qu'il y a un rapport étroit entre la doctrine
calvinienne et l'épître aux Ephésiens. Reuss dit à ce sujet (Les épîtres

pauliniennes, II, 146) : « Les deux grands dogmaticiens du seizième

siècle, les chefs de file des théologiens de nos deux Eglises, tous
les deux essentiellement disciples de Paul, se sont, pour ainsi dire,

partagé l'héritage de leur maître. Le manuel de Mélanchton s'attache

à l'épître aux Romains ; l'Institution de Calvin suit la direction

jalonnée dans celle aux Ephésiens». Nous avons vu cependant que,
sur plus d'un point, le réformateur s'éloigne de la pensée de l'apôtre
en voulant la compléter. Son dogme de la double prédestination
est une déformation de la doctrine paulinienne de l'élection. Fré-



2o8 VICTOR BARONI

quemment Calvin ajoute ses spéculations aux paroles de l'apôtre :

il disserte sur les Anges (Eph. i, io) ; partant de l'expression «la
vie en Dieu », il dit quels sont selon lui les trois degrés de la vie :

la vie universelle des bêtes, la vie humaine des enfants d'Adam,
la vie surnaturelle des enfants de Dieu ; il réussit à accrocher toute
une dogmatique des sacrements à des textes qui y font à peine
allusion : le baptême, qui n'est mentionné qu'incidemment dans une
comparaison (v, 26), la sainte Cène, dont il n'est même pas parlé
(v, 29).

Elément polémique. A chaque page du commentaire de Calvin
retentit l'écho de ses batailles dogmatiques. Il défend avec
violence sa doctrine menacée et fonce sur ses adversaires. Ici il rencontre
les Cathariens, Célestiens et Donatistes qui prétendent « que nous

pouvons estre parfaits en ceste vie » (Eph. 1, 4). Là, c'est la doctrine
des sophistes, « laquelle renverse toutes choses ce que dessus-dessous »

(1, 6) ; ou bien les Manichéens qui ont abusé d'un passage « pour
prouver leurs resveries, asçavoir qu'il y a deux principes ; ils for-

geoyent que le diable estoit comme un autre Dieu contraire » (11, 2 ;

vi, 12). Ailleurs ce sont les Pélagiens et tous ceux qui nient le péché

originel (11, 3). Puis c'est le tour des «fantastiques» qui déclarent

que le ministère nous est inutile (iv, 13). Voici «les Sophistes Sorbo-

niques qui ne sçavent que c'est que d'invoquer Dieu, veu qu'ils
commandent qu'on soit en doute» (ni, 12), ou «les folastres de Théologiens

Sorbonistes » qui osent appeler « Reine » cette raison à laquelle
saint Paul « ne laisse rien de reste que vanité », et qui « s'enorgueillissent

de leur franc arbitre » (iv, 13). Mais c'est aux « Papistes »

surtout qu'il en veut, à ceux « qui se vantent de l'ancienneté », alors

qu'ils ne sont que«bastars delà vraye religion» (n, 20). Tandis que saint
Paul proclame Christ seul chef de l'Eglise, «ils n'ont point de honte
de crier que l'Eglise seroit sans Chef, si elle n'en avoit un en terre
outre Christ. Mais quel sacrilège infâme... !» (1, 22) Quand l'apôtre
dit : « Vous êtes sauvez de grâce par la foi... » (n, 8-9), Calvin a beau

jeu pour repousser « la vaine cavillation et les bourdes » des

Papistes. A propos des différents ministères dans l'Eglise (iv, 11), le

réformateur fait remarquer que, si l'apôtre « eust recognu quelque
primauté d'un siège, ne devoit-il pas mettre en avant un chef
ministerial ordonné et establi sur tous les membres, sous la conduite

duquel nous fussions unis ensemble...? Il n'y a donc point de

passage en l'Escriture qui renverse plus fort ceste hiérarchie tyran-



DE CALVIN A OLTRAMARE 209

nique, en laquelle est constitué un chef en terre ». Saint Paul dit :

«Afin que nous ne soyons plus enfants...» (iv, 14), et Calvin : «On
voit par ceci quelle Chrestienté il y a sous la Papauté, où les

pasteurs travaillent tant qu'ils peuvent d'entretenir le peuple en sa

première enfance ».

Elément pratique. Si, dans le commentaire de Calvin, on découvre

un dogmaticien et un polémiste, on aperçoit surtout un homme qui
connaît les expériences lumineuses de l'Evangile, le réformateur
austère qui flagelle les vices de son époque, le prédicateur plein de

verve qui excelle à appliquer les paroles apostoliques aux circonstances

de ses lecteurs. C'est là l'un des principaux attraits de ce

commentaire. Ici (iv, 29), Calvin voit une condamnation de «toutes
niaiseries de propos d'amours, lesquelles ont accoustumé d'infecter
de paillardise les cœurs des hommes ». Là (v, 21 à vi, 9), il commente
avec un singulier à-propos les devoirs réciproques des membres d'une
même famille et ceux de maîtres et de serviteurs. La puissance de

Satan n'est pas une chimère : « Il faut aller droit contre cest ennemi,

qui nous donne l'assaut en cachette, et mesme lequel nous tue avant

que nous le puissions appercevoir » (vi, 12). Citons encore, pour
terminer, cette admirable exhortation à la prière (vi, 18) :

Si quelque fois nous sommes froids à prier, ou plus nonchalans qu'il ne fau-

droit, pource que nulle nécessité présente ne nous presse : qu'il nous souvienne
incontinent combien il y a de nos frères qui défaillent sous tant de pesans
fardeaux, et griefves fascheries, qui sont pressez de grandes angoisses en leurs

cœurs, et qui sont en toute extrémité de maux Il faudra que nous ayons
bien les cœurs de fer ou d'acier, si ceste lascheté de prier ne nous peut estre
ostée du cœur.

Conclusion.

Les commentaires de Calvin et d'Oltramare sur l'épître aux Ephésiens

sont probablement les meilleurs qui aient été écrits en français

sur ce sujet. Sans doute, ni l'un ni l'autre ne sont définitifs.
Dans les questions d'exégèse, il y aura toujours des approximations
et des jugements à reviser. Mais les qualités solides de ces œuvres
leur donnent aujourd'hui encore une utilité directe ; fortune rare
dans un domaine où les progrès sont incessants, où les travaux
nouveaux éclipsent souvent les précédents. On ne sait ce qu'il faut le

plus admirer : l'esprit de finesse chez Calvin, la rapidité de sa vision,
son intuition sûre qui va droit à l'essentiel du texte, dégage le sens



210 VICTOR BARONI

clairement pour en faire une application pratique, ou la méthode

scientifique d'Oltramare, sa logique rigoureuse qui le guide dans le

dédale des opinions et des arguments, pour arriver à formuler en

termes précis la pensée de l'apôtre. Quiconque désire connaître à

fond l'épître aux Ephésiens ne pourrait mieux faire que de consulter
d'abord le commentaire d'Oltramare : toutes les interprétations
possibles du texte y sont indiquées et critiquées, et celle qui paraît
la meilleure est proposée. Ce travail de déblaiement accompli, on
consulterait ensuite avec fruit l'ouvrage du réformateur, dans la

mesure où il a saisi exactement le sens du texte (et c'est presque
toujours le cas) ; on y trouverait la réflexion théologique, l'exhortation
pratique, la sève religieuse.

Les deux commentaires portent la marque de la puissante
personnalité de leurs auteurs. L'étude que nous venons de faire permet
d'affirmer que ces deux hommes, séparés par trois siècles,
appartiennent à un même courant de pensée. C'est la même méthode
de libre examen et la même foi vigoureuse et indépendante. Oltramare

continue l'œuvre entreprise par Calvin. L'exègète moderne est
fidèle aux principes de l'initiateur. Il lui arrive de critiquer le

réformateur, sans le comprendre toujours très bien. Ce sont deux esprits
libres qui s'inclinent tous deux devant la même autorité spirituelle.
Ils ont un même principe de vie intérieure. Calvin dit :

Arrestons-nous donc à ceci, que la conjonction de nostre âme avec Dieu,
est la vraye et seule vie d'icelle. ri)

Oltramare dit la même chose en termes un peu différents :

La religion est un contact immédiat de l'âme avec son Dieu, une relation
vivante et personnelle avec le Sauveur, ri)

Chesières, juillet 1932. Tr „.^..I7J y Victor BARONI.

(ï) Commentaire, Eph. II, 1. — (2) Discours prononcé par Hugues Oltramare le

29 mai 1864 dans l'église de Saint-Pierre, à Genève, à l'occasion du troisième centenaire

de la mort de Calvin.


	De Calvin à Oltramare : deux commentaires genevois de l'épître aux éphésiens

