Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 84

Artikel: "L'univers, une machine a faire des dieux"
Autor: Rochedieu, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380219

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380219
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

« L'UNIVERS,
UNE MACHINE A FAIRE DES DIEUX »

Tels sont les mots qui terminent le trés beau livre que vient de
publier M. Henri Bergson, Les deux sources de la morale et de la reli-
gion. Cette définition paradoxale étonne quelque peu. Serait-ce
que Pauteur conclue a la négation de la religion, et du christianisme
en particulier ? Pourtant cet ouvrage, riche en réflexions profondes
et pénétrantes, contient des pages que traverse une émotion intense,
presque religieuse. Voulant montrer ce qu’est la religion vraiment
vivante — le mysticisme, ainsi qu’il tient a 'appeler — M. Bergson la
met en contraste avec les mathématiques auxquelles
la grande majorité des hommes pourra rester 4 peu prés étrangére... tout
en saluant le génie d’un Descartes ou d’un Newton. Mais ceux qui se sont
inclinés de loin devant la parole mystique, parce qu’ils en entendaient au
fond d’eux-mémes le faible écho, ne demeureront pas indifférents a ce
qu’elle annonce (230).

Ailleurs, soulignant ce fait que le mysticisme ne s’épanouit com-
pletement qu’au sein du christianisme, il note la supériorité des
personnalités chrétiennes comparées aux grandes imes des autres
religions. Sans nier que les grands mystiques chrétiens aient passé

par des états qui ressemblent aux divers points d’aboutissement du mys-
ticisme antique,

il faut admettre cependant

qu’ils n’ont fait qu’y passer: se ramassant sur eux-mémes pour se tendre dans
un tout nouvel effort, ils ont rompu une digue ; un immense courant de vie

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. 8., t, Xx (N° 84, 1932). 1



166 EDMOND ROCHEDIEU

les a ressaisis ; de leur vitalité accrue s’est dégagée une énergie, une audace,
une puissance de conception et de réalisation extraordinaires (243).

A nos yeux Paboutissement du mysticisme est une prise de contact, et
par conséquent une coincidence partielle avec Peffort créateur que manifeste
Ja vie. Cet effort est de Dieu, si ce n’est pas Dieu lui-méme. Le grand
mystique serait une individualité qui franchirait les limites assignées a
Pespéce par sa matérialité, qui continuerait et prolongerait ainsi I’action
divine, Telle est notre définition (235).

Et ces lignes :

A Porigine du christianisme il y a le Christ... Il importe peu que le Christ
s’appelle ou ne s’appelle pas un homme. Il n’importe méme pas qu’il s’appelle
le Christ. Ceux qui sont allés jusqu’a nier Pexistence de Jésus n’empécheront
pas le Sermon sur la Montagne de figurer dans ’Evangile, avec d’autres
divines paroles. A I’auteur on donnera le nom qu’on voudra, on ne fera pas
qu’il n’y ait pas d’auteur (256).

Ces paroles ne sont pas d’un détracteur de la religion chrétienne.
Et si nous ouvrons les pages consacrées a ’enseignement évangé-
lique, nous y découvrons la méme compréhension respectueuse.

La morale de PEvangile est essentiellement celle de ’Ame ouverte : n’a-t-on
pas eu raison de faire remarquer qu’elle frise le paradoxe, et méme la contra-
diction?... Mais le paradoxe tombe, la contradiction s’évanouit, si on con-
sidére Pintention de ces maximes, qui est d’induire un état d’Ame. Ce n’est
pas pour les pauvres, c’est pour lui que le riche doit faire ’abandon de sa
richesse ; heureux le pauvre « en esprit » ! Ce qui est beau, ce n’est pas d’étre
privé, ni méme de se priver, c’est de ne pas sentir la privation. L’acte par
lequel P4me s’ouvre a pour effet d’élargir et d’élever 4 la pure spiritualité
une morale emprisonnée et matérialisée dans des formules : celle-ci devient
alors, par rapport a Pautre, quelque chose comme un instantané pris sur un
mouvement. Tel est le sens profond des oppositions qui se succédent dans le
Sermon sur la Montagne : « On vous a dit que... Et moi je vous dis que...»
D’un coté le clos, de Pautre 'ouvert. La morale courante n’est pas abolie ;
mais elle se présente comme un moment le long d’un progrés (56 s.).

Des lors, comment concilier ces pages et la phrase presque brutale :
Punivers, une machine d faire des dieux ? D’autant plus que cette
affirmation défavorable a la religion n’est nullement isolée. C’est ainsi
qu’apres avoir prouvé qu’au sein méme de lintelligence humaine
Pinstinct a fait surgir une forme spéciale d’imagination, la fonction
fabulatrice, Pauteur ajoute :

Celle-ci n’a qu’a se laisser aller pour fabriquer, avec les personnalités élé-
mentaires qui se dessinent primitivement, des dieux de plus en plus élevés



L'UNIVERS, UNE MACHINE 4 FAIRE DES DIEUX 167

comme ceux de la fable, ou des divinités de plus en plus basses comme les
simples esprits, ou méme des forces qui ne retiendront de leur origine psy-
chologique qu’une seule propriété, celle de n’étre pas purement mécaniques
et de céder a nos désirs, de se plier 4 nos volontés (174).

Ailleurs encore, cherchant a expliquer origine de Iintolérance reli-
gieuse, M. Bergson la trouve dans la nature méme de cette fonction
fabulatrice

faite pour fabriquer des esprits et des dieux (z10).

Mais, objectera-t-on, cette fonction fabulatrice qui «élabore »(™

les religions ne concerne que les seules religions inférieures. Peut-
étre bien ; mais alors pourquoi ’auteur, dont les mots, on le sent,
sont choisis et pesés soigneusement, a-t-il rédigé sa conclusion dans
des termes dont la précision ne laisse subsister aucune équivoque ?
Apres avoir décrit les dangers devant lesquels nous courons, et
montré que notre civilisation ne peut échapper a la ruine que par
un retour a la simplicité, il précise son point de vue :
..une décision s’impose. L’humanité gémit, a demi écrasée sous le poids
des progrés qu’elle a faits. Elle ne sait pas assez que son avenir dépend d’elle.
A elle de voir d’abord si elle veut continuer a vivre. A elle de se demander
ensuite si elle veut vivre seulement, ou fournir en outre effort nécessaire
pour que s’accomplisse, jusque sur notre planéte réfractaire, la fonction
essentielle de Punivers, qui est une machine a faire des dieux (343).

Il s’agit ici, sans aucun doute possible, de la religion prise dans
son sens le plus général, aussi bien les religions inférieures que la
religion supérieure ; le salut de ’humanité dépend d’une mentalité
nouvelle qui ne peut étre créée que par la religion dynamique, par
le mysticisme, en d’autres termes par le christianisme authentique.

En face de ces assertions contradictoires nous ne pouvons nous
défendre d’un certain étonnement. Une question se pose : comment
se peut-il que dans le méme ouvrage voisinent des appréciations
aussi opposées sur la religion, les unes n’en relevant que le caractére
factice, «fabriquén, les autres au contraire d’une pénétration tout
inspirée de sympathie ? Telle est la question que cette étude cherchera
a résoudre. Mais avant d’en aborder la solution nous croyons utile
d’indiquer dans leurs grandes lignes les idées émises dans Les deux
sources de la morale et de la religion.

(1) P. 224.



168 EDMOND ROCHEDIEU

Le titre méme du volume en reléve lorientation générale : morale
et religion, nous dit-on, proviennent d’une double source. D’une
part, la société exerce une pression de tous les instants sur les indi-
vidus ; par les habitudes qu’elle développe, par le moi social qu’elle
fait apparaitre a c6té du moi individuel, elle est & P'origine d’une
partie considérable de la vie morale et religieuse ; mais d’autre part
des dmes privilégies ont surgi qui se sentaient apparentées i toutes les
ames et qui, au lieu de rester dans les limites du groupe et de s’en tenir a

la solidarité établie par la nature, se portaient vers 'humanité en général
dans un élan d’amour (g6).

Ces deux forces, la société et les dmes privilégiées, quelle sera
leur action tant sur la morale que sur la religion ?

LA MORALE.

Celle-ci se présente sous deux aspects nettement distincts, la
morale statique et la morale dynamique.

La morale statique englobe les devoirs dont le caractére obligatoire
s’explique en derniére analyse par la pression de la société sur Pin-
dividu () ; certaines obligations sont imposées a tous les hommes et
leur transgression rendrait impossible la vie en société. La morale
statique est ainsi celle d>une société close
dont les membres se tiennent entre eux, indifférents au reste des hommes,

toujours préts 4 attaquer ou a se défendre, astreints enfin a une attitude
de combat (287).

De sorte que P'obligation que nous trouvons au fond de notre con-
science

et qui en effet, comme le mot P'indique bien, nous lie aux autres membres
de la société, est un lien du méme genre que celui qui unit les unes aux autres
les fourmis d’une fourmiliére ou les cellules d’un organisme (83).

La morale dynamique représente une autre qualité de vie spiri-
tuelle, et ’obligation qui en découle est, elle aussi, totalement diffé-
rente.

Tandis que l'obligation naturelle est pression ou poussée, dans la morale
compléte et parfaite il y a un appel (30).

Une intuition directe fait percevoir cette obligation.

(1) P. 46.



L'UNIVERS, UNE MACHINE 4 FAIRE DES DIEUX 169

C’est Pattitude de ’Ame ouverte, en contraste avec celle de ’Ame
close @, I’amour de ’humanité remplace ’attachement 3 une société
fermée ; la morale, au lieu de rester simplement sociale, devient
humaine(® ; elle ne découle plus de la pression de la société mais
de P’ceuvre de personnalités privilégiées dont I’apparition est

comme la création d’une espéce nouvelle composée d’un individu unique (96) ;

il semble que la poussée vitale aboutisse

de loin en loin, dans un homme déterminé, a un résultat qui n’efit pu étre
obtenu tout d’un coup pour Pensemble de Phumanité (97).

La vie elle-méme communique une impulsion nouvelle 4 des indi-
vidualités privilégiées qui se retrempent en elle pour aider la société
a aller plus loin @),

Comment définir Pobdligation, simple pression dans la morale
naturelle, véritable aspiration dans la morale dynamique ? M. Bergson
repousse l'explication kantienne qui rattache l'impératif catégo-
rique a la raison pratique. Kant et ses disciples
ont confondu le sentiment de P’obligation, état tranquille et apparenté a
Pinclination, avec P’ébranlement que nous nous donnons parfois pour briser
ce qui s’opposerait a elle (14).

L’essence de ’obligation est autre chose qu'une exigence de la raison (18).
De ce qu’on aura constaté le caractére rationnel de la conduite morale il
ne suivra pas que la morale ait son origine ou méme son fondement dans
la pure raison (83).

L’intelligence n’est que la voix qui formule rationnellement ’action
de certaines forces qui se tiennent derriere elle, et ce sont ces forces-
14, non la raison pure, qui triomphent des passions et des intéréts 4,
Un idéal, en effet, ne devient obligatoire que s’il est déja agissant :

et ce n’est pas alors son idée qui oblige, c’est son action (292).

La raison n’explique dans P'obligation que ce qu’on y trouve d’hé-
sitation () ; ce que les moralistes appellent conscience morale n’est
que la conscience de notre hésitation lorsque le devoir ne s’accomplit
que par un effort sur nous-mémes ),

L’obligation apparait
comme la forme méme que la nécessité prend dans le domaine de la vie

quand elle exige, pour réaliser certaines fins, Pintelligence, le choix, et par
conséquent la liberté (24).

(*) P. 34. — (2) P. 31. — (3) P. 102. — (4) P. 85 5. — (5) P. 94. — (6) P. 13.



170 EDMOND ROCHEDIEU

La nécessité du tout, sentie 2 travers la contingence des parties, est ce
que nous appelons Pobligation morale en général (53).

Mais c’est une nécessité avec laquelle on discute et qui s’accom-
pagne par conséquent d’intelligence et de liberté®. Car l'individu
qui fait partie de la société peut secouer I'ordre social qu’il subit et
qu’il a quelque peu contribué a créer.

Le sentiment de cette nécessité, accompagné de la conscience de pouvoir
s’y soustraire (7)

voila I’obligation.

Nous parlions de forces qui se tiennent derri¢re la raison et influen-
cent les décisions volontaires. Quelles sont ces forces ? Pour M. Berg-
son, il s’agit avant tout de la sensibilité, seule capable, avec 'instinct
et ’habitude, d’avoir une action directe sur la volonté(?, C’est donc
Pémotion qui contrebalancera la pression sociale, ’émotion

qui se prolonge en élan du c6té de la volonté, et en représentation explica-
tive dans Pintelligence (45).

Pour qui ne serait pas convaincu de cette vérité, M. Bergson cite
Pexemple du christianisme et de Pémotion spéciale qu’il a apportée
au monde sous le nom de charité:

si elle gagne les dmes, une certaine conduite s’ensuit, et une certaine doc-
trine se répand. Ni cette métaphysique n’a imposé cette morale, ni cette
morale ne fait préférer cette métaphysique. Métaphysique et morale expri-
ment la méme chose, 'une en termes d’intelligence, 'autre en termes de
volonté (45 s.).

Opposition entre morale statique et morale dynamique.

La morale comprend ainsi deux parties distinctes, dont 'une a sa raison
d’étre dans la structure originelle de la société humaine, et dont ’autre
trouve son explication dans le principe explicatif de cette structure. Dans
la premiére, Pobligation représente la pression que les éléments de la société
exercent les uns sur les autres pour maintenir la forme du tout, pression
dont Peffet est préfiguré en chacun de nous par un systéme d’habitudes
qui vont pour ainsi dire au-devant d’elle : ce mécanisme, dont chaque piéce
est une habitude mais dont ’ensemble est comparable 4 un instinct, a été
préparé par la nature. Dans la seconde, il y a encore Pobligation si ’on veut,
mais Pobligation est la force d’une aspiration ou d’un élan, de I’élan méme
qui a abouti 4 ’espéce humaine, 4 la vie sociale, 2 un systéme d’habitudes
plus ou moins assimilable a Pinstinct : le principe de propulsion intervient

(*) P. 93. — (2) P. 3s.



L'UNIVERS, UNE MACHINE 4 FAIRE DES DIEUX 171

directement, et non plus par Pintermédiaire des mécanismes qu’il avait
montés, auxquels il s’était arrété provisoirement (52).

Pourtant les deux sources de la morale, la pression sociale et Vélan
d’amour, ne sont que
deux manifestations complémentaires de la vie, normalement appliquée a
conserver en gros la forme sociale qui fut caractéristique de I'espéce hu-
maine dés Dorigine, mais exceptionnellement capable de la transfigurer,
grice 4 des individus dont chacun représente, comme efit fait apparition
d’une nouvelle espéce, un effort d’évolution créatrice (98).

Ces deux morales sont amalgamées, ou mieux juxtaposées dans
la moralité telle que Paccepte aujourd’hui ’humanité civilisée :
d’une part un systéme d’ordres dictés par des exigences sociales
impersonnelles, d’autre part un ensemble d’appels lancés a la con-
science de chacun de nous par des personnes qui représentent ce qu’il
y a de meilleur dans ’humanité (.

LA RELIGION.

La méme dualité d’origine se trouve dans le double aspect de la
religion, statique et dynamique.

La religion statique.

M. Bergson formule en termes précis trois définitions qui se com-
pletent P'une I’autre.

Une premiere s’appuie sur la constatation que lintelligence, par
Pincessante activité qu’elle déploie, menace de rompre sur certains
points la cohésion sociale. Comment la nature a-t-elle paré a ce
danger ? Est-ce linstinct qui fournit le contrepoids nécessaire ?
Mais la place de linstinct, chez ’homme, se trouve occupée par
Pintelligence ; il faut donc qu’une « virtualité d’instinct », le « résidu
d’instinct qui subsiste autour de lintelligence» produise un effet
équivalent. La nature a eu recours a une fonction spirituelle spéciale,
distincte de P'imagination, la fonction fabulatrice; par son moyen
des représentations «imaginaires » sont suscitées, qui tiendront téte
a la représentation du réel et qui réussiront, par intermédiaire de
Pintelligence méme, A contrecarrer le travail intellectuel. (2

Envisagée de ce premier point de vue, la religion est donc une réaction dé-
fensive de la nature contre le pouvoir dissolvant de Pintelligence.(3)

(r) P. 84. — (2) P. 124. — (3) P. 127, souligné dans le texte.



172 EDMOND ROCHEDIEU

Parmi les idées déprimantes que la réflexion introduit dans Pdme
humaine, l'une des plus dangereuses est celle de la mort.
Envisagée de ce second point de vue, la religion est une réaction défensive de

la nature contre la représentation, par Pintelligence, de Pinévitabilité de la
mort. (1)

Bref, toutes les représentations religieuses ne sont au fond que

des réactions défensives de la nature contre la représentation, par Pintelligence,
d’une marge décourageante d’imprévu entre initiative prise et Peflet soubaité (2),

On a prétendu que la religion avait pour cause premiere I’émo-
tion de ’homme devant la nature ; certes, cet effroil représente ’'un
des facteurs constituants des religions. Mais

la religion est moins de la crainte qu’une réaction contre la crainte (15I1).

La fonction fabulatrice.

Que faut-il entendre au juste par ces mots ?

La psychologie, estime M. Bergson, a eu le tort de ne pas subdi-
viser suffisamment son objet; elle a rapporté a Pimagination les
représentations qui engendrent les superstitions et dont le carac-
teére commun est d’étre fantasmatiques ; or, ces faits psychiques doi-
vent é&tre classés a part, et il faut appeler « fabulation » ou «fiction »
Pacte qui les fait surgir®. Cette fonction fabulatrice consiste donc
dans le pouvoir de créer des personnages imaginaires ; elle prend,
chez les romanciers et les dramaturges, une intensité de vie extra-
ordinaire ; de son c6té ’enfant posséde souvent a un degré rare cette
puissance d’évocation créatrice qui ressemble a une sorte de faculté
d’hallucination volontaire @, Méme chez ’adulte se produisent par-
fois des hallucinations étonnantes grice auxquelles 'individu échappe
a des périls imminents — et M. Bergson cite un cas de ce genre(s).

La religion agit d’une fagon a peu prés semblable en renforgant
les éléments de personnalité que Pintelligence primitive croit aper-
cevoir autour d’elle dans les phénomeénes et les événements, et fina-
lement elle les convertit en personnes(®. La fonction fabulatrice
intervient donc comme une fiction qui surgirait pour parer a cer-
tains dangers de l’activité intellectuelle sans toutefois compromettre
Pavenir de Pintelligence (7.

(1) P. 137, souligné dans le texte. — (2) P. 147, souligné dans le texte. —
(3) P. 111. — (4) P. 207 5. — (5) P. 125. — (6) P. 185. — (7) P. 112 s.



L'UNIVERS, UNE MACHINE A FAIRE DES DIEUX 173

A maintes reprises M. Bergson insiste sur les dangers que lin-
telligence fait courir a Pespéce. Dans une page saisissante passe une
inquiétude qui fait songer a la fois au récit de la Genese on I’écri-
vain sacré parle de ’Arbre de la connaissance du bien et du mal
et au mythe gnostique de la Sophia. Certes, la conception du mal
différe, mais n’est-ce pas la méme évocation de ces temps lointains
ou ’dme humaine a soudain développé ses possibilités de connaitre }
L’intelligence n’était pas sans danger. Jusque la, tous les vivants avaient bu
avidement 2 la coupe de la vie. Ils savouraient le miel que la nature avait
mis sur le bord ; ils avalaient le reste par surcroit, sans I’avoir vu. L’intelli-
gence, elle, regardait jusqu’en bas. Car I’étre intelligent ne vivait plus seu-
lement dans le présent ; il n’y a pas de réflexion sans prévision, pas de pré-
vision sans inquiétude, pas d’inquiétude sans un relichement momentané
de Pattachement a la vie. Surtout il n’y a pas d’humanité sans société, et
la société demande a Pindividu un désintéressement que Pinsecte, dans son
automatisme, pousse jusqu’a oubli complet de soi. Il ne faut pas compter
sur la réflexion pour soutenir ce désintéressement. L’intelligence, 4 moins
d’étre celle d’un subtil philosophe utilitaire, conseillerait plutét ’égoisme...
L’arrét méme de ’élan créateur qui s’est traduit par apparition de notre
espéce a donné avec lintelligence humaine, a4 Pintérieur de Dintelligence
humaine, la fonction fabulatrice qui élabore les religions (224 s.).

% On ne saurait trop insister sur Pimportance de cette fonction fabu-
latrice : source de la religion, elle se trouve également a l’origine
de la magie, autre précaution de la nature contre les dangers de
Pintelligence ™. Et ’homme lui est redevable de ses premiers pas
vers la civilisation :

L’ascension graduelle de la religion vers des dieux dont la personnalité est

de plus en plus marquée... correspond au premier des deux grands progrés
de Phumanité dans le sens de la civilisation (18g).

La religion dynamique ou mysticisme.

Des ames privilégiées ont surgi: ce furent les grands mystiques
qui, s’échappant des limites de la religion statique, ne se contentérent
plus de cette personnalisation progressive des dieux telle que la fonc-
tion fabulatrice I’élabore. Une différence de nature sépare la reli-
gion dynamique de la religion statique. Le grand mystique pro-
longe P'action divine, et sa foi constitue véritablement une religion
nouvelle dont I’aboutissement est une prise de contact, par une

(*) P. 184.



174 EDMOND ROCHEDIEU

intuition directe, avec l’effort créateur que manifeste la vie, avec
Dieu®,

Déja dans le paganisme antique se découvrent des tentatives du
mysticisme de s’installer dans la religion statique. Tels certains aspects
des mystéres paiens; bien que se rattachant a la religion établie,
ils n’en portent pas moins la marque de personnalités puissantes (3.
Telle encore la philosophie grecque, dont Pinfluence sur les 4mes
ne s’explique que par effet du mysticisme dont elle est imprégnée ;
certes, le développement de la pensée hellénique fut avant tout une
ceuvre rationnelle, mais a c6té et indépendamment de ce dévelop-
ment
se produisit de loin en loin chez quelques 4mes prédisposées un effort pour

aller chercher, par dela lintelligence, une vision, un contact, la révélation
d’une réalité transcendante (234 s.).

Cet effort ne fut jamais achevé ; mais chaque fois, au moment de
s’épuiser, il a confié a la dialectique ce qui restait de lui-méme
plutét que de disparaitre tout entier. Résumant ’évolution de
la vie spirituelle dans Pantiquité classique, M. Bergson y voit
une premiére vague, purement dionysiaque, venir se perdre dans Porphisme,
qui était d’une intellectualité supérieure : une seconde, qu'on pourrait ap-
peler orphique, aboutit au pythagorisme, c’est-a-dire a une philosophie ;
a son tour le pythagorisme communiqua quelque chose de son esprit au pla-

tonisme ; et celui-ci, 'ayant recueilli, s’ouvrit naturellement plus tard aun
mysticisme alexandrin (235).

Si la parole du grand mystique rencontre un écho, c’est que la
religion tient & la structure méme de notre mentalité®, En chacun
de nousily a

un mystique qui sommeille et qui attend seulement une occasion de se ré-
veiller (101).

Jamais d’ailleurs il n’y eut de société sans religion.

Toutefois le mysticisme complet n’existe que dans le christianisme.
Méme le bouddhisme, ot la discipline mystique joue un rdle si impor-
tant, n’a pas atteint la perfection mystique ; il ignore «le don total
et mystérieux de soi-méme», peut-&tre parce qu’il n’a pas cru a
Pefficacité de Paction personnelle®. Chose curieuse, c’est I'influence
du christianisme, si minime fit-elle, jointe a I'industrialisation appor-

(1) P. 235. — (2) P. 231 s. — (3) P. 187. — (4) P. 241.



L'UNIVERS, UNE MACHINE A FAIRE DES DIEUX 175

tée par notre civilisation occidentale, qui a déclenché Pardent mysti-
cisme d’un Ramakrishna ou d’un Vivekananda; aussi longtemps
que Hindou se sentait écrasé par la nature, aussi longtemps que
les famines et la misére apparaissaient comme des fléaux inévitables,
le pessimisme restait la seule explication du monde compatible avec
cette impuissance de ’homme. Mais Pinfluence occidentale, tant
spirituelle que matérielle, apporta la délivrance et, si paradoxal que
cela puisse sembler, 'introduction des machines fut favorable a
Iéclosion d’un mysticisme plus élevé (),

Dans la pratique générale, une religion mixte s’est constituée, qui
est au mysticisme ce que la vulgarisation est 4 la science®. Impli-
quant une orientation nouvelle de Pancienne piété, elle est
une aspiration plus ou moins prononcée du dieu antique, issu de la fonction

fabulatrice, a se perdre dans celui qui se révéle effectivement, qui illumine
et réchauffe de sa présence des Ames privilégiées (229).

La religion courante se présente alors

comme la cristallisation, opérée par un refroidissement savant, de ce que
le mysticisme vint déposer, briilant, dans ’Ame de '’humanité (254).

Caractéristiques du grand mystique.

Le grand mystique, étre d’exception, 4me privilégiée, n’est pas
le malade ou le demi-fou que certains ont voulu dépeindre. Certes,
il peut étre sujet a des états morbides. Mais ces états sont accidentels
et passagers, et ne constituent pas le mysticisme ; puis, si ’on songe
au bouleversement qu’est le passage du statique au dynamique @,
doit-on vraiment s’étonner que le contre-coup s’en fasse sentir dans
la personnalité tout entiere ?

Quand les profondeurs obscures de ’Ame sont remuées, ce qui monte 2 la
surface et arrive a la conscience y prend, si intensité est suffisante, la forme
d’une image ou d’une émotion. :’image est le plus souvent hallucination
pure, comme I'émotion n’est qu’agitation vaine, Mais 'une et ’autre peuvent
exprimer que le bouleversement est un réarrangement systématique en vue
d’un équilibre supérieur... Il ne faut donc pas s’étonner si des troubles ner-
veux accompagnent parfois le mysticisme ; on en rencontre aussi bien dans
d’autres formes du génie, notamment chez des musiciens. Il n’y faut voir
que des accidents. Ceux-1a ne sont pas plus de la mystique que ceux-ci ne
sont de la musique (245).

Si Pon étudie les mystiques chrétiens sans parti pris, on s’apergoit

(r) P. 241 5. — (2) P. 255. — (3) P. 24s.



176 EDMOND ROCHEDIEU

qu’ils possédent i un degré extraordinaire tous les traits caracté-
ristiques d’une santé spirituelle solidement assise :

le gofit de Paction, la faculté de s’adapter et de se réadapter aux circons-
tances, la fermeté jointe a la souplesse, le discernement prophétique du pos-
sible et de 'impossible, un esprit de simplicité qui triomphe des complications,
enfin un bon sens supérieur (244).

M. Bergson, en termes trés beaux, décrit certains aspects de ’état
d’ame du mystique complet, autrement dit chrétien :

L’ame cesse de tourner sur elle-méme, échappant un instant a la loi qui veut
que Pespéce et Pindividu se conditionnent I'un Pautre, circulairement.
Elle s’arréte, comme si elle écoutait une voix qui ’appelle. Puis elle se laisse
porter, droit en avant, Elle ne pergoit pas directement la force qui la meut,
mais elle en sent P'indéfinissable présence, ou la devine a travers une vision
symbolique. Vient alors une immensité de joie, extase ou elle s’absorbe ou
ravissement qu’elle subit : Dieu est 1a, et elle est en lui. Plus de mystére.
Les problémes s’évanouissent, les obscurités se dissipent ; c’est une illumi-
nation. Mais pour combien de temps? Une imperceptible inquiétude, qui
planait sur Pextase, descend et s’attache a elle comme une ombre... L’dme
du grand mystique ne s’arréte pas a 'extase comme au terme d’un voyage...
L’union avec Dieu a beau étre étroite, elle ne serait définitive que si elle était
totale... Plus de séparation radicale entre ce qui aime et ce qui est aimé :
Dieu est présent et la joie est sans bornes. Mais si ’Ame s’absorbe en Dieu
par la pensée et par le sentiment, quelque chose d’elle reste en dehors ; c’est
la volonté : son action, si elle agissait, procéderait simplement d’elle. Sa vie
n’est donc pas encore divine. Elle le sait ; vaguement elle s’en inquiéte, et
cette agitation dans le repos est caractéristique de ce que nous appelons le
mysticisme complet : elle exprime que ’élan avait été pris pour aller plus
loin, que Pextase intéresse bien la faculté de voir et de s’émouvoir, mais
qu’il y a aussi le vouloir, et qu’il faudrait le replacer lui-méme en Dieu.
Quand ce sentiment a grandi au point d’occuper toute la place, ’extase est
tombée, ’ame se retrouve seule et parfois se désole... Elle sent qu’elle a beau-
coup perdu : elle ne sait pas encore que c’est pour tout gagner... La phase
définitive, caractéristique du grand mysticisme, se prépare. Analyser cette
préparation finale est impossible, les mystiques eux-mémes en ayant a peine
entrevu le mécanisme (245-247).

L’ame élimine de sa substance tout ce qui n’est pas assez pur,
assez résistant et souple pour que Dieu P'utilise.
Maintenant c’est Dieu qui agit par elle, en elle: Punion est totale, et par

conséquent définitive (248).

Et ce sera dés lors pour ’ame une surabondance de vie.



L'UNIVERS, UNE MACHINE A FAIRE DES DIEUX 177

Surtout elle voit simple, et cette simplicité, qui frappe aussi bien dans ses
paroles et dans sa conduite, la guide 4 travers des complications qu’elle
semble ne pas méme apercevoir. Une science innée, ou plutét une innocence
acquise, lui suggére ainsi du premier coup la démarche utile, ’acte décisif,
le mot sans réplique (248).

Cette 4me n’est pas déparée par lorgueil ; au contraire, une pro-
fonde humilité pénétre ceux qui ont passé par cette expérience(®,
Il s’y joint un sentiment de vraie libération : bien-&tre, richesses,
plaisirs, tout ce qui retient le commun des hommes la laisse indiffé-
rente ),

Une soif d’apostolat saisit le mystique, car

Pamour qui le consume n’est plus simplement Pamour d’un homme pour
Dieu, c’est 'amour de Dieu pour tous les hommes. A travers Dieu, par Dieu,
il aime toute ’humanité d’un divin amour (249).

Et cet amour
fait que chacun d’eux est aimé ainsi pour lui-méme, et que par lui, pour lui,

d’autres hommes laisseront leur 4me s’ouvrir a ’amour de ’humanité (101).

Notons enfin que, de sa nature méme, le vrai mysticisme est rare.
Il se situe en un point jusqu’on le courant spirituel lancé a travers la
matiére aurait probablement voulu, jusqu’ou il n’a pu aller (),

RESUME.

Telles sont les caractéristiques générales des conceptions berg-
soniennes sur la morale et la religion. Pour plus de commodité,
nous les résumerons en un tableau synoptique.

Morale statique (ou naturelle). Morale dynamique.
morale du clos morale de Pouvert
obligation = pression de la so- obligation = appel, inspiration
ciété.
action directe de la vie: ’élan action indirecte de la vie : I’élan
vital s’impose vital est saisi par Dintuition
état de guerre amour de ’humanité
systéme d’ordres anonymes appels adressés par des person-

nalités privilégiées.

(1) P. 249. — (2) P. 49. — (3) P. 228.



178 EDMOND ROCHEDIEU

Religion statique (ou naturelle). Religion dynamique
(ou mysticisme).
réaction de la nature contact avec Dieu
assurance contre les dangers de marcheen avant, progrés
Pintelligence
produit naturel appels adressés par des 4mes pri-

vilégiées
fonction fabulatrice: fabrique des  intuition directe, strict mono-
dieux toujours plus personnels théisme

La morale courante, aussi bien que la religion courante, est
un mélange du statique et du dynamique.

*
* *

On le voit, M. Bergson distingue deux religions différentes, et
seule la religion statique doit son origine et son développement 4 la
fonction fabulatrice, bien que la religion dynamique lui emprunte
certains de ses éléments secondaires. Le mystique, nous dit-on, saisit
par intuition les vérités qui constitueront sa foi, et sa piété sera d’une
nature et d’une qualité tout autres que celle de la religion statique.
Mais s’il en est ainsi, pourquoi déclarer que « 'univers est une machine
a faire des dieux» ? pourquoi prétendre que le salut de humanité
dépend de la mise en pratique de cette vérité, ce qui revient a dire
que le monde actuel n’échappera a la destruction qu’en mettant sa
confiance dans la fonction fabulatrice, qui lui « fabriquera des dieux » ?
Mais n’est-ce pas la un retour 2 la religion statique au lieu du progres
queseule peut assurer la religion dynamique ? Car, nous a-t-on déclaré,
le mysticisme de la religion dynamique est infiniment supérieur aux
croyances de la religion statique. Dés lors on peut se demander si
ces vues ne sont pas quelque peu contradictoires ; sinon, si ’on hésite
a taxer d’illogisme un penseur de la valeur de M. Bergson, on devra
chercher une explication satisfaisante a ce qui parait au premier
abord un manque de rigueur dans le raisonnement.

Trois suppositions s’offrent 4 nous :

1° La fonction fabulatrice participerait au développement de la
religion dynamique.

La religion dynamique ne se propage que par des images et des symboles
que fournit la fonction fabulatrice (28q).



LUNIVERS, UNE MACHINE A FAIRE DES DIEUX 179

Mais alors, s’il est vrai que la fonction fabulatrice exerce une influence
prépondérante sur le mysticisme, & quoi bon tant insister pour
marquer I’absolue différence qui sépare les deux formes de religion ?
pourquoi déclarer que

Perreur est de croire qu’on passe, par accroissement ou par perfectionne-

ment, du statique au dynamique, de la démonstration ou de la fabulation,
méme véridique, a Pintuition (290)?

Cette insistance a distinguer dans la religion deux aspects presque
en opposition nous oblige a chercher une autre explication au probleme
que nous nous sommes posé.

20 Serait-ce peut-étre le désir du philosophe de se maintenir stric-
tement sur le terrain philosophique sans empiéter sur le domaine
de la théologie, en méme temps que la répugnance du psychologue
a affirmer la réalité d’une révélation divine ? Mais M. Bergson n’a
pas craint de décrire la religion dynamique comme celle du Dieu

qui se révéle effectivement, qui illumine et réchauffe de sa présence des
ames privilégiées (229).

Et ces 4mes, nous dit-il, ayant eu

la révélation d’une réalité transcendante (235)

ont retrouvé Dieu aprés avoir triomphé de la matérialité (9,

Cette affirmation répétée qu’il existe des 4mes privilégiées et pré-
disposées, nous parait digne d’attention : le philosophe de I'intuition,
méme sans employer un vocabulaire théologique, est au fond trés
prés des données de la foi chrétienne. La piété biblique n’affirme-
t-clle pas que Dieu choisit certains hommes pour en faire ses ins-
truments ? ne parle-t-on pas, dans les Ecritures, d’un appel que
Dieu adresse, d’une prédestination par laquelle I'ceuvre divine se
poursuit ? Non, ce n’est pas la crainte de paraitre trop religieux
qui a poussé M. Bergson a faire une part aussi large aux théories
sociologiques. Quelle en est alorsla cause profonde ?

39 Ne sommes-nous pas en présence d’une forme un peu spéciale
de Péternelle question de la transcendance et de 'immanence dans
le probléme religieux ?

Sans chercher le moins du monde 4 reprendre les discussions que
souleve le probléme de Dieu, nous croyons cependant qu’on peut
distinguer, nous ne dirons pas deux conceptions opposées de Dien,

(1) P. 276,



180 EDMOND ROCHEDIEU

mais deux points de vue divergents dans la maniére de se représenter
Pactivité divine. D’une part Pimmanence qui tend a assimiler la
divinité a une force de la nature(, exaltant le libre jeu de la vie
naturelle ) ; le Dieu ainsi congu devient facilement inexorable et se
confond avec les lois immuables qui régissent "univers ) ; la croyance
tourne au fatalisme ¥, D’autre part la transcendance : séparant nette-
ment Dieu et le monde, elle ne confond pas les forces naturelles et
Pactivité divine ; elle montre au contraire que des interventions de
Dieu se révélant a des propheétes sont nécessaires pour corriger en
quelque sorte ce qu’il y a de mauvais dans Pévolution de la nature.

Le Vocabulaire de la philosophie de M. Lalande, a I’article « transcen-
dance » met admirablement en contraste 'immanence et la trans-
cendance. Vu la clarté des termes employés, nous ne pouvons mieux
faire que reproduire ces quelques lignes. La transcendance «se dit
en particulier de la doctrine théologique d’aprés laquelle Dieu n’est
pas dans le monde comme un principe vital animant un étre vivant,
mais est, a ’égard des créatures, selon les expressions de Leibnitz,
ce qu’un inventeur est 4 sa machine, ce qu’un prince est 4 ses sujets,
et méme ce qu'un pere est a ses enfants » (Monad. 84).

Dans Pouvrage de M. Bergson, le courant de 'immanence serait
représenté par les affirmations qui font de la religion quelque chose
de fabriqué, et de univers une machine 4 faire des dieux ; la tendance
a la transcendance, au contraire, se retrouverait dans cette cons-
tatation que des dmes privilégiées, dont Papparition reste inexpli-
cable, surgissent de loin en loin dans I’histoire de ’humanité, et font
avancer la religion aussi bien que la morale par bonds et non par un
progres lent et continu,

Un examen plus attentif prouvera qu’il en est bien ainsi ; il nous
suffira de nous arréter aux deux points suivants :

1. le role joué par la nature ;

2. la destinée de ’homme et le progrés de ’humanité.

LE ROLE JOUE PAR LA NATURE.

1° Toute une série de déclarations sont de tendance nettement
immanente. Les forces de la nature dominent ’homme et ’empor-
tent dans leur fatalité.

(*) Maurice Neeser, Le probléme de Dieu, p. 76. — (2) Id., p. 66. — (3) Id.,
p. 77. — (4) Id., p. 78.



L'UNIVERS, UNE MACHINE A FAIRE DES DIEUX 181

La nature est présentée comme douée d’intentions, de volonté.
L’auteur s’en explique d’ailleurs lorsque, se demandant si la nature a
prévu ’énorme développement de sociétés comme la notre, il précise
ainsi sa pensée :

Entendons-nous d’abord sur le sens de la question. Nous n’affirmons pas
que la nature ait proprement voulu ou prévu quoi que ce soit. Mais nous
avons le droit de procéder comme le biologiste, qui parle d’une intention
de la nature toutes les fois qu’il assigne une fonction a un organe : il exprime
simplement ainsi 'adéquation de ’organe a la fonction (53).

Il y a un élan de vie qui traverse la matiére et qui en tire ce qu’il peut
quitte a se scinder en route (221).

Pourtant

la nature n’a rien voulu, si Pon entend par volonté une faculté de prendre
des décisions particuliéres. Mais elle ne peut poser une espéce animale sans
dessiner implicitement les attitudes et mouvements qui résultent de sa struc-
ture et qui en sont les prolongements. C’est en ce sens qu’elle les a voulus

(306).

En ce sens également la nature a voulu la guerre (), De méme encore
la nature, massacreuse des individus en méme temps que génératrice
des especes, se préoccupant plus de la société que des individus,

a dii vouloir le chef impitoyable si elle a prévu des chefs (301).

La nature est optimiste (@, preuve en soit ’existence de la religion
statique, qui n’est, on s’en souvient, qu'une série de réactions de la
nature réalisant dans P'individu le bien de I’espéce, en luttant contre
le pouvoir dissolvant de Pintelligence qui ruinerait le but poursuivi.

Des lois président a ces réactions : la
loi de dichotomie qui parait provoquer la réalisation, par leur seule disso-

ciation, de tendances qui n’étaient d’abord que des vues différentes prises
sur une tendance simple.

Puis encore la lot de double frénésie qui représente

Pexigence, immanente 4 chacune des deux tendances une fois réalisées par
sa séparation, d’étre suivie jusqu’au bout — comme s’il y avait un bout (320)!

Pas de doute ‘possible ; ces hypotheéses s’inspirent des théories de
Pimmanence.
Non seulement la nature, mais I’élan de vie qui constitue ce qu’il

(1) P. 297. — (3) P. 147.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s, t. xx (N° 84, 1932). 12



182 EDMOND ROCHEDIEU

y a de vivant en elle, posstéde des particularités. La pression sociale
et V’élan & amour, sources de la morale, n’étaient, on P’a vu, que deux
manifestations complémentaires de la vie ™. Or cette vie

a partout la méme essence, qui est d’accumuler graduellement de Pénergie
potentielle pour la dépenser brusquement en actions libres (273).

Elle se manifeste par certains traits saillants, qui lui appartien-
nent en propre: une poussée interne la porte dans une direction
déterminée ¥, vers une complication de plus en plus haute, lui per-
mettant d’utiliser Pobstacle que représente la matiére pour en faire
son instrument. Quant aux formes créées par la vie, elles restent
toujours imprévisibles ®, bien que la vie soit « coordination et hié-
rarchie d’éléments entre lesquels le travail se divise », ce qui explique
a la fois 'organisme individuel et la constitution des sociétés 4.

Tout ceci, on en conviendra, demeure dans la ligne de ce que nous
avons défini sous le terme d’immanence,

2° Et cependant cette méme poussée vitale constitue encore la
force mystérieuse qui fait agir les 4mes privilégiées.

Si Pon descendait jusqu’a la racine de la nature elle-méme, on s’apercevrait
peut-étre que c’est la méme force qui se manifeste directement, en tournant
sur elle-méme, dans ’espéce humaine une fois constituée, et qui agit ensuite
indirectement, par Pintermédiaire d’individualités privilégiées, pour pousser
Phumanité en avant (47 s.).

Certes, pour M. Bergson, cette force reste la vie qui

communique une impulsion nouvelle 4 des individualités privilégiées qui
se seront retrempées en elle pour aider la société a aller plus loin (102).

C’est pourquoi

toute morale, pression ou aspiration, est d’essence biologique (103)

et se rattache au principe méme de la vie (),

Malgré P'insistance intentionnelle de Pauteur a formuler sa pen-
sée en termes de science biologique, ne semble-t-il pas qu’on
entende comme un écho lointain des déclarations de 1’évangile selon
saint Jean : « Je suis la vérité, le chemin et la vie» ? L’immanence s’est
singuliérement imprégnée de transcendance.

(1) P. 98, — (2) P. 117. — (3) P. 118 5, — (4) P. 123. — (5) P. 102.



L'UNIVERS, UNE MACHINE 4 FAIRE DES DIEUX 183

LA DESTINEE DE L’HOMME ET LE PROGRES DE L HUMANITE.

Les théories bergsoniennes, comme c’était déja le cas dans L’évo-
lution créatrice, sont anthropocentriques. L’homme reste la raison
d’étre de la vie sur notre planéte, I’effort créateur n’ayant passé avec
succes que sur la ligne d’évolution qui aboutit a Phumanité®,

Or, dans cette question plus qu’ailleurs peut-étre, Pauteur nous
parait osciller sans cesse entre 'immanence et la transcendance.

10 Certaines affirmations dépeignent I’homme comme entrainé
par les forces de la nature sans qu’aucun secours ni aucune révélation
ne lui viennent d’un Dieu transcendant.

L’&tre humain, nous dit-on, ne parait pas avoir été destiné au déve-
loppement qu’il a atteint. L’organisation de I’homme semblait
en effet le prédestiner 4 une vie plus modeste (3,

L’homme, sortant des mains de la nature, était un étre intelligent et sociable,
sa sociabilité étant calculée pour aboutir & de petites sociétés, son intelli-
gence étant destinée a favoriser la vie individuelle et la vie du groupe. Mais
Pintelligence, se dilatant par son effort propre, a pris un développement
inattendu... En allant de la solidarité sociale a la fraternité humaine, nous
rompons donc avec une certaine nature, mais non pas avec toute nature

(55)-

Mais cette méme évolution suppose aussi que ’homme a pu s’ap-
puyer sur des forces quile dépassent. L’espéce qui représente la raison
d’étre de toutes les autres n’est en effet que partiellement elle-méme.
Elle n’aurait méme jamais pensé a le devenir entidrement si certains
de ses représentants n’avaient réussi, par un effort individuel qui
s’est surajouté au travail général de la vie, 4 briser la résistance
qu’opposait Pinstrument, a triompher de la matérialité, a retrouver
Dieu (3.

M. Bergson s’inscrit en faux contre la croyance a Phérédité de
Pacquis, — théorie qui a fait beaucoup de mal®@, estime-t-il, repous-
sant ainsi 'une des conséquences logiques de 'immanence.

Cest sous Dinfluence d’idées précongues, et pour satisfaire aux exigences
d’une théorie, qu’on parle d’habitudes héréditaires et surtout qu’on croit la
transmission assez réguliére pour opérer une transformation. La vérité est
que, si la civilisation a profondément modifié ’homme, c’est en accumulant
dans le milieu social comme dans un réservoir, des habitudes et des con-

(1) P. 276, 2235, 224, — (2) P. 181, — (3) P. 276, — (4) P. 326.



134 EDMOND ROCHEDIEU

naissances que la société verse dans lindividu a chaque génération nou-
velle. Grattons la surface, effagons ce qui nous vient d’une éducation de
tous les instants: nous retrouverons au fond de nous, ou peu s’en faut,
Phumanité primitive (133 cf. 294 s.).

C’est dans les mceurs, dans les institutions, dans le langage méme que se
déposent les acquisitions morales : elles se communiquent ensuite par une
éducation de tous les instants ; ainsi passent de génération en génération
des habitudes qu’on finit par croire héréditaires (293 s.).

On a confondu la tendance innée, transmissible des parents 4 ’en-
fant, et I'habitude acquise qui se greffe souvent sur la tendance
naturelle (),

La thése philosophique indémontrée a pris un faux air d’assurance scien-

tifique en passant par la science, mais elle reste philosophie, et elle est plus
oin que jamais d’étre démontrée (294). '

Quant au progres religieux, il ne s’explique guére si 'on se can-
tonne dans 'immanence. L’acceptation de la religion dynamique,
en effet, s’est heurtée 4 la nature méme de ’homme qui doit « gagner
son pain a la sueur de son front», ce qui revient a dire qu’il appar-
tient a Pune des espéces animales, soumis comme tel

a la loi qui régit le monde animal et qui condamne le vivant a se repaitre du
vivant (251).

L’intelligence de I’homme est précisément faite pour lui fournir
des armes et des outils en vue de cette lutte. Comment, dés lors,

PPhumanité tournerait-elle vers le ciel une attention essentiellement fixée sur
la terre (251) ?

Pourtant, jusqu’a un certain point, les transformations sociales
se comprennent sans recourir a la transcendance. Les sociétés qui
ont progressé plus que d’autres sont
probablement celles que des conditions d’existence défavorables ont obligées

a un certain effort pour vivre, et qui ont alors consenti, de loin en loin, a
accentuer leur effort pour suivre un initiateur, un inventeur, un homme su-

périeur (143).
Car

ce qui 2 manqué aux non-civilisés, ce n’est probablement pas 'homme supé-
rieur... c’est plutét Poccasion fournie 4 un tel homme de montrer sa supé-

\

riorité, c’est la disposition des autres a le suivre (181).

(x) P. 294.



L’UNIVERS, UNE MACHINE A4 FAIRE DES DIEUX 183

2° Cependant la marche en avant de ’humanité apparait inintelli-
gible si Pon n’admet pas D’existence de personnalités privilégiées
sous 'impulsion desquelles se fait tout progres moral véritable, et
qui deviennent des exemples (). Le progrés moral n’est pas la consé-
quence naturelle de ’évolution de la société ;
quoi qu’on fasse, il faudra toujours revenir 4 la conception de créateurs mo-
raux, qui se représentent par la pensée une nouvelle atmosphére sociale,
un milieu dans lequel il ferait meilleur vivre (79). ,

Rappelons-nous le ton et 1’accent des prophétes d’Israél. Clest leur voix
méme que nous entendons quand une grande injustice a été commise et
admise. Du fond des siécles ils élévent leur protestation (75).

Depuis eux bien des conquétes spirituelles ont été réalisées.

Mais ces agrandissements non plus ne se sont pas faits tout seuls. Sur chacun
d’eux Phistorien suffisamment renseigné mettrait un nom propre (76).

Prenons un exemple : Phumanité, quittant la morale naturelle des
sociétés fermées, s’est inspirée & un moment donné de la morale de
Pouvert ou amour du prochain s’étend a tous les hommes ; c’est au
christianisme qu’elle doit ce progrés@. Les philosophes antiques,
sans doute, avaient entrevu cet idéal, mais ils ne ’avaient que congu
par Pintelligence,

et congu peut-étre comme irréalisable. Nous ne voyons pas qu’aucun des
grands stoiciens, méme celui qui fut empereur, ait jugé possible d’abaisser la
barriére entre I’homme libre et Pesclave, entre le citoyen romain et le bar-
bare. Il fallut attendre jusqu’au christianisme pour que I'idée de fraternité

universelle, laquelle implique I’égalité des droits et I'inviolabilité de la per-
sonne, devint agissante (77).

A qui cherche le pourquoi de ces faits, M. Bergson donne cette réponse
profondément juste :

C’étaient presque les mémes paroles ; mais elles ne trouvérent pas le méme
écho, parce qu’elles n’avaient pas été dites avec le méme accent (58).

Bref, il est incontestable que des progrés jalonnent la route qui
méne Phumanité vers une vie plus élevée. Revendications d’une
justice absolue s’appliquant a tous : tel fut Papport des prophetes ;
passage de la morale statique a la morale dynamique : telle est d’autre
part Peeuvre du christianisme. Méme le développement du poly-
théisme, cette ascension graduelle vers des dieux dont la personnalité

(1) P. 29. — (2) P. 76.



186 EDMOND ROCHEDIEU

est de plus en plus marquée ou qui tendent a s’absorber dans une divi-
nité unique, constitue 'un des grands progrés, le premier, dans le
sens de la civilisation . L’apparition du mysticisme succédant 2 la
religion statique marque une seconde étape sur le terrain reli-
gieux @,

Depuis lors, I’évolution semble plutét se poursuivre par oscil-
lation, selon les lois déja indiquées de dichotomie et de double
frénésie 3,

On le voit, M. Bergson détaille admirablement toutes les phases du
mouvement ascendant qui entraine I’humanité a travers les siécles.
Mais son argumentation s’inspire autant de Pimmanence que de la
transcendance.

D’autres points pourraient encore étre relevés montrant qu’ef-
fectivement immanence et la transcendance sont successivement
et presque simultanément les explications dernitres auxquelles
Pauteur a recours.

La description du grand mystique suppose a tout instant exis-
tence réelle, non illusoire, d’un Dieu transcendant ; mais d’autre
part c’est par lui-méme, par ses propres forces, que Pétre privi-
1égié se replace dans I’élan naturel @, réalisant ainsi I'idéal dont il a
Pintuition.

Par un effort qui aurait pu ne pas se produire, ’homme s’est arraché a son

tournoiement sur place, il s’est inséré de nouveau, en le prolongeant, dans
le courant évolutif. Ce fut la religion dynamique (198).

La position prise par M. Bergson dans le probléme religieux et moral,
et méme le simple titre du livre: Les deux sources... ne sont-ils pas déja
une indication qui laisse entendre que la totalité de la vie spirituelle
est dominée par deux facteurs, 'un immanent — la société — et ’autre
transcendant — la force qui souléve les 4mes privilégiées ?

On pourrait presque reprendre, phrase par phrase, les pages ou
M. Neeser analysait, voici quelque vingt ans, ce qu’il appelait les
types extrémes de la croyance en Dieu : type esthétique (immanence)
et type éthique (transcendance). La description du premier type
correspond en tous points a ce que nous avons relevé dans la ten-

(1) P. 189. — (2) P. 189. — (3) P. 319 s. — (4) P. 212.



L'UNIVERS, UNE MACHINE A FAIRE DES DIEUX 187

dance 2 'immanence, et s’applique a tout ce que M. Bergson désigne
sous le mot «statique»; vie et développement d’une société fer-
mée et restreinte, piété qui demeure celle des religions inférieures ;
méme Paltruisme n’y dépasse pas les limites du clan ou de la
nation (™.

De méme le type éthique se rapproche singulierement du dyna-
misme bergsonien, tant moral que religieux: nous y retrouvons
cette valeur universelle des religions supérieures que n’arrétent pas
les barriéres nationales puisqu’elles s’adressent a ’humanité entiére ;
et la piété, comme dans la religion dynamique, ne se satisfait que
par un monothéisme spirituel.

Il n’y aura pas dualisme proprement dit... mais la divinité érigera hors de la
nature une volonté, une loi qui la dominera. Le seul culte qu’elle agréera
consistera dans la conformation de la volonté, de la loi intérieure du croyant
a sa Volonté, a sa Loi (74).

Comme dans le mysticisme complet, le culte tendra a se résumer
dans Paction de personnalités, et la religion se trouvera intimement
liée en principe avec la morale en quoi elle a sa fin (3.

Des lors le livre de M. Bergson nous apparait comme une tentative
de maintenir intégralement et simultanément Pimmanence aussi
bien que la transcendance, tant en morale qu’au point de vue reli-
gieux.

Maintes fois des penseurs ont signalé I'impasse ot s’engageaient
ces deux théories lorsqu’elles sont poussées a I’absolu. «Les types
absolus réduisant la religion a néant, on peut poser en principe
qu’en toute religion vivante et vécue ni 'un ni Pautre n’est réa-
lisé dans son exclusivisme ; ils doivent au contralre y exister cOte a
cbte ou plutdt s’y compénétrer. » (3)

M. Bergson s’efforce d’opérer cette conciliation ; il le fait tout
particuli¢rement, croyons-nous, lorsqu’il souligne l'importance et
la valeur philosophique de la certitude issue du dynamisme.

Avant de conclure nous voudrions encore mettre en lumidre cet
aspect du livre que nous étudions.

(1) NeEsewr, Le probléme dz Dieu, p. 77. — (2) Ibid., p. 80. — (3) Ibid., p. 83.



188 EDMOND ROCHEDIEU

VALEUR PHILOSOPHIQUE DE LA CERTITUDE DYNAMIQUE.

L’auteur constate que Penthousiasme et la joie qui remplissent les
Ames privilégies créent en elles une certitude intérieure qui, loin
d’&tre suspendue 4 une métaphysique, donnera a cette métaphysique
son plus solide appui®,

Aussi la philosophie a-t-elle tout intérét a s’éclairer des lumieres
que peut apporter le mysticisme. Si 'on veut connaitre ce que la
science et la seule réflexion n’apprendront jamais quant au fond méme
des choses, il faudra interroger ces Ames privilégiées ; elles fourniront
au philosophe
le moyen d’aborder en quelque sorte expérimentalement le probléme de
Pexistence et de la nature de Dieu (257).

Nous ne saurions trop répéter que la certitude philosophique comporte
des degrés, qu’elle fait appel a intuition en méme temps qu’au raisonne-
ment, et que si Pintuition adossée a la science est susceptible d’étre prolongée,
ce ne peut étre que par l'intuition mystique (274 s.).

Pour cela

il suffirait de prendre le mysticisme & I’état pur, dégagé des visions, des allé-
gories, des formules théologiques par lesquelles il s’exprime (268).

A elle seule cependant Pexpérience mystique n’apporterait pas au
philosophe la certitude définitive, mais
il se trouve précisément que l’approfondissement d’un certain ordre de
problémes, tout différents du probléme religieux, nous a conduit a des con-
clusions qui rendaient probable lexistence d’une expérience singuliére,
privilégiée, telle que P’expérience mystique (266).

- OrPamour qui remplit le cceur du mystique

est 4 la racine méme de la sensibilité et de la raison, comme du reste des choses.
Coincidant avec amour de Dieu pour son ceuvre, amour qui a tout fait, il
livrerait 4 qui saurait Pinterroger le secret de la création. Il est d’essence méta-
physique encore plus que morale (250 s.).

Le probléme de Dieu, en particulier, s’éclaircirait si la philosophie
tenait compte de D’expérience religieuse. Trop souvent les méta-
physiciens ’ayant formulé en termes de pure intelligence, leur Dieu
n’était pas le Dieu de la religion ; celle~ci, statique ou dynamique,
présentait a la réflexion un Dieu qui soulevait de tout autres pro-

(1) P. 49.



L’UNIVERS UNE MACHINE A FAIRE DES DIEUX 189

bleémes que le Dieu d’Aristote(®, Or, parler de Dieu, n’est-ce pas
aborder une question essentiellement religieuse? n’est-il pas indis-
};ensable, deés lors, d’étre au courant de ce qu’en pense le croyant ?

Dieu est amour, et il est objet d’amour : tout ’apport du mysticisme est la.
De ce double amour le mysticisme n’aura jamais fini de parler. Sa descrip-
tion est interminable parce que la chose a décrire est inexprimable... A cette

indication s’attachera le philosophe qui tient Dieu pour une personne et qui
ne veut pourtant pas donner dans un grossier anthropomorphisme (270).

Cet amour a-t-il un objet ?

Les mystiques sont unanimes a témoigner que Dieu a besoin de nous,
comme nous avons besoin de Dieu. Pourquoi aurait-il besoin de nous, sinon
pour nous aimer? Telle sera bien la conclusion du philosophe qui s’attache
a Pexpérience mystique. La Création lui apparaitra comme une entreprise
de Dieu pour créer des créateurs, pour s’adjoindre des étres dignes de son
amour (273)-

Le sens véritable de la vie hbumaine se révele alors au penseur :

Des étres ont été appelés a Iexistence qui étaient destinés a aimer et a étre
aimés, I’énergie créatrice devant se définir par Pamour. Distincts de Dieu,
qui est cette énergie méme, ils ne pouvaient surgir que dans un univers, et
c’est pourquoi I'univers a surgi; de tels étres, pour se produire, ont d{ cons-
tituer une espéce, et cette espéce en nécessita une foule d’autres, qui en
furent la préparation, le soutien ou le déchet (276).

Telle est la raison d’étre de notre humanité, de cette humanité
qui n’est cependant que partiellement elle-méme, et ne le devient
completement que sous I'impulsion des mystiques, ces dmes privi-
légiées qui entrent en contact avec Dieu.

Le probléme du mal enfin apparait sous un jour nouveau lorsque
la voix des mystiques n’est pas systématiquement écartée : le phi-
osophe, sans chercher a nier ’existence du mal, qui reste une réalité
terrible, sera attentif a deux faits dans lesquels se manifeste un
optimisme empirique. En premier lieu il reconnaitra que

Phumanité juge la vie bonne dans son ensemble puisqu’elle y tient ;

puis il se rappellera
qu’il existe une joie sans mélange, située par dela le plaisir et la peine, et
c’est Pétat d’Ame du mystique.

De plus, il hésitera a croire que la souffrance ait été voulue. Certes,
Dieu est tout-puissant ; toutefois, lorsqu’on parle de I’omnipotence

(r) P. 260.



190 LEDMOND ROCHEDIEU

divine, il faut prendre garde de ne pas fausser nos raisonnements
par un vice de méthode qui nous ameénerait a la négation de Dieu.

On construit a priori une certaine représentation, on convient de dire que
c’est 'idée de Dieu ; on en déduit alors les caractéres que le monde devrait

présenter ; et si le monde ne les présente pas, on en conclut que Dieu est inexis-
tant (280 s.).

Lorsque les mystiques traitent de la toute-puissance de Dieu,

ils entendent par la une énergie sans bornes assignables, une puissance de
créer et d’aimer qui passe toute imagination (281).

Cette conception n’est-elle pas plus sage que celle de plus d’un penseur
qui se laisse entrainer par la rigueur logique ?

On le voit, Pargumentation de M. Bergson n’a guére la tendance
positiviste qu’aurait pu faire supposer ’affirmation que «l’univers
est une machine a faire des dieux» L’expression est pittoresque,
certes, et réjouira sans doute ceux qui ne veulent voir dans la religion
qu’une illusion, un mythe ou quelque fraude ; mais elle ne cadre pas
avec Pensemble du livre. Celui-ci est bien plus un essai de trés grande
valeur qui cherche a concilier 'immanence et la transcendance aprés
les avoir d’abord nettement distinguées et séparées. M. Bergson est-il
parvenu a la synthése idéale qui tient compte de tous les éléments
d’un probleme, et qui s’exprime en un langage parfaitement adéquat ?
Nous ne le pensons pas, et les derniers mots de 'ouvrage en sont pour
nous une preuve manifeste.

Pour notre part, tout en admirant la maniére magistrale avec
laquelle M. Bergson a mené son enquéte sur Les deux sources de la
morale et de la religion, nous inclinons a croire cependant qu’une
étude de ce genre devrait plutét prendre son point de départ dans
la vérité qu’exprime admirablement cette pensée du Pére Laber-
thonniére :

«Si en vivant nous nous dépassons nous-mémes, si en voulant
nous voulons plus que nous-mémes, si’action est créatrice, n’est-ce
pas parce qu’il y a un transcendant qui nous est immanent ? » ()

Edm. ROCHEDIEU.

(1) A. Laranpe, Vocabulaire de la pbilosophie, art. « immanence », [, 343 note.



	"L'univers, une machine à faire des dieux"

