Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 83

Artikel: Etudes sur la théologie contemporaine : quelques aspects de la pensée
religieuse de M. Reinhold Seeberg : a propos de sa "Christliche
Dogmatik™

Autor: Grin, Edmond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380218

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES SUR LA THEOLOGIE CONTEMPORAINE

QUELQUES ASPECTS DE LA PENSEE RELIGIEUSE
DE M. REINHOLD SEEBERG

A PROPOS DE SA («CHRISTLICHE DOGMATIK )

Reinhold SeEBERG, Christliche Dogm‘azik. 2 vol. grand in-80, de x11 et 580 p.,
et xv et 6go p. Erlangen und Leipzig, 1924-1925, Deichertsche Verlagsbuchhandlung.

Nous avons consacré plusieurs mois a la lecture et 4 Pétude de P'cenvre
magistrale du professeur Seeberg. Au moment de la présenter aux lecteurs
de Ja Revue, nous éprouvons quelque scrupule. Impossible, en peu de pages,
de donner une idée exacte de ce monument de la pensée et de la foi. Force
nous est de nous arréter aux lignes générales seulement, et aux caractéres
distinctifs. Nous renvoyons a Peeuvre elle-méme quiconque voudrait en
connaitre le détail. Nul ne regrettera, nous en sommes certain, de s’étre
attelé a cette lecture de longue haleine. Elle est enrichissante A souhait.

Le but de M. Seeberg ? Donner une vue d’ensemble, aussi nette que pos-
sible mais large et compléte pourtant, de la religion chrétienne. Par souci de
clarté, il a volontairement laissé de c6té les considérations d’ordre historique,
comme aussi la discussion des conceptions dogmatiques modernes ou contem-
poraines. Seul Pexamen des théses de ancienne dogmatique protestante I’a
retenu quelque peu. M. Seeberg estime, en effet, que ces théses sont aujour-
d’hui encore la base de la foi de la communauté ecclésiastique.

On peut regretter ces abstentions voulues. En particulier Pabsence de dis-
cussion avec tel dogmaticien moderne. On doit reconnaitre cependant que
cette facon d’élaguer donne a Pceuvre une trés belle unité et une magnifique
harmonie. La tentation est grande aussi, pour Pauteur d’une dogmatique
chrétienne, de développer beaucoup certains points et d’en laisser d’autres
dans Pombre. Ce danger M. Seeberg a su Péviter et sa construction jouit
d’un bel équilibre. Ajoutons encore que la Bible est abondamment utilisée et
citée tout au cours de 'ouvrage.



152 EDMOND GRIN

M. Seeberg se reconnait de nobles devanciers. Considérer le christianisme
comme la religion vivante qui part de Dieu et qui conduit a Dieu, c’est en
somme ce qu’ont fait, a leur maniére, Schleiermacher, Biedermann et Frank.
Mais notre auteur s’est efforcé de faire mieux, et d’éviter le panthéisme du
premier, ’hégélianisme du second et le lourd traditionalisme du troisiéme.
Trop longtemps la dogmatique protestante a souffert d’un substantialisme
engourdissant, proche parent de I'intellectualisme. Il est temps de lui opposer,
selon M. Seeberg, un volontarisme de bon aloi. En effet, la religion est chose
vivante et non point chose morte.

Cela dit, venons-en a la division de Pouvrage. L’ceuvre tout entiére est
groupée autour d’un principe central: la certitude chrétienne que le Dieu
rédempteur régne. C’est 13, dit M. Seeberg, le message méme du Christ. Par
conséquent nous aurons deux grandes subdivisions naturelles, et correspon-
dant a chacun des deux tomes : la dogmatique générale, la dogmatique spé-
ciale. Le premier volume tourne autour de I'idée de Pautorité divine: il
parle successivement de Dieu — la volonté absolue —, et de ’homme —
la créature subordonnée 2 cette autorité. Le second volume gravite autour de
'idée de la rédemption : il traite du mal, qui met en opposition créature et
créateur ; de la rédemption par la personne et 'ceuvre du Christ ; de ’huma-
nité, enfin, rachetée et marchant par ’Eglise vers le royaume de Dieu.

Ce plan, on le voit, a le mérite de la clarté. Le parallélisme est net entre les
deux parties de 'ouvrage : la premiére montre quelle doit étre la relation
entre Dieu et ’homme ; la seconde, comment cette relation est réalisée en
fait au sein de 'humanité pécheresse. Evidemment loriginalité de cette
division n’est pas trés grande et décéle d’emblée la tendance conservatrice
de Pauteur. Il n’en demeure pas moins que ’ceuvre de M. Seeberg est digne
de remarque, et qu’elle renferme une foule d’éléments a glaner. Faute de
pouvoir faire mieux, nous signalerons maintenant les données les plus carac-
téristiques et les plus intéressantes de ce considérable ouvrage.

Nous avons fort gotité le chapitre, de deux cents pages environ, qui sert
d’introduction au premier volume. M. Seeberg y traite les questions de
I'essence de la religion et du caractére absolu du christianisme. Notre auteur
insiste avec raison sur le fait que la religion est une donnée vivante et que,
pour la définir, il faut examiner toute I’évolution religieuse humaine. Se
fonder, comme on I’a fait souvent, sur les seules religions primitives ou au
contraire sur les seules religions supérieures, c’est fausser le probléme. En
des pages captivantes, et dans lesquelles on voit comme naitre et se dévelop-
per la religion, M. Seeberg décrit I'évolution spirituelle de notre race. Du
culte des esprits des primitifs nous passons aux religions mystiques et 1éga-
listes. Insensiblement on s’éléve de la simple formule a la priére du cceur.
C’est alors le prophétisme, puis le passage, infiniment lent, aux religiohs
universalistes et de rédemption. Au cours de cette ascension séculaire —
notre auteur le montre avec une grande netteté — la religion vraie, vivante



LA PENSEE DE M. REINHOLD SEEBERG 153

fut sans cesse menacée. On ne saurait lire ces pages sans éprouver a la fois
une intense émotion et une profonde gratitude : M. Seeberg fait en quelque
sorte participer son lecteur a la lutte formidable engagée entre la puissance
de vie et les puissances de mort ; et d’autre part il fait éprouver au lecteur
croyant une reconnaissance trés grande envers Celui qui a tout dirigé et
protégé. Mais ces pages saisissantes ne constituent en rien une histoire des
religions, méme abrégée. La connaissance détaillée de cette histoire est au
contraire toujours supposée chez le lecteur.

M. Seeberg reconnait une unité au sein de cette diversité prodigieuse. A
tous ses degrés, la religion est communion spirituelle avec Dieu. Dans son
histoire, il y a eu développement, évolution, mais pas au sens darwinien du
terme : les arréts, les retours en arriére n’ont pas manqué. Cette diversité
nous la retrouvons au sein du christianisme. En effet, il n’y a pas un seul
christianisme, mais plusieurs. Il y a le christianisme latin (catholicisme) qui
lie la puissance rédemptrice de Dieu 4 un ordre ecclésiastique. Il est fortement
teinté de moralisme et de rationalisme, et le réle qu’il fait jouer au prétre
porte une grave atteinte a la personne du Christ, seul médiateur. 1l y a le
christianisme grec qui a profondément subi Pinfluence du néoplatonisme :
pour lui la divinité est beaucoup plus substance que volonté morale. Et
puis il y a le christianisme germanique, le protestantisme, effort pour en
revenir au christianisme originel. A la différence du catholicisme, dans lequel
on retrouve des éléments de I’évolution religieuse humaine a tous ses degrés,
ou presque, et qui, a ce point de vue, est étonnamment riche, — le protes-
tantisme, lui, est pauvre parce que beaucoup plus strict. Mais cette pauvreté
le préserve de la mondanisation dont le catholicisme a souffert et souffrira
toujours. Ces remarques nous paraissent singuliérement justes et actuelles.
Et nous en disons autant de cette affirmation de M. Seeberg : la vraie dif-
férence entre la confession catholique et la confession protestante consiste en
ceci que le catholicisme pose des principes directeurs et ne s’y tient pas. Le
protestantisme pose Iui aussi des principes et s’y tient. Avouons que la dé-
viation signalée dans le christianisme romain est autrement grave qu’une
déviation due simplement a Pimperfection humaine.

Si Pon veut découvrir P’essence de la religion chrétienne, il importe pour
étre équitable de considérer les divers christianismes dans leur ensemble.
La religion de Jésus, c’est la communion spirituelle établie par le Christ
entre ’homme et Dieu, foi qui se soumet 4 la domination du Dieu rédempteur,
et amour qui se donne a Dieu et au royaume de fraternité qu’ll veut réaliser.
Cette définition nous parait avoir surtout ce mérite: elle fait au Christ
toute sa place, tout en affirmant le caractére théocentrique de la religion
chrétienne.

Il vaut la peine d’étudier en détail le christianisme. Non seulement c’est
notre religion. Mais c’est aussi la religion absolue. Toutes les religions, en
effet, convergent vers lui; en lui les éléments contradictoires des autres
croyances sont surmontés ; enfin il établit une communion durable entre la



154 EDMOND GRIN

créature humaine et Dieu, et il répond entiérement aux besoins spirituels
de ’homme. Plus encore, c’est la religion vraie, parce que les données du
christianisme sont Pexpression méme de la réalité la plus profonde: de
nature, 'homme est égoiste. Et voici que, par la nouvelle naissance —
I'une des affirmations centrale de la religion de Jésus —, une direction nou-
velle est donnée 4 sa vie. L’homme veut de lui-méme, désormais, quelque chose
qui auparavant lui était tout a fait contraire. Il y a en lui un principe
nouveau qui bien loin d’annihiler sa liberté la réalise pleinement.

A. DOGMATIQUE GENERALE: THEOLOGIE, ANTHROPOLOGIE.

1. Dieu, auteur de la rédemption.

Nous ne nous arréterons pas beaucoup a cette premiére partie, dans la-
quelle (1, 330 ss.) hous avons trouvé comme un écho des joutes passionnées
entre Renouvier et Secrétan au sujet de la nature de Dieu. M. Seeberg, qui
définit Dieu une actualité pure, déclare catégoriquement qu’il ne peut
alors avoir une nature. Car la nature c’est le donné, le déterminé.

Nous avons vivement go{ité les pages que notre auteur consacre au miracle
(1, 356 ss.). Le miracle, dit-il, c’est une forme particuliére de la révélation
divine. Le miracle ne se distingue pas du tout par sa forme extérieure. Est
miracle tout ce qui éveille dans ’Ame humaine le sentiment de la présence
de Dieu. La meilleure définition du miracle, nous la trouvons au verset vingt-
troisiéme du Psaume cxviir : « Cela vient de I’Eternel, c’est un prodige 4 nos
yeux ». Evidemment les événements extraordinaires sont propres a faire
sentir Dieu. Mais plus ’homme est cultivé et moins il en est ainsi. Notre
définition du miracle n’aboutit pas a le nier. Elle le met a sa place. Le mi-
racle, au sens vrai de ce terme, ne peut pas étre expliqué, car on n’explique
pas Dieu. Longtemps on a défini le miracle: une interruption du cours
naturel des choses. Erreur ! Quand Desprit humain veut atteindre un but,
il n’interrompt pas le cours normal des choses. Il se sert bien plutot des évé-
nements, il combine leur action pour arriver & ses fins : pour avoir de la farine
le meunier utilise simultanément et ’action de ’eau et celle de la roue et
celle de la meule... De méme Dieu coordonne les effets des choses naturelles
pour faire sentir sa présence au cceur de ses enfants.

Et les miracles de la Bible ? M. Seeberg ne les repousse pas. Seulement il
constate : I° que ceux qui sont dépourvus de sens religieux nous laissent
froids ; 20 que les autres nous étonnent plus encore qu’ils ne nous édifient,
nous modernes. Mais il convie ses lecteurs — et nous aimons cette remarque
— a admirer amour de Dieu qui sait adapter son action aux hommes de
tous les 4ges et de toutes les époques. .

M. Seeberg consacre de nombreuses pages au probléme de la Trinité
(1, 366 ss.). Il donne un apergu des plus clairs du développement de la doc-



LA PENSEE DE M. REINHOLD SEEBERG 155

trine trinitaire en Orient et en Occident et il conclut en déplorant que toute
la question ait suivi, dés longtemps, une orientation beaucoup plus méta-
physique que religieuse. Ce qu’il faut aujourd’hui, dit-il, c’est non pas laisser
de c6té la Trinité comme d’aucuns le suggérent, mais chercher 4 en com-
prendre toujours mieux le sens religieux. Au lieu de I’ancienne définition::
une substance, trois personnes, M. Seeberg dit: une personne, trois per-
sonnes. Paradoxe évidemment, mais paradoxe inévitable. C’est une seule
et méme personne, mais qui se réalise en trois activités personnelles auto-
nomes. Il est vain de vouloir a ce propos chercher la moindre analogie avec
Ihomme, parce que lactualité absolue de la vie spirituelle fait défaut a
P’étre humain.

Tout cela ne manque pas d’intérét, certes, ni méme de profondeur. Mais
nous élevons, pour notre part, des objections qui nous paraissent sérieuses
du point de vue sotériologique. Le Christ a dit 2 Dieu: «Que tous soient un
comme nous sommes un!» Que devient cette requéte, si 'on admet la Trinité,
qui pose I’égalité physique de Jésus avec Dieu, égalité dont nous sommes com-
plétement exclus ? N’est-ce pas un effort illusoire de vouloir & tout prix
conserver toutes les formules traditionnelles ? Ne devons-nous pas plutot
avoir le courage de compléter eeuvre commencée par les réformateurs, et
de laisser tomber sans regrets dans la tradition des siécles ce qui n’a pas
de valeur nettement spirituelle ?

I1. L’homme, créature libre, soumise d la domination de Dieu.

Dieu a créé le monde, avons-nous dit. Mais quel but pouvait bien avoir
cette création ? On a dit : Dieu a créé dans le désir d’étre aimé par d’autres
étres. Mais par cette explication on introduit un_besoin, donc une lacune en
Dieu, ce qui est manifestement contraire a son essence. Alors ? M. Seeberg
hasarde une explication différente. Le but de la création, dit-il, c’est de per-
mettre a Dieu de parvenir a la pleine conscience de lui-méme. Pour ce, il
lui fallait quelque chose de contraire & Lui, qu’il puisse dominer, surmonter.
De 1a le monde (1, 464 ss.).

Avons-nous mal compris la pensée de notre théologien sur ce point im-
portant ? Il se peut. Toujours est-il que nous ne pouvons pas le suivre dans
sa démarche. En effet, affirmer que Dieu n’eit pas pu atteindre la pleine
et parfaite conscience de soi sans l’existence du monde, c’est statuer —
encore et toujours — une lacune en Dieu. Par conséquent c’est ne pas res-
pecter son essence et tomber dans la contradiction.

Pour notre part, nous en revenons a une explication qui pour n’étre pas
nouvelle a le mérite de ne pas porter atteinte a la perfection de Dieu et
d’étre riche de séve religieuse : Dieu a créé par amour. Non pas par désir
d’étre aimé. Uniquement pour le bonheur désintéressé d’aimer lui-méme et
sans se préoccuper de savoir s’Il serait aimé en retour. Et cela nous parait



156 EDMOND GRIN

conforme aux déclarations si nettes du chapitre quatriéme de la premiére
épitre de Jean.

Quant a ’affirmation méme de la création du monde par Dieu, M. Seeberg
fait observer fort justement qu’elle ne s’oppose en rien aux affirmations
scientifiques modernes, La foi en la création ne peut étre battue en bréche
que par des préjugés métaphysiques qui se parent, a tort, du nom de science.
Les données bibliques relatives a la création ne sauraient étre écartées sans
autre. Elles conservent aujourd’hui encore toute leur valeur religieuse, Elles
expriment admirablement le sentiment de Ia toute-puissance de Dieu; le
sentiment de sécurité, aussi, éprouvé par ’homme au sein d’un monde que
Dieu a créé. Religieusement, ’accord est donc complet entre le narrateur
primitif et le croyant d’aujourd’hui (1, 474 ss.).

Les remarques de notre théologien au sujet de la liberté humaine nous
ont paru des plus judicieuses (1, 483 ss.). Si M. Seeberg affirme catégorique-
ment la liberté de ’homme, il ne conteste pas, certes, que ce méme homme
ne soit pour une large part déterminé par la nature. Mais, dit-il, pour la con-
science religieuse le point capital est celui-ci: puisque Dieu est le maitre et le
créateur de la nature, le fait d’étre déterminé par la nature devient pour
Phomme, en définitive, une détermination par la volonté éternelle de Dieu.
De ce point de vue pour le croyant, il n’y a pas contrainte, mais inspiration,
direction. Et la communion spirituelle constante avec le maitre du monde
nous libére de la pression écrasante des lois de la nature. Car la nécessité
méme des lois naturelles est un moyen pour PEsprit absolu de se manifester,
Et la communion volontaire avec le Tout-puissant est de la part de ’homme
libre détermination.

Il y aurait encore bien des choses a relever. Par exemple les considérations
sur la priére, preuve de la liberté humaine et qui permet a4 ’homme non seu-
lement de se dresser contre le monde, mais encore d’agir sur Dieu. Les con-
sidérations, aussi, sur la prédestination, choix qui remonte a la libre volonté
de Dieu, choix prouvé mille et mille fois par Pexpérience, dit notre auteur,
choix nécessaire, sans lequel il n’y aurait aucun développement possible
dans Phistoire de ’humanité...

Mais il faut nous hater. Et avant de passer a la dogmatique spéciale, objet
du second volume, nous relevons ces observations sagaces qui terminent le
tome premier. L’opposition souvent signalée entre la conception religieuse
et la conception rationnelle du monde n’est pas du tout Popposition entre
ceux qui cherchent 4 comprendre les choses et ceux qui n’ont pas cette pré-
occupation, Mais bien opposition entre une vision du monde qui veut voir
dans tous les événements un résultat de la direction de Dieu, et une vision
du monde qui se refuse volontairement a remonter plus haut que les forces
de la nature. C’est dire que le point de vue religieux n’est aucunement géné
par les progrés de la science. Ces progrés servent au contraire la religion.
Les vérités scientifiques augmentent et se modifient au cours des années. Le
point de vue religieux a saisi la vérité, qui demeure.



LA PENSEE DE M. REINHOLD SEEBERG 157

B. DOGMATIQUE SPECIALE : HAMARTIOLOGIE, CHRISTOLOGIE, SOTERIOLOGIE,

1. La révolte de Phumanité contre la domination de Dieu.

La question que nous abordons maintenant nous retiendra quelque peu.
En effet, le probléme du mal est le probléme des problémes. Et la solution
que M. Seeberg lui donne, pour intéressante qu’elle soit, nous parait des
plus sujettes a caution.

Avec beaucoup de raison M. Seeberg définit le bien et le mal : un vouloir
de Phomme. Le bien, c’est un accord durable et voulu entre la volonté
humaine et la volonté divine. Le mal, c’est un désaccord voulu entre ces
deux volontés. Si a la base du bien nous pouvons placer la confiance, nous
statuerons le doute a la base du mal. Non pas le doute intellectuel, assurément.
Plutét une révolte contre Paction de Dieu en nous. Dans ce sens-la — et
cette remarque est pleine de justesse — on peut croire a existence de Dieu
et cependant douter.

Cela étant, le doute porte avec lui sa punition : il nous isole spirituellement
parlant. Car, par la nature méme des choses, seul peut rester en commu-

nion avec Dieu — qui est saint — celul qui se laisse déterminer par lui.
Quiconque volontairement se retire de cette communion ne peut plus sentir
Dieu. Dieu lui devient étranger et — chatiment supréme — il est de plus

en plus livré au péché, jusqu’a la mort (11, 29). Punition de Dieu ? Oui,
puisque Dieu est le créateur et I’organisateur des lois qui régissent le monde.
Mais punition que le pécheur s’inflige a lui-méme aussi, et qui est justice.

A ce propos, .M. Seeberg présente sur la colére de Dieu des réflexions
qui ne manquent pas d’originalité (11, 38 ss.). Aprés avoir passé en revue les
versets “bibliques qui parlent de la colére divine, il conclut: la colére, en
Dien, c’est la volonté de punir. Or la punition est la réalisation de cette vo-
lonté. Et comme nous disions plus haut : le chatiment est la conséquence de
la sainteté divine, nous pouvons affirmer que la colére de Dieu est partie de
sa sainteté. Clest P’aversion que Dieu éprouve & I’égard de tout ce qui lui
résiste. Bien loin donc de diminuer la majesté et la grandeur divines, le con-
cept colére apporte au contraire a la notion du Dieu saint un incontestable
enrichissement. La colére vient contredire ’amour divin, pense-t-on volon-
tiers. Pas absolument. Dieu serait-il encore Dieu s’il ne haissait pas le mal ?

Le mal, une volonté de désaccord de la part ‘de Phomme. Certes. Mais d’ot
vient ce mal ? Le récit naif de la Genése correspond a Pimage limitée que
Pon se faisait alors du monde. Il n’en renferme pas moins des intuitions reli-
gieuses trés profondes : ’ordre de Dieu violé ; la solidarité qui lie Phomme a
la femme; les conséquences tragiques du premier péché : le meurtre, résultat
de la basse jalousie... Mais tout cela ne nous dit rien sur ’origine méme de
ce mal. Les essais d’explication fourmillent. Aucun d’eux n’est concluant,



158 EDMOND GRIN

satisfaisant. Tout ce que nous pouvons dire, c’est que la clé de ’énigme nous
ne la possédons pas. L’homme péche parce qu’il le veut (11, 101).

Mais comment accorder ’existence du péché avec la toute-activité de
Dieu ? D’aucuns disent : Dieu savait de toute éternité que le péché appa-
raitrait ; mais Il ne I’a pas voulu. — Cette explication est insuffisante. Alors ?
Si nous voulons, dit M. Seeberg, apporter quelque lumiére dans ce grave
débat, renongons a envisager un moment seulement de I’histoire humaine.
Embrassons du regard si nous le pouvons I’évolution tout entiére, avec son
but final: la réalisation de la puissance rédemptrice de Dieu. Alors nous
pourrons situer le mal. Alors nous pourrons dire sans blasphéme : ¢’est Dien
qui veut le mal. Il le veut non pas ¢z soi. Il veut le mal pour que le mal ne
soit plus (11, 103, 104) ; afin que ’homme soit racheté. Car pour qu’une ré-
demption soit possible, il faut que quelque chose existe a la tyrannie de
quoi ’homme puisse étre arraché.

A cette conception des choses qui n’est point étrangére a la Bible on fait
au moins deux objections, dit M. Seeberg. On déclare: §’il en est ainsi,
Pauteur du mal c’est Dieu lui-méme. Et pourquoi le Tout-Puissant a-t-il
usé de ce détour, superflu vraiment, au lieu de faire des hommes tout de
suite des membres de son Royaume ? — A la premiére objection, écrit
‘M. Seeberg, je réponds : non. Malgré les apparences, Dieu n’est pas I'auteur
du mal puisque le péché, par essence, est chose volontaire chez ’homme. —
A la seconde je dis: n’oublions pas que c’est dans la lutte et par la lutte
que ’homme atteint son plein développement spirituel. Puisque Dieu dans
notre vie de tous les jours utilise merveilleusement les tentations pour nous
fortifier et nous élever spiritucllement, rien d’étonnant a ce qu’il ait voulu
le mal dans le monde. Sans le mal nous n’aurions pas connu Pamour et la
puissance de Dieu dans leur totalité.

Sans songer a ressusciter ’antique controverse entre thomistes et scotistes,
relativement a la primauté du Christ, et a lincarnation — controverse
aujourd’hui de nouveau bien vivante, du reste, — nous dirons que nous ne
pouvons pas accepter et partager le point de vue défendu par M. Seeberg.
Les deux objections qu’il présente lui-méme a sa théorie du péché — et que
beaucoup de ses lecteurs présenteront, sans nul doute — il ne les réfute pas.
Malgré les explications de notre auteur, clles nous semblent conserver toute
leur force. Avec M. Seeberg, Dieu est bel et bien I'auteur du mal. Or si le
bien est par définition ce qui est conforme a la volonté divine et le mal son
contraire, la théorie de M. Seeberg nous jette en plein dans la contradiction.
Contradiction logique et, chose plus grave, contradiction morale.

I’argumentation finale de M. Seeberg nous parait faussée par suite d’une
omission : celle de la chute. Nous tenons a cette donnée non pas parce que
d’ordre traditionnel, mais parce que seule elle jette quelque clarté dans un
débat souvent fort obscur. Que Dieu utilise magnifiquement la tentation
dans Dlexistence de I’homme d’aujourd’hui déchu, faussé, pour le fortifier
spirituellement, rien de plus exact. Mais ’homme a-t-il toujours été as-



LA PENSEE DE M. REINHOLD SEEBERG 159

servi au péché ? Nous ne le pensons pas ; et voila pourquoi la comparaison
établie par M. Seeberg entre le role de la tentation aujourd’hui — et le réle
(nécessaire) du mal depuis toujours dans le monde, nous semble porter a faux.

Au reste, le débat tout entier souffre du fait que lauteur s’est campé
plus sur le terrain métaphysique que sur un terrain franchement moral. Si
Pon part de I'idée que le but de la vie humaine — donc aussi de la création —
c’est ’épanouissement de la personnalité spirituelle et morale, toute la ques-
tion s’éclaire. En effet, la personnalité morale de P'homme ne peut se déve-
lopper que sous un régime de responsabilité, donc de liberté. La possibilité du
bien, mais aussi celle du mal, devait donc étre donnée 4 ’homme : possibilité
de se prononcer pour Dieu ou contre Dieu. Nous ne pensons pas que la dog-
matique chrétienne puisse aller plus loin. Mais en s’arrétant la, au moins ne
fait-clle pas de Dieu Pauteur du mal.

De notre point de vue, la rédemption devient sans doute quelque chose
d’accidentel. Pourquoi pas ? Est-ce la diminuer que de lui reconnaitre ce
caractére-la ? Accidentel ne veut pas dire secondaire. Sur le terrain moral
un fait qui aurait pu ne pas étre n’a pas moins de valeur qu’un fait néces-
saire. Sans le mal pas de rédemption, donc pas de Rédempteur. Assurément.
Et sans la création ? Nous n’irons pourtant pas jusqu’a dire que Dieu était
obligé de créer... !

Nous avons préféré, et de beaucoup, les considérations de M. Seeberg sur
I’homme naturel. Alors méme que le péché est répandu partout, dit notre
auteur, la tendance religicuse de ’homme est impérissable. Elle ne disparait
jamais. Le mal la transforme en superstition — limitation, diminution de la
spiritualité. Mais toujours ’homme naturel demeure susceptible de rédemp-
tion, Car 'homme malade, au point de vue religieux, n’est pas un homme
mort (11, 80 ss.).

I1. La rédemption par Fésus-Christ.

Nous serons plus bref sur cette seconde partie du tome deuxiéme. Elle
n’est pas moins intéressante, certes, que ce qui a précédé. Mais nous redou-
tons d’allonger.

Que de trésors a glaner dans ces cent-cinquante pages ! Et d’abord, cette
remarque si judicieuse 4 propos de la notion de Pincarnation : Jésus-Christ
ne peut étre compris ni comme une personne entiérement humaine, ni comme
une personne entiérement divine, C’est une personne humaine qui de fagon
durable se trouve soumise a P'influence divine. Et cela lui permet de parler
avec autorité: le Christ se sent Porgane de Dieu, alors méme qu’il a une
conscience trés nette de la distance qui le sépare de son Pére céleste (11, 164).
Clest dire que le dogme de la naissance miraculeuse n’est pas nécessaire pour
expliquer le Christ. Au reste dans le Nouveau Testament cette donnée ne
joue pas un grand role. A nous de savoir en dégager le sens profond : I'af-



160 EDMOND GRIN

firmation que la venue de Jésus dans le monde ne fut pas Paffaire de la
volonté humaine, mais bien le résultat de la volonté toute-puissante de Dieu.
Humain, le Christ Pest sans doute dans ce sens que sa pensée et son activité
se meuvent dans des formes accessibles aux hommes de son temps. Mais il
est divin parce qu’il remplit toutes les formes humaines de ’Esprit rédempteur.

Tout ce qui a trait a la résurrection nous a paru des plus intéressants et
des plus judicieux (11, 214 a 225, surtout). Par la résurrection, dit M. Seeberg,
le Christ a été donné a4 ’humanité pour la seconde fois ; donné de fagon a
ne plus pouvoir étre perdu. Mais n’oublions pas nos limites quand nous
abordons ce grave sujet. Nous ne savons pas ce qui se passe aprés la mort
entre ’homme et son Dieu; nous ne pouvons béatir sur aucune analogie dans
ce domaine ; soyons donc réservés et prudents. Certes les conditions subjec-
tives des visions existaient chez les disciples. Seulement, s’il n’y avait eu
que cela, jamais la foi 4 la résurrection n’aurait vule jour. Mais il y a eu un
facteur objectif aussi : le tombeau vide. Et il y a eu surtout I’action de Pesprit
de Jésus sur les disciples. Au début de I’Evangile, parce quon a vu et entendu
sa personne humaine on a senti 'influence de son esprit. Aprés la résurrection
parce qu’on sent son esprit on voit de nouveau sa personne. Dieu a voulu
cela afin d’achever son ceuvre de rédemption (11, 219).

Quant a préciser de quelle nature était le « corps glorifié », nous ne le pou-
vons pas. Sans doute nous avons le droit d’utiliser P’expression: oWpa
nvevuarikév. N’oublions pas pourtant que cela pose le probléme beau-
coup plus que cela ne le résout. ’

Nous avons beaucoup goiité également les remarques relatives a la subs-
titution du Christ et 4 la réversibilité de ses mérites. Nous avouons que ces
expressions n’attirent pas notre sympathie. Mais nous ne pouvons qu’admirer
avec quelle sagacité M. Seeberg fait effort pour conserver ou retrouver le
contenu positif des affirmations de nos péres en la foi. Quiconque ouvre un
chemin a ses semblables, dit-il par exemple (11, 271 ss.), mérite le nom de
substitut, car il crée quelque chose de nouveau, il fraye une voie nouvelle
par laquelle les autres passeront... Quant a I'expiation, le Sauveur a porté
nos souffrances. Elles n’ont pas disparu pour cela. Mais elles ne sont plus
pour Phomme Pexpression de la colére divine. Nous pouvons aujourd’hui,
par la communion avec Pesprit du Christ, les supporter et les dominer...

111. L’bumanité rachetée, ou le royaume de Diew.

Dans ce dernier chapitre, plus encore que dans les autres, nous ne ferons
que glaner quelques éléments caractéristiques de la pensée de M. Seeberg.
Il faudrait en effet des pages entiéres si I'on voulait relever tout ce qui est
digne d’intérét.

Un mot d’abord au sujet de PEglise. Au sens historique du terme, ’Eglise
est une communauté visible. Sa tiche est de former des hommes régénérés.



LA PENSEE DE M. REINHOLD SEEBERG 161

Dans la mesure ou elle est fidéle a cette tiche, elle est ’Eglise véritable,
authentique. Impossible donc de déclarer, sans autre, fausse ou non chré-
tienne telle Eglise, telle confession. On connait Parbre 4 ses fruits.

M. Seeberg est partisan d’un rapprochement des Eglises. Mais, observe-t-il
avec justesse, supprimer — pour les mieux rapprocher — les différences
nationales entre Eglises reviendrait a4 miner le sol sous leur base. Le seul
rapprochement possible est celui qui tend & l'unité de Pesprit (11, 384 ss.).

Nous renvoyons les lecteurs que la question des sacrements intéresse par-
ticuliérement aux nombreuses pages que M. Seeberg leur consacre (11, 387 a
462). Il ne nous est pas loisible d’entrer dans le détail. Nous nous bornerons
a résumer ces remarques fort justes. Entre la Parole et les sacrements, il y
a, dit-il, d’incontestables ressemblances. L’une et l’autre sont des moyens
d’ordre sensible qui agissent sur la volonté humaine tout d’abord. En outre,
par Pintermédiaire de la Parole tout comme par celui du sacrement, ’homme
prend conscience de la présence vivante de P’absolu. Enfin Parole et sacre-
ment sont des actes humains constitués par une foule de parties diverses :
le discours qui proclame la Parole ne se compose-t-il pas de phrases et de
mots ? De méme l’acte sacramentaire constitue un ensemble dont la com-~
munication du sacrement lui-méme forme le point culminant. Mais entre la
Parole et le sacrement il y a aussi de notables différences. Et d’abord, la
Parole s’ouvre elle-méme son chemin dans I’Ame humaine, tandis que le
sacrement ne trouve accés dans cette dme que par lintermédiaire de la
Parole. Ensuite si 'un et 'autre sont des symboles, le caractére symbolique
est beaucoup plus marqué et beaucoup plus remarqué aussi dans le sacrement.
De plus la Parole, forcément limitée, ne peut présenter qu'un fragment de
la vérité évangélique, tandis que les deux sacrements présentent, et repré-
sentent a ’homme, la totalité de la rédemption. Enfin, plus que la Parole les
sacrements constituent le sommet de la vie religieuse,

Notons enfin ces remarques relatives a I’Au-dela (11, 570 ss.) : malgré la
grace, Phomme reste pécheur. Malgré la certitude (que le Christ lui donne)
de la vie éternelle, ’homme meurt. Comment croire dés lors 4 une vie éter-
nelle et sans péchés ? Comment croire que le mal sera un jour vaincu défi-
nitivement, et que s’établira le royaume de Dieu ? Croire cela, nous le pou-
vons 4 cause de la continuité dé la personnalité dont tous nous pouvons
nous convaincre, Certes la mort est un fait. Mais la maladie aussi. Or la
maladie, qui diminue notablement l’activité de nos sens, ne supprime pas
notre personnalité. De méme de la mort qui n’est pas un produit de la ma-
tiére animée, mais une création spéciale de Dieu.

Nous pouvons donc croire a la vie future. N’oublions jamais pourtant
que si nous savons de certitude absolue gue la vie future sera, nous ne pou-
vons pas savoir comment elle sera. Restons réservés a ce propos, a 'exemple
du Christ. Assurément on a cherché a prouver 'immortalité. La démonstra-
tion de Kant entre beaucoup posséde une valeur incontestable. Mais que
prouve-t-on par la ? Une seule chose : que la vie future n’est pas une impos-



162 EDMOND GRIN

sibilité logique et que son existence répond a un besoin impérieux de Pame
bumaine. Aller plus loin, il n’y faut pas songer.

M. Seeberg examine briévement et repousse catégoriquement la notion
des peines éternelles. Mais, se demande-t-il, pourquoi n’admettrions-nous
pas Pidée d’un purgatoire ? Non pas purgatoire de la satisfaction, sans doute,
a la fagon catholique, mais purgatoire de la grice. En effet, le pardon des
péchés est condition de la régénération dans cette vie. Pourquoi pas aussi
dans Pautre ! Assurément PEcriture ne parle pas de ce purgatoire, dit
M. Seeberg. Mais cette considération pése-t-elle dans la balance autant qu’on
le prétend ? La Bible, du reste, n’établit-elle pas comme deux degrés dans
la vie future, quand elle parle d’abord de la résurrection des morts, puis
ensuite du jugement dernier (11, 588 ss.) ?

Nous avouons avoir été surpris de trouver pareilles considérations sous la
plume de Pauteur de la Christliche Dogmatik. M. Seeberg n’est-il pas sorti
par 1a de la réserve qu’il préconise si sagement quelques pages plus haut ?
Mais surtout nous voyons la une question de principe, sur laquelle nous ne
saurions transiger. Ou bien nous nous en tenons strictement dans notre cons-
truction chrétienne aux données scripturaires, afin d’étre de véritables pro-
testants, c’est-d-dire des dvangéligues. Ou bien nous admettons qu’au nom de
Ia logique, des dreits du ceeur ou encore de la tradition, on puisse compléter
les données de PEcriture et prolonger les lignes. Si nous faisons ainsi, nous
ne sommes plus des protestants au sens strict. Et cela nous parait grave.
Pareille attitude, en effet, peut mener trés loin. Ou s’arréter ? L’exemple
de PEglise romaine, devenue infiniment plus logique qu’évangélique dans sa
doctrine, devrait nous étre une suffisante et permanente mise en garde.

L’ouvrage de M. Seeberg s’achéve sur la vision magnifique de Paccomplis-
sement du royaume de Dieun. Accomplissement qui surviendra « quand les
temps seront révolus ». Résultat non pas du devenir historique, cet accom-
plissement, mais uniquement de I’éternelle grice divine. La transformation
qui s’accomplit ici-bas dans les individus s’accomplira un jour dans Pen-
semble du monde des esprits. Ce sera le jour od, enfin gagnés par Pamour
tout-puissant, malgré Perreur et le péché, malgré la souffrance et les larmes,
tous reconnaitront que Dieu a tout fait « pour le bien ». Transformation de
Phumanité pécheresse en royaume de Dieu, voila le but de la théodicée.
« O profondeur de la richesse, de la sagesse et de la science de Dieu! Que
ses jugements sont insondables et ses voies incompréhensibles ! Cest de Lui,
par Lui et pour Lui que sont toutes choses ! A Lui la gloire pour Péternité !»
(Rom. x1, 33 et 36).

*
* *

Nous avons suffisamment laissé voir notre fagon de penser tout au cours
de ces pages pour que nous puissions nous dispenser d’une longue conclusion,
Nous avons marqué notre approbation ; nous avons formulé nos réserves. H
nous suffira d’ajouter quelques mots & un exposé déja bien long.



LA PENSEE DE M. REINHOLD SEEBERG 163

On ne peut que s’incliner devant le monument dogmatique (le terme n’est
certes pas trop fort) élevé par M. Seeberg. La construction, nous ’avons dit,
déja, est d’une ordonnance admirable : clarté, équilibre, harmonie en sont
les qualités maitresses. A la fin de chaque chapitre, auteur se livre 4 une
vérification des résultats obtenus d’aprés les principes posés au début de
Pouvrage. Cela donne peut-étre a cette vaste étude un caractére un peu for-
mel, mais cela n’est pas pour nous déplaire. Grice a cette fagon de procéder,
on se sent a chaque pas environné de lumiére. Bref, cette Christliche Dog-
matik est une ceuvre systématique au premier chef.

Si malgré cela nous avons fait des réserves, ce Dest pas par simple préfé-
rence personnelle. Ces réserves se rattachent a une méme racine : elles tien-
nent 4 la base méme adoptée par M. Seeberg. Pour lui la source de la dogma-
tique chrétienne, ce n’est pas I’expérience individuelle, ni la Bible, mais la
Révélation acceptée par la foi (Die geglaubte Offenbarung). Or cette base
nous parait sujette a caution.

D’abord Pexpression est trop vague. Elle peut préter 2 malentendus. Ou
s’arréte en effet cette Révélation ? M. Seeberg évite-t-il par la, autant qu’il
le prétend, le piége du subjectivisme ? Il ne nous parait pas. Ne I’avons-nous
pas vu sur un point prisonnier de la tradition de PEglise (Trinité) et vic-
time, sur un autre (purgatoire) d’un sentiment trés personnel ? Voila pour-
quoi nous ne saurions admettre la base qui nous est proposée. Elle ne nous
parait pas sfire. Si nous voulons rester sur le terrain franchement protestant
— celui de la conscience individuelle et des données évangéliques — il nous
faut admettre comme source de la dogmatique Pexpérience intime du croyant,
sans cesse éclairée, contrélée par les affirmations bibliques. 1’adoption de ce
point de vue nous procure trois avantages inappréciables. Elle fait droit aux
exigences absolues de la conscience personnelle. Elle nous permet le respect
de la tradition, sans laisser jamais pourtant cette tradition peser sur nous.
Elle nous préserve, enfin, d’un subjectivisme de mauvais aloi, destructeur
de toute vie sociale, en nous mettant au bénéfice des trésors de ’Ecriture
sainte, ces documents de la période des origines, documents qui, plus que
tous les autres, sont riches de séve religieuse et imprégnés de foi, Sur cette
base-I4 on peut batir avec une entiére sécurité.

Edmond GRIN.



	Études sur la théologie contemporaine : quelques aspects de la pensée religieuse de M. Reinhold Seeberg : à propos de sa "Christliche Dogmatik"

