Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 20 (1932)

Heft: 83

Artikel: La doctrine calvinienne de la céne
Autor: Graf, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380217

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE

Wilhelm Nieseir, Calvins Lebre vom Abendmabl. (Forschungen zur Geschichte und
Lehre des Protestantismus. Dritte Reihe, Bd. IIT) Miinchen, Kaiser, 1930. VIII,
106 p. in-8.

Nous assistons depuis quelque temps 4 une renaissance du calvinisme.
Ce mouvement que d’aucuns trouvent regrettable parce qu’ils n’y voient
guére qu’une répristination de conceptions irrévocablement dépassées a
cependant sa raison d’étre. Car il ne s’agit pas d’une répristination quelcon-
que ; il s’agit d’un renouveau singuliérement nécessaire. Des questions qui
n’avaient jamais été liquidées demandent a étre remises a P’étude, la discus-
sion interrompue ou mal engagée doit étre reprise et, si possible, menée a
bonne fin. L’an dernier, le synode de PEglise nationale du canton de Vaud
mettait a Pétude la question de la Céne. Les réponses des Conseils d’arron-
dissement formulaient entre autres la demande que le peuple de IEglise fiit
instruit au sujet de la Céne, étant donné qu’il n’en saisissait pas toujours la
signification et la portée.

Qu’est-ce que la Céne ? Qu’était-elle aux yeux de Calvin ? La question
ne manque pas d’actualité. L’ouvrage dont nous venons d’indiquer le titre
constitue un apport intéressant a cette question(T).

En 1929 on a célébré le jubilé quatre fois séculaire du Colloque de Mar-
burg. II faut se rendre bien compte du fait que cet événement a pour nous
une valeur purement historique ; Luther et Zwingli se sont séparés sur la
question de la Céne. Est-ce une raison suffisante pour que les luthériens et
les réformés continuent 4 demeurer séparés ? Les raisons émises lors du
Colloque sont-elles le dernier mot en cette affaire ? Nullement, La doctrine
réformée classique n’est pas celle de Zwingli mais bien celle de Calvin. Il
importe donc de connaitre exactement cette doctrine-la et de la confronter
avec celle de Luther et de ses disciples.

(*) On sait que M. Niesel, actuellement directeur du Predigerseminar d’Elber-
feld, a collaboré avec M. Peter Barth & I'édition de I'Institution de Calvin dans les
Opera Selecta en cours de publication.



136 ARTHUR GRAF

Or nous possédons un certain nombre d’ouvrages consacrés a cette question.
Dans un livre publié en 1926 et intitulé : 7om Sakrament bei Calvin, M. Joa-
chim Beckmann croit pouvoir démontrer que Calvin a professé une doctrine
que Pon peut qualifier d’augustinienne. Il va méme jusqu’a dire que Calvin
a mieux compris saint Augustin que celui-ci ne s’est compris lui-méme. Tout
en reconnaissant que l'influence de saint Augustin sur la pensée de Calvin
est indéniable, M. Niesel releéve le fait qu’il y a cependant une divergence
trés nette entre la doctrine d’Augustin et celle de Calvin : dans la doctrine
du baptéme, en particulier, mais aussi dans la question : comment se repré-
sentent-ils la présence du Christ dans la Céne ?

M. Beckmann a démontré que Calvin a profité de ’enseignement de saint
Augustin ; il est toutefois probable qu’il a profité d’autre auteurs encore.
II n’importe pas de chercher les analogies, il importe au contraire d’exa-
miner par quoi Calvin a jugé nécessaire de s’opposer a d’autres doctrines.
Que Calvin ait repoussé la doctrine catholique de Peucharistie, rien de plus
connu et de plus naturel. Mais pourquoi tient-il 4 distinguer sa doctrine 2
lui de celle des luthériens ? Pourquoi Calvin — que Pon range aujourd’hui
parmi les Péres du mouvement cecuménique — a-t-il dressé une barriére en
face de ses fréres luthériens ? Ce fut manifestement parce que sa doctrine
contenait des éléments qu’il jugeait inaliénables, puisqu’ils constituaient
pour lui la vérité sur la Céne. M. Niesel ne fait que mentionner sommaire-
ment les phases de la controverse entre Calvin et Westphal, controverse qui
se prolongea au dela de lannée 1557 ou parut I'Ultima admonitio ad
F. W estphalum. En effet aprés que Westphal eut publié en 1558 son 4pologia
confessionis de coena domini..., Calvin riposta une derniére fois non pas dans
un traité a part, mais dans I’édition de 1559 de I'Znstitution. Le chapitre XVII
de cette édition contient les sections 20 a 34 que les éditeurs du Corpus
reformatorum signalent comme étant des adjonctions. Il g’agit d’un rema-
niement du texte des éditions précédentes; ces adjonctions forment un
tout. Calvin s’y tourne manifestement contre les luthériens ; on y retrouve
des passages empruntés textuellement a sa Defensio de 1556 et a son Ultima
defensio de 1557. D’autres passages supposent clairement I'Apologia de
Westphal. C’est 1a qu’il faut chercher Pessence méme de la doctrine calvi-
nienne de la Céne.

Il ne manque pas d’ouvrages qui ont tenté de dégager la doctrine calvi-
nienne de la Céne des traités contre Westphal. Citons entre autres August
Ebrard : Das Dogma vom beiligen Abendmabl (1846), puis Julius Miiller :
Dogmatische Abbandlungen (1870), la thése d’E. Lengereau: La théorie de
Calvin sur la Céne d’aprés ses controverses avec Foachim Westphal et Thilemann
Heshusius (1896) ; enfin Emile Doumergue dans son monumental Calvin.
Tous ces auteurs — tel est du moins le résultat de ’étude de M. Niesel —
manquent de clarté et font dire a Calvin ce qu’il ne dit pas. L’ouvrage de
Paul Wernle : Der evangelische Glaube, 111, Calvin (1919), p. 105 a 114,
marque un réel progreés ; il reléve tout d’abord le fait que Calvin ne se trouve



L4 DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE 137

pas sur cette question dans la dépendance de saint Augustin. Il insiste sur
la présence réelle du corps et du sang de Christ dans la Cene : il s’agit d’une
communion réelle du Christ glorifié et du fidéle, communion réalisée par
PEsprit qui agit du ciel et la foi qui lui répond de la part de Phomme. Bou-
driot, dans une étude intitulée: Calvins Abendmahblslebre (Reformierte
Kirchenzeitung, 79, 1929, p. 90 4 93, 97 4 9g) reprend les développements
de Wernle ; il adopte pour son compte la doctrine calvinienne, mais n’appro-
fondit pas I’étude de la controverse avec Westphal. C’est ici que Pouvrage
de M. Niesel prend son point de départ ; il veut mettre en meilleur relief la
doctrine spécifiquement calvinienne et répondre a la question : nous est-il
possible d’accepter pleinement la doctrine de Calvin sur la Céne ?

PREMIERE PARTIE : LA COMMUNION AVEC LE CHRIST

Lorsque Calvin passa de ’Eglise de Rome 2 la Réforme le camp protestant
¢était divisé précisément au sujet de la Céne. Calvin apprit par les écrits
de Luther quelles étaient les idées de Zwingli et d’Oecolampade (C. R.,
IX, 51) ; 1l en congut en quelque sorte de Pantipathie pour les deux réfor-
mateurs oberlandais. Calvin a probablement lu la traduction latine du
Sermon von dem Sakrament des leibs und bluts Christi, widder die Schwarm-
geister de 1527, ainsi que la lettre de Luther 4 Herwagen (W. 4., XIX,
471 ss.). L' Institution de 1536, et spécialement le chapitre De cena domini,
offre des analogies frappantes avec le De captivitate Babylonica ecclesiz
preludium, mais aussi avec le Sermon von dem Hochwirdigen Sacrament des
heyligen waren Leychnams Christi de 1519 et avec le Sermon von der Beycht
vnd dem Sacrament de 1524. Calvin a connu Pédition latine du Betbiichlein
et le Petit catéchisme de 1529. Calvin a donc subi dans une large mesure
Pinfluence du « jeune Luther», pour employer une expression trés fort en
usage a Pépoque actuelle. Quant au Luther de la période ultérieure, il ne le
connaissait que par oui-dire, ainsi que le lui reprochait Bullinger dans une
lettre du 24 octobre 1554 (C. R., XV, 274).

Et pourtant Calvin s’est rendu compte de bonne heure des divergences
profondes qui le séparaient de Luther. L’Institution de 1543 contient un
fragment qui aurait dfi figurer dans 'introduction au commentaire de I’épitre
aux Romains, Dans ce fragment Calvin critique la doctrine de I'ubiquité
dont PEglise usait largement contre Zwingli. Il attaque donc cette doctrine
scolastique et par la-méme il met en garde Luther qui de son c6té avait
repris la doctrine scolastique.

On peut donc dire que Calvin a beaucoup appris a ’école de Luther, mais
qu’il ne Pa pas suivi aveuglément. Il a sans doute appris également de
Bucer, dont il a connu le commentaire aux évangiles ainsi que I'Apologie



138 ARTHUR GRAF

de 1526. Pour ce qui concerne Zwingli, Calvin a connu le Commentarius de
vera et falsa religione de 1525, dont on retrouve les traces dans I’ Iustitution
de 1536. Il est peu probable qu’il ait étudié de plus prés les écrits du réfor-
mateur de Zurich. Pour ce qui concerne QOecolampade, la Dilucida explicatio
de 1561 nous apprend qu’il a connu le De genuina verborum domini, Hoc est
corpus meum... expositione liber de 1525 et le Dialogus de 1530. "

Rl

Pourquoi Calvin a-t-il manifestement repoussé les idées de Zwingli ?
Parce que ce dernier avait enlevé au sacrement toute portée réelle et objec-
tive. Pour lui tout dépend de la foi ; 1a ou la foi fait défaut le sacrement n’est
d’aucune utilité ; avec la foi 'homme a tout. Si le sacrement était indispen-
sable et si certaines grices ne pouvaient étre transmises que par le sacrement,
alors le Saint-Esprit ne serait plus libre d’agir selon sa volonté. Il semble
donc que Zwingli avait aboli le dernier reste de la conception catholique.
Calvin, par contre, estime que le réformateur de Zurich s’est trompé. A ses
yeux, Zwingli simplifie trop les choses. Calvin pense lui aussi que la foi est
Pceuvre du Saint-Esprit ; mais la foi a pour objet la Parole et le sacrement.
C’est par ces moyens-la que Dieu parle, et ’ceuvre du Saint-Esprit consiste
a ouvrir Paccés de nos cceurs a la Parole et au sacrement. Sans le secours
de PEsprit nous ne saisissons ni la Parole ni le sacrement (C. R., II, 947).
Si ’aide de Esprit est indispensable, la Parole et le sacrement ne le sont
pas moins ; voila la régle. Elle ne souffre que de rares exceptions, mais elle
demeure la régle. La pensée humaine n’arrive pas a saisir le pourquoi de cette
régle. Dieu a par sa Révélation donné la Parole et le sacrement, IEsprit
prépare ceux qu’il veut bien préparer a recevoir 'un et I'autre efficacement
(C. R., IX, 29).

Le sacrement ayant été donné a ’homme par Dieu lui-méme est néces-
saire et indispensable. La foi n’est jamais parfaite (cf. Marc 1x, 24), elle a
besoin d’étre fortifiée et confirmée jour aprés jour, car ’homme est pécheur ;
partout la foi compléte lui fait défaut. Il n’y a de parfait que la Parole de
Dieu et le sacrement qui accompagne, et ’action du Saint-Esprit. Ce que
nous possédons en nous-méme est imparfait et toujours incertain, aussi
avons-nous besoin de I’enseignement de la Parole et de ’appui du sacrement.

La derniére édition de I’/nstitution renouvelle ces critiques de la concep-
tion de Zwingli ; Calvin conclut qu’étant donné la valeur objective du sacre-
ment la doctrine qui fait de la Céne un acte subjectif, une simple confession,
est une erreur.

Mais il y a plus. La ou les textes parlent du fait que le fidéle mange le
corps du Christ et boit son sang, Zwingli avait prétendu que « manger »
signifiait « croire ». Calvin n’accepte pas cette explication du sixiéme chapitre
de I’évangile selon saint Jean. Certes la foi est indispensable, elle est la con-



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE 139

dition sans laquelle il n’y a pas de communion possible ; mais cette com-
munion ne consiste pas dans une relation du croyant au Christ, il s’agit
d’une vie nouvelle, conformément au texte de Pépitre aux Ephésiens 1, 17,
ou Papétre parle du Christ vivant en nos cceurs par la foi. La foi rend possible
cette vie en Christ, mais elle ne P’est pas en elle-méme ; car la vie en Christ
est un don de la grice. Cest ce que Zwingli n’a pas compris (1).

L’ Institution parle en outre de certaines gens qui affirment eux aussi que
le croyant participe a une vie nouvelle en Christ. Mais ils entendent par la
une communion purement spirituelle : Phomme regoit P'esprit du Christ.
Calvin souligne que le sixiéme chapitre de Jean parle expressément du corps
et du sang du Christ ; il estime que ces termes ne sauraient étre éliminés et
remplacés par celui d’Esprit, comme Karlstadt semblait Padmettre: la
communion avec le Christ s’étend non a son seul esprit, mais au dela. Calvin
ne veut donc pas étre de la secte des « spiritualistes », il n’a rien de commun
avec eux. Mais alors quelle est sa conception de la Céne ?

ITI

Le mystére de la Céne comporte, selon Calvin, deux éléments : les signes
corporels et la réalité spirituelle. Dans cette derniére il convient de distin-
guer trois choses : la signification, essence (materia) et Veffet (ou virtus) ;
cf. Inst. de 1543 ; C. R., I, 1003, et Inst. de 1559 ; C. R., II, 1010. Examinons-
les I'un aprés lautre. '

1. La significatio.

La signification ressort des promesses qui sont liées a la Céne ; ce sont les
paroles du Christ qui ne doivent pas étre récitées machinalement, comme cela
se fait lors de la célébration de la messe, mais qui doivent étre lues, proclamées
distinctement, afin que les fidéles en saisissent le sens. Sans les paroles du
Christ, la Céne n’est plus la Céne. Ici Calvin est en plein accord avec Luther.
Ces paroles sont une promesse que Dieu fait au fidéle présent a la Céne; le
testament, alliance conclue avec les premiers disciples est renouvelée, pro-
longée de facon a ce qu’elle devienne Palliance avec nous ; c’est Dieu lui-
méme qu iaffirme Pexistence de cette alliance, et ainsi la foi «trouve le point
d’appui qui la confirme et nous console » ; cf. Inst. de 1536-39; 0. S., I, 137.

Quel est dans ces conditions le réle du pain et du vin; ne sont-ils pas super-
flus ? Calvin dit : notre foi est trop faible pour saisir le mystére de la pro-
messe divine. C’est pour cela que Dieu nous a donné les signes extérieurs,
visibles. Nous sommes charnels, terre a terre, incapables de saisir les choses
de Desprit; c’est pour cela que Dieu nous donne ces éléments charnels,
afin que nous saisissions par les moyens charnels les choses spirituelles. Pré-

(1) Il est impossible de dire si Calvin a jamais connu la forme derniére de la’
doctrine de Zwingli, qui faisait en une certaine mesure une place a la doctrine de la
présence réelle.



140 ARTHUR GRAF

cisément parce que nous sommes ainsi faibles et charnels, Dieu condescend
a notre faiblesse. Le pain et le vin nous présentent P’aliment spirituel ; mais
cela ne veut pas dire que ces éléments ne soient que forme et symbole dans
le sens esthétique du terme. Ils sont le gage d’une réalité invisible qui nous
est présentée, ils confirment la promesse qui nous est faite par la Céne;
mieux encore, ils fortifient notre « fiance » Donc les éléments de la Céne sont
des « appendices » verbi, ils sont le verbum visible, et n’ont aucune valeur en
eux-mémes ; ils nous font voir I’ceuvre de Dieu.

2. La materia.

La Céne, tant par les promesses qui s’y rattachent que par les éléments
qu’elle comporte, dirige nos regards sur un fait invisible, Le Christ se donne
anous, plus encore il veut s’unir a nous (xatowkfoar Tov XpioTov dix THG
mioTewg év Talg kapdimg vudv). Clest bien quelque chose de réel, Dieu ne
ment pas. C’est pour cela que Calvin affirme que la Céne ne symbolise pas
seulement ce fait ; cette communication se passe effectivement. « Le Christ
est présent tout comme si nous pouvions le saisir de nos mains. » (Inst. de
1536-59 ; C. R., II, 1003). Lorsque nous rompons le pain il se passe quelque
chose : le Christ nous est donné. Ainsi il faut distinguer la chose et la forme,
mais on ne saurait les séparer. La Céne est Pinstrument par lequel le Christ
se donne a nous, le Christ mort et ressuscité, son corps et son sang par les-
quels il a fait acte d’obéissance parfaite afin de nous justifier (C. R., IX, 842).
I1 convient de souligner que Calvin ne connait qu’un seul corps du Christ :
« Nos vero quum unicum sciamus esse Christi corpus, quod semel in victimam
nostre cum Deo reconciliationis oblatum est, illud ipsum asserimus nobis
offerri in cena>» (C. R., IX, 9s.). Le Christ crucifié est identique au Christ
glorifié. C’est en ceci qu’il est notre Sauveur. Il est en effet le verbe vivifiant
du Pére, origine de toute chose (mévra d' avtod éyéveto); mais par le fait
du péché 'homme a été séparé de cette source de vie. C’est pour cela que
celle-ci lui fut révélée par lincarnation du verbe (6 Aéyog oupE évévero)
ou encore : ce principe de vie nouvelle vient habiter en nous, en notre chair
(Jean) il est ainsi notre vraie nourriture. La source de la vie ne se trouve donc
pas dans un au-dela inaccessible a nous, pauvres pécheurs, elle veut jaillir
en notre chair. Calvin se place donc résolument sur le terrain de la révélation ;
le péché est a ses yeux la réalité néfaste qui nous barre 'accés auprés de
Dieu. Ce n’est que par Pincarnation du Christ que la vole est de nouveau
libre. Ce n’est donc pas le logos éternel de la spéculation platonicienne qui
nous donne la vie : c’est uniquement le logos divin fait chair.

Commentant le passage de Pépitre aux Ephésiens cité plus haut, Calvin
insiste sur la nécessité de nous unir au Christ, afin que nous soyons membres
de son corps. La Ceéne répond a cette exigence. « Obtzner: [sc. Christum]
autem dico, non tantum quum pro nobis factum fuisse victimam credimus ; sed
dum in nobis babitat, dum est umum nobiscum, dum eius sumus membra ex
carne eius, dum in unam denique et vitam et substantiam (ut ita loquar) cum



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE 141

1pso coalescimus » 3 C. R., XLIX, 487. «...nos fieri carnis et sanguinis Christi
participes, ut in nobis habitet nosque in ipso...», écrit-il 2 Bullinger, le 26 juin
1548. Calvin parle avec éloquence de cette communion intime, mais jamais
il n’oublie qu’il s’agit d’un mystére que la langue humaine est incapable de

décrire : «...sublimius captu mnostro mysterium esse concedimus», Defensio ;
C. R., IX, 31. ‘

3. Leffectus.

L’essence de la Céne est donc le Christ crucifié et ressuscité. Cela veut
dire que le fidéle ne regoit pas une matiére céleste, éternelle. Cest le corps
et le sang du Christ qui a été livré pour notre salut, comme le dit le texte
méme des promesses, Par la-méme le fruit de la mort du Christ nous est
donné. Le Christ est le pain de vie ; il procure la vie. C’est ce qui est singu-
liérement représenté par les éléments de la Céne : il nous fait comprendre
que le Christ est pour nous une nourriture réconfortante. Il y a analogie
entre les effets du pain et du vin et ceux de la présence du Christ. Calvin
insiste sur le fait qu’il s’agit du corps et du sang du Christ : c’est cela qui
fait de la Céne un sacrement. Nous ne trouvons Dieu que dans le Fils incarné
(Mat. xvi, 27); c’est 1a qu’il se révéle. Mais 12 ou nous est offert le corps
et le sang du Christ 1 aussi nous sont donnés tous les effets qui découlent
de ce corps. Le Christ est toujours Emmanuel = Dieu avec nous. Nous ne
saurions séparer I’ceuvre du Christ de sa personne ; 1a ou le fidéle regoit le
Christ la aussi Iui sont remis les bienfaits du Christ. En s’incarnant il a pris
ce qui était notre nature et nous a donné la sienne (Luther avait dit : nostra
assumpsit).

Il a adopté notre misére et nous a donné sa richesse ; il a pris notre fai-
blesse pour nous laisser sa force. « Il ne vient pas nud et vuide a nous, il n’y
vient pas povre. Car il s’est une fois appovri (dit sainct Paul) afin que nous
soyons enrichis par luy: il s’est fait foible et petit, afin que nous soyons
fortifiez par sa vertu invincible. » Etant venu Fils de Phomme, il nous a faits
enfants de Dieu. Rédemption, justification, sanctification, vie éternelle :
voici les bienfaits du Christ envers nous, voici Peffectus de la Céne qui en
résulte conformément a sa promissio et a sa materia.

Retenons ceci: Peeuvre du Christ est inséparable de sa personne ; nous
ne saurlons recevoir les bienfaits de Dieu en faisant abstraction du Média-
teur ; « non enim ad nos bona tlla pervenirent, nist se prius nostrum Christus
faceret» (C. R., IX, 842). Donc pas de salut en dehors de la communion avec
le Christ, sa personne enticre ; sans la « materia » de la Céne (corps et sang du
Christ) pas d’« effectus ». Pourquoi Calvin insiste-t-il sur ces affirmations ?
Parce qu’a ses yeux il n’y a pas de vérité en dehors de la révélation en Christ,
le verbe divin fait chair. « Ego enim, ubi de gratuitis Dei beneficiis agitur,
semper soleo a Christo incipere : et merito, quia donec noster fiat, gratiis om-

nibus privari nos ac destitui necesse est, quarum in Se plenitudinem continet »
{€: R IX, 8B);



142 ARTHUR GRAF

DEUXIEME PARTIE : LE MODE DE LA COMMUNION AVEC LE CHRIST.

Calvin affirme que le Christ est présent a la Céne et que le fidéle regoit
le corps et le sang du Christ et par eux les bienfaits du Christ. Cette com-
munion avec le Christ est la source unique de notre salut ; elle est produite
et augmentée par la Céne. Reste a définir comment cette présence et cette
communion sont possibles. Ce n’est toutefois qu’a son corps défendant que
Calvin a abordé la question étant persuadé qu’il s’agissait 1a d’un mystére in-
accessible a Pesprit humain. Mais il fut bien obligé d’étudier cette question afin
de fixer sa doctrine et de la distinguer de celle des luthériens. En effet Calvin
ne pouvait admettre la doctrine luthérienne ; non pas qu’il nidt la présence
réelle, mais il estimait fausse la maniére dont les luthériens expliquaient
cette présence. C’est donc ici que nous pénétrons au centre méme de la
doctrine calvinienne de la Céne. Nous allons voir quelles sont les réserves
que fait Calvin aux conceptions luthériennes et ce qu’il a de positif a
dire a ce sujet.

I. Calvin contre les polémistes luthériens.

1. Il n’y a pas de relation directe entre le corps et le sang du Christ et les
éléments de la Céne,

L’ Institution de 1559 donne d’abord une exégése des passages de D'insti-
tution de la Céne. Toute la question est 1a : que signifient les paroles du
Christ ? L’Ecriture est la loi supréme. Luther I’a toujours affirmé ; il estimait
que ses adversaires s’écartaient des textes bibliques. Westphal, lui aussi,
reproche la méme chose aux théologiens réformés. Sa Farrago confusanearum
et inter se dissidentium opinionum de cena domini, ex Sacramentariorum
libris congesta (1552) démontre que les explications les plus diverses ont été
données des paroles : To0Té éomiv o oWué wou. Ce sont ces divergences qui,
a ses yeux, prouvent que la doctrine des non-luthériens n’est pas de Dieu.
Calvin démontre que les luthériens eux-mémes ne sont pas d’accord sur le
sens des paroles citées (Inst., IV, xvi1, 20 ; C. R., 1I, 1018). Ils ont recours a
un tropus. Westphal 'accorde ; il est impossible de prendre les paroles de
Jésus au pied dela lettre. Calvin s’attache a démontrer avant tout que le mot
éotv ne saurait signifier que le pain est identique au corps du Christ, car
alors le pain serait Dieu, ce qui est impossible. Il estime que le pain est appelé
« sacramentalement » le corps du Christ ; tandis que Westphal prétendait
que le pain est uni « sacramentalement » au corps de Christ. Il concéde a
Calvin que dans le texte en question le nom d’une chose est rapporté 4 une
autre chose parce qu'elles sont reliées entre elles : « res diverse, non mutate,
non confuse, sed tantum unite, altera de altera predicantur ». 11 se rapproche
donc de la conception calvinienne et Calvin a en tous cas démontré que la



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE 143

particule éoriv dans le texte sacré ne saurait étre prise dans son sens ordi-
naire, purement grammatical. Mais quel est alors son vrai sens ?

Calvin part du principe qu’un passage difficile 2 comprendre a cause de
sa briéveté doit étre rapproché d’un passage plus détaillé. Il cite Luc et
Paul ou il est dit : TodTo TO WoTHplov 1) kouvh deAkn év T afuatt pou.
Le pain est le corps du Christ en ce sens qu’il est le testament en son corps,
en d’autres termes, il est la confirmation du fait que le corps du Christ nous
est donné. L’alliance conclue et sanctifiée par le sacrifice du Christ est renou-
velée, étendue jusqu’a nous par le fait que les éléments de la Céne nous sont
offerts. Le tunc de la nouvelle alliance devient un nunc pour les fidéles, et
c’est ainsi que le salut leur est conféré. Westphal par contre veut expliquer
Luc et Paul par Marc et Matthieu qu’il estime étre suffisamment clairs. Il
en vient a admettre une union intime du pain avec le corps, du vin avec
le sang du Christ. La coupe de la Céne contient le sang et le vin. «Jza poculum
novum dicitur testamentum ob eam causam, quod iam non solum poculum sit,
nec solum vinum contineat,s ed simul sanguis Christi presens sit..»; Apologia
confessionis de cena domini, 1558.

Calvin fait remarquer que partout ou la Bible mentionne un mystére (un
sacrement, comme il dit) elle use de métonymie, c’est-a-dire elle attribue
au signe le nom de la chose méme, parce qu’il y a analogie et parce que les
signes institués par Dieu ne représentent pas seulement, mais donnent les
choses qu’ils représentent. Westphal ne veut pas voir que dans tous ces
cas la chose est présente, elle accompagne le signe; le symbole a donc pour
Calvin une tout autre signification que pour Honius et Zwingli. C’est parce
qu’il ne voit pas, ou ne veut pas voir ce que Calvin affirme étre sa pensée,
pour sauvegarder la présence réelle que Westphal et plus encore les théolo-
giens de Magdebourg et de Bréme se cramponnent 4 la particule égmiv. Calvin
a beau leur démontrer que dans un grand nombre de cas ce mot doit étre
interprété selon le sens de la phrase, que notamment les anthropomorphismes
de la Bible ne sauraient étre pris au pied de la lettre, que le sens des paroles
du Christ était clair, si clair que les disciples qui ailleurs manifestent ouverte-
ment leur incompréhension, n’ont pas hésité devant les paroles qui insti-
tuérent la Céne ; ils ne les ont certainement pas comprises a la fagon des
luthériens — rien n’y peut! Calvin déclare finalement ne pas comprendre
Pattitude de ses adversaires, il lui semble qu’ils veulent moins savoir ce
que le Christ a dit lors de la premiére célébration du repas sacré que maintenir
a tout prix leur conception. Il sait dés lors que on peut étre théologien bibli-
ciste uniquement pour sauvegarder ses propres idées ! « Quez enim absurdi-
tatum monstra fanaticis hominibus elicere mon licebit, si illis permittitur
singulos apices stabiliendis suis placitis obiicere? »; Inst., 1559, IV, 17-23,
C. R, 11, 1022.

Aux yeux de Calvin les paroles Touté éoriv T0 olud pou constituent
une métonymie, cette appréciation ne touche aucunement le fait qu'il y
a présence réelle. Que les luthériens tiennent a sauvegarder celle-ci, rien de



144 ARTHUR GRAF

plus légitime. Mais les luthériens y arrivent-ils ? Est-ce qu’ils n’en viennent
pas par la logique méme des choses a statuer sinon une mpanatio du moins
une relation matérielle, dans Pespace, entre le corps du Christ et les éléments
de la Céne ? On connait les procédés empruntés aux scolastiques dont Luther
usait pour maintenir Paffirmation de la présence réelle sans tomber dans
Pimpanation. Il y a trois maniéres d’étre dans un seul et méme lien, dit-il.
Il s’agit donc bien du lieu limité dans Pespace. La sacramentliche Einigkeit
dont parle Luther est donc une unité, sui generis certainement, mais spatiale.
Westphal est plus prudent que Luther, mais lui aussi parle d’une union
sacramentaire dans laquelle le corps du Christ et le pain de la Céne sont
unis, sa pensée est donc peu différente de celle de Luther. En fait pour les
luthériens le corps du Christ se trouve en relation immédiate, directe avec
les éléments de la Céne, pour Calvin I'un et Pautre agit immédiatement,
directement sur la foi du fidéle, il y a parallélisme. Lorsque Westphal dit
cum pane et vino, il entend autre chose que Calvin lorsque celui-c1 emploie
les mémes paroles. Calvin estime que la doctrine luthérienne, loin de sauve-
garder la présence réelle du corps du Christ la rend bien plutdt impossible.

2. La caro Christi ne saurait étre supprimée.

Westphal qualifiait la pensée calvinienne de rationalisme ; de nos jours
encore les luthériens reprochent aux réformés d’étre entachés de rationa-
lisme. Nous verrons par la suite ce qu’il faut en penser. Calvin savait cepen-
dant fort bien jusqu’a quel point le croyant devait se soumettre a Pautorité
de la parole de Dieu, méme contre le sens commun, il n’ignorait pas que
quiconque veut se nourrir du corps du Christ doit soumettre ses pensées a
la folie de la croix ; mais cela ne veut pas dire qu’il puisse accepter la concep-
tion luthérienne.

a) La toute-puissance divine et la réalité du corps du Christ.

Les luthériens affirment que la présence réelle, contingente au corps du
Christ dans les éléments de la Céne, est un effet de la toute-puissance de
Dieu. « Nihil enim obtendo : nisi quod Christus omnipotens Deus efficit, ut
sit quod esse pronunciat. » (Apologia conf., p. 209) Le corps du Christ glorifié
a acquis une telle majesté et gloire qu’il est par ce fait omniprésent ; en ceci il
se distingue de notre corps. « Competit carni eius hec glorie prerogativa,
ut cum detur tn cibum vite membris Ecclesie, que dispersa sunt per totum
orbem, prasens sit in multis locis, qua gloria caro nostra destituitur.» (Apol.
conf., p. 197) Ailleurs Westphal renonce a toute explication. Calvin, lui
aussi, n’a traité de ces questions qu’a contre-cceur, il y était forcé par les
affirmations de ses adversaires. Westphal était du reste trop pleinement
disciple de Luther pour ignorer de quelle fagon celui-ci avait expliqué la
présence réelle. Calvin de son c6té repousse Pexplication donnée par les
luthériens ; il ne s’agit pas de savoir ce que Dieu a pu faire, mais bien de ce
qu’il a voulu faire. Or il a voulu que le Christ fit semblable aux hommes en
toutes choses sauf le péché ; donc qu’il fiit chair de notre chair. Qui dit chair
entend parler d’une chose limitée, ayant une forme et se trouvant dans un



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE 14§

ieu déterminé. Les traits sont ceux de la chair, du corps du Christ, sinon
ce corps n’est plus chair. Dieu peut sans doute transformer les ténébres en
lumiére, mais il serait téméraire de prétendre qu’il permet de ne plus distin-
guer 'un de Pautre. Lesprit est esprit et la chair est chair; les luthériens
ont tort s’ils croient que Dieu fait que la chair soit en méme temps esprit !
Ce raisonnement n’a rien de rationaliste, Calvin tient a ce que ’on n’aban-
donne pas une vérité fondamentale : si Dieu s’est manifesté dans la chair,
cela veut dire qu’il est devenu pour nous lobjet que nous pouvons com-
prendre par le moyen de nos notions naturelles ; c’est pour cela que I'on
peut parler de révélation. Il importe de souligner que la théologie calvi-
nienne se fonde sur Pincarnation du Verbe, c’est pour cela qu’elle insiste sur
le fait que le Christ est ressuscité avec le corps dans lequel il s’est incarné.
Quiconque affirme que le corps du Christ est autre chose que notre chair
infirme la notion méme de révélation en Christ et par la notre salut. Il ne
s’agit pas pour Calvin de la toute-présence de Dieu, mais de la présence de
PHomme-Dieu dans la Céne, C’est pour cela qu’il a repoussé la doctrine
spiritualiste de Karlstadt ; pour la méme raison il repousse celle de Luther.
Ce n’est pas par rationalisme, mais bien parce que Calvin se place au point
de vue de la révélation qu’il nie le droit du luthérien de faire intervenir la
toute-puissance de Dieu dans la doctrine de la Céne.

b) Le corps du Christ au ciel.

Le corps du Christ ressuscité est limité, ce qui est prouvé par le récit de
IAscension. Aux yeux de Westphal PAscension signifie autre chose: le
Christ quitte ce monde, il échange I’état de souffrance et de mort contre
celui de gloire, et c’est dans cet état glorieux qu’il est présent dans la Céne.
Calvin n’est pas de cet avis; car sile Christ était présent pourquoi aurait-il
promis et envoyé son Esprit ? L’esprit supplée a la présence du Christ. La
doctrine luthérienne ne sait que faire du récit biblique de I’Ascension, Calvin
s’en rend bien compte. Pour lui le Christ est réellement monté au ciel ; mais
il n’est pas question du ciel dans le sens vulgaire du mot; le Christ s’est
élevé au-dessus de tous les cieux, dans le magnificum Dei palatium, au dela
du kosmos: «Quid? an nos inter medias spheras Christum locamus? vel
tugurium ei exstruimus inter planetas? Celum est magnificum Dei palatium,
toto mundi opificio superius. Tripudiat Westphalus, quod Christus secundum
nos extra locum habitet, quasi huic cavillo opportune non fuerit a nobis occur-
sum. Neque enim Christum sub pane delitescere negamus, quia loco proprie
inclusus sit, sed quia elementis omnibus superior extra mundum babitat » ; Secun-
da defensio ; C. R.,1X,79. Ces affirmations ont aux yeux de Calvin une impor-
tance théologique capitale. Le corps du Christ continue & étre un corps
tout en étant détaché des contingences de ce monde. L’espérance chrétienne
entrevoit ainsi son but, nous savons que ce monde-ci passe, mais qu’un monde
nouveau nous attend.

¢) La présence invisible du corps du Christ.
- Calvin étudie de prés la doctrine luthérienne de la presentia invisibilis.



146 ARTHUR GRAF

Il constate que tout corps humain étant visible, les luthériens statuent fina-
lement deux corps du Christ, 'un visible I’autre invisible, comme Augustin :
« Duplicem namque modum preesentie corporis Christi declarat [sc. Augusti-
nus] alterum quo visibili forma in ceelo est, alterum quo invisibiliter adest in
sacramento communionis. » D’autre part en enlevant au corps du Christ sa
forme nécessaire, disant que ce corps glorifié n’est plus soumis aux lois de
la nature, ils se rapprochent de Ierreur de Servet qui enseignait que le corps
du Christ avait été anéanti, englouti par la divinité. Y a-t-il encore une
distinction possible entre la nature humaine du Christ et sa divinité ?

Enfin Calvin, se fondant sur Phil. 111, 21, demande si notre corps a nous
sera aussi un jour invisible et sans dimension aucune comme celui du Christ.
La théorie de Westphal n’aboutit-elle pas a nier la résurrection de la chair ?
Sinon pourquoi n’admet-il pas que le Christ a élevé au ciel la chair dans
laquelle il est né et a souffert ? Calvin insiste avec une certaine véhémence
car il y va pour lui de Pespérance chrétienne. « Quam infirma et fragilis foret
spes tlla, nisi hec ipsa nostra caro in Christo vere suscitata, in regnum celorum
tngressa esset»; Inst. 1536-39, IV, xvi1, 29; C. R., 1II, 1030. Calvin veut
maintenir 'espérance d’une vie éternelle, d’une vie au dela des contingen-
ces de .ce monde passager, mais d’une vie de ’homme total, corps et ame.

Enfin Calvin reproche aux luthériens que leur doctrine empéche le croyant
de maintenir orientation eschatologique. Le corps du Christ étant présent
dans les éléments concrets, matériels de la Céne, le croyant s’attachera a
cette réalité matérielle au lieu de tendre a ce qui est au dela de cette terre.
« Admoniti non esse in terra querendum Christum, fide conscendimus in coelum,
ut in eo fruamur. » Il ne s’agit pas dans ce passage d’un prétendu mysticisme
de Calvin, mais bien de son orientation eschatologique (de nombreux pas-
sages dans les sermons de Calvin confirment cette méme orlentation).

d) L’ubiquité du corps de Christ.

La théorie de la présence invisible du corps du Christ met en danger la
doctrine de Phumanité du Seigneur ressuscité ; elle menace Pespérance chré-
tienne ; elle fausse orientation du croyant. Calvin croit avoir démontré
que le Christ est au ciel, donc il ne saurait étre question de son ubiquité. Le
texte Mat. xxvi, 20 ne parle pas de la présence corporelle du Seigneur,
ni de sa présence dans la Céne, mais bien d’une communion permanente
entre le croyant et son Maitre en dehors de la Céne ; le Christ promet a ses
disciples aide et soutien. Calvin démontre que cette théorie de Pubiquité
comme celle de la présence invisible découle de la christologie luthérienne
qui fait participer la nature humaine du Christ aux qualités divines. Les
luthériens s’écartent de la christologie reque par IEglise pour retourner a
Eutychés, comme I’a fait Servet qui lui aussi prétendait qu’il y avait fusion
des deux natures. Calvin repousse le genus maiestaticum de la communicatio
tdiomatum ; il veut sauvegarder la nature humaine du Christ. La communi-
catio idiomatum signifie que les deux natures sont unies en la personne du
Christ, et que les particularités de 'une sont attribuées & Pautre, mais non



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE 147

pas assimilées. « Que in bhumana eius natura peracta sunt, ad divinitatem
(smproprie, licet non sine ratione) transferuntur. » Le Christ était de tout temps
au ciel et partout, mais non pas le Fils de Phomme Jésus. La divinité du
Christ est en toute chose, cependant elle habite naturellement dans son
humanité ; c’est en cela que consiste Extra Calvinisticum. Calvin a nette-
ment repoussé toute idée de fusion des deux natures. La nature divine n’est
jamais identique, congruente a sa nature humaine ; elle existe en dehors
de Phomme Jésus. Elle a bien voulu s’unir a la nature humaine, dans laquelle
elle habite d'une maniére inexprimable ; mais elle ne s’y est pas enfermée,.
Calvin résume ainsi sa pensée : « Quanwis totus Christus ubique sit, non tamen
totum, quod in eo est, ubique esse »; C. R., IX, 194. Le Médiateur, le Christ,
est partout, mais non pas corporellement. En sa chair il est au ciel jusqu’aun
dernier jour,

3. Pas de manducatio indignorum.

Si le corps du Christ se trouve matériellement lié aux éléments de la Céne,
il en résulte la manducatio indignorum. En effet, comment échapper 2 la
conséquence que le corps du Christ ne peut étre regu que charnellement, tout
comme on mange le pain (Christi carnem sub pane deglutire... substantialiter
sub pane vorare). Mais la doctrine luthérienne veut avant tout sauvegarder
le caractére objectif de la Céne. Ce n’est pas notre dignité ou notre indignité
qui est le fondement, la raison d’étre des paroles du Christ, elle ne saurait
également infirmer ses promesses. « Dei verbum manet verum, firmum ac
certum, sive homines credant sive non credant. » Sinon tout devient équivoque
et incertain. Calvin lui aussi est de cet avis, mais il faut distinguer entre
Dieu qui donne sa grice et 'homme qui la regoit. Dieu offre sa grice méme
aux méchants, mais comme la pierre est mouillée par la pluie sans que I’eau
la pénétre, ainsi les méchants ne regoivent pas la grice a cause de la dureté
de leur cceur (cf. la parabole du semeur). Si Paul dit que quiconque parti-
cipe indignement a la Céne se rend coupable du sang du Christ, il ne s’en-
suit pas qu’il a effectivement regu le corps du Christ, mais qu’il a participé
a la Céne sans y étre a sa place. La doctrine luthérienne signifie que le Christ
s’unit a ceux qui sont et restent éloignés de Iui, Aux yeux de Calvin ce n’est
plus 13 la communion avec le Seigneur qui se donne, mais une communion
toute extérieure, matérielle, entre des « choses ».

II. Le modus communionis d’aprés Calvin,

Calvin enseigne que le fidéle recoit le sang et le corps du Christ, qu’il entre
en communion avec la personne totale du Sauveur et s’approprie le fruit
de son ceuvre, le salut. Mais d’auntre part le corps du Christ est au ciel, il
D’est pas invisiblement présent en son corps en tout lieu. Comment le Christ
qui est au clel peut-il étre présent dans la Céne ?



148 ARTHUR GRAF

1. ’ceuvre du Saint-Esprit.

Malgré son grand respect pour le mystére divin dont il s’agit dans la Céne,
Calvin n’hésite pas a répondre a ses adversaires. Quand I'Ecriture parle de
notre union avec le Christ elle parle de Pceuvre du Saint-Esprit. Ce fut un
sermon de saint Jean Chrysostome (Opera, Basilez 1530, V, 379) qui lui
révéla la solution du probléme ; il y est dit notamment : « Spiritus sanctus
copula est unionis nostre in Christo, animarum exultatio, cordis tripudium,
ignis, fons rorulentus.» La Confessio fidei de eucharistia de 1537 s’inspire
manifestement du sermon en question ; 'Zustitution de 1559 dit : « Vinculum
ergo istius contunctionis est spiritus Domint, cutus nexu copulamur ; et quidam
veluti canalis, per quem quidquid Christus et est et babet ad nos dertvatur ».
La distance qui sépare le Christ de Phomme ne peut étre vaincue que par
Dieu ; il le fait par le moyen du Saint-Esprit, troisiéme personne de la Tri-
nité, Le Saint-Esprit nous unit au Christ, corps, 4me et esprit.

2. Définition du mode de cette union.

a) En parlant de la présence du Christ dans la Céne, Calvin insiste sur
le fait que le Saint-Esprit agit, et que c’est grice 4 son action que nous entrons
en communion avec le Christ. Il ne connait pas une « présence » dans le sens
luthérien : c’est-a-dire étre présent en un certain lieu, Présence du Christ est
synonyme de communication du Christ, don du Christ par le moyen de
PEsprit.

) La condition sine qua non de ce don est la foi. Pour Pincrédule il ne
saurait étre question de présence du Christ ; la foi est donc lorgane par
lequel le croyant regoit le Christ, I'union avec le Christ est le fruit de la foi,
non la foi elle-méme. L’action de PEsprit franchit la limite eschatologique ;
aprés avoir cru en Christ, le fidéle est en Christ.

¢) Cette action du Saint-Esprit ne se passe pas dans le temps, elle n’est
pas identique a la célébration de la Céne. Puisque c’est Dieu qui prend
possession de ’homme, ’effet de I’action de 'Esprit dure au dela du repas
sacré. Calvin parle méme d’une communicatio perpetua (C. R., IX, 232 s.).
Cette indication ne doit pas étre comprise dans le sens de durée illimitée,
mais dans celui du nunc @ternum. Le Christ n’est pas uni 4 ’homme, mais
I’homme a lui.

d) Cette communion existe en dehors de la Céne, dés P'éclosion de la vie
nouvelle en la foi, mals cette vie est susceptible d’intensification, elle s’étend
au corps aussi bien qu’a ’Ame, «nota unitatem spiritualem, que nobis cum
Christo est, non anime tantum esse, sed pertinere etiam ad corpus : ut caro
stmus de carne eius...» ; C. R., XLIX, 398. Clest la le réle de la Céne.

¢) «Il est vray que cela se fait quand I’Evangile nous est presché tous les
jours : par prieres et oraisons nous faisons le mesme : quand nous lisons en
nostre maison, ou que nous oyons quelque propos a nostre salut, Dieu tous-
lours nous monstre en cela qu’il nous supporte : mais cependant la Cene
encores nous est un tesmoignage special que nous sommes aidez de nostre



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE 149

Dieu, quand nous sommes comme au milieu de chemin, que c’est pour nous
faire passer outre, pour tendre tousiours a nostre Dieu. » (Sermon 3 sur Iép.
a Tite ; C. R., LIV, 416)

« ...nous chemenions parmi beaucoup de tentations, nous avons a batailler
contre nostre infirmité, Satan aussi tend ses filets, et ne cherche sinon a
nous destourner, voire nous eslongner du tout de Jesus Christ. Et tousiours
cela sera au monde que les fideles auront de tels combats. II faut donc que
la Cene demeure iusque a ce que Jesus Christ nous soit declaré, et accomplisse
par effet et en evidence nostre redemption. Et par cela voyons-nous que
la Cene n’est pas comme un ABC des rudes, et de ceux qui ont seulement
gousté PEvangile : mais que c’est une aide pour tous fideles, pour tous
enfans de Dieu: qu’il 0’y a homme en ce monde, si parfait ne si entendu
qui soit, qu’il n’ait besoin d’estre aidé et avancé par la Cene.» (Sermon 17

sur Pép. aux Corinth. ; C. R., XLIX, 8oz s.)

CoNcLUSIONS.

Calvin aussi bien que Luther affirme la présence réelle du Christ dans la
Céne ; il ne s’agit pas pour lui d’une présence «purement spirituelle »: « Christi
caro in mysterio Caene non minus spiritualis res est quam eterna salus». Le
corps et le sang du Christ sont bien au centre du repas sacré ; mais c’est
PEsprit qui nous unit a eux. Ce qui importe a Calvin c’est la maniére dont le
Christ est présent. Il ne peut admettre que le corps du Christ nous soit pré-
senté comme une « chose »,

Les luthériens négligent ’action du Saint-Esprit ; ils ne sont pas des trini-
taires conséquents, Action de I’Esprit signifie : présence du vrai corps du
Christ et en méme temps maintien de sa gloire éternelle ; ce sont les croyants
seuls qui regoivent le corps du Christ, mais le sacrement conserve sa valeur
objective, il y a union au Christ, mais non pas fusion avec lui. La Céne nous
garantit la résurrection de ’homme total et porte nos regards vers la parousie.

Calvin repousse la conception luthérienne précisément parce que celle-ci
n’implique pas en vérité la présence réelle du corps et du sang du Christ,
par le fait qu’elle néglige Paction de PEsprit. Calvin ne rejette pas cette
doctrine comme 1I’a fait Zwingli, mais comme un homme qui a mieux saisi
la vérité que le réformateur de Wittenberg. Il faut choisir entre ces deux
doctrines : « Utrum rectius sit tudicent lectores ».

*
* *

Nous avons essayé de résumer I’étude de M. Niesel ; 'auteur dit lui-méme
qu’il n’a pas épuisé son sujet. Il s’est borné a démontrer en quoi la doctrine
calvinienne différe de celle des luthériens. Il a négligé tout ce qui n’a jamais
fait Pobjet de controverses entre les deux camps. Il a clairement établi ce
que Calvin pensait de cette question : comment le Christ est-il présent dans

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8, t. xx (N° 83, 1932). 10



180 . ARTHUR GRAF

la Céne ? La réponse de Calvin découle de son principe fondamental. Calvin
est trinitaire; de la son exposé, qui semblera bien peu moderne. Mais la
question n’est pas 1a. M. Niesel a-t-il exposé la doctrine de la Céne telle que
Calvin Pa congue ? En examinant les textes, nous n’hésiterons pas a répon-
dre par Paffirmative, et nous saurons gré a lauteur de nous avoir donmné
ce volume.

Avons-nous une doctrine de la Céne qui soit plus conforme aux données
de PEcriture } En avons-nous une qui puisse remplacer pleinement celle
de Calvin ? Si non nous saurons encore gré a Pauteur de nous avoir donné
avec Ja doctrine de Calvin une conception de la Céne qui nous permet de
rendre a ce repas saeré la place qu’il doit occuper dans nos cultes, et en méme
temps a nos Eglises un élément qui leur a trop souvent et dans une trop
arge mesure fait défaut. Car « il est certain que une esglise ne peut estre
dicte bien ordonnée et reiglée synon en laquelle la saincte cene de nostre
Seigneur est souventement célébrée et fréquentée ».

Arthur GRAF.



	La doctrine calvinienne de la cène

