
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 83

Artikel: La doctrine calvinienne de la cène

Autor: Graf, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380217

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380217
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CENE

Wilhelm Niesel, Calvins Lehre vom Abendmahl. (Forschungen zur Geschichte und
Lehre des Protestantismus. Dritte Reihe, Bd. III) München, Kaiser, 1930. VIII,
106 p. in-8.

Nous assistons depuis quelque temps à une renaissance du calvinisme.
Ce mouvement que d'aucuns trouvent regrettable parce qu'ils n'y voient
guère qu'une répristination de conceptions irrévocablement dépassées a

cependant sa raison d'être. Car il ne s'agit pas d'une répristination quelconque

; il s'agit d'un renouveau singulièrement nécessaire. Des questions qui
n'avaient jamais été liquidées demandent à être remises à l'étude, la discussion

interrompue ou mal engagée doit être reprise et, si possible, menée à

bonne fin. L'an dernier, le synode de l'Eglise nationale du canton de Vaud
mettait à l'étude la question de la Cène. Les réponses des Conseils
d'arrondissement formulaient entre autres la demande que le peuple de l'Eglise fût
instruit au sujet de la Cène, étant donné qu'il n'en saisissait pas toujours la
significarion et la portée.

Qu'est-ce que la Cène Qu'était-elle aux yeux de Calvin La question
ne manque pas d'actualité. L'ouvrage dont nous venons d'indiquer le titre
constitue un apport intéressant à cette question^).

En 1929 on a célébré le jubilé quatre fois séculaire du Colloque de

Marburg. Il faut se rendre bien compte du fait que cet événement a pour nous
une valeur purement historique ; Luther et Zwingli se sont séparés sur la
question de la Cène. Est-ce une raison suffisante pour que les luthériens et
les réformés continuent à demeurer séparés Les raisons émises lors du

Colloque sont-elles le dernier mot en cette affaire Nullement. La doctrine
réformée classique n'est pas celle de Zwingli mais bien celle de Calvin. Il
importe donc de connaître exactement cette doctrine-là et de la confronter
avec celle de Luther et de ses disciples.

(x) On sait que M. Niesel, actuellement directeur du Predigerseminar d'Elber-
feld, a collaboré avec M. Peter Barth à l'édition de l'Institution de Calvin dans les

Opera Selecta en cours de publication.



136 ARTHUR GRAF

Or nous possédons un certain nombre d'ouvrages consacrés à cette question.
Dans un livre publié en 1926 et intitulé : Vom Sakrament bei Calvin, M.
Joachim Beckmann croit pouvoir démontrer que Calvin a professé une doctrine

que l'on peut qualifier d'augustinienne. Il va même jusqu'à dire que Calvin
a mieux compris saint Augustin que celui-ci ne s'est compris lui-même. Tout
en reconnaissant que l'influence de saint Augustin sur la pensée de Calvin
est indéniable, M. Niesel relève le fait qu'il y a cependant une divergence
très nette entre la doctrine d'Augustin et celle de Calvin : dans la doctrine
du baptême, en particulier, mais aussi dans la question : comment se

représentent-ils la présence du Christ dans la Cène

M. Beckmann a démontré que Calvin a profité de l'enseignement de saint
Augustin ; il est toutefois probable qu'il a profité d'autre auteurs encore.
Il n'importe pas de chercher les analogies, il importe au contraire d'examiner

par quoi Calvin a jugé nécessaire de s'opposer à d'autres doctrines.
Que Calvin ait repoussé la doctrine catholique de l'eucharistie, rien de plus
connu et de plus naturel. Mais pourquoi tient-il à distinguer sa doctrine à

lui de celle des luthériens Pourquoi Calvin — que l'on range aujourd'hui
parmi les Pères du mouvement œcuménique — a-t-il dressé une barrière en
face de ses frères luthériens Ce fut manifestement parce que sa doctrine
contenait des éléments qu'il jugeait inaliénables, puisqu'ils constituaient

pour lui la vérité sur la Cène. M. Niesel ne fait que mentionner sommairement

les phases de la controverse entre Calvin et Westphal, controverse qui
se prolongea au delà de l'année 1557 où parut l'Ultima admonitio ad

J. Westphalum. En effet après que Westphal eut publié en 1558 son Apologia
confessionis de coena domini..., Calvin riposta une dernière fois non pas dans

un traité à part, mais dans l'édition de 1559 ^e l'Institution. Le chapitre XVII
de cette édition contient les sections 20 à 34 que les éditeurs du Corpus
reformatorum signalent comme étant des adjonctions. Il s'agit d'un
remaniement du texte des éditions précédentes ; ces adjonctions forment un
tout. Calvin s'y tourne manifestement contre les luthériens ; on y retrouve
des passages empruntés textuellement à sa Defensio de 1555 et à son Ultima
defensio de 1557. D'autres passages supposent clairement l'Apologia de

Westphal. C'est là qu'il faut chercher l'essence même de la doctrine
calvinienne de la Cène.

Il ne manque pas d'ouvrages qui ont tenté de dégager la doctrine
calvinienne de la Cène des traités contre Westphal. Citons entre autres August
Ebrard: Das Dogma vom heiligen Abendmahl (1846), puis Julius Müller:
Dogmatische Abhandlungen (1870), la thèse d'E. Lengereau : La théorie de

Calvin sur la Cène d'après ses controverses avec Joachim Westphal et Thilemann
Heshusius (1896) ; enfin Emile Doumergue dans son monumental Calvin.
Tous ces auteurs — tel est du moins le résultat de l'étude de M. Niesel —
manquent de clarté et font dire à Calvin ce qu'il ne dit pas. L'ouvrage de

Paul Wernle : Der evangelische Glaube, III, Calvin (1919), p. 105 à 114,

marque un réel progrès ; il relève tout d'abord le fait que Calvin ne se trouve



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CÈNE 137

pas sur cette question dans la dépendance de saint Augustin. Il insiste sur
la présence réelle du corps et du sang de Christ dans la Cène : il s'agit d'une
communion réelle du Christ glorifié et du fidèle, communion réalisée par
l'Esprit qui agit du ciel et la foi qui lui répond de la part de l'homme. Bou-
driot, dans une étude intitulée : Calvins Abendmahlslehre (Reformierte
Rirchenzeitung, 79, 1929, p. 90 à 93, 97 à 99) reprend les développements
de Wernle ; il adopte pour son compte la doctrine calvinienne, mais n'approfondit

pas l'étude de la controverse avec Westphal. C'est ici que l'ouvrage
de M. Niesel prend son point de départ ; il veut mettre en meilleur relief la
doctrine spécifiquement calvinienne et répondre à la question : nous est-il
possible d'accepter pleinement la doctrine de Calvin sur la Cène

PREMIERE PARTIE : LA COMMUNION AVEC LE CHRIST

Lorsque Calvin passa de l'Eglise de Rome à la Réforme le camp protestant
était divisé précisément au sujet de la Cène. Calvin apprit par les écrits
de Luther quelles étaient les idées de Zwingli et d'Oecolampade (C. R.,
IX, 51) ; il en conçut en quelque sorte de l'antipathie pour les deux
réformateurs oberlandais. Calvin a probablement lu la traduction latine du
Sermon von dem Sakrament des leibs und bluts Christi, wilder die Schwarmgeister

de 1527, ainsi que la lettre de Luther à Herwagen (W. A., XIX,
471 ss.), h'Institution de 1536, et spécialement le chapitre De cœna domini,
offre des analogies frappantes avec le De captivitate Babylonica ecclesia;

prceludium, mais aussi avec le Sermon von dem Hochivirdigen Sacrament des

heyligen waren Leychnams Christi de 1519 et avec le Sermon von der Beycht

vnd dem Sacrament de 1524. Calvin a connu l'édition latine du Betbüchlein

et le Petit catéchisme de 1529. Calvin a donc subi dans une large mesure
l'influence du « jeune Luther », pour employer une expression très fort en

usage à l'époque actuelle. Quant au Luther de la période ultérieure, il ne le

connaissait que par ouï-dire, ainsi que le lui reprochait Bullinger dans une
lettre du 24 octobre 1554 (C. R., XV, 274).

Et pourtant Calvin s'est rendu compte de bonne heure des divergences
profondes qui le séparaient de Luther. L'Institution de 1543 contient un
fragment qui aurait dû figurer dans l'introduction au commentaire de l'épître
aux Romains. Dans ce fragment Calvin critique la doctrine de l'ubiquité
dont l'Eglise usait largement contre Zwingli. Il attaque donc cette doctrine

scolastique et par là-même il met en garde Luther qui de son côté avait
repris la doctrine scolastique.

On peut donc dire que Calvin a beaucoup appris à l'école de Luther, mais

qu'il ne l'a pas suivi aveuglément. Il a sans doute appris également de

Bucer, dont il a connu le commentaire aux évangiles ainsi que l'Apologie



138 ARTHUR GRAF

de 1526. Pour ce qui concerne Zwingli, Calvin a connu le Commentarius le
vera et falsa religione de 1525, dont on retrouve les traces dans l'Institution
de 1536. Il est peu probable qu'il ait étudié de plus près les écrits du
réformateur de Zurich. Pour ce qui concerne Oecolampade, la Dilucida explicatio
de 1561 nous apprend qu'il a connu le De genuina verborum domini, Hoc est

corpus meum... expositione liber de 1525 et le Dialogus de 1530.

II

Pourquoi Calvin a-t-il manifestement repoussé les idées de Zwingli
Parce que ce dernier avait enlevé au sacrement toute portée réelle et objective.

Pour lui tout dépend de la foi ; là où la foi fait défaut le sacrement n'est
d'aucune utilité ; avec la foi l'homme a tout. Si le sacrement était indispensable

et si certaines grâces ne pouvaient être transmises que par le sacrement,
alors le Saint-Esprit ne serait plus libre d'agir selon sa volonté. Il semble
donc que Zwingli avait aboli le dernier reste de la conception catholique.
Calvin, par contre, estime que le réformateur de Zurich s'est trompé. A ses

yeux, Zwingli simplifie trop les choses. Calvin pense lui aussi que la foi est
l'œuvre du Saint-Esprit ; mais la foi a pour objet la Parole et le sacrement.
C'est par ces moyens-là que Dieu parle, et l'œuvre du Saint-Esprit consiste
à ouvrir l'accès de nos cœurs à la Parole et au sacrement. Sans le secours
de l'Esprit nous ne saisissons ni la Parole ni le sacrement (C. R., II, 947).
Si l'aide de l'Esprit est indispensable, la Parole et le sacrement ne le sont
pas moins ; voilà la règle. Elle ne souffre que de rares exceptions, mais elle
demeure la règle. La pensée humaine n'arrive pas à saisir le pourquoi de cette
règle. Dieu a par sa Révélation donné la Parole et le sacrement, l'Esprit
prépare ceux qu'il veut bien préparer à recevoir l'un et l'autre efficacement

(C. R., IX, 29).
Le sacrement ayant été donné à l'homme par Dieu lui-même est nécessaire

et indispensable. La foi n'est jamais parfaite (cf. Marc ix, 24), elle a
besoin d'être fortifiée et confirmée jour après jour, car l'homme est pécheur ;

partout la foi complète lui fait défaut. Il n'y a de parfait que la Parole de

Dieu et le sacrement qui l'accompagne, et l'action du Saint-Esprit. Ce que
nous possédons en nous-même est imparfait et toujours incertain, aussi

avons-nous besoin de l'enseignement de la Parole et de l'appui du sacrement.
La dernière édition de l'Institution renouvelle ces critiques de la conception

de Zwingli ; Calvin conclut qu'étant donné la valeur objective du sacrement

la doctrine qui fait de la Cène un acte subjectif, une simple confession,
est une erreur.

Mais il y a plus. Là où les textes parlent du fait que le fidèle mange le

corps du Christ et boit son sang, Zwingli avait prétendu que « manger »

signifiait « croire ». Calvin n'accepte pas cette explication du sixième chapitre
de l'évangile selon saint Jean. Certes la foi est indispensable, elle est la con-



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CÈNE 139

dition sans laquelle il n'y a pas de communion possible ; mais cette
communion ne consiste pas dans une relation du croyant au Christ, il s'agit
d'une vie nouvelle, conformément au texte de l'épître aux Ephésiens m, 17,
où l'apôtre parle du Christ vivant en nos cœurs par la foi. La foi rend possible
cette vie en Christ, mais elle ne l'est pas en elle-même ; car la vie en Christ
est un don de la grâce. C'est ce que Zwingli n'a pas compris (>).

h'Institution parle en outre de certaines gens qui affirment eux aussi que
le croyant participe à une vie nouvelle en Christ. Mais ils entendent par là

une communion purement spirituelle : l'homme reçoit l'esprit du Christ.
Calvin souligne que le sixième chapitre de Jean parle expressément du corps
et du sang du Christ ; il estime que ces termes ne sauraient être éliminés et

remplacés par celui d'Esprit, comme Karlstadt semblait l'admettre : la
communion avec le Christ s'étend non à son seul esprit, mais au delà. Calvin
ne veut donc pas être de la secte des « spiritualistes », il n'a rien de commun
avec eux. Mais alors quelle est sa conception de la Cène

III
Le mystère de la Cène comporte, selon Calvin, deux éléments : les signes

corporels et la réalité spirituelle. Dans cette dernière il convient de distinguer

trois choses : la signification, l'essence (materia) et l'effet (ou virtus) ;

cf. lnst. de 1543 ; C. R., I, 1003, et lnst. de 1559 ; C. R., II, 1010. Examinons-
les l'un après l'autre.

I. La signifieatio.
ha signification ressort des promesses qui sont liées à la Cène ; ce sont les

paroles du Christ qui ne doivent pas être récitées machinalement, comme cela

se fait lors de la célébration de la messe, mais qui doivent être lues, proclamées
distinctement, afin que les fidèles en saisissent le sens. Sans les paroles du

Christ, la Cène n'est plus la Cène. Ici Calvin est en plein accord avec Luther.
Ces paroles sont une promesse que Dieu fait au fidèle présent à la Cène ; le

testament, l'alliance conclue avec les premiers disciples est renouvelée,
prolongée de façon à ce qu'elle devienne l'alliance avec nous ; c'est Dieu lui-
même qu iaffirme l'existence de cette alliance, et ainsi la foi «trouve le point
d'appui qui la confirme et nous console » ; cf. lnst. de 1536-39; O. S., I, 137.

Quel est dans ces conditions le rôle du pain et du vin; ne sont-ils pas superflus

Calvin dit : notre foi est trop faible pour saisir le mystère de la
promesse divine. C'est pour cela que Dieu nous a donné les signes extérieurs,
visibles. Nous sommes charnels, terre à terre, incapables de saisir les choses

de l'esprit ; c'est pour cela que Dieu nous donne ces éléments charnels,
afin que nous saisissions par les moyens charnels les choses spirituelles. Pré-

(') Il est impossible de dire si Calvin a jamais connu la forme dernière de la
doctrine de Zwingli, qui faisait en une certaine mesure une place à la doctrine de la

présence réelle.



14o ARTHUR GRAF

cisément parce que nous sommes ainsi faibles et charnels, Dieu condescend

à notre faiblesse. Le pain et le vin nous présentent l'aliment spirituel ; mais
cela ne veut pas dire que ces éléments ne soient que forme et symbole dans

le sens esthétique du terme. Ils sont le gage d'une réalité invisible qui nous
est présentée, ils confirment la promesse qui nous est faite par la Cène ;
mieux encore, ils fortifient notre « fiance ». Donc les éléments de la Cène sont
des « appendices » verbi, ils sont le verbum visible, et n'ont aucune valeur en
eux-mêmes ; ils nous font voir l'œuvre de Dieu.

2. La materia.

La Cène, tant par les promesses qui s'y rattachent que par les éléments

qu'elle comporte, dirige nos regards sur un fait invisible. Le Christ se donne
à nous, plus encore il veut s'unir à nous (KuroiKfioai tòv XpioTÒv olà rf\c,

iriareujc èv roiç Kap&i'cuç, ûuijùv). C'est bien quelque chose de réel, Dieu ne

ment pas. C'est pour cela que Calvin affirme que la Cène ne symbolise pas
seulement ce fait ; cette communication se passe effectivement. « Le Christ
est présent tout comme si nous pouvions le saisir de nos mains. » (lnst. de

1536-59 ; C. R., II, 1003). Lorsque nous rompons le pain il se passe quelque
chose : le Christ nous est donné. Ainsi il faut distinguer la chose et la forme,
mais on ne saurait les séparer. La Cène est l'instrument par lequel le Christ
se donne à nous, le Christ mort et ressuscité, son corps et son sang par
lesquels il a fait acte d'obéissance parfaite afin de nous justifier (C. R., IX, 842).
Il convient de souligner que Calvin ne connaît qu'un seul corps du Christ :

« Nos vero quum unicum sciamus esse Christi corpus, quod semel in victimam
nostra cum Deo reconciliationis oblatum est, illud ipsum asserimus nobis

oferri in cœna » (C. R., IX, 9 s.). Le Christ crucifié est identique au Christ
glorifié. C'est en ceci qu'il est notre Sauveur. Il est en effet le verbe vivifiant
du Père, origine de toute chose (iràvTa 61' oùtoû èfévexo) ; mais par le fait
du péché l'homme a été séparé de cette source de vie. C'est pour cela que
celle-ci lui fut révélée par l'incarnation du verbe (ô \6joc aètpE èféveTo)

ou encore : ce principe de vie nouvelle vient habiter en nous, en notre chair
(Jean) il est ainsi notre vraie nourriture. La source de la vie ne se trouve donc

pas dans un au-delà inaccessible à nous, pauvres pécheurs, elle veut jaillir
en notre chair. Calvin se place donc résolument sur le terrain de la révélation ;

le péché est à ses yeux la réalité néfaste qui nous barre l'accès auprès de

Dieu. Ce n'est que par l'incarnation du Christ que la voie est de nouveau
libre. Ce n'est donc pas le logos éternel de la spéculation platonicienne qui
nous donne la vie : c'est uniquement le logos divin fait chair.

Commentant le passage de l'épître aux Ephésiens cité plus haut, Calvin
insiste sur la nécessité de nous unir au Christ, afin que nous soyons membres
de son corps. La Cène répond à cette exigence. « Obtineri [se. Christum]
autem dico, non tantum quum pro nobis factum fuisse victimam credimus; sed

dum in nobis habitat, dum est unum nobiscum, dum eius sumus membra ex

carne eius, dum in unam denique et vitam et substantiam (ut ita loquar) cum



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CÈNE 141

ipso coalescimus » ; C. R., XLIX, 487. « ...nos fieri carnis et sanguinis Christi
participes, ut in nobis habitet nosque in ipso...», écrit-il à Bullinger, le 26 juin
1548. Calvin parle avec éloquence de cette communion intime, mais jamais
il n'oublie qu'il s'agit d'un mystère que la langue humaine est incapable de

décrire: « ...sublimius captu nostro mysterium esse concedimus», Defensio;
C. R., IX, 31.

3. h'effectus.
L'essence de la Cène est donc le Christ crucifié et ressuscité. Cela veut

dire que le fidèle ne reçoit pas une matière céleste, éternelle. C'est le corps
et le sang du Christ qui a été livré pour notre salut, comme le dit le texte
même des promesses. Par là-même le fruit de la mort du Christ nous est
donné. Le Christ est le pain de vie ; il procure la vie. C'est ce qui est
singulièrement représenté par les éléments de la Cène : il nous fait comprendre

que le Christ est pour nous une nourriture réconfortante. Il y a analogie
entre les effets du pain et du vin et ceux de la présence du Christ. Calvin
insiste sur le fait qu'il s'agit du corps et du sang du Christ : c'est cela qui
fait de la Cène un sacrement. Nous ne trouvons Dieu que dans le Fils incarné
(Mat. xvi, 27) ; c'est là qu'il se révèle. Mais là où nous est offert le corps
et le sang du Christ là aussi nous sont donnés tous les effets qui découlent
de ce corps. Le Christ est toujours Emmanuel Dieu avec nous. Nous ne
saurions séparer l'œuvre du Christ de sa personne ; là où le fidèle reçoit le
Christ là aussi lui sont remis les bienfaits du Christ. En s'incarnant il a pris
ce qui était notre nature et nous a donné la sienne (Luther avait dit : nostra

assumpsit).
Il a adopté notre misère et nous a donné sa richesse ; il a pris notre

faiblesse pour nous laisser sa force. « Il ne vient pas nud et vuide à nous, il n'y
vient pas povre. Car il s'est une fois appovri (dit sainct Paul) afin que nous

soyons enrichis par luy : il s'est fait foible et petit, afin que nous soyons
fortifiez par sa vertu invincible. » Etant venu Fils de l'homme, il nous a faits
enfants de Dieu. Rédemption, justification, sanctification, vie éternelle :

voici les bienfaits du Christ envers nous, voici l'effectus de la Cène qui en
résulte conformément à sa promissio et à sa materia.

Retenons ceci : l'œuvre du Christ est inséparable de sa personne ; nous
ne saurions recevoir les bienfaits de Dieu en faisant abstraction du Médiateur

; « non enim ad nos bona illa pervenirent, nisi se prius nostrum Christus
faceret » (C. R., IX, 842). Donc pas de salut en dehors de la communion avec
le Christ, sa personne entière ; sans la « materia » de la Cène (corps et sang du

Christ) pas d'« effectus ». Pourquoi Calvin insiste-t-il sur ces affirmations
Parce qu'à ses yeux il n'y a pas de vérité en dehors de la révélation en Christ,
le verbe divin fait chair. « Ego enim, ubi de gratuitis Dei beneficiis agitar,
semper soleo a Christo incipere : et merito, quia donec noster fiat, gratiis
omnibus privari nos ac destituì necesse est, quorum, in se plenitudinem continet »

(C. R., IX, 88).



142 ARTHUR GRAF

Deuxième partie : le mode de la communion avec le christ.

Calvin affirme que le Christ est présent à la Cène et que le fidèle reçoit
le corps et le sang du Christ et par eux les bienfaits du Christ. Cette
communion avec le Christ est la source unique de notre salut ; elle est produite
et augmentée par la Cène. Reste à définir comment cette présence et cette
communion sont possibles. Ce n'est toutefois qu'à son corps défendant que
Calvin a abordé la question étant persuadé qu'il s'agissait là d'un mystère
inaccessible à l'esprit humain. Mais il fut bien obligé d'étudier cette question afin
de fixer sa doctrine et de la distinguer de celle des luthériens. En effet Calvin
ne pouvait admettre la doctrine luthérienne ; non pas qu'il niât la présence
réelle, mais il estimait fausse la manière dont les luthériens expliquaient
cette présence. C'est donc ici que nous pénétrons au centre même de la
doctrine calvinienne de la Cène. Nous allons voir quelles sont les réserves

que fait Calvin aux conceptions luthériennes et ce qu'il a de positif à

dire à ce sujet.

I. Calvin contre les polémistes luthériens.

I. Il n'y a pas de relation directe entre le corps et le sang du Christ et les

éléments de la Cène.

h'Institution de 1559 donne d'abord une exégèse des passages de l'institution

de la Cène. Toute la question est là : que signifient les paroles du
Christ L'Ecriture est la loi suprême. Luther l'a toujours affirmé ; il estimait

que ses adversaires s'écartaient des textes bibliques. Westphal, lui aussi,

reproche la même chose aux théologiens réformés. Sa Farrago confusanearum
et inter se dissidentium opinionum de cœna domini, ex Sacramentariorum
lihris congesta (1552) démontre que les explications les plus diverses ont été
données des paroles : toOtó èoriv tò atîiud uou. Ce sont ces divergences qui,
à ses yeux, prouvent que la doctrine des non-luthériens n'est pas de Dieu.
Calvin démontre que les luthériens eux-mêmes ne sont pas d'accord sur le

sens des paroles citées (lnst., IV, xvn, 20 ; C. R., II, 1018). Ils ont recours à

un tropus. Westphal l'accorde ; il est impossible de prendre les paroles de

Jésus au pied de la lettre. Calvin s'attache à démontrer avant tout que le mot
écrnv ne saurait signifier que le pain est identique au corps du Christ, car
alors le pain serait Dieu, ce qui est impossible. Il estime que le pain est appelé
« sacramentalement » le corps du Christ ; tandis que Westphal prétendait
que le pain est uni « sacramentalement » au corps de Christ. Il concède à

Calvin que dans le texte en question le nom d'une chose est rapporté à une
autre chose parce qu'elles sont reliées entre elles : « res diversa, non mutata,
non confusa, sed tantum unita, altera de altera pradicantur ». Il se rapproche
donc de la conception calvinienne et Calvin a en tous cas démontré que la



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CÈNE 143

particule èonv dans le texte sacré ne saurait être prise dans son sens

ordinaire, purement grammatical. Mais quel est alors son vrai sens

Calvin part du principe qu'un passage difficile à comprendre à cause de

sa brièveté doit être rapproché d'un passage plus détaillé. Il cite Luc et
Paul où il est dit : toOto tò iroTrjpiov rj Kcnvr] òiaorJKri èv xân aîuaTi uou.
Le pain est le corps du Christ en ce sens qu'il est le testament en son corps,
en d'autres termes, il est la confirmation du fait que le corps du Christ nous
est donné. L'alliance conclue et sanctifiée par le sacrifice du Christ est renouvelée,

étendue jusqu'à nous par le fait que les éléments de la Cène nous sont
offerts. Le tune de la nouvelle alliance devient un nunc pour les fidèles, et
c'est ainsi que le salut leur est conféré. Westphal par contre veut expliquer
Luc et Paul par Marc et Matthieu qu'il estime être suffisamment clairs. Il
en vient à admettre une union intime du pain avec le corps, du vin avec
le sang du Christ. La coupe de la Cène contient le sang et le vin. «Ita poculum
novum dicitur testamentum oh earn causam, quod iam non solum poculum sit,
nec solum vinum contineat,s ed simul sanguis Christi prasens sit...»; Apologia
confessionis de cœna domini, 1558.

Calvin fait remarquer que partout où la Bible mentionne un mystère (un
sacrement, comme il dit) elle use de métonymie, c'est-à-dire elle attribue
au signe le nom de la chose même, parce qu'il y a analogie et parce que les

signes institués par Dieu ne représentent pas seulement, mais donnent les

choses qu'ils représentent. Westphal ne veut pas voir que dans tous ces

cas la chose est présente, elle accompagne le signe ; le symbole a donc pour
Calvin une tout autre signification que pour Honius et Zwingli. C'est parce
qu'il ne voit pas, ou ne veut pas voir ce que Calvin affirme être sa pensée,

pour sauvegarder la présence réelle que Westphal et plus encore les théologiens

de Magdebourg et de Brème se cramponnent à la particule èanv. Calvin

a beau leur démontrer que dans un grand nombre de cas ce mot doit être

interprété selon le sens de la phrase, que notamment les anthropomorphismes
de la Bible ne sauraient être pris au pied de la lettre, que le sens des paroles
du Christ était clair, si clair que les disciples qui ailleurs manifestent ouvertement

leur incompréhension, n'ont pas hésité devant les paroles qui
instituèrent la Cène ; ils ne les ont certainement pas comprises à la façon des

luthériens — rien n'y peut Calvin déclare finalement ne pas comprendre
l'attitude de ses adversaires, il lui semble qu'ils veulent moins savoir ce

que le Christ a dit lors de la première célébration du repas sacré que maintenir
à tout prix leur conception. Il sait dès lors que l'on peut être théologien bibli-
ciste uniquement pour sauvegarder ses propres idées « Qua enim absurii-
tatum monstra fanaticis hominibus elicere non licebit, si illis permittitur
singulos apices stabiliendis suis plaçais obiieere? »,• lnst., 1559, IV, 17-23,
C. R., II, 1022.

Aux yeux de Calvin les paroles touto èoriv tò crûiud uou constituent

une métonymie, cette appréciation ne touche aucunement le fait qu'il y
a présence réelle. Que les luthériens tiennent à sauvegarder celle-ci, rien de



144 ARTHUR GRAF

plus légitime. Mais les luthériens y arrivent-ils Est-ce qu'ils n'en viennent

pas par la logique même des choses à statuer sinon une impanatio du moins

une relation matérielle, dans l'espace, entre le corps du Christ et les éléments
de la Cène On connaît les procédés empruntés aux scolastiques dont Luther
usait pour maintenir l'affirmation de la présence réelle sans tomber dans

l'impanation. Il y a trois manières d'être dans un seul et même lieu, dit-il.
Il s'agit donc bien du lieu limité dans l'espace. La sacramentliche Einigkeit
dont parle Luther est donc une unité, sui generis certainement, mais spatiale.
Westphal est plus prudent que Luther, mais lui aussi parle d'une union
sacramentaire dans laquelle le corps du Christ et le pain de la Cène sont
unis, sa pensée est donc peu différente de celle de Luther. En fait pour les

luthériens le corps du Christ se trouve en relation immédiate, directe avec
les éléments de la Cène, pour Calvin l'un et l'autre agit immédiatement,
directement sur la foi du fidèle, il y a parallélisme. Lorsque Westphal dit
cum pane et vino, il entend autre chose que Calvin lorsque celui-ci emploie
les mêmes paroles. Calvin estime que la doctrine luthérienne, loin de

sauvegarder la présence réelle du corps du Christ la rend bien plutôt impossible.

2. La caro Christi ne saurait être supprimée.

Westphal qualifiait la pensée calvinienne de rationalisme ; de nos jours
encore les luthériens reprochent aux réformés d'être entachés de rationalisme.

Nous verrons par la suite ce qu'il faut en penser. Calvin savait cependant

fort bien jusqu'à quel point le croyant devait se soumettre à l'autorité
de la parole de Dieu, même contre le sens commun, il n'îgnorait pas que
quiconque veut se nourrir du corps du Christ doit soumettre ses pensées à

la folie de la croix ; mais cela ne veut pas dire qu'il puisse accepter la conception

luthérienne.

d) La toute-puissance divine et la réalité du corps du Christ.
Les luthériens affirment que la présence réelle, contingente au corps du

Christ dans les éléments de la Cène, est un effet de la toute-puissance de

Dieu. « Nihil enim obtendo : nisi quod Christus omnipotens Deus efficit, ut
sit quod esse pronunciai. » (Apologia conf., p. 209) Le corps du Christ glorifié
a acquis une telle majesté et gloire qu'il est par ce fait omniprésent ; en ceci il
se distingue de notre corps. « Competit carni eius hac gloria prœrogativa,
ut cum detur in cibum vita membris Ecclesia, qua dispersa sunt per totum
orbem, prasens sit in multis locis, qua gloria caro nostra destituitur. » (Apol.
conf., p. 197) Ailleurs Westphal renonce à toute explication. Calvin, lui
aussi, n'a traité de ces questions qu'à contre-cœur, il y était forcé par les

affirmations de ses adversaires. Westphal était du reste trop pleinement
disciple de Luther pour ignorer de quelle façon celui-ci avait expliqué la

présence réelle. Calvin de son côté repousse l'explication donnée par les

luthériens ; il ne s'agit pas de savoir ce que Dieu a pu faire, mais bien de ce

qu'il a voulu faire. Or il a voulu que le Christ fût semblable aux hommes en
toutes choses sauf le péché ; donc qu'il fût chair de notre chair. Qui dit chair
entend parler d'une chose limitée, ayant une forme et se trouvant dans un



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CÈNE 145

ieu déterminé. Les traits sont ceux de la chair, du corps du Christ, sinon

ce corps n'est plus chair. Dieu peut sans doute transformer les ténèbres en

lumière, mais il serait téméraire de prétendre qu'il permet de ne plus distinguer

l'un de l'autre. L'esprit est esprit et la chair est chair ; les luthériens
ont tort s'ils croient que Dieu fait que la chair soit en même temps esprit
Ce raisonnement n'a rien de rationaliste, Calvin tient à ce que l'on n'abandonne

pas une vérité fondamentale : si Dieu s'est manifesté dans la chair,
cela veut dire qu'il est devenu pour nous l'objet que nous pouvons
comprendre par le moyen de nos notions naturelles ; c'est pour cela que l'on

peut parler de révélation. Il importe de souligner que la théologie
calvinienne se fonde sur l'incarnation du Verbe, c'est pour cela qu'elle insiste sur
le fait que le Christ est ressuscité avec le corps dans lequel il s'est incarné.

Quiconque affirme que le corps du Christ est autre chose que notre chair
infirme la notion même de révélation en Christ et par là notre salut. Il ne

s'agit pas pour Calvin de la toute-présence de Dieu, mais de la présence de

l'Homme-Dieu dans la Cène. C'est pour cela qu'il a repoussé la doctrine

spiritualiste de Karlstadt ; pour la même raison il repousse celle de Luther.
Ce n'est pas par rationalisme, mais bien parce que Calvin se place au point
de vue de la révélation qu'il nie le droit du luthérien de faire intervenir la

toute-puissance de Dieu dans la doctrine de la Cène.

b) Le corps du Christ au ciel.

Le corps du Christ ressuscité est limité, ce qui est prouvé par le récit de

l'Ascension. Aux yeux de Westphal l'Ascension signifie autre chose : le

Christ quitte ce monde, il échange l'état de souffrance et de mort contre
celui de gloire, et c'est dans cet état glorieux qu'il est présent dans la Cène.

Calvin n'est pas de cet avis ; car si le Christ était présent pourquoi aurait-il
promis et envoyé son Esprit L'esprit supplée à la présence du Christ. La
doctrine luthérienne ne sait que faire du récit biblique de l'Ascension, Calvin
s'en rend bien compte. Pour lui le Christ est réellement monté au ciel ; mais

il n'est pas question du ciel dans le sens vulgaire du mot ; le Christ s'est
élevé au-dessus de tous les cieux, dans le magnificum Dei palatium, au delà
du kosmos : « Quid? an nos inter médias spharas Christum locamus? vel

tugurium ei exstruimus inter planetas? Cœlum est magnificum Dei palatium,
toto mundi opificio superius. Tripudiat Westphalus, quod Christus secundum

nos extra locum habitet, quasi buie cavillo opportune non fuerit a nobis occur-
sum. Neque enim Christum sub pane delitescere negamus, quia loco proprie
inclusus sit, sedquia elementis omnibus superior extra mundum habitat »; Secun-
da defensio; Ci?.,IX,79. Ces affirmations ont aux yeux de Calvin une importance

théologique capitale. Le corps du Christ continue à être un corps
tout en étant détaché des contingences de ce monde. L'espérance chrétienne
entrevoit ainsi son but, nous savons que ce monde-ci passe,-mais qu'un monde

nouveau nous attend.

c) La présence invisible du corps du Christ.
Calvin étudie de près la doctrine luthérienne de la prasentia invisibilis.



i46 ARTHUR GRAF

II constate que tout corps humain étant visible, les luthériens statuent
finalement deux corps du Christ, l'un visible l'autre invisible, comme Augustin :

« Duplicem namque modum prasentiœ corporis Christi déclarai [sc. Augustinus]

alterum quo visibili forma in cœlo est, alterum quo invisibiliter adest in
sacramento communionis. » D'autre part en enlevant au corps du Christ sa

forme nécessaire, disant que ce corps glorifié n'est plus soumis aux lois de

la nature, ils se rapprochent de l'erreur de Servet qui enseignait que le corps
du Christ avait été anéanti, englouti par la divinité. Y a-t-il encore une
distinction possible entre la nature humaine du Christ et sa divinité

Enfin Calvin, se fondant sur Phil. ni, 21, demande si notre corps à nous
sera aussi un jour invisible et sans dimension aucune comme celui du Christ.
La théorie de Westphal n'aboutit-elle pas à nier la résurrection de la chair
Sinon pourquoi n'admet-il pas que le Christ a élevé au ciel la chair dans

laquelle il est né et a souffert Calvin insiste avec une certaine véhémence

car il y va pour lui de l'espérance chrétienne. « Quam infirma et fragilis foret

spes illa, nisi hac ipsa nostra caro in Christo vere suscitata, in regnum calorum

ingressa esset»; Inst. 1536-39, IV, xvn, 29; C. R., II, 1030. Calvin veut
maintenir l'espérance d'une vie éternelle, d'une vie au delà des contingences

de .ce monde passager, mais d'une vie de l'homme total, corps et âme.

Enfin Calvin reproche aux luthériens que leur doctrine empêche le croyant
de maintenir l'orientation eschatologique. Le corps du Christ étant présent
dans les éléments concrets, matériels de la Cène, le croyant s'attachera à

cette réalité matérielle au lieu de tendre à ce qui est au delà de cette terre.
« Admoniti non esse in terra quarendum Christum, fide conscendimus in cœlum,

ut in eo fruamur. » Il ne s'agit pas dans ce passage d'un prétendu mysticisme
de Calvin, mais bien de son orientation eschatologique (de nombreux
passages dans les sermons de Calvin confirment cette même orientation).

d) L'ubiquité du corps de Christ.
La théorie de la présence invisible du corps du Christ met en danger la

doctrine de l'humanité du Seigneur ressuscité ; elle menace l'espérance
chrétienne ; elle fausse l'orientation du croyant. Calvin croit avoir démontré

que le Christ est au ciel, donc il ne saurait être question de son ubiquité. Le
texte Mat. xxvin, 20 ne parle pas de la présence corporelle du Seigneur,
ni de sa présence dans la Cène, mais bien d'une communion permanente
entre le croyant et son Maître en dehors de la Cène ; le Christ promet à ses

disciples aide et soutien. Calvin démontre que cette théorie de l'ubiquité
comme celle de la présence invisible découle de la christologie luthérienne
qui fait participer la nature humaine du Christ aux qualités divines. Les
luthériens s'écartent de la christologie reçue par l'Eglise pour retourner à

Eutychès, comme l'a fait Servet qui lui aussi prétendait qu'il y avait fusion
des deux natures. Calvin repousse le genus maiestaticum de la communicatio
idiomatum ; il veut sauvegarder la nature humaine du Christ. La communicatio

idiomatum signifie que les deux natures sont unies en la personne du

Christ, et que les particularités de l'une sont attribuées à l'autre, mais non



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CÈNE 147

pas assimilées. « Qua in humana eius natura peracta sunt, ad divinitatem

(improprie, licet non sine ratione) transferuntur. » Le Christ était de tout temps
au ciel et partout, mais non pas le Fils de l'homme Jésus. La divinité du
Christ est en toute chose, cependant elle habite naturellement dans son
humanité ; c'est en cela que consiste l'Extra Calvinisticum. Calvin a nettement

repoussé toute idée de fusion des deux natures. La nature divine n'est
jamais identique, congruente à sa nature humaine ; elle existe en dehors
de l'homme Jésus. Elle a bien voulu s'unir à la nature humaine, dans laquelle
elle habite d'une manière inexprimable ; mais elle ne s'y est pas enfermée.
Calvin résume ainsi sa pensée : « Quanvis totus Christus ubique sit, non tarnen

totum, quod in eo est, ubique esse »; C. R., IX, 194. Le Médiateur, le Christ,
est partout, mais non pas corporellement. En sa chair il est au ciel jusqu'au
dernier jour.

3. Pas de manducatio indignorum.

Si le corps du Christ se trouve matériellement lié aux éléments de la Cène,

il en résulte la manducatio indignorum. En effet, comment échapper à la

conséquence que le corps du Christ ne peut être reçu que charnellement, tout
comme on mange le pain (Christi carnem sub pane deglutire... substantialiter
sub pane vorarê). Mais la doctrine luthérienne veut avant tout sauvegarder
le caractère objectif de la Cène. Ce n'est pas notre dignité ou notre indignité
qui est le fondement, la raison d'être des paroles du Christ, elle ne saurait

également infirmer ses promesses. « Dei verbum manet verum, fiirmum ac

certum, sive homines credant sive non credant. » Sinon tout devient équivoque
et incertain. Calvin lui aussi est de cet avis, mais il faut distinguer entre
Dieu qui donne sa grâce et l'homme qui la reçoit. Dieu offre sa grâce même

aux méchants, mais comme la pierre est mouillée par la pluie sans que l'eau
la pénètre, ainsi les méchants ne reçoivent pas la grâce à cause de la dureté
de leur cœur (cf. la parabole du semeur). Si Paul dit que quiconque participe

indignement à la Cène se rend coupable du sang du Christ, il ne s'ensuit

pas qu'il a effectivement reçu le corps du Christ, mais qu'il a participé
à la Cène sans y être à sa place. La doctrine luthérienne signifie que le Christ

s'unit à ceux qui sont et restent éloignés de lui. Aux yeux de Calvin ce n'est

plus là la communion avec le Seigneur qui se donne, mais une communion

toute extérieure, matérielle, entre des « choses ».

IL Le modus communionis d'après Calvin.

Calvin enseigne que le fidèle reçoit le sang et le corps du Christ, qu'il entre
en communion avec la personne totale du Sauveur et s'approprie le fruit
de son œuvre, le salut. Mais d'autre part le corps du Christ est au ciel, il
n'est pas invisiblement présent en son corps en tout lieu. Comment le Christ

qui est au ciel peut-il être présent dans la Cène



148 ARTHUR GRAF

1. L'œuvre du Saint-Esprit.
Malgré son grand respect pour le mystère divin dont il s'agit dans la Cène,

Calvin n'hésite pas à répondre à ses adversaires. Quand l'Ecriture parle de

notre union avec le Christ elle parle de l'œuvre du Saint-Esprit. Ce fut un
sermon de saint Jean Chrysostome (Opera, Basilea; 1530, V, 379) qui lui
révéla la solution du problème ; il y est dit notamment : « Spiritus sanctus

copula est unionis nostra in Christo, animarum exultatio, cordis tripudium,
ignis, fons rorulentus. » La Confessio fidei de eucharistia de 1537 s'inspire
manifestement du sermon en question ; Y Institution de 1559 dit : « Vinculum
ergo istius coniunctionis est spiritus Domini, cuius nexu copulamur ; et quidam
veluti canalis, per quem quidquid Christus et est et habet ad nos derivatur ».

La distance qui sépare le Christ de l'homme ne peut être Vaincue que par
Dieu ; il le fait par le moyen du Saint-Esprit, troisième personne de la
Trinité. Le Saint-Esprit nous unit au Christ, corps, âme et esprit.

2. Définition du mode de cette union.

a) En parlant de la présence du Christ dans la Cène, Calvin insiste sur
le fait que le Saint-Esprit agit, et que c'est grâce à son action que nous entrons
en communion avec le Christ. Il ne connaît pas une « présence » dans le sens

luthérien : c'est-à-dire être présent en un certain lieu. Présence du Christ est

synonyme de communication du Christ, don du Christ par le moyen de

l'Esprit.
b) La condition sine qua non de ce don est la foi. Pour l'incrédule il ne

saurait être question de présence du Christ ; la foi est donc l'organe par
lequel le croyant reçoit le Christ, l'union avec le Christ est le fruit de la foi,
non la foi elle-même. L'action de l'Esprit franchit la limite eschatologique ;

après avoir cru en Christ, le fidèle est en Christ.
c) Cette action du Saint-Esprit ne se passe pas dans le temps, elle n'est

pas identique à la célébration de la Cène. Puisque c'est Dieu qui prend
possession de l'homme, l'effet de l'action de l'Esprit dure au delà du repas
sacré. Calvin parle même d'une communicatio perpetua (C. R., IX, 232 s.).

Cette indication ne doit pas être comprise dans le sens de durée illimitée,
mais dans celui du nunc aternum. Le Christ n'est pas uni à l'homme, mais

l'homme à lui.

d) Cette communion existe en dehors de la Cène, dès l'éclosion de la vie
nouvelle en la foi, mais cette vie est susceptible d'intensification, elle s'étend

au corps aussi bien qu'à l'âme, « nota unitatem spiritualem, qua nobis cum
Christo est, non anima tantum esse, sed pertinere etiam ad corpus : ut caro

simus de carne eius... » ; C. R., XLIX, 398. C'est là le rôle de la Cène.

e) « Il est vray que cela se fait quand l'Evangile nous est presche tous les

jours : par prières et oraisons nous faisons le mesme : quand nous lisons en

nostre maison, ou que nous oyons quelque propos à nostre salut, Dieu tousiours

nous monstre en cela qu'il nous supporte : mais cependant la Cene

encores nous est un tesmoignage special que nous sommes aidez de nostre



LA DOCTRINE CALVINIENNE DE LA CÈNE 149

Dieu, quand nous sommes comme au milieu de chemin, que c'est pour nous
faire passer outre, pour tendre tousiours à nostre Dieu. » (Sermon 3 sur l'ép.
à Tite ; C. R., LIV, 416)

« ...nous chemenions parmi beaucoup de tentations, nous avons à batailler
contre nostre infirmité. Satan aussi tend ses filets, et ne cherche sinon à

nous destourner, voire nous eslongner du tout de Jesus Christ. Et tousiours
cela sera au monde que les fidèles auront de tels combats. Il faut donc que
la Cene demeure iusque à ce que Jesus Christ nous soit déclaré, et accomplisse

par effet et en evidence nostre redemption. Et par cela voyons-nous que
la Cene n'est pas comme un ABC des rudes, et de ceux qui ont seulement

gousté l'Evangile : mais que c'est une aide pour tous fidèles, pour tous
enfans de Dieu : qu'il n'y a homme en ce monde, si parfait ne si entendu

qui soit, qu'il n'ait besoin d'estre aidé et avancé par la Cene. » (Sermon 17

sur l'ép. aux Corinth. ; C. R., XLIX, 802 s.)

Conclusions.

Calvin aussi bien que Luther affirme la présence réelle du Christ dans la
Cène ; il ne s'agit pas pour lui d'une présence «purement spirituelle »: «Christi
caro in mysterio Cœna non minus spiritualis res est quam aterna salus ». Le

corps et le sang du Christ sont bien au centre du repas sacré ; mais c'est

l'Esprit qui nous unit à eux. Ce qui importe à Calvin c'est la manière dont le

Christ est présent. Il ne peut admettre que le corps du Christ nous soit
présenté comme une « chose ».

Les luthériens négligent l'action du Saint-Esprit ; ils ne sont pas des

trinitaires conséquents. Action de l'Esprit signifie : présence du vrai corps du
Christ et en même temps maintien de sa gloire éternelle ; ce sont les croyants
seuls qui reçoivent le corps du Christ, mais le sacrement conserve sa valeur
objective, il y a union au Christ, mais non pas fusion avec lui. La Cène nous

garantit la résurrection de l'homme total et porte nos regards vers la parousie.
Calvin repousse la conception luthérienne précisément parce que celle-ci

n'implique pas en vérité la présence réelle du corps et du sang du Christ,

par le fait qu'elle néglige l'action de l'Esprit. Calvin ne rejette pas cette
doctrine comme l'a fait Zwingli, mais comme un homme qui a mieux saisi
la vérité que le réformateur de Wittenberg. Il faut choisir entre ces deux
doctrines : « Utrum rectius sit iudicent lectores ».

Nous avons essayé de résumer l'étude de M. Niesel ; l'auteur dit lui-même

qu'il n'a pas épuisé son sujet. Il s'est borné à démontrer en quoi la doctrine
calvinienne diffère de celle des luthériens. Il a négligé tout ce qui n'a jamais
fait l'objet de controverses entre les deux camps. Il a clairement établi ce

que Calvin pensait de cette question : comment le Christ est-il présent dans

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. 3., t. XX (N° 83, I932). IO



ijo ARTHUR GRAF

la Cène La réponse de Calvin découle de son principe fondamental. Calvin
est trinitaire ; de là son exposé, qui semblera bien peu moderne. Mais la

question n'est pas là. M. Niesel a-t-il exposé la doctrine de la Cène telle que
Calvin l'a conçue En examinant les textes, nous n'hésiterons pas à répondre

par l'affirmative, et nous saurons gré à l'auteur de nous avoir donné

ce volume.
Avons-nous une doctrine de la Cène qui soit plus conforme aux données

de l'Ecriture En avons-nous une qui puisse remplacer pleinement celle

de Calvin Si non nous saurons encore gré à l'auteur de nous avoir donné

avec la doctrine de Calvin une conception de la Cène qui nous permet de

rendre à ce repas sacré la place qu'il doit occuper dans nos cultes, et en même

temps à nos Eglises un élément qui leur a trop souvent et dans une trop
arge mesure fait défaut. Car « il est certain que une esglise ne peut estre
dicte bien ordonnée et reiglée synon en laquelle la saincte cene de nostre
Seigneur est souventement célébrée et fréquentée ».

Arthur GRAF.


	La doctrine calvinienne de la cène

