
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 83

Artikel: L'aspect métaphysique de la question des sacrements

Autor: Paquier, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380216

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'ASPECT METAPHYSIQUE
DE LA QUESTION DES SACREMENTS

Le problème des sacrements offre des aspects multiples : exégétique,

historique, liturgique, ecclésiastique, dogmatique,
psychologique, etc. Nous nous bornerons, dans cette étude, aux questions
métaphysiques que soulèvent la nature et la valeur des sacrements.
Ce sont elles qui vont au cœur même du sujet et c'est en les formulant
clairement qu'on a quelque chance de dominer suffisamment le
problème pour éviter les méprises grossières qui, en ces matières, ne sont

que trop fréquentes entre adversaires. C'est pour ne pas prendre
les choses d'assez haut que les points de vue se heurtent généralement

en une incompréhension réciproque absolue. Car ce qui, aux

yeux des antagonistes du seizième siècle, pouvait paraître n'intéresser

qu'un secteur restreint du vaste champ qu'est le dogme ecclésiastique,

apparaît aujourd'hui, en raison de l'évolution des doctrines
et en vertu de leur logique interne, solidaire de vues métaphysiques

dont on n'était guère conscient alors, et cas particulier d'une

divergence fondamentale touchant la nature de l'homme, celle de

Dieu, et celle de leurs relations mutuelles.

Il est cependant souverainement désirable que les Eglises
parviennent sinon à un accord complet, du moins à un rapprochement
sensible sur la question des sacrements. Car, de tousles points de

doctrine qui les divisent, celui-là est de beaucoup le plus important, les

malentendus qu'il suscite déterminant des divergences pratiques très

graves, qui intéressent au premier chef le culte et la vie des Eglises.
De fait, suivant la place qu'il occupe dans la doctrine et la piété d'une



io4 RICHARD PAQUIER

Eglise, le sacrement influe négativement ou positivement sur toute
sa vie spirituelle. Qu'il s'arroge une place prépondérante ou même

exclusive, la vie religieuse est menacée de mécanisme et de routine.
Qu'il soit au contraire sous-estimé et dépouillé de son caractère
surnaturel, la vie religieuse perd de sa vigueur et de sa ferveur, le culte
tend à s'anémier et à se dessécher. La cristallisation et la volatilisation
sont aussi néfastes l'une que l'autre ; celle-là touche le catholicisme
romain, celle-ci le protestantisme réformé. La vérité doit être cherchée

dans un équilibre supérieur, alliant sans violence le réalisme

au spiritualisme, la nécessité du sacrement au respect de la liberté
divine.

Dans les pages qui suivent, nous voudrions simplement préciser le

problème et essayer de susciter dans nos Eglises l'intérêt qu'il mérite.
La Conférence œcuménique de Lausanne nous a fait un devoir d'élucider,

entre plusieurs autres, ce point de doctrine, en vue d'une

prochaine rencontre similaire. Il serait temps que nous pensions à

étudier dans un esprit d'humilité, de conciliation et de synthèse, à

l'instar d'autres Eglises (ainsi les Eglises de France), les problèmes
énoncés par « Faith and Order », si du moins nous sommes conscients
de l'importance de l'union des Eglises en présence de la vague
areligieuse et anti-religieuse qui monte.

Saint Augustin, pour caractériser l'ineffable mystère de Dieu,
synthèse harmonieuse d'attributs apparemment contradictoires,
disait : « Deus semper agens semper quietus ». Dans l'éminence et la

transcendance du Divin s'unissent pleinement la dynamique la plus
puissante et la statique la plus ferme. Or l'Eglise, bien qu'elle soit,
selon la belle expression de Tommy Fallot, «le reflet de la Pensée

divine », n'a pas toujours su, en raison de la relativité des choses

humaines où elle se trouve engagée, donner une image fidèle du
divin équilibre de la pérennité et de l'activité. Comme un prisme
décompose la lumière blanche et détaille les divers éléments du

spectre en faisant apparaître les couleurs juxtaposées, ainsi l'Eglise
une s'est fragmentée en Eglises multiples dont chacune ne représente

qu'un aspect de la vie divine. Alors que la synthèse « semper agens

semper quietus » devrait normalement se traduire, sur le plan ecclé-

siologique, en un « catholicisme évangélique », la prédominance
absolue du « quietus » aboutit à l'institutionalisme et au sacramen-
talisme rigides du romanisme, et l'hégémonie non moins exclusive de



LA QUESTION DES SACREMENTS 105

P« agens » se manifeste par l'individualisme et le « mobilisme » sans

contrepoids du protestantisme extrême et moderniste.
Sans méconnaître les dangers d'un schématisme toujours approximatif,

nous croyons cependant que c'est dans cette direction qu'il
faut creuser pour atteindre la racine même des divergences
sacramentelles. Et en poussant plus avant l'investigation, on voit qu'il
est possible de mettre en relation logique le « semper quietus » avec
la philosophie réaliste et la métaphysique de l'être, le « semper agens »

avec la philosophie idéaliste et la métaphysique de la valeur et du

devenir. Un pas encore et Pon s'aperçoit que la conception symboliste

des sacrements peut être logiquement rattachée à une
métaphysique générale dont l'idéalisme, au point de vue philosophique,
et l'immanentisme, au point de vue théologique, constituent les

pierres d'angle, tandis que le réalisme sacramentel dépend plus
directement d'une position philosophique réaliste et d'une attitude
théologique transcendantaliste.

Il faut ici éviter avec soin tout malentendu. La notion symboliste
des sacrements n'est pas, dans l'esprit de ses tenants, nécessairement

et toujours solidaire de l'idéalisme et de l'immanentisme. Elle se

réclame souvent, et elle en a le droit dans une certaine mesure, de la

transcendance divine et du spiritualisme le plus authentiquement
biblique. La première partie de l'exposé qui va suivre ne prétend donc

pas décrire le type unique et exclusif du symbolisme sacramentel, au

mépris des nuances de pensée les plus élémentaires, au mépris,
également, des complexités infinies de la psychologie des croyants.
C'est plutôt un essai de tracer l'un des schémas logiques possibles

pour rattacher la notion des sacrements à telle ou telle vue générale
du monde. Si nous avons choisi le schéma idéaliste-immanentiste de

préférence à tout autre, c'est en raison de la netteté de ligne et du

tranchant qui le caractérisent (du fait que c'est un système

extrême, donc d'une logique impitoyable), et qui, par contraste, nous

permettaient de mettre mieux en lumière le point de vue réaliste qui
nous intéresse avant tout. A titre de contre-épreuve, signalons le

fait qu'il y a des catholiques et des anglicans dont la pensée est tout
imprégnée de criticisme idéaliste et qui cependant ne peuvent trop
insister sur la valeur des sacrements et sur la nécessité d'une vie
sacramentelle intense pour l'Eglise. C'est dire que chacun des deux

schémas que nous allons exposer et opposer ne comporte qu'une
nécessité relative.



io6 RICHARD PAQUIER

Précisons encore un point.
Cette étude, ayant pour objet propre la métaphysique des

sacrements, écartera délibérément toute question historique. Mais cela

ne signifie pas qu'à notre point de vue, quand il s'agit de la Vérité
révélée, la théologie et la métaphysique bénéficient d'une indépendance

complète à l'égard de l'histoire et de l'exégèse. Les origines
du baptême et de l'eucharistie posent des problèmes critiques assez

complexes, que nous sommes loin d'ignorer. Mais nous croyons
qu'une bonne part des divergences que l'on croit discerner entre les

divers documents du Nouveau Testament n'apparaissent irréductibles

que parce qu'on néglige de replacer les textes, en eux-mêmes
lettre morte, dans le grand courant de la vie et de la tradition
ecclésiastiques, dont chaque document (d'ailleurs fragmentaire et souvent
occasionnel, comme les épîtres) reflète un aspect, non pas exclusif,
mais complémentaire des autres. En tous cas, le point de vue réaliste
a pour lui, actuellement, le témoignage unanime de la critique en ce

qui concerne l'interprétation des textes sacramentaires pauliniens et

johanniques. L'exégèse zwinglienne est reconnue insoutenable au

point de vue historique. Il est avéré que Paul et Jean avaient une

conception réaliste des sacrements, et si leur témoignage n'est qu'un
« moment » du courant continu de la vie et de la foi de la première
communauté, il y a de graves probabilités pour que le réalisme corresponde

aux vues et aux intentions de Jésus. Le point de vue réaliste

peut donc, à plus juste titre que le symbolisme, revendiquer l'honneur

d'être dans la vraie ligne du Nouveau Testament. Il ne peut
être taxé de déviation que si Paul et Jean ont eux-mêmes dévié de

la vérité évangélique.
On «objecte» aussi quelquefois, du point de vue historique, que le

mot sacrement ne se rencontre pas une fois dans le Nouveau Testament

avec le sens actuellement reçu : le mot grec p.uo"Tn,piov rendu par
sacramentum dans la Vêtus itala, sert à caractériser l'Evangile en

général ou la foi dont il est l'objet, mais non les cérémonies rituelles

que l'Eglise a appelées plus tard sacrements. Cette objection ne vaut
pas qu'on s'y attarde : c'est une simple querelle de mots. Qu'importe
le mot, pourvu que la chose y soit Au cours de l'histoire, bien des

choses, pour avoir changé d'étiquette, n'en ont pas moins
subsisté dans leur réalité essentielle. Les sacrements, actes rituels,
véhicules de réalités spirituelles, existaient à l'âge apostolique, bien

qu'ils n'eussent pas encore reçu de dénomination spécifique : que le



LA QUESTION DES SACREMENTS 107

nom qui leur a été assigné plus tard servît primitivement à d'autres
fins, cela n'infirme en rien l'existence et l'importance des sacrements
à l'époque primitive.

Le terrain ainsi déblayé, entrons maintenant dans le vif du sujet.

L'idéalisme immanentiste peut se résumer dans les thèses

suivantes :

1. La réalité dernière n'est pas l'être, mais la pensée. Tout le
donné est réductible à l'idée ou pensée. Il n'existe pas de « choses »

ou « êtres » ou « substances » ; rien n'existe hors de la pensée. Le

concept suprême n'est pas P« être », mais P« un ».

2. La matière n'a pas de réalité propre, c'est une construction de

l'imagination spatio-temporelle. D'ailleurs, « sans les normes de la
pensée, l'univers sensible se pulvériserait »te).

3. La pensée qui commande notre activité spirituelle et élabore le

monde dit « extérieur » n'est pas la pensée individuelle, mais une
Pensée impersonnelle et universelle, valeur suprême, qui est Dieu.
Dieu est ainsi en nous, immanent à notre pensée, bien que transcendant

par rapport au moi.

4. Le Dieu-Pensée qui vit en nous et par nous n'est pas un système

statique de catégories, mais Raison et valeur active, élan spirituel,
déploiement successif de virtualités dont nous prenons progressivement

conscience : Il est « semper agens ».

Ces thèses immanentistes contiennent implicitement deux principes
dont les conséquences sont capitales pour l'objet qui nous occupe :

le principe d'immêdiateté et le principe d'abstraction, étroitement
solidaires.

L'homme, selon l'immanentisme, possède par rapport à Dieu
l'immédiateté complète, c'est-à-dire que rien, de soi, ne sépare
l'homme de Dieu, ni différence d'essence ou de nature, ni même cette
ultime distinction ontologique qui donne à tel être de n'être pas tel
autre. Dieu n'est pas extrinsèque ou transcendant à l'esprit humain;
il lui est intrinsèque ou immanent, sous-jacent à toute son activité;
il s'identifie avec le moi supérieur ou personnalité. Par nature
Dieu est en nous : nul besoin de le chercher «au dehors » ; nous n'avons

(*) Piaget, Deux types d'attitude religieuse, p. 34.



io8 RICHARD PAQU1ER

qu'à descendre au fond de nous-même et approfondir notre vie
morale et spirituelle, nous n'avons qu'à développer notre personnalité,

pour prendre conscience de l'unité immédiate du Divin et de l'humain,
de la Pensée universelle et de la pensée individuelle.

Cette unité, à vrai dire, se distingue avec peine de l'identité,
synonyme de subjectivisme radical et surtout de panthéisme. Car l'idéalisme

immanentiste, malgré toutes les précautions oratoires, est

incapable de tracer une ligne de démarcation ferme entre la Pensée

universelle et les pensées individuelles sans tomber par là-même dans

ce qu'il redoute et abhorre le plus : «réifier» ou hypostasier la Pensée

universelle, et réintroduire ainsi la transcendance qu'il se proposait
d'expulser définitivement de la pensée philosophique et religieuse.

Or, cette horreur de la réification n'est que le signe de l'horreur
du concret. L'idéalisme rejette toute ontologie réaliste, impliquant
l'existence d'un système de «choses» concrètes, sujets ultimes d'attribution

et d'action. Il exorcise sans pitié la notion de substance, et,
conséquence inéluctable, la notion d'être, comme étant les produits
d'une naïve « spatialisation » ou même d'une crue matérialisation de

ce qui est pensée pure, et dont se rendrait coupable, par une
propension innée, le sens commun. Dieu n'est donc pas un Etre, une
Individualité consciente, pensante et agissante, mais un Principe
abstrait, une Pensée impersonnelle, Dieu n'est pas une Cause

transcendante, librement créatrice d'un univers contingent, mais Raison

ou Valeur immanente d'un cosmos dont tout nous laisse supposer
qu'il est éternel. Le concept abstrait de valeur remplace la notion
concrète d'être.

Dès lors, toute médiation, doctrinale, ecclésiastique ou rituelle,
entre la personnalité humaine et Dieu, doit être envisagée comme
une concrétion ou matérialisation obscurcissant l'immanence divine
en l'homme et la pure intériorité des rapports religieux.

Pour commencer par le haut, la croyance en un Dieu concret,
personne], transcendant n'est qu'un fantôme de l'imagination
mythologique et de la pensée précritique, et la racine de toutes les «

matérialisations » du christianisme traditionnel et de toutes les entraves
qu'il a mises au libre commerce de l'âme humaine avec le Dieu
intérieur : matérialisation dogmatique, consistant en un réseau de propositions

qui, sous prétexte de circonscrire le mystère du Divin, font
injure à la cohérence logique et à l'empire absolu de la Pensée rationnelle

: matérialisation éthique, par la croyance en une Loi transcen-



LA QUESTION DES SACREMENTS 109

dante, obligatoire, sacrée, censée émaner de la volonté despotique
du Dieu concret, et dont la violation constitue le péché. A ce qu'on
appelle improprement le péché, l'immanentisme oppose ce qu'il
appelle une «discordance entre l'idéal et le réel »('), une défaillance
de l'évolution ascensionnelle, un retard malencontreux de la pensée
individuelle sur la Pensée universelle qui se déploie et monte sans

cesse. Il n'y a donc pas d'offense, ni de personne offensée, encore
moins de nécessité d'un pardon, et d'une « grâce » à accorder ou à

recevoir. Tout cela est «réaliste», anthromorphique, mythologique.
A fortiori, un signe sensible destiné à concrétiser ces notions, comme
le sont les deux sacrements évangéliques, est considéré comme
superflu, voire même absurde.

Descendons d'un degré encore l'échelle des matérialisations et des

médiations indues. Voici l'Eglise, envisagée comme une institution
stable, revêtue d'une autorité spirituelle. Elle n'est qu'une survivance
de la mentalité primitive, de l'esprit grégaire et «conformiste» connexe
au transcendantalisme, tandis que le Dieu immanent en chaque
individu confère à celui-ci une indépendance souveraine à l'égard
de toute institution extérieure et lui assure une régulation intérieure
toute suffisante. L'évolution qui se traduit sur le plan social par
l'avènement de sociétés différenciées, fondées sur l'autonomie
individuelle et la liberté d'opinion et de croyance, doit avoir son parallèle
sur le plan religieux : elle sonne déjà le glas des institutions
ecclésiastiques. Cet individualisme répugne, en particulier, à des

cérémonies comme les sacrements qui marquent et réalisent une
incorporation de la personnalité libre à la collectivité, une fusion des

individus dans la soumission à l'Objet religieux. Du reste, ajoutent
les immanentistes, la qualité des rapports mutuels de l'homme et de

Dieu doit être la même que celle des rapports entre personnalités
humaines : égalité et respect mutuel. Le respect unilatéral du croyant
envers la Divinité est une survivance du transcendantalisme.

Voici enfin la matérialisation la plus crue, en tout cas la plus
évidente : la médiation d'objets matériels censés communiquer du
dehors un influx divin émanant de la Divinité transcendante. Dieu
étant conçu comme un Etre surnaturel, une Nature ou Substance

transcendante, l'homme pense pouvoir entrer en communication
avec Lui d'une manière particulièrement intime et participer à son

(') Piaget, op. cit.. p. 24.



no RICHARD PAQUIER

« être », par le canal de rites sensibles qui sont censés contenir une
réalité spirituelle autre que ce que comportent leurs données

phénoménales, et posséder une vertu d'un autre ordre que leurs propriétés
physiques, et indépendantes des expériences sensorielles correspondantes.

Aux partisans de cette conception qu'il estime mythologique et
magique, l'idéalisme immanentiste répond que la matière n'a pas de réalité

propre ; elle n'est qu'une construction de la pensée, et, comme telle,
réductible aux données premières de l'esprit. Dieu étant intérieur à

l'esprit humain, la religion doit l'être aussi : elle ne peut légitimement
assumer et affirmer que ce qui jaillit organiquement du fond intime de

l'âme humaine. Aucun objet matériel ne peut donc s'interposer entre
l'homme et Dieu sans faire figure de corps étranger. Du reste, Dieu

ne rentre pas dans la catégorie matérialiste d'« être », mais doit être

désigné par le concept spiritualiste de « valeur ». Dès lors il ne peut
être question d'une communion de l'homme avec P« Etre » divin par
l'intermédiaire de rites sensibles, mais seulement d'une réalisation
de la Pensée divine en nous par le développement de nos valeurs
morales et le déploiement de notre « personnalité » : dans la mesure
où notre personnalité s'affirme, nous devenons participants de la

Divinité, nous sommes Dieu.
On ne peut accorder le physique et le moral, sur le plan religieux.

Tout ce qui n'est pas immédiatement et par soi d'ordre éthique,
constitue une dérogation au spiritualisme intégral ; tout ce qui fait
intervenir dans le champ des relations de l'homme avec le Divin
des éléments naturels inanimés doit être taxé de magique, donc

d'infra-évangélique.
On ne saurait non plus admettre un dédoublement de l'objet

sensible tel que son contenu objectif n'ait pas de rapport avec les

expériences sensibles que le sujet humain fait à leur endroit.
n Esse est percipin est un axiome fondamental de l'idéalisme.

Autrement dit, notre expérience est le critère unique de l'existence
et de la nature de l'objet, rien n'existe qu'en tant que saisi par nous.

Or les sacrements, en tant que signes sensibles, ne sont pas, comme

tels, objets d'expérience religieuse immédiate. Ils nous paraissent

— et par conséquent cela est — appartenir exclusivement à l'ordre
phénoménal : leur valeur religieuse ne provient que de l'idée subjective

que le croyant ajoute au complexe phénoménal qu'est, par
exemple, un morceau de pain ou une coupe de vin. Donc ce sont



LA QUESTION DES SACREMENTS ni
uniquement les dispositions subjectives qui font la valeur des

sacrements : si je ne « sens » rien à leur contact, s'ils ne sont pas, pour moi,
matière à « expérience » religieuse consciente, c'est qu'ils ne sont rien
de plus que des réalités phénoménales. On aurait donc tort de s'attacher

à des moyens matériels superflus, offrant, au reste, des

possibilités d'expérience spirituelle fort aléatoires, et dont la médiation

est souvent un empêchement plus qu'un adjuvant, alors que le

Divin est en nous et que nous pouvons l'expérimenter directement.
Je n'irai participer au sacrement qu'aux occasions où je sens pouvoir y
mettre un sens direct et correspondant à mes dispositions du moment,
— en d'autres termes le sacrement ne me sera peut-être utile qu'en
tant que je porte en moi-même de quoi le rendre tel, et que j'apporte
moi-même à la cérémonie ce que celle-ci doit me donner. Je ne reçois

que dans la mesure où je donne. Aussi le sacrement est-il la plupart
du temps un détour inutile, dont peuvent et doivent normalement
se passer les personnalités conscientes de l'immanence du Divin, mais

qui peut être maintenu comme symbole utile aux gens simples qui
en sont encore au stade de la spatialisation et de l'extériorisation
de l'intelligible en général et du Divin plus particulièrement.

Tel est, dessiné à grands traits, le système idéaliste envisagé dans

ses conséquences théologiques, ecclésiastiques et rituelles. Je m'excuse

de n'avoir pu toujours nuancer autant qu'il l'aurait fallu ; cela

m'eût entraîné dans l'exposé détaillé d'un système métaphysique, et

je serais sorti de mon sujet. Je ne crois pas, cependant, avoir trop
déformé la perspective idéaliste-immanentiste : dans les grandes
lignes, c'est bien ainsi qu'elle se présente à l'observateur. Celui-ci,
regardant du dehors, ne peut manquer d'être frappé par l'identification

que fait l'idéalisme entre le spirituel et l'abstrait d'une part,
le matériel et le concret d'autre part. De cette double équation il suit

que tout ce qui est revêtu par nous des formes concrètes de la
personnalité, ou plus généralement encore de l'individualité, est
assimilé, sans nuance, aux fantômes que se crée sans cesse l'imagination
spatiale, dont le propre est de matérialiser toutes ses représentations.
C'est que l'idéalisme, pour autant que j'en puis juger, n'a pas de

place pour l'individuel, le singulier, comme tels. Il ferme les yeux
sur le « résidu », irréductible aux schémas abstraits par lesquels notre
esprit essaie d'appréhender le réel, et qui est précisément l'être

concret, le sujet dernier dont tout le reste peut être énoncé à titre de



112 RICHARD PAQU1ER

prédicat, mais qui lui-même ne peut être dit de rien autre, et qui est

en définitive le fond dernier du réel, la seule « existence » vraie, l'être

proprement dit. Si du point de vue logique P« être » est ce qu'il y a

de plus abstrait, du point de vue ontologique, c'est ce qu'il y a de

plus concret. L'abstraction n'est qu'une méthode de recherche et de

découverte, nécessaire pour nous, mais le réel, le « quant à soi », c'est
le concret. Et qui dit concret ne dit pas nécessairement matériel. Les

systèmes philosophiques qui s'opposent à l'idéalisme et que Pon

groupe sous la désignation générique, assez vague d'ailleurs, de

réalisme, admettent l'intelligibilité du réel (en quoi ils conviennent

avec l'idéalisme) et postulent, comme l'être le plus propre et le plus
fondamental de chaque groupe phénoménal autonome, une substance

individuelle qui n'est pas un élément matériel, mais un principe
d'être et d'unité, irreprésentable à l'imagination mais intelligible
pour l'esprit. Je ne prétends pas, faute de temps et faute de compétence,

exposer et expliquer ici en quelques phrases un des problèmes
les plus ardus de la métaphysique, mais je veux dire que
l'identification du concret et du matériel, constamment supposée par
l'idéalisme dans sa critique du réalisme, ne me paraît pas fondée et

que, d'autre part, l'abstrait n'est pas le réel : seul existe et vit l'individu

concret, tandis qu'un principe abstrait n'est jamais vivant.
Vouloir éliminer le concept d'être, avec l'idée que cette notion, en tant
que connotant le sujet individuel et concret, est une matérialisation,
c'est non seulement éliminer les concepts d'essence et de nature, mais

encore ceux d'individualité et de personnalité. En particulier, dire

que Dieu n'est pas une Substance, n'est pas un Etre, mais Valeur,
Raison, Pensée, etc., c'est non seulement détruire la nature divine,
mais encore la personnalité de Dieu. Car, nous y reviendrons plus loin,
personne et nature sont solidaires ; détruire l'une c'est virtuellement
anéantir l'autre.

Le présupposé philosophique fondamental de tout le système
doctrinal et sacramentel de l'ancienne théologie est celui du réalisme :

il y a un réel indépendant de l'esprit humain, mais que celui-ci est

préordonné à connaître. L'esprit n'est donc pas en présence de sa

propre pensée, mais mis en face d'un donné le dépassant, et qui est

l'être : l'être, comme tel, est intelligible, mais dans le système de

réalité dont nous hommes faisons partie, et qui se tient à notre niveau,



LA QUESTION DES SACREMENTS 113

l'être n'est pas à l'état pur, il s'incorpore un élément pour nous
infiniment moins transparent qui résiste souvent à l'analyse intellectuelle

et s'avère irréductible à nos schémas logiques, mais par le

truchement duquel le réel peut tomber sous les prises de nos sens,
et se manifester à nous. Cet élément, c'est la matière. La nature de

la matière est très mystérieuse et ne peut guère se définir que
négativement, mais le fait de la matière s'impose en tant même que l'analyse

du donné laisse un résidu que notre pensée ne peut intégrer.
C'est elle qui, dans notre univers sensible, constitue le principe de la
diversité et de la singularité de chaque être.

Le donné est donc de l'être, se dégradant insensiblement à partir
de l'Etre pur et parfait, existence et intelligibilité absolues, jusqu'aux
êtres imparfaits tellement submergés et limités par la matière et
son opacité, que l'intelligibilité en est presque entièrement obscurcie

pour nous.
L'Etre pur, c'est Dieu. Non pas un principe abstrait d'autodéve-

loppement dialectique, comme dans le système immanententiste,
mais un Etre réel, donc concret, — suprêmement intelligible quant
à soi, donc Nature pleinement déterminée et stable, plénitude achevée

dès toujours ; c'est le «Deus semper quietus » de saint Augustin.
Mais cette stabilité n'est pas pour autant l'immobilité de la mort :

précisément parce qu'il est être concret, personnel, il est vivant et

agissant, ce qu'un principe abstrait ne peut pas être. « Semper

quietus » il est donc aussi « semper agens », actif dans les limites de sa

nature. On exprime tout cela en disant que Dieu est une substance,

cette notion étant préalablement décantée de tout ce qu'elle
comporte de relatif et d'inachevé, et appliquée à Dieu à titre analogique.
La substance, c'est l'être réel, donc l'être concret, singulier ; elle

est constituée par l'union de l'essence ou nature avec l'individualité
ou la personnalité, union d'où jaillit précisément l'existence réelle,
la sortie du néant. Ces éléments sont solidaires, nous l'avons déjà
dit : la personnalité et l'individualité ne peuvent exister sans être
déterminées dans un certain sens, sans posséder une certaine nature

qui à son tour détermine et circonscrit leur activité. D'autre part
une nature ou essence reste une abstraction irréelle tant qu'elle ne

devient pas la propriété d'un individu concret, d'une personnalité
vivante. Ajoutons que la personnalité comporte la conscience de soi,
la liberté, la volonté, bref la vie spirituelle(l). Nous pouvons donc noter

(') On voit donc que s'acharner après le concept de substance, comme on le



114 RICHARD PAQU1ER

dès maintenant une première différence fondamentale du réalisme

par rapport à l'idéalisme : le souci du concret.

Dieu étant un Etre personnel, disons même, en un certain sens,

un Etre individuel, il s'ensuit qu'il se distingue de tout autre
être, qu'il est donc autre que nous. Extrinsèque à notre
personnalité et supérieur à notre nature d'homme, il est transcendant ;

une distinction ontologique le sépare de nous. Il y a bien une
certaine similitude entre lui et nous, en tant que nous sommes spirituels
et doués de personnalité, mais ce qui fait le propre de Dieu, le constitutif

formel de sa nature et de sa vie est évidemment tout autre que
ce qui caractérise essentiellement notre nature humaine te). L'unité
foncière de l'homme et de Dieu, et son corollaire l'immédiateté,
postulée par l'immanentisme, sont donc considérées par le réalisme comme
un leurre redoutable, auquel il oppose le principe de la médiation.

Ce principe s'impose d'autant plus qu'entre Dieu et l'homme
il y a, outre une différence ontologique, l'abîme créé par le

péché. « Je ne fais pas le bien que je veux et je fais le mal que je ne

veux pas. Quand je veux faire le bien, le mal est attaché à moi.
Misérable que je suis Qui me délivrera du corps de cette mort »

(Rom. vu, 19, 21, 25). Si ce cri de saint Paul, que toute l'expérience
humaine confirme, est pris au sérieux, il faut bien conclure à une
maladie connaturelle à l'homme, à une infirmité d'elle-même
incurable et qui atteint la vie psychique dans ses sources vives. L'homme
ne saurait trouver en lui le remède, la puissance concrète et efficace

qui le libérerait. Elle doit lui venir d'ailleurs, du dehors, encore que
ces termes, pas plus que ceux qui connotent la transcendance divine,
ne doivent être pris au sens spatial. Des préceptes, des conseils,
des enseignements sur le bien et sur le vrai, si nécessaires soient-ils,
ne sont que des abstractions qui ne suffisent pas plus que la simple

fait très souvent sans l'avoir suffisamment examiné et approfondi, peut mener
très loin : à détruire la réalité même de Dieu.

(J) Si les mots ont un sens, il doit y avoir une différence essentielle, ontologique,
différence du point de vue de la nature et de l'individualité entre l'Infini, l'Inconditionné,

l'Absolu, d'une part, le fini, l'entièrement conditionné, le relatif, le contingent,

d'autre part. Mais cela ne supprime pas la possibilité d'une communication
et d'une révélation : il y a entre Dieu et l'homme une analogie, fondée sur une
commune participation à l'être, à sa spiritualité et à son intelligibilité. Remarquons
que ce sont au contraire les théologies d'intériorité (expérience, symbolo-fidéisme,
immanentisme) qui, par leur agnosticisme métaphysique, sapent par la base toute
possibilité de Révélation intelligible.



LA QUESTION DES SACREMENTS 115

lecture de l'ordonnance de son médecin ne suffit à guérir un malade.

Il faut une action divine sur l'être de l'homme tout entier, sur son
être concret qui est indivisible : sa personnalité, son individualité,
et même son complexe physique, puisque les passions plongent
leur racine dans l'être physique et sensible. Dire que l'action divine

porte uniquement sur l'intelligence ou sur la volonté ou sur la vie
morale, c'est manier des abstractions. La vie, c'est l'être vivant, et
c'est celui-ci qui doit être changé. C'est donc un changement
substantiel que postule le réalisme, à condition de ne pas entendre par là

un changement matériel, mais un changement essentiel ou concret,

pouvant comporter d'ailleurs, entre autres effets, des modifications

physiques dont l'aboutissement eschatologique sera le corps spiritualise

et glorifié dont parle saint Paul au quinzième chapitre de la

première épître aux Corinthiens.
En effet, l'élément matériel de l'être humain ne doit pas être

traité en parent pauvre. U y a une vingtaine d'années encore, on
opposait généralement deux monismes : le matérialisme et le

spiritualisme ; entre la réalité sensible et le spirituel invisible, on ne

voyait guère d'accord possible. L'immanentisme contemporain est
la forme la plus moderne du monisme spiritualiste ; mais du point
de vue réaliste, c'est un hyperspiritualisme et du point de vue de

l'angelologie thomiste auquel ils se placent, les théologiens catholiques

l'appellent angélisme, en tant qu'il méconnaît les conditions
matérielles de la vie humaine et conçoit l'homme comme un pur
esprit. La guerre mondiale a considérablement battu en brèche cette
mentalité : les dures réalités matérielles ont trop heurté les jeunes
générations pour qu'elles puissent en ignorer l'importance : elles

inclinent à penser que le spirituel n'est vivant pour nous que s'il
peut s'incarner dans une matière et, inversement, que tout ce qui
ressortit aux sens ne mérite vraiment l'épithète de vivant que s'il
peut se spiritualiser. Au point de vue religieux, la matière ne doit
être ni méprisée, ni ignorée, ni anéantie, mais transfigurée et spiri-
tualisée en vue des fins divines: elle doit «actualiser »ou rendre sacra-
mentellement présent le Divin. C'est à cette façon de sentir que
s'origine la renaissance sacramentelle dont toutes les Eglises, sous

toutes les latitudes, offrent actuellement les symptômes. La matière

est considérée comme l'organe de l'esprit : organe de préhension,

puisque selon le vieil adage « nihil est in intellectu quod non fuerit
prius in sensu », et organe d'expression et (Taction, car, pour reprendre



no RICHARD PAQUIER

l'excellente formule de M. Will, si «la forme sans l'esprit est morte,
l'esprit sans la forme n'est pas viable dans la sphère terrestre » te). Si

la matière constitue un élément non négligeable du réel et si la vie
humaine est pour une bonne part conditionnée par elle, le principe de

la médiation de la matière entre l'Esprit divin et l'esprit humain se

justifie sans peine.
Alors, joint à celui du concret, dont nous avons déjà parlé, ce

principe trouvera son application essentielle dans le dogme de l'Incarnation,

tel que l'a formulé l'ancienne théologie. «'0 Aoyoç CTàp£ èfévero
kcÙ effKqvuJffev èv fjuîv. » La puissance de guérison et de

sanctification dont l'homme blessé a besoin s'est concentrée en Jésus-

Christ, incarnation non d'un principe abstrait (amour de Dieu,
volonté de Dieu) mais de l'Etre divin concret, donc incarnation personnelle

et substantielle. Selon la belle formule de Nicée, riche de sens

théologique et toute gonflée de sève religieuse, le Fils unique est
Ouooûctioç tû) üarpi, de même nature, de même essence que le

Père. Si ces termes sont concrets et veulent l'être, ils ne sont point
matérialistes ; rien ne serait plus faux que d'imaginer une sorte de

fluide hyperphysique concentré dans les limites du corps humain de

Jésus ; ce serait « spatialiser » et méconnaître radicalement la
nature de l'Incarnation. Ces notions sont purement intelligibles et

n'ont rien à voir avec les représentations de l'imagination. C'est

pour les avoir saisies avec l'imagination plus qu'avec l'intelligence
que beaucoup de théologiens ont condamné ces formules comme an-
thropomorphiques et matérialistes. Elles ne peuvent définir positivement

ce qui est un prodigieux mystère, mais elles sont destinées à

sauvegarder contre toute volatilisation dans l'abstraction la réalité
de ce mystère : la présence personnelle de Dieu en Jésus, ou (la
nature étant, nous l'avons vu, inséparable de la personne) la divinité

concrète et substantielle de Jésus.
Or l'Incarnation du Verbe, œuvre de la libre volonté et de la

miséricordieuse gratuité de Dieu, demande à être continuée d'une
certaine manière pour toutes les générations, jusqu'à ce que la création

entière, matérielle et spirituelle, soit affranchie de la corruption
et soit comme transfigurée, à l'image de celui qui est en toutes choses

le premier. Si, comme le pose le réalisme, l'être a le pas sur le devenir,
si le statique précède et conditionne le dynamique, si donc l'homme
n'évolue que d'une manière relative et dans les limites de sa nature

Robert Will, Les principes essentiels de la vie cultuelle, p. 17.



LA QUESTION DES SACREMENTS 117

immuable, la médiation de la matière restera toujours une nécessité,

dont il serait absurde de rougir. C'est un préjugé littéralement
inhumain que de considérer comme de qualité plus pure une
communion religieuse sans intermédiaire sensible et de situer à un niveau

spirituel plus élevé celui qui prétend se passer de ces moyens-là. La

conséquence qu'on ne tarde pas à tirer de ce principe c'est qu'une
religion sans l'Incarnation est plus pure que celle qui fait de ce

dogme sa pierre angulaire. L'histoire du protestantisme, et son

chapitre le plus récent, l'immanentisme, montre assez que ce pas
est franchi. Le principe de l'immédiateté et de la pure intériorité
remplace celui de la médiation et de l'élévation gratuite à l'ordre
surnaturel qui caractérise le christianisme apostolique.

Sans nous arrêter à l'institution de l'Eglise, corps de Christ, donc

incarnation et médiation continuées, arrivons au couronnement
suprême de ce vaste édifice dont nous avons décrit jusqu'ici les

substructions : les sacrements, prolongement visible et efficace de

l'Incarnation et de la médiation du Fils Unique de Dieu.
Tout le monde s'accorde à définir le sacrement : signe visible d'une

grâce invisible. Où l'accord cesse, c'est sur le problème des rapports
entre le signe et la grâce, entre l'élément matériel et l'élément spirituel

: le sacrement est-il un symbole ou contient-il une réalité Mais

écartons d'emblée le mot symbole, qui prête à équivoque, puisque
dans l'ancienne Eglise, comme chacun le sait, le mot grec tttJ|ußo\ov
ainsi que le mot latin « figura », n'opposaient pas l'image à la réalité,
comme les vocables français correspondants, mais les conjoignaient
d'une certaine manière. Disons plutôt : le lien du signe extérieur et
de la réalité divine n'est-il qu'extrinsèque, abstrait, «de raison», ou

subjectif, faisant du sacrement une allégorie ou ce lien, est-il

intrinsèque, concret, organique, objectif, faisant ainsi du sacrement
une réalité efficace, une communication ou communion effective i
Dans le premier cas, le sacrement n'est qu'un adjuvant didactique,
dans le second cas un moyen thérapique. ha Weltanschauung réaliste
telle que nous l'avons exposée jusqu'ici exige naturellement la
seconde solution. Le péché a blessé l'homme dans son être tout entier
moral et physique ; Dieu, pour guérir cette créature hybride, chez

qui l'esprit est bien le principe et l'agent suprême, mais dont les sens

conditionnent toutes les démarches, se rend visible et sensible en

son Fils, par le mystère de l'Incarnation, pour changer le cœur, la

volonté, la vie et l'être tout entier de l'homme en lui communiquant

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XX (N° 83, I932). 8



ii8 RICHARD PAQU1ER

cette puissance spirituelle qu'on appelle la grâce. L'Incarnation est le

grand Sacrement, le sacrement par excellence, dont les sacrements

proprement dits ne sont que des dérivés.

Si, comme nous l'avons vu, l'Incarnation est à interpréter au sens

concret, comme une présence en Jésus de l'Etre même de Dieu, comme

une union personnelle du Divin à la nature humaine, les sacrements,
dont le rôle est de prolonger l'Incarnation et d'en appliquer les

bienfaits à toutes les générations et à chaque individu, doivent
aussi être envisagés au sens concret. Il y a une vraie connexion

entre le signe extérieur et la réalité spirituelle, de telle sorte que
le sacrement, moyennant certaines conditions objectives et subjectives

à déterminer, opère ce qu'il signifie, ou communique
effectivement ce qu'il représente. On s'achoppe souvent à la conception
réaliste du sacrement, parce que l'imagination se représente d'abord

un objet matériel auquel l'esprit s'efforce de découvrir ensuite un

aspect spirituel. Ne faudrait-il pas plutôt renverser le rapport et
considérer le sacrement comme une réalité et un acte spirituels
avant un revêtement extérieur, une extension cérémonielle Ainsi
le baptême est l'acte spirituel par lequel Dieu adopte un être humain
comme son enfant, acte se traduisant adéquatement et simultanément
dans le sensible par l'aspersion de l'eau. La communion est la

Présence même de Jésus-Christ crucifié et ressuscité, se manifestant

à nos sens par les véhicules matériels du pain et du vin.
Approfondissons la relation du signe et de la réalité,

toujours au point de vue réaliste auquel nous nous plaçons en ce

moment. Tout d'abord, connexion ne signifie pas identification : la théologie

réaliste n'identifie pas purement et simplement l'élément
matériel des sacrements et leur aspect spirituel. Si les sacrements
doivent être envisagés dans la même perspective que l'Incarnation,
le monophysisme sacramentel est aussi erroné que le monophysisme
christologique : comme la nature humaine et la nature divine en

Jésus-Christ, bien qu'unies ne se confondaient pas, ainsi le pain
eucharistique ne saurait être confondu avec le corps de Jésus-Christ,
ni l'eau baptismale avec la grâce de Dieu te). La relation d'identité
exclue, il nous reste celle de contenant à contenu. Mais d'emblée

cette relation apparaît très déficiente pour caractériser les sacrements,
parce qu'elle est avant tout spatiale. On dira, en effet, de ce point de

(J) Bien entendu, nous ne sommes pas ici sur le terrain des opinions, croyances
ou superstitions populaires, mais sur celui de la théologie.



LA QUESTION DES SACREMENTS 119

vue : Jésus-Christ est présent dans le pain, ou sous les voiles du

pain et du vin, ou la grâce passe par l'eau lustrale du baptême, etc.
Ce langage nous est imposé par la structure de notre esprit qui ne

peut pas penser positivement, en dehors de la catégorie espace-temps,

pas plus dans le cas des sacrements que dans les problèmes de

l'immanence et de la transcendance divines. Mais prenons garde de ne

pas être dupes de notre imagination : s'il prenait cette terminologie

trop à la lettre, le réalisme tomberait non sans raison sous le

coup de la critique de spatialisation et de matérialisation que lui
adresse l'immanentisme. Dieu n'est pas à assimiler à l'électricité
ou à la lumière, ou à toute autre vibration matérielle mensurable

scientifiquement : si la lumière est dans une ampoule électrique, ou
si le courant passe au travers d'un corps conducteur, Dieu, lui, ne

peut pas être dit présent au même titre dans un morceau de pain,
ni sa grâce passer à travers une goutte d'eau. Aucune des prépositions
dont use la théologie sacramentelle ne peut être prise au pied de la
lettre. La même observation peut être faite en ce qui concerne le

temps : en disant que les sacrements continuent l'Incarnation ou
déroulent dans le temps les effets du sacrifice de Jésus-Christ, il
faut se souvenir que Dieu est en dehors du temps, dans une
catégorie que nous appelons éternité et que nous concevons comme un
présent permanent et universel. Ce qui pour nous est successif est

pour lui simultané : il en résulte, pour ne tirer de cette thèse qu'une
conséquence entre plusieurs, que l'eucharistie pourra être réputée
actualisation du sacrifice du Calvaire sans pour cela être taxée de

répétition du dit sacrifice. On voit donc avec quelle prudence et

quelles réserves ces termes spatiaux doivent être utilisés, et combien

il faut se défendre d'imaginer des réalités qui sont purement
spirituelles. A qui demanderait quelle est alors l'utilité de ce subtil travail
de formulation de relations qui par définition sont inimaginables et

inexprimables, on peut répondre ce que nous avons déjà fait observer
à propos des formules dogmatiques de l'Incarnation. Leur valeur
est plus négative que positive ; dans le langage spatio-temporel qui
est le nôtre et qui ne peut désigner le supra-spatial et le supra-
temporel que par analogie, elles excluent la conception allégorique
ou abstraite des sacrements et ne laissent place qu'à une interprétation

objective et concrète. Elles énoncent que l'Esprit divin intemporel

est partiellement transmis et réfracté au travers des réalités

spatio-temporelles, et que le surnaturel peut pénétrer le naturel



120 RICHARD PAQUIER

sans altération matérielle de la nature. Finitum capax infiniti,
lorsque l'Infini, par grâce, condescend à ce qu'il en soit ainsi.

Il y a cependant à l'intérieur de cette conception réaliste diverses

interprétations possibles, avec des différences de nuances appréciables.

L'Eglise catholique romaine a donné au réalisme sacramentel
sa forme la plus massive : sa conception du sacrement porte
l'empreinte du génie juridique et institutionaliste de l'ancienne Rome,
ennemi de la spontanéité et de la subjectivité. Le sacrement catholique

romain est entièrement soustrait à la sphère du sentiment
subjectif et de la liberté individuelle : l'objectivité absolue et l'autorité
divine des paroles du Seigneur garantissent la validité et l'efficacité
de l'acte accompli selon des formes rituelles minutieusement réglées.

Il en résulte, dans la piété populaire, une identification presque
complète de l'acte sacramentel et de la grâce divine, ou, dans le

sacrement eucharistique qui est de beaucoup le plus important, une
identification des éléments avec le Seigneur lui-même, qui trouve
son expression la plus frappante dans la locution populaire courante
«le bon Dieu » appliquée au sacrement. Cette piété ultraréaliste n'est

pas sans attache avec le dogme de la transsubstantiation, qui
implique la présence substantielle du corps historique de Jésus
dans les espèces sacramentelles.

L'Eglise d'Orient, héritière plus directe de l'ancienne Eglise au

point de vue de la mentalité et de la piété, a des sacrements une

conception plus nuancée et d'un réalisme plus spiritualiste. La
distinction entre les éléments matériels et le contenu spirituel y est

mieux observée : les théologiens, sous l'influence de l'Eglise d'Occident,

ont bien adopté le terme de transsubstantiation, mais, dans

la perspective générale de la théologie et de la piété orientales, ce

terme prend une tout autre couleur que dans le système romain.
Les éléments sont les véhicules de la òóHa divine, de la substance

divine même, mais pas strictement du corps historique de Jésus. La

présence du Seigneur n'est, d'ailleurs, pas limitée par les éléments:

si ceux-ci en sont le gage et le support, la Présence les déborde et

pénètre le culte tout entier. L'Oriental ne fait pas la différence

si tranchée que fait le catholique romain entre un temple où

l'on réserve le sacrement et où par conséquent Dieu est présent,
et un temple où le tabernacle est vide et d'où Dieu est pour ainsi
dire absent. Si le mot transsubstantiation des éléments caracté
rise le sacramentalisme romain, le terme transfiguration désignerait



LA QUESTION DES SACREMENTS 121

beaucoup plus adéquatement le réalisme spiritualiste de l'Orient.
Dans la Haute Eglise anglicane, la piété participe à la fois du

type occidental et du type oriental, harmonieusement alliée, en ce

qui concerne l'eucharistie, au sentiment très évangélique que le

sacrement n'est pas une répétition propitiatoire du sacrifice du
Calvaire, mais le sacrifice de louange d'une communauté plaidant
devant Dieu l'immolation unique et toute suffisante du Calvaire. C'est
la même conception qui domine le service divin de la Haute Eglise
luthérienne. Quant au rapport des éléments avec leur contenu spirituel,

les théologiens anglicans le caractérisent souvent comme une
transvaluation.

Si intéressante que soit l'étude comparative de ces diverses nuances

du réalisme sacramentel, nous ne pouvons nous y attarder ici ;

il me paraît plus directement utile d'exposer succinctement
l'interprétation du réalisme que défend M. Will, professeur à la Faculté de

théologie protestante de Strasbourg, dans son ouvrage Le culte. M.
Will est d'origine et d'éducation protestantes : et de ce fait, dans toute
son œuvre liturgique, il se place sur le terrain évangélique du
spiritualisme, de la foi, et de la grâce. Il n'est pas suspect d'être
inconsciemment déterminé dans un sens réaliste par l'atavisme et
l'éducation. Mais s'il est protestant, M. Will n'a pas pour autant la
mentalité unilatérale et incompréhensive qui caractérise si souvent les

théologiens protestants à l'endroit des traditions, dogmes et pratiques

de l'ancienne Eglise et des Eglises actuelles qui s'en réclament :

romaine, orthodoxe, anglicane, etc. En particulier il a compris
l'immense trésor religieux que possèdent les Eglises qui professent le

réalisme sacramentel, et par contraste le déficit irrémédiable des

Eglises qui allégorisent les sacrements. Il a tenté d'harmoniser le

spiritualisme le plus jaloux avec le réalisme le plus décidé, dans ce

qu'il appelle le « symbolisme réaliste ».

M. Will commence par éliminer les deux conceptions extrêmes du

sacrement : la conception qu'il appelle rationaliste (que nous avons
appelée jusqu'ici symboliste) quit consiste à situer l'image et la
réalité sur deux plans totalement différents, pour ne les unir que
d'une relation conventionnelle. Ainsi, « elles ne se rencontrent que
dans la pensée (subjective), c'est-à-dire en dehors du soi-disant
symbole » (II, 101). Le rite « n'a aucun rapport direct avec le courant

de vie (spirituelle) qui descend » (p. 454). Zwingli fut le champion

de ce rationalisme, en interprétant le texte « ceci est mon corps »



122 RICHARD PAQU1ER

comme «je suis la porte» ou toute autre allégorie semblable, et en

repoussant, très logiquement du reste, le terme même de sacrement.
M. Will exclut aussi la conception qu'il appelle magique, selon

laquelle «l'élément sensible et l'élément supra-sensible ne sont pas
disjoints par l'abstraction. Leur union est tellement complète qu'ils
se confondent... la partie transcendante du symbole est indissolublement

liée à ses données concrètes » (p. 102-103).' La théologie
romaine fournit à cette conception son point d'attache et la piété
catholique populaire en est l'expression ordinaire.

Voici maintenant le symbolisme réaliste ou réalisme mystique, qui
est celui du Nouveau Testament, de la théologie paulinienne et

johannique et de l'ancienne Eglise, et que M. Will prend à son compte
et interprète de la manière suivante : « la relation entre l'élément
sensible et l'élément spirituel du symbole n'est pas qu'imaginaire
ou arbitraire comme pour la conception rationaliste. D'autre part
elle n'est pas, comme pour la conception magique, une connaturalité
ontologique qui conférerait une dignité propre à la phénoménalité
matérielle. La relation est réelle... l'Eternel fait (par le symbole) des

envois dans l'économie du temps, et l'absolu pénètre dans l'ordre
des choses relatives... (le symbole) perd sa réalité contingente pour
s'insérer dans une réalité supérieure... en lui l'esprit et la nature se

rencontrent» (II, 104). Il y a «un influx réel des puissances
transcendantes dans les éléments» (p. 301). «Quelques-uns de leurs
éléments physiques s'effacent» et la Réalité transcendante leur «confère

le surcroît de réalité et la dignité qui débordent le domaine des

données empiriques.... Grâce à cette synthèse, les données perceptibles,

sublimées par le coefficient du fluide divin, permettent aux
hommes d'entrer en communication avec les réalités de l'au-delà,
sans se détacher de la sphère des choses visibles » (p. 284-285).

« Le symbole n'est donc pas une image fictive ou une allégorie
arbitraire, mais une entité substantielle dont la réalité est garantie

par le lien intérieur qui en relie les deux coefficients. » (p. 553) Il est
« le véhicule de la pensée divine et, comme tel, il n'est pas qu'une
image ou un indicateur, car la grâce... en le traversant de ses rayons
lui confère une puissance réelle qui dépasse les vertus de son apparence

et les possibilités de sa nature éphémère. Il est à la fois
inférieur à la réalité qu'il est chargé de révéler, et supérieur à son essence

empirique » (p. 236).
Ces citations convergent toutes vers un indéniable et légitime



LA QUESTION DES SACREMENTS 123

réalisme, mais qui ne comporte pas, dans la manière d'envisager
l'union du signe sensible et de la réalité suprasensible, la rigueur
massive de la théologie romaine. Cette relation organique ou nécessité

interne n'a rien de mécanique et d'automatique ; elle est bien

plutôt comparable aux relations internes des organismes vivants,
chez qui le facteur de la liberté et de la spontanéité joue un rôle
essentiel. Si le réalisme veut rester intégralement spiritualiste, il
doit faire place « au déploiement libre des forces transcendantes et des

forces immanentes ». La souveraineté de la grâce divine et la nécessité

de la foi humaine doivent être sauvegardées. « Si la grâce est le

motif essentiel de la spiritualité transcendante et la foi celui de la

spiritualité immanente, le jeu de leur action ne pourra être que
spontané, ce qui revient à dire que la spiritualité dominera la forme
sensible. » (p. 105) «Le symbole ne pourra vivre de sa vie transcendantale,

ni agir, que lorsque la vie que Dieu a créée en nous sera

disposée à s'assimiler celle dont il a chargé le phénomène » (p. 201).

Et les éléments, au lieu de retenir les valeurs spirituelles et d'acquérir
ainsi une sacralité intrinsèque, «les déversent sur les âmes en les

rendant sensibles et en les majorant» (p. 282). Ils sont sacrés «non
en fonction de leur vertu intrinsèque, mais comme conducteurs et
transmutateurs du courant divin» (p. 553). Le sacrement ne sera
donc pas un objet opaque et inerte limitant Dieu et écrasant l'homme ;

il sera le point de concentration d'un courant vital dont les deux

pôles sont la grâce de Dieu et la foi de l'homme. L'élément objectif
et l'élément subjectif, l'élément statique et l'élément dynamique
sont ainsi harmonieusement équilibrés. L'objet est sacré « en tant
que ses dynamies individuelles sont chargées et pénétrées de fluides

divins, c'est-à-dire en vertu de sa fonction médiatrice unie à son
action spécifique » (p. 200). « La foi transmise par le symbole suppose
une foi qui, elle aussi, est un don de Dieu, mais qui précède Paetus

momentaneus du culte. » (p. 201) Je termine cette série de citations

par celle-ci, intéressante non seulement parce qu'elle résume la

conception de M. Will d'une manière lapidaire, mais parce qu'elle indique
un point d'attache avec les conceptions d'une Eglise existante, et
dont le rôle est capital dans la chrétienté, précisément parce qu'elle
n'est pas unilatérale et sectaire, mais profondément comprehensive
et synthétique, l'Eglise anglicane.

« Notre symbolisme réaliste nous permet de parler d'une présence
réelle et spirituelle de Dieu... dans les signes sacramentels. Présence



124 RICHARD PAQU1ER

réelle et spirituelle les deux épithètes sont indispensables : l'une
veille sur l'autre. Dans cette association, réelle ne veut pas dire
matérielle, et spirituelle ne veut pas dire allégorique. Dans la
communion, nous estimons que le corps et le sang nous sont communiqués
non physiquement, mais véritablement et effectivement, c'est-à-dire
efficacement. Le symbole contiendra la grâce divine et le fruit du
sacrifice du Christ. C'est dans ce sens que Pusey, le 14 mai 1843,

prononça à Christ Church un sermon fameux sur la présence réelle

et objective du Christ dans les espèces eucharistiques. Et c'est dans

ce sens que, vers la fin du dix-neuvième siècle, le Rev. Coles put
définir ainsi les tendances de P« English Church Union » : « Que

l'ineffable mystère de l'autel soit reconnu comme une divine communion,

comme un vrai sacrifice, comme une Présence réelle demandant

une adoration spéciale » (p. 200-201).
Cette interprétation du réalisme donnée par M. Will, est-il possible

de la serrer de plus près encore, spécialement quant au point névralgique

de la relation entre le signe et la réalité Présence réelle,
concrète, ou substantielle — vocables synonymes dont nous
éluciderons tout à l'heure la portée — ne veut pas nécessairement dire
union substantielle du sensible et du spirituel. Une telle conception
impliquerait la subordination forcée et irrévocable du Divin à la
phénoménalité : Dieu entrerait, pour ainsi dire, en composition
ontologique avec la réalité empirique et s'emprisonnerait dans le
sensible. C'est ce que semble impliquer le dogme de la transsubstantiation,

puisque la substance du pain et du vin disparaît pour faire
place à la substance du corps et du sang de Jésus-Christ, laquelle
s'unit aux accidents du pain et du vin pour constituer une seule

entité, en vertu d'un véritable miracle cosmique ou miracle de

nature. De là découle logiquement la sacralité intrinsèque de la
matière du sacrement, avec pour corollaire le souci extrême de ne

point perdre ou profaner le moindre atome des éléments du sacrement

(cause du retrait de la coupe aux laïques dans l'Eglise romaine).
De là découle aussi la permanence indissoluble de l'union du Divin
et du sensible, qui entraîne à son tour la réservation du sacrement
non seulement en vue de la communion des malades, ce qui est
indiscutablement légitime et nécessaire, et conforme à la pratique
de l'ancienne Eglise, mais comme objet de culte en dehors de l'acte
liturgique de la célébration eucharistique, ce qui est plus discutable.

On pourrait dire, il est vrai, que si les sacrements doivent être



LA QUESTION DES SACREMENTS 125

envisagés comme un prolongement de l'Incarnation — ce qui est

l'un des postulats fondamentaux de la thèse réaliste — l'union
substantielle de la Divinité et de l'humanité dans la personne de

Jésus-Christ, telle que l'a formulée le dogme christologique de

l'ancienne Eglise, doit avoir pour pendant l'union substantielle du

matériel et du spirituel dans les sacrements. L'objection serait
spécieuse : en réalité, on ne peut assimiler sous tous les rapports les

sacrements à l'Incarnation : l'une est la source, les autres ne sont que les

canaux, l'une le foyer de lumière, les autres les rayons émanés du

foyer. Pour user d'une terminologie plus rigoureuse, on peut rappeler
la distinction que font les théologiens romains eux-mêmes entre
l'humanité du Christ instrument conjoint, et les sacrements instruments

séparés, dont la Personne divine du Verbe se sert, à des titres
divers, pour agir sur les hommes. On conçoit que Dieu, par un miracle

prodigieux de sa condescendance, puisse s'unir personnellement
ou substantiellement à une âme humaine, spirituelle, vivante, créée

à son image et, par son intermédiaire, à un corps physique, mais corps
animé. Il est moins concevable, il répugne même que Dieu puisse
s'unir de la même manière, c'est-à-dire substantiellement et
immédiatement, à un objet matériel inerte. En résumé, si la relation entre
l'élément sensible et l'élément spirituel est bien réelle, elle n'est pourtant

pas telle que de leur conjonction résulte un tout ontologiquement
un, et que l'on puisse statuer une équation entre le symbole et la
réalité, ou, pour parler comme l'ancienne théologie à l'endroit de

la divinité et de l'humanité du Christ, considérer comme licite une
communication des idiomes, ou attribution à l'une des natures de ce

qui convient proprement et de soi à l'autre. Il résulte de cela que
la présence du Divin dans les symboles sacramentels n'est pas le

résultat d'un miracle cosmique ou de nature, mais d'un miracle de

grâce.
Ainsi écarté tout ce qui ne peut pas caractériser et définir la relation

du signe sacramentel et de la réalité divine, il semble bien que
nous aboutissions au mystère. Pour être réelle, cette relation est
d'une nature tout à fait spéciale, impénétrable à notre raison : la
spéculation, au seuil du mystère et en présence de la transcendance
déconcertante de Dieu et de ses voies, s'achève en adoration. Le
réalisme pose le « que » mais se résout à ignorer le « comment ».

« Preestet fides supplementum sensuum defectui », la foi parachève la
connaissance. « Nous avons connu l'amour que Dieu a pour nous, et



126 RICHARD PAQUIER

nous y avons cru. » (I Jean iv, 16) Le résultat de cette investigation
paraîtra décevant aux esprits rationalistes ; mais il nous donne pourtant

l'essentiel, la délimitation très nette, faite du point de vue du
réalisme sacramentel, d'une part à l'égard de l'attitude consistant
à opposer au don divin une fin de non-recevoir en disant : « Cette

parole est dure, qui peut l'écouter », d'autre part contre la tendance
à épaissir les notions révélées au point d'oublier que « Dieu est

Esprit», et doit être adoré «en esprit et en vérité». Pour le reste, si
le mystère demeure cela n'a rien que de normal du point de vue de

la théologie transcendantaliste.

Venons-en maintenant à l'efficacité des sacrements.
Si la relation du symbole et de la grâce est réelle, en d'autres termes

si la présence du Divin est objectivement assurée par le signe
sacramentel de la manière que nous avons dite, il en résulte que le sacrement

est capable d'agir effectivement et efficacement sur celui qui
le reçoit, pour lui donner quelque chose d'objectif et de sui generis.
Au contre-pied de l'idéalisme pour qui l'expérience subjective est
le critère de la réalité — esse est percipi —¦ et pour qui il n'y a pas
de réel ou d'« objet » indépendant de l'esprit connaissant, le réalisme
affirme qu'il y a un donné, dépassant le sujet et la conscience qu'en
a le sujet. Il en résulte, au point de vue religieux, que l'expérience
psychologique, si importante et légitime soit-elle, ne saurait être

prise pour critère de réalité et de vérité. Qu'y a-t-il de plus fugace
et de plus incertain que les émotions en quoi portent-elles la garantie
de leur validité, et de la vérité de leur objet Il est vain de faire
de l'émotion, du « senti », de la ferveur sensible, une caractéristique
essentielle de la piété, car la présence ou l'absence de ces états

psychologiques dépend pour une bonne part de causes purement
biologiques. Voir tout le christianisme à travers la formule pascalienne,
d'ailleurs souvent mal interprétée, « Dieu sensible au cœur», c'est se

créer une image très réduite de la réalité et c'est bâtir sa maison sur le

sable. C'est précisément pour que nous ne soyons pas livrés à l'incertitude

de nos expériences religieuses intermittentes et fort imparfaites

que, d'après le réalisme, Dieu nous a donné les sacrements,
lesquels, de par son autorité et sa volonté infaillibles, constituent
une garantie objective de la communication de la grâce, indépen-



LA QUESTION DES SACREMENTS 127

damment, non certes de notre état moral, mais de notre état émotionnel.
Les sacrements nous donnent donc plus que nous n'apportons : selon

la formule des théologiens de Salamanque, ils confèrent la grâce

«non juxta sed supra dispositionem subjecti», non pas à la mesure
mais au delà des dispositions du sujet. La valeur du sacrement n'est
donc pas fonction de l'intensité de notre foi ou de la qualité de nos
émotions ; le sacrement est un « donné » objectif, dont Dieu se sert

pour agir sur nous. La foi de l'homme est la condition de l'efficacité
du sacrement, elle ne crée pas cette efficacité ; car si le don de la

grâce nous était mesuré à la valeur de notre foi, nous serions les plus
malheureux des hommes ; Dieu nous prodigue dans le sacrement
infiniment plus que ce que notre foi est capable de concevoir et

d'attendre, infiniment plus que ce que notre conscience psychologique
est capable de percevoir, infiniment plus que ce que nos ébranlements

de sensibilité nous font éprouver. Personne ne doit s'inquiéter
si, en communiant, il n'a pas de visions et ne tombe pas en extase :

ce qui importe, ce ne sont pas ces états subjectifs, mais le don objectif
de la réalité duquel nous sommes certains en raison de la promesse
infaillible de Dieu en Jésus-Christ. Ce n'est pas à notre époque,
où la psychologie a établi que le champ de la conscience n'est qu'une
petite partie de notre personnalité et a fait ressortir l'importance
capitale du subconscient, que l'on se scandalisera de la psychologie
des sacrements que nous venons d'esquisser, et à laquelle du reste

nous ne nous arrêterons pas. Nous n'en avons fait mention qu'en
tant que cette psychologie est en connexion avec « l'ontologie » des

sacrements.
Dans son Grand catéchisme, Luther dit : « Ce qui importe le plus,

ce n'est pas que celui qui reçoit le baptême, croie ou ne croie pas...
tout repose sur la Parole et la Volonté de Dieu... Car ma foi ne fait
pas le baptême, mais elle le reçoit ». On sait cependant quelle est

l'importance de la foi aux yeux du réformateur ; cela ne l'empêche pas,
on le voit, en raison de la promesse infaillible de Dieu en Jésus-Christ,
de distinguer la foi de l'émotion, et surtout de la grâce souveraine

et débordante de Dieu. En somme l'objectivité du sacrement n'est pas
plus extraordinaire que celle de la prière : si la prière est autre chose

et plus qu'une autosuggestion, elle obtient, nous l'admettons tous,
non pas à la mesure mais au delà de ce qu'elle a pu et su demander.

En conséquence, le sacrement reposant premièrement et
fondamentalement sur l'institution formelle de Dieu, secondairement et



128 RICHARD PAQUIER

subsidiairement sur la foi et les dispositions de l'homme, s'il est
administré par les ministres de l'Eglise selon les formes divinement

prescrites et avec l'intention au moins implicite de réaliser l'ordre
divin, si d'autre part il est reçu dans des cœurs bien disposés, animés

du désir, si faible soit-il, mais sincère, de recevoir quelque chose, le

sacrement, ou plus précisément la grâce de Dieu se servant du sacrement

et passant par lui, pénétrera le fidèle, sans que celui-ci ait
nécessairement une conscience claire et complète du don reçute).
C'est tout cela que la théologie scolastique a voulu exprimer par la
formule si décriée : ex opere operato. Prise dans son sens originel, elle
n'a rien qui ne soit compatible avec le spiritualisme le plus ombrageux.
Ce sont les déformations que la piété populaire, à la fin du moyen
âge, a imprimées aux sacrements, sous l'œil bénévole des théologiens

scolastiques de la décadence, qui ont donné à l'opus operatum
le sens mécanique, voire magique, contre lequel les réformateurs se

sont élevés avec tant de raison. Mais, affirmation paradoxale, —
l'opus operatum originel, celui de saint Thomas d'Aquin en
particulier, donne la main au soli Deo gloria de Calvin : les sacrements

sont, dans leur nature propre, tellement dépendants de la parole
créatrice de Dieu qu'ils ne doivent rien aux opinions et émotions

fugaces du cœur inconstant de l'homme, — et dans leur action et

efficacité, tellement dépendants de la grâce souveraine de Dieu que
l'insuffisance du ministre et la tiédeur du fidèle ne peuvent faire
obstacle à leur rayonnement.

Si le reproche de magie est justifié à l'égard de l'opus operatum
déformé (ainsi l'obligation de dire un certain nombre de messes pour
la délivrance des âmes du purgatoire), il ne porte pas contre la
conception évangélique de P« opus operatum », que nous venons
d'exposer. On appelle proprement magique toute tentative d'exploitation
du surnaturel et de coercition à l'égard de la Divinité au moyen de

pratiques réputées infaillibles, ce qui suppose la divinité soumise à

un Fatum supérieur que l'on peut faire agir contre elle. Les
sacrements chrétiens reposent au contraire sur la grâce de Dieu et sur la

foi humblement suppliante de l'homme. Les sacrements sont
efficaces parce que Dieu a voulu, librement, qu'il en fût ainsi. Ils ne sont

pas plus magiques que la prière de demande que l'Evangile nous
enseigne à dire avec la foi en l'exaucement. Les immanentistes ne

(*) Le cas extrême est représenté par le baptême des petits enfants, dans lequel
la conscience de la grâce reçue manque absolument.



LA QUESTION DES SACREMENTS 129

s'y trompent pas : repoussant les sacrements, ils condamnent aussi,

et logiquement, la prière de demande.

Nous avons parlé constamment du contenu spirituel des

sacrements et nous venons de traiter du don objectif qu'ils confèrent.
Quel est au juste ce contenu, quel est ce don Le changement
substantiel que la théologie réaliste déclare nécessaire pour le salut de

l'homme, exige un don substantiel ou concret, qu'on appelle la grâce.

Ici, il s'agit de bien préciser. L'un des exposés les plus intéressants

que contiennent les Actes de la Conférence œcuménique de

Lausanne est celui qu'a fait le Dr Schœll, de l'Eglise luthérienne évangélique

de Wurtemberg, sur le problème des sacrements. Son rapport
est le seul qui essaie de ramener les deux conceptions sacramentelles
fondamentales qui se partagent la chrétienté à leur divergence de

principe, divergence qui est d'ordre métaphysique. Il y a deux
manières d'envisager la grâce, dit le Dr Schœll : ou bien comme une

pénétration de l'être divin au sein de l'humaine nature, ou bien

comme une volonté d'amour manifestée par Dieu en Christ pour
sauver le pécheur. Dans le premier cas, il faut que les éléments soient

non seulement des signes symboliques, mais des réalités surnaturelles,
« materia cœlestis ». Dans le second cas, le sacrement n'est qu'un
« verbum visibile », dont la nature ne diffère pas de la prédication de

la Parole de Dieu et au sujet duquel la question de conversion des

éléments ne se pose même pas. Remontant plus haut encore, le

Dr Schœll rattache cette divergence à une conception différente de

Dieu. Les uns insistent, dit-il, sur l'aspect métaphysique de Dieu et

sur son essence extraterrestre, les autres mettent l'accent sur l'aspect
éthique de Dieu, sur sa personne et sa volonté de sainteté et d'amour.
Dans le premier cas, c'est une conception ontologique, comportant
une absorption de la nature humaine dans la nature divine, une

participation de l'homme à l'essence impersonnelle du Divin ; dans

le second cas, c'est une conception éthique, impliquant une communion

de volonté entre la personne divine et la personne humaine.
« Chacune de ces deux conceptions », dit le Dr Schœll, « est en elle-
même parfaitement claire et justifiable, mais, précisément pour cette
raison, leur union ne saurait engendrer qu'inconséquence et manque
de clarté. » te)

(') Actes officiels de la Conférence de Lausanne, p. 356.



130 RICHARD PAQUIER

Cette classification, si intéressante soit-elle et si répandue soit-
elle chez nombre de théologiens protestants, apparaît, à la réflexion,

trop schématique, et même en contradiction avec certains points
bien établis. La conception réaliste présentée comme infra-personnaliste

et même matérialiste ou physique est certainement travestie.
Elle est victime de la méprise déjà signalée qui consiste à assimiler
la transcendance divine à la matérialité et la présence de la nature
ou essence divine en Jésus-Christ par l'Incarnation, à un fluide quasi-
physique. Il est certes facile de montrer que la grâce sacramentelle
de la théologie réaliste n'est pas la « grâce » dont parle le Nouveau
Testament. Mais c'est jouer sur les mots. Le mot « grâce » dans les

épîtres apostoliques marque la volonté aimante, toute de gratuité et
de miséricorde de Dieu, à l'égard des hommes. L'idée qu'exprime le

mot grec serait aussi bien rendue en français par « faveur » ou « bonté ».

C'est là une qualité de la Divinité que la théologie réaliste — est-il
besoin de le dire — reconnaît et révère aussi bien, si ce n'est davantage,

que les autres écoles théologiques. Mais elle affirme que cette
bonté, faveur ou grâce divine se manifeste par une action transformatrice

positive à l'intérieur des âmes et qu'on désigne techniquement

par le vocable « grâce sanctifiante » au sens augustinien et

scolastique du terme. Si dans le Nouveau Testament le mot « grâce »

n'a généralement pas ce dernier sens, la chose exprimée par l'expression

« grâce sanctifiante » s'y trouve elle, indubitablement. De fait,
la grâce sanctifiante n'a rien à voir avec la caricature qu'on en fait
souvent en l'imaginant comme un fluide hyperphysique, sorte d'électricité

spirituelle émanant de Dieu et chargeant l'âme d'une manière

quasi-matérielle. Non, la grâce sanctifiante — ceci est capital —
c'est Dieu lui-même habitant l'âme du croyant. Or, cela, c'est le plus
haut degré de la spiritualité évangélique, c'est une doctrine qui
resplendit en lettres d'or dans le Nouveau Testament. « Je ne vous
laisserai pas orphelins, je viendrai à vous... Demeurez en moi et je
demeurerai en vous... Si quelqu'un m'aime, mon Père l'aimera, nous
viendrons à lui et nous ferons notre demeure chez lui. » Et saint
Paul dit : « Ne savez-vous pas que votre corps est le temple du Saint-
Esprit Si l'Esprit de Celui qui a ressuscité Jésus d'entre les

morts habite en vous... il rendra aussi la vie à vos corps mortels par
son Esprit qui habite en vous... Christ habite dans vos cœurs par
la foi... Le mystère de la foi, c'est : Christ en vous, et l'espérance de



LA QUESTION DES SACREMENTS 131

la gloire... Ce n'est plus moi qui vis, c'est Christ qui vit en moi ».

Ces citations suffisent. On peut donc dire qu'il y a dans le Nouveau
Testament deux notions distinctes, mais solidaires : la volonté
miséricordieuse du Dieu Sauveur, appelée « grâce », et la venue de Dieu
lui-même en l'homme pour le transformer et, en un certain sens, le

diviniser, que les exégètes du point de vue historique appellent la

mystique paulinienne et johannique, et que la théologie ancienne a

appelées, du point de vue théologique, la grâce sanctifiante.
Donc en communiquant la grâce sanctifiante, les sacrements

donnent Dieu lui-même. Or, nous l'avons vu, la personne est, dans le

concret, inséparable de la nature. Dieu, c'est une Personne et une
Essence transcendantes. Les sacrements nous communiquent, par
la médiation de signes visibles, la Présence personnelle et essentielle
de Dieu — autrement dit la Présence concrète et substantielle du

Divin. Ils sont les moyens normaux, quoique non exclusifs, que Dieu
utilise pour créer en nous « la vie cachée avec Christ en Dieu » dont
parle l'apôtre, c'est-à-dire la vie mystique, qui n'est que la vie
chrétienne dans sa plénitude, dont tout le quatrième évangile et les

écrits de saint Paul nous prêchent la réalité et la beauté. « Ayant été

ensevelis avec lui par le baptême, vous êtes aussi ressuscites avec
lui.» (Col. 11,12) «Vous tous qui avez été baptisés en Christ, vous avez
revêtu Christ. » (Gai. m, 27) « Si un homme ne naît d'eau et d'Esprit,
il ne peut entrer dans le Royaume de Dieu ; ce qui est né de la chair
est chair, et ce qui est né de l'Esprit est esprit. » (Jean in, 5-6) « Celui

qui mange ma chair et boit mon sang demeure en moi et moi en lui...
celui qui se nourrit de moi vivra par moi. » (Jean vi, 56)

Communion religieuse, culminant dans la saine mystique évangélique,

et vie sacramentelle développée sont connexes. Les Eglises

qui réduisent le christianisme à un système d'éthique ou donnent
à leur culte une allure avant tout moralisante et, de ce fait,
inévitablement anthropocentrique, laissent tomber les sacrements en
désuétude et ne leur attribuent plus qu'une valeur symbolique et

qu'une importance surérogatoire dans le culte. Inversement, la négligence

de sacrements a pour corollaire l'affadissement de la vie
chrétienne : toutes les pages du quatrième évangile et de saint Paul sur
l'union mystique avec le Seigneur deviennent lettre morte pour la

plupart des fidèles.

Loin d'être entendue en un sens infra-personnel, mécanique, voire



132 RICHARD PAQUIER

même physique, la grâce est donc ce qu'il y a de plus spirituel et de

plus personnel, puisqu'elle est Dieu lui-même, venant en

personne s'unir à notre personnalité pour la transformer.
Les sacrements ne sont pas, comme on les en accuse parfois,

l'expression d'une religion infra-personnelle et mécanique. Ils opèrent
au contraire la jonction de deux personnes, la personne divine se

révélant dans et par les signes sacramentels et la personne humaine

se manifestant par l'activité de la foi. Et ces personnes sont toutes
deux animées d'une volonté consciente : volonté de guérir, de sauver

et de transformer l'homme en se donnant à lui, du côté de Dieu ;

volonté de s'approcher de Dieu pour recevoir de sa plénitude
ce qu'il ne peut tirer de son propre fond, du côté de l'homme. «Toute
la multitude cherchait à le toucher parce qu'une force sortait de lui,
qui les guérissait tous. » (Luc vi, 19) Si les sacrements sont destinés

à étendre dans le temps et l'espace la Présence réelle de Dieu incarné

en Jésus de Nazareth, c'est d'eux qu'émane, pour les foules modernes

qui ont la volonté de s'en approcher avec foi, la force divine capable
de guérir notre être intime désaxé et corrompu. L'élément personnel
et volontaire est loin d'être absent de la conception réaliste des

sacrements. De plus, le réalisme fait droit à ce qu'il y a de légitime
dans les revendications de l'immanentisme : Dieu peut habiter en
l'homme et s'unir à lui, mais c'est un effet de sa libre grâce, c'est un
don surnaturel et gratuit, et non point un dû, une nécessité de nature,
qui voile mal un panthéisme caractérisé. Je ne suis pas assez compétent

en psychologie et en psychiatrie pour m'aventurer à la légère
dans ce domaine, mais il me semble que, toutes proportions gardées

et défalcation faite des contingences humaines, on pourrait comparer
l'action de Dieu dans la vie de l'homme à celle d'un psychiatre
travaillant sur la personne d'un malade au moyen de la suggestion. Le

praticien réduit graduellement et doucement la dislocation psychique
de son patient par la répétition continue de formules destinées à

implanter dans son subconscient des idées de santé, de paix, d'harmonie
et de joie, qui s'y développeront et modèleront peu à peu son être

tout entier. Cette action ne va pas, pour le psychiatre, sans une
activité intense de toute sa personnalité, sans une tension de toute sa

volonté, qui, au terme d'une journée de travail, le laisse fatigué et

épuisé ; d'autre part, si elle est efficace, son action créera une mystérieuse

unité entre sa personnalité et celle du malade, l'énergie et

l'équilibre conscients de l'une passant dans le subconscient de l'autre.



LA QUESTION DES SACREMENTS 133

Dieu, en Jésus-Christ et par l'action du Saint-Esprit, vient aussi

s'unir d'un lien mystérieux à l'âme qui, par la foi, accepte son
intervention. Et peu à peu, avec la patience inlassable que donne un
amour infini, il la travaille, la modèle, la sanctifie, jusqu'à ce qu'elle
soit « conforme à l'image de son Fils ». Les sacrements ne font que

porter à un degré eminent et conscient P« immanence » — ici le

mot est à sa place pourvu qu'on sous-entende « par grâce » —
l'immanence continue et subconsciente que Jésus exprimait en disant :

« Demeurez en moi, et je demeurerai en vous ». De cette manière, on
évite la difficulté souvent soulevée contre le réalisme, savoir que la

présence sacramentelle créerait un dualisme fâcheux dans la vie

religieuse, en paraissant insinuer que Dieu est absent entre temps,
ou à tout le moins que la communion dite « spirituelle » serait
inférieure en qualité à la communion sacramentelle. En réalité, on peut
considérer la présence permanente du Seigneur dans le cœur croyant
et sa présence spécifiquement sacramentelle comme deux « moments »

d'une seule et même action continue sanctificatrice et transformatrice,

qui se développe ordinairement au-dessous du seuil de la
conscience, mais qui est signifiée te réalisée d'une façon toute
particulière dans l'acte sacramentel.

Qu'on me permette maintenant une très brève conclusion personnelle,

qui me paraît découler de l'exposé fait jusqu'ici.
La ligne de démarcation établie par le Dr Schœll est mal

tracée, me semble-t-il. Symbolisme sacramentel n'est pas
nécessairement et toujours synonyme de religion personnaliste et
volontariste ; réalisme sacramentel n'est pas toujours synonyme de religion
uniquement mystérique et de participation à l'essence impersonnelle
de Dieu. Si, comme nous avons essayé de l'établir, la ligne de démarcation

passe plutôt entre l'abstrait et le concret, entre l'immanence
et la transcendance, entre le Dieu-Pensée ou Raison et le Dieu-
Personne, ne pourrait-on envisager un rapprochement, dans une

synthèse supérieure, entre symbolistes-^e.rsonnalistc.s,, qui sont réalistes

sans le savoir, et mz/wte.y-personnalistes Que tous ceux qui tiennent
indéfectiblement à la personnalité de Dieu, et qui envisagent par
conséquent la communion religieuse sous l'angle concret, veuillent bien
considérer que la personne n'est pas separable de l'essence ou nature,

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. ¦ N. S., t. XX (N° 83, I932). 9



134 RICHARD PAQU1ER

et, plus généralement, que l'éthique suppose toujours l'ontologique.
D'autre part, que les réalistes ne sous-estiment jamais la valeur de

la personnalité et ne rabaissent pas la présence sacramentelle à

n'être qu'une essence abstraite, encore moins une entité quasi-
physique, une materia cœlestis. Il me semble qu'alors un gros malentendu

serait levé ; sur le terrain du symbolisme réaliste formulé par
M. Will, tous ceux qui s'en tiennent à la doctrine du Nouveau Testament

comme à l'expression d'une Révélation infaillible et intégrale,
et pour lesquels Dieu, manifesté par son Fils incarné, et vivant en

nous par le Saint-Esprit, est une Personne vivante, pourraient se

rencontrer dans une même estimation de la nature et de la valeur des

sacrements, à la différence de ceux que leur philosophie idéaliste

poussera toujours plus loin dans la voie de l'abstraction, de la
volatilisation du réel et de l'immanence panthéistique. Et si l'entente se

faisait sur ce terrain à la fois évangélique et « catholique » (ce qui ne

veut pas dire nécessairement romain), nous aurions fait un grand pas
vers la restauration de l'unité de l'Eglise universelle, dont le sacrement

eucharistique devait être, dans la pensée du Maître, le lien
le plus efficace. « Puisqu'il y a un seul pain, nous ne faisons qu'un
seul corps, tout en étant plusieurs. Car nous avons tous part au
même pain. » (I Cor. x, 17)

Richard PAQUIER.


	L'aspect métaphysique de la question des sacrements

