Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 83

Artikel: L'aspect métaphysique de la question des sacrements
Autor: Paquier, Richard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380216

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380216
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

L’ASPECT METAPHYSIQUE
DE LA QUESTION DES SACREMENTS

Le probleme des sacrements offre des aspects multiples : exégé-
tique, historique, liturgique, ecclésiastique, dogmatique, psycho-
logique, etc. Nous nous bornerons, dans cette étude, aux questions
métaphysiques que soulévent la nature et la valeur des sacrements.
Ce sont elles qui vont au cceur méme du sujet et c’est en les formulant
clairement qu’on a quelque chance de dominer suffisamment le pro-
bléme pour éviter les méprises grossitres qui, en ces matiéres, ne sont
que trop fréquentes entre adversaires. C’est pour ne pas prendre
les choses d’assez haut que les points de vue se heurtent générale-
ment en une incompréhension réciproque absolue. Car ce qui, aux
yeux des antagonistes du seizieme si¢cle, pouvait paraitre n’intéresser
qu’un secteur restreint du vaste champ qu’est le dogme ecclésias-
tique, apparait aujourd’hui, en raison de I’évolution des doctrines
et en vertu de leur logique interne, solidaire de vues métaphysi-
ques dont on n’était guere conscient alors, et cas particulier d’une
divergence fondamentale touchant la nature de I’homme, celle de
Dieu, et celle de leurs relations mutuelles.

Il est cependant souverainement désirable que les Eglises par-
viennent sinon a un accord complet, du moins a4 un rapprochement
sensible sur la question des sacrements. Car, de tousles points de doc-
trine qui les divisent, celui-la est de beaucoup le plus important, les
malentendus qu’il suscite déterminant des divergences pratiques tres
graves, qui intéressent au premier chef le culte et la vie des Eglises,
De fait, suivant la place qu’il occupe dans la doctrine et la piété d’une



104 RICHARD PAQUIER

Eglise, le sacrement influe négativement ou positivement sur toute
sa vie spirituelle. Qu’il s’arroge une place prépondérante ou méme
exclusive, la vie religieuse est menacée de mécanisme et de routine.
Qu’il soit au contraire sous-estimé et dépouillé de son caractére sur-
naturel, la vie religieuse perd de sa vigueur et de sa ferveur, le culte
tend a s’anémier et a se dessécher. La cristallisation et la volatilisation
sont aussi néfastes I'une que Pautre ; celle-la touche le catholicisme
romain, celle-ci le protestantisme réformé. La vérité doit étre cher-
chée dans un équilibre supérieur, alliant sans violence le réalisme
au spiritualisme, la nécessité du sacrement au respect de la liberté
divine. '

Dans les pages qui suivent, nous voudrions simplement préciser le
probléme et essayer de susciter dans nos Eglises 'intérét qu’il mérite.
La Conférence cecuménique de Lausanne nous a fait un devoir d’élu-
cider, entre plusieurs autres, ce point de doctrine, en vue d’une
prochaine rencontre similaire. Il serait temps que nous pensions a
étudier dans un esprit d’humilité, de conciliation et de synthese, a
Iinstar d’autres Eglises (ainsi les Eglises de France), les problémes
énoncés par « Faith and Order », si du moins nous sommes conscients
de 'importance de I"union des Eglises en présence de la vague areli-
gieuse et anti-religieuse qui monte.

Saint Augustin, pour caractériser l'ineffable mystere de Dieu,
synthése harmonieuse d’attributs apparemment contradictoires,
disait : « Deus semper agens semper quictus». Dans éminence et la
transcendance du Divin s’unissent pleinement la dynamique la plus
puissante et la statique la plus ferme. Or ’Eglise, bien qu’elle soit,
selon la belle expression de Tommy Fallot, «le reflet de la Pensée
divine », n’a pas toujours su, en raison de la relativité des choses
humaines ou elle se trouve engagée, donner une image fidele du
divin équilibre de la pérennité et de D’activité. Comme un prisme
décompose la lumiere blanche et détaille les divers éléments du
spectre en faisant apparaitre les couleurs juxtaposées, ainsi IEglise
une s’est fragmentée en Eglises multiples dont chacune ne représente
qu’un aspect de la vie divine. Alors que la synthese « semper agens
semper quietus» devrait normalement se traduire, sur le plan ecclé-
siologique, en un «catholicisme évangélique», la prédominance
absolue du «guietus » aboutit a4 institutionalisme et au sacramen-
talisme rigides du romanisme, et ’hégémonie non moins exclusive de



L4 QUESTION DES SACREMENTS 105

P« agens» se manifeste par I'individualisme et le « mobilisme » sans
contrepoids du protestantisme extréme et moderniste.

Sans méconnaitre les dangers d’un schématisme toujours approxi-
matif, nous croyons cependant que c’est dans cette direction qu’il
faut creuser pour atteindre la racine méme des divergences sacra-
mentelles. Et en poussant plus avant Pinvestigation, on voit qu’il
est possible de mettre en relation logique le « semper quictus» avec
la philosophie réaliste et la métaphysique de ’étre, le « semper agens »
avec la philosophie idéaliste et la métaphysique de la valeur et du
devenir. Un pas encore et ’on s’apergoit que la conception symbo-
liste des sacrements peut étre logiquement rattachée a une méta-
physique générale dont I’idéalisme, au point de vue philosophique,
et immanentisme, au point de vue théologique, constituent les
pierres d’angle, tandis que le réalisme sacramentel dépend plus
directement d’une position philosophique réaliste et d’une attitude
théologique transcendantaliste.

Il-faut ici éviter avec soin tout malentendu. La notion symboliste
des sacrements n’est pas, dans ’esprit de ses tenants, nécessairement
et toujours solidaire de ’idéalisme et de I’immanentisme. Elle se
réclame souvent, et elle en a le droit dans une certaine mesure, de la
transcendance divine et du spiritualisme le plus authentiquement bi-
blique. La premitre partie de ’exposé qui va suivre ne prétend donc
pas décrire l¢ type unique et exclusif du symbolisme sacramentel, au
mépris des nuances de pensée les plus élémentaires, au mépris,
¢galement, des complexités infinies de la psychologie des croyants.
C’est plutdt un essai de tracer Pun des schémas logiques possibles
pour rattacher la notion des sacrements a telle ou telle vue générale
du monde. Si nous avons choisi le schéma idéaliste-immanentiste de
préférence a tout autre, c’est en raison de la netteté de ligne et du
tranchant qui le caractérisent (du fait que c’est un systéme
extréme, donc d’une logique impitoyable), et qui, par contraste, nous
permettaient de mettre mieux en lumitre le point de vue réaliste qui
nous intéresse avant tout. A titre de contre-épreuve, signalons le
fait qu’il y a des catholiques et des anglicans dont la pensée est tout
imprégnée de criticisme idéaliste et qui cependant ne peuvent trop
insister sur la valeur des sacrements et sur la nécessité d’une vie
sacramentelle intense pour I’Eglise. C’est dire que chacun des deux
schémas que nous allons exposer et opposer ne comporte qu’une
nécessité relative. ‘



106 RICHARD PAQUIER

Précisons encore un point.

Cette étude, ayant pour objet propre la métaphysique des sacre-
ments, écartera délibérément toute question historique. Mais cela
ne signifie pas qu’a notre point de vue, quand il s’agit de la Vérité
révélée, la théologie et la métaphysique bénéficient d’une indépen-
dance compléte a ’égard de I’histoire et de Pexégese. Les origines
du baptéme et de P’eucharistie posent des problémes critiques assez
complexes, que nous sommes loin d’ignorer. Mais nous croyons
qu’une bonne part des divergences que ’on croit discerner entre les
divers documents du Nouveau Testament n’apparaissent irréduc-
tibles que parce qu’on néglige de replacer les textes, en eux-mémes
lettre morte, dans le grand courant de la vie et de la tradition ecclé-
siastiques, dont chaque document (d’ailleurs fragmentaire et souvent
occasionnel, comme les épitres) refléte un aspect, non pas exclusif,
mais complémentaire des autres. En tous cas, le point de vue réaliste
a pour lui, actuellement, le témoignage unanime de la critique en ce
qui concerne ’interprétation des textes sacramentaires pauliniens et
johanniques. L’exégése zwinglienne est reconnue insoutenable au
point de vue historique. Il est avéré que Paul et Jean avaient une
conception réaliste des sacrements, et si leur témoignage n’est qu’un
«moment » du courant continu de la vie et de la foi de la premiére
communauté, il y a de graves probabilités pour que le réalisme corres-
ponde aux vues et aux intentions de Jésus. Le point de vue réaliste
peut donc, a plus juste titre que le symbolisme, revendiquer 1’hon-
neur d’étre dans la vraie ligne du Nouveau Testament. Il ne peut
étre taxé de déviation que si Paul et Jean ont eux-mémes dévié de
la vérité évangélique.

On «objecte» aussi quelquefois, du point de vue historique, que le
mot sacrement ne se rencontre pas une fois dans le Nouveau Testa-
ment avec le sens actuellement regu : le mot grec pugtpiov rendu par
sacramentum dans la Vetus itala, sert a caractériser PEvangile en
général ou la foi dont il est I’objet, mais non les cérémonies rituelles
que ’Eglise a appelées plus tard sacrements. Cette objection ne vaut
pas qu’on s’y attarde : c’est une simple querelle de mots. Qu’importe
le mot, pourvu que la chose y soit? Au cours de P’histoire, bien des
choses, pour avoir changé d’étiquette, n’en ont pas moins
subsisté dans leur réalité essentielle. Les sacrements, actes rituels,
véhicules de réalités spirituelles, existaient a ’dge apostolique, bien
qu’ils n’eussent pas encore requ de dénomination spécifique : que le



LA QUESTION DES SACREMENTS 107

nom qui leur a été assigné plus tard servit primitivement a d’autres
fins, cela n’infirme en rien Pexistence et Pimportance des sacrements
a P’époque primitive.

Le terrain ainsi déblayé, entrons maintenant dans le vif du sujet.

* *

L’idéalisme immanentiste peut se résumer dans les théses sui-
vantes :

1. La réalité dernitre n’est pas 1’&tre, mais la pensée. Tout le
donné est réductible a I’idée ou pensée. Il n’existe pas de «choses»
ou «&tres » ou «substances»; rien n’existe hors de la pensée. Le
concept supréme n’est pas '« &tre », mais P«un ».

2. La mati¢re n’a pas de réalité propre, c’est une construction de
I'imagination spatio-temporelle. D’ailleurs, «sans les normes de la
pensée, 'univers sensible se pulvériserait »(®,

3. La pensée qui commande notre activité spirituelle et élabore le
monde dit «extérieur» n’est pas la pensée individuelle, mais une
Pensée impersonnelle et universelle, valeur supréme, qui est Dieu.

P s P » 9
Dieu est ainsi en nous, immanent 4 notre pensée, bien que transcen-
’ P ’ q
dant par rapport au moi.

4. Le Dieu-Pensée qui vit en nous et par nous n’est pas un systéme
statique de catégories, mais Raison et valeur active, élan spirituel,
déploiement successif de virtualités dont nous prenons progressive~
ment conscience : Il est « semper agens ». ’

Ces theses immanentistes contiennent implicitement deux principes
dont les conséquences sont capitales pour l’objet qui nous occupe :
le principe d’immédiateté et le principe d’abstraction, étroitement
solidaires.

L’homme, selon I’immanentisme, posséde par rapport a Dieu
Pimmédiateté complete, c’est-a-dire que rien, de soi, ne sépare
Phomme de Dieu, ni différence d’essence ou de nature, ni méme cette
ultime distinction ontologique qui donne a tel étre de n’étre pas tel
autre. Dieu n’est pas extrins¢éque ou transcendant a ’esprit humain;
il lui est intrinséque ou immanent, sous-jacent 4 toute son activité;
il s’identifie avec le moi supérieur ou personnalité. Par nature
Dieu est en nous: nul besoin de le chercher «au dehors » ; nous n’avons

(1) Piacet, Deux types dattitude religieuse, p. 34.



108 RICHARD PAQUIER

qu’a descendre au fond de nous-méme et approfondir notre vie
morale et spirituelle, nous n’avons qu’a développer notre personnalité,
pour prendre conscience de I'unité immédiate du Divin et de ’humain,
de la Pensée universelle et de la pensée individuelle.

Cette unité, a vrai dire, se distingue avec peine de I’identité, syno-
nyme de subjectivisme radical et surtout de panthéisme. Car I'idéa-
lisme immanentiste, malgré toutes les précautions oratoires, est
incapable de tracer une ligne de démarcation ferme entre la Pensée
universelle et les pensées individuelles sans tomber par la-méme dans
ce qu’il redoute et abhorre le plus : «réifier» ou hypostasier la Pensée
universelle, et réintroduire ainsi la transcendance qu’il se proposait
d’expulser définitivement de la pensée philosophique et religieuse.

Or, cette horreur de la réification n’est que le signe de I’horreur
du concret. 1’idéalisme rejette toute ontologie réaliste, impliquant
Pexistence d’un systeme de «choses» concretes, sujets ultimes d’attri-
bution et d’action. Il exorcise sans pitié la notion de substance, et,
conséquence inéluctable, la notion d’étre, comme étant les produits
d’une naive « spatialisation » ou méme d’une crue matérialisation de
ce qui est pensée pure, et dont se rendrait coupable, par une pro-
pension innée, le sens commun. Dieu n’est donc pas un Etre, une
Individualité consciente, pensante et agissante, mais un Principe
abstrait, une Pensée impersonnelle, Dieu n’est pas une Cause trans-
cendante, librement créatrice d’un univers contingent, mais Raison
ou Valeur immanente d’un cosmos dont tout nous laisse supposer
qu’il est éternel. Le concept abstrait de valeur remplace la notion
concrete d’étre.

De¢s lors, toute médiation, doctrinale, zcclésiastique ou rituelle,
entre la personnalité humaine et Dieu, doit étre envisagée comme
une concrétion ou matérialisation obscurcissant ’immanence divine
en ’homme et la pure intériorité des rapports religieux.

Pour commencer par le haut, la croyance en un Dieu concret,
personnel, transcendant n’est qu’un fantéme de ’imagination mytho-
logique et de la pensée précritique, et la racine de toutes les «maté-
rialisations » du christianisme traditionnel et de toutes les entraves
q’il a mises au libre commerce de ’4me humaine avec le Dien inté-
rieur: matérialisation dogmatique, consistant en un réseau de propo-
sitions qui, sous prétexte de circonscrire le mystere du Divin, font
injure a la cohérence logique et a ’empire absolu de la Pensée ration-
nelle : matérialisation éthique, par la croyance en une Loi transcen-



LA QUESTION DES SACREMENTS 109

dante, obligatoire, sacrée, censée émaner de la volonté despotique
du Dieu concret, et dont la violation constitue le péché. A ce quon
appelle improprement le péché, I'immanentisme oppose ce qu’il
appelle une «discordance entre I’idéal et le réel »(D, une défaillance
de Pévolution ascensionnelle, un retard malencontreux de la pensée
individuelle sur la Pensée universelle qui se déploie et monte sans
cesse. I1 n’y a donc pas d’offense, ni de personne offensée, encore
moins de nécessité d’un pardon, et d’une «grice» a accorder ou a
recevoir. Tout cela est «réaliste », anthromorphique, mythologique.
A fortiori, un signe sensible destiné a concrétiser ces notions, comme
le sont les deux sacrements évangéliques, est considéré comme su-
perflu, voire méme absurde.

Descendons d’un degré encore I’échelle des matérialisations et des
médiations indues. Voici PEglise, envisagée comme une institution
stable, revétue d’une autorité spirituelle. Elle n’est qu’une survivance
de la mentalité primitive, de ’esprit grégaire et «conformiste» connexe
au transcendantalisme, tandis que le Dieu immanent en chaque
individu confére a celui-ci une indépendance souveraine a 1’égard
de toute institution extérieure et lui assure une régulation intérieure
toute suffisante. L’évolution qui se traduit sur le plan social par
Pavénement de sociétés différenciées, fondées sur 1’autonomie indi-
viduelle et la liberté d’opinion et de croyance, doit avoir son parallele
sur le plan religieux : elle sonne déja le glas des institutions ecclé-
siastiques. Cet individualisme répugne, en particulier, a des céré-
monies comme les sacrements qui marquent et réalisent une incor-
poration de la personnalité libre & la collectivité, une fusion des
individus dans la soumission a I’Objet religieux. Du reste, ajoutent -
les immanentistes, la qualité des rapports mutuels de ’homme et de
Dieu doit étre la méme que celle des rapports entre personnalités
humaines : égalité et respect mutuel. Le respect unilatéral du croyant
envers la Divinité est une survivance du transcendantalisme.

Voici enfin la matérialisation la plus crue, en tout cas la plus évi-
dente: la médiation d’objets matériels censés communiquer du
dehors un influx divin émanant de la Divinité transcendante. Dieu
étant concu comme un Etre surnaturel, une Nature ou Substance
transcendante, ’homme pense pouvoir entrer en communication
avec Lui d’une maniére particuliérement intime et participer a son

(1) P1aGeT, o0p. cit., p. 24.



110 RICHARD PAQUIER

«étre», par le canal de rites sensibles qui sont censés contenir une
réalité spirituelle autre que ce que comportent leurs données phé-
noménales, et posséder une vertu d’un autre ordre que leurs propriétés
physiques, et indépendantes des expériences sensorielles correspon-
dantes. ‘

Aux partisans de cette conception qu’il estime mythologique et ma-
gique,l’idéalisme immanentiste répond que la matiere n’a pas de réalité
propre ; elle n’est qu’une construction de la pensée, et, comme telle,
réductible aux données premieres de Iesprit. Dieu étant intérieur a
Pesprit humain, la religion doit I’&tre aussi: elle ne peut légitimement
assumer et affirmer que ce qui jaillit organiquement du fond intime de
Pame humaine. Aucun objet matériel ne peut donc s’interposer entre
Phomme et Dieu sans faire figure de corps étranger. Du reste, Dieu
ne rentre pas dans la catégorie matérialiste d’« étre », mais doit étre
désigné par le concept spiritualiste de « valeur ». Des lors il ne peut
étre question d’une communion de ’homme avec I’« Etre» divin par
Pintermédiaire de rites sensibles, mais seulement d’une réalisation
de la Pensée divine en nous par le développement de nos valeurs
morales et le déploiement de notre « personnalité»: dans la mesure
o notre personnalité s’affirme, nous devenons participants de la
Divinité, nous sommes Dieu.

On ne peut accorder le physique et le moral, sur le plan religieux.
Tout ce qui n’est pas immédiatement et par soi d’ordre éthique,
constitue une dérogation au spiritualisme intégral ; tout ce qui fait
intervenir dans le champ des relations de ’homme avec le Divin
des éléments naturels inanimés doit étre taxé de magique, donc
d’infra-évangélique.

On ne saurait non plus admettre un dédoublement de l’objet
sensible tel que son contenu objectif n’ait pas de rapport avec les
expériences sensibles que le sujet humain fait a leur endroit.

« Esse est percipi» est un axiome fondamental de P’idéalisme.
Autrement dit, notre expérience est le critere unique de Pexistence
et de la nature de I’objet, rien w'existe qu’en tant que saisi par nous.

Or les sacrements, en tant que signes sensibles, ne sont pas, comme
tels, objets d’expérience religieuse immédiate. Ils nous paraissent
— et par conséquent cela est — appartenir exclusivement a ’ordre
phénoménal : leur valeur religicuse ne provient que de 1’2dée subjec-
tive que le croyant ajoute au complexe phénoménal qu’est, par
exemple, un morceau de pain ou une coupe de vin. Donc ce sont



L4 QUESTION DES SACREMENTS 111

uniquement les dispositions subjectives qui font la valeur des sacre-
ments : si je ne «sens » rien a leur contact, s’ils ne sont pas, pour mot,
matiere a « expérience » religieuse consciente, c’est qu’ils ne sont rien
de plus que des réalités phénoménales. On aurait donc tort de s’atta-
cher a des moyens matériels superflus, offrant, au reste, des
possibilités d’expérience spirituelle fort aléatoires, et dont la média-
tion est souvent un empéchement plus qu'un adjuvant, alors que le
Divin est en nous et que nous pouvons l’expérimenter directement.
Je n’irai participer au sacrement qu’aux occasions ol je sens pouvoir y
mettre un sens direct et correspondant a mes dispositions du moment,
— en d’autres termes le sacrement ne me sera peut-étre utile qu’en
tant que je porte en moi-méme de quoi le rendre tel, et que j’apporte
moi-méme a la cérémonie ce que celle-ci doit me donner. Je ne regois
que dans la mesure ot je donne. Aussi le sacrement est-il la plupart
du temps un détour inutile, dont peuvent et doivent normalement
se passer les personnalités conscientes de 'immanence du Divin, mais
qui peut étre maintenu comme symbole utile aux gens simples qui
en sont encore au stade de la spatialisation et de P’extériorisation
de Plintelligible en général et du Divin plus particuliérement.

Tel est, dessiné a grands traits, le systéme idéaliste envisagé dans
ses conséquences théologiques, ecclésiastiques et rituelles. Je m’ex-
cuse de n’avoir pu toujours nuancer autant qu’il Paurait fallu ; cela
m’elit entrainé dans ’exposé détaillé d’un systéme métaphysique, et
je serais sorti de mon sujet. Je ne crois pas, cependant, avoir trop
déformé la perspective idéaliste-immanentiste: dans les grandes
lignes, c’est bien ainsi qu’elle se présente a observateur. Celui-ci,
regardant du dehors, ne peut manquer d’&tre frappé par I’identifi-
cation que fait’idéalisme entre le spirituel et ’abstrait d’une part,
le matériel et le concret d’autre part. De cette double équation il suit
que tout ce qui est revétu par nous des formes concrétes de la per-
sonnalité, ou plus généralement encore de Vindividualité, est assi-
milé, sans nuance, aux fantémes que se crée sans cesse I’imagination
spatiale, dont le propre est de matérialiser toutes ses représentations.
C’est que P’idéalisme, pour autant que j’en puis juger, n’a pas de
place pour Iindividuel, le singulier, comme tels. Il ferme les yeux
sur le « résidu », irréductible aux schémas abstraits par lesquels notre
esprit essaie d’appréhender le réel, et qui est précisément 1’Ztre
concret, le sujet dernier dont tout le reste peut étre énoncé a titre de



112 RICHARD PAQUIER

prédicat, mais qui lui-méme ne peut étre dit de rien autre, et qui est
en définitive le fond dernier du réel, la seule « existence » vraie, 1’étre
proprement dit. Si du point de vue logique P« étre» est ce qu’il y a
de plus abstrait, du point de vue ontologique, c’est ce qu’il y a de
plus concret. L’abstraction n’est quune méthode de recherche et de
découverte, nécessaire pour nous, mais le réel, le « quant a soi», c’est
le concret. Et qui dit concret ne dit pas nécessairement matériel. Les
systeémes philosophiques qui s’opposent a I’idéalisme et que I’on
groupe sous la désignation générique, assez vague d’ailleurs, de
réalisme, admettent Pintelligibilité du réel (en quoi ils conviennent
avec I’idéalisme) et postulent, comme 1’étre le plus propre et le plus
fondamental de chaque groupe phénoménal autonome, une substance
individuelle qui n’est pas un élément matériel, mais un principe
d’étre et d’unité, irreprésentable & I’imagination mais intelligible
pour Pesprit. Je ne prétends pas, faute de temps et faute de compé-
tence, exposer et expliquer ici en quelques phrases un des problemes
les plus ardus de la métaphysique, mais je veux dire que l’iden-
tification du concret et du matériel, constamment supposée par
I’idéalisme dans sa critique du réalisme, ne me parait pas fondée et
que, d’autre part, Pabstrait n’est pas le réel : seul existe et vit 'indi-
vidu concret, tandis qu’un principe abstrait n’est jamais vivant.
Vouloir éliminer le concept d’éire, avec I'idée que cette notion, en tant
que connotant le sujet individuel et concret, est une matérialisation,
c’est non seulement éliminer les concepts d’essence et de nature, mais
encore ceux d’individualité et de personnalité. En particulier, dire
que Dien n’est pas une Substance, n’est pas un Etre, mais Valeur,
Raison, Pensée, etc., c’est non seulement détruire la nature divine,
mais encore la personnalité de Dieu. Car, nous y reviendrons plus loin,
personne et nature sont solidaires ; détruire Pune c’est virtuellement

anéantir Pautre.

Le présupposé philosophique fondamental de tout le systeme doc-
trinal et sacramentel de Pancienne théologie est celui du réalisme :
il y a un réel indépendant de Pesprit humain, mais que celui-ci est
préordonné a connaitre. L’esprit n’est donc pas en présence de sa
propre pensée, mais mis en face d’un donné le dépassant, et qui est
Pétre: Pétre, comme tel, est intelligible, mais dans le systéme de
réalité dont nous hommes faisons partie, et qui se tient a notre niveau,



LA QUESTION DES SACREMENTS 113

Pétre n’est pas a ’état pur, il s’incorpore un élément pour nous infi-
niment moins transparent qui résiste souvent a l’analyse intellec-
tuelle et s’avere irréductible a nos schémas logiques, mais par le
truchement duquel le réel peut tomber sous les prises de nos sens,
et se manifester a nous. Cet élément, c’est la matiére. La nature de
la matiere est trés mystérieuse et ne peut guere se définir que néga-
tivement, mais le 747t de la matitre s’impose en tant méme que ’ana-
lyse du donné laisse un résidu que notre pensée ne peut intégrer.
C’est elle qui, dans notre univers sensible, constitue le principe de la
diversité et de la singularité de chaque étre.

Le donné est donc de I’étre, se dégradant insensiblement a partir
de ’Etre pur et parfait, existence et intelligibilité absolues, jusqu’aux
étres imparfaits tellement submergés et limités par la matitre et
son opacité, que Pintelligibilité en est presque enti¢rement obscurcie
pour nous.

L’Etre pur, c’est Dieu. Non pas un principe abstrait d’autodéve-
loppement dialectique, comme dans le systéme immanententiste,
mais un Etre réel, donc concret, — suprémement intelligible quant
a soi, donc Nature pleinement déterminée et stable, plénitude ache-
vée dés toujours ; c’est le « Deus semper quietus» de saint Augustin.
Mais cette stabilité n’est pas pour autant ’immobilité de la mort :
précisément parce qu’il est étre concret, personnel, il est vivant et
agissant, ce qu’un principe abstrait ne peut pas étre. «Semper
quietus » il est donc aussi « semper agens », actif dans les limites de sa
nature. On exprime tout cela en disant que Dieu est une substance,
cette notion étant préalablement décantée de tout ce qu’elle com-
porte de relatif et d’inachevé, et appliquée a Dieu a titre analogique.
La substance, c’est 1’étre réel, donc 1’étre concret, singulier; elle
est constituée par I'union de I’essence ou nature avec 'individualité
ou la personnalité, union d’ot jaillit précisément Pexistence réelle,
la sortie du néant. Ces éléments sont solidaires, nous avons déja
dit: la personnalité et ’individualité ne peuvent exister sans étre
déterminées dans un certain sens, sans posséder une certaine nature
qui a son tour détermine et circonscrit leur activité. D’autre part
une nature ou essence reste une abstraction irréelle tant qu’elle ne
devient pas la propriété d’un individu concret, d’une personnalité
vivante. Ajoutons que la personnalité comporte la conscience de soi,
la liberté, la volonté, bref la vie spirituelle (. Nous pouvons donc noter

(r) On voit donc que s’acharner aprés le concept de substance, comme on le



114 ’ RICHARD PAQUIER

deés maintenant une premitre différence fondamentale du réalisme
par rapport a I’idéalisme : le souci du concret.

Dieu étant un Etre personnel, disons méme, en un certain sens,
un Etre individuel, il s’ensuit qu’il se distingue de tout autre
étre, qu’il est donc autre que nous. Extrinseque a notre per-
sonnalité et supérieur a notre nature d’homme, il est transcendant ;
une distinction ontologique le sépare de nous. Il y a bien une cer-
taine similitude entre lui et nous, en tant que nous sommes spirituels
et doués de personnalité, mais ce qui fait le propre de Dieu, le consti-
tutif formel de sa nature et de sa vie est évidemment tout autre que
ce qui caractérise essentiellement notre nature humaine . L’unité
fonciere de ’homme et de Dieu, et son corollaire I'immédiateté, pos-
tulée par ’immanentisme, sont donc considérées par le réalisme comme
un leurre redoutable, auquel il oppose le principe de la médiation.

Ce principe s’impose d’autant plus qu’entre Dieu et ’homme
il y a, outre une différence ontologique, I’abime créé par le
péché. « Je ne fais pas le bien que je veux et je fais le mal que je ne
veux pas. Quand je veux faire le bien, le mal est attaché a moi.
Misérable que je suis! Qui me délivrera du corps de cette mort ? »
(Rom. vi1, 19, 21, 25). Si ce cri de saint Paul, que toute Pexpérience
humaine confirme, est pris au sérieux, il faut bien conclure a une
maladie connaturelle 3 ’homme, 4 une infirmité d’elle-méme incu-
rable et qui atteint la vie psychique dans ses sources vives. L’homme
ne saurait trouver en lui le remede, la puissance concrete et efficace
qui le libérerait. Elle doit lui venir d’azlleurs, du debors, encore que
ces termes, pas plus que ceux qui connotent la transcendance divine,
ne doivent étre pris au sens spatial. Des préceptes, des conseils,
des enseignements sur le bien et sur le vrai, si nécessaires soient-ils,
ne sont que des abstractions qui ne suffisent pas plus que la simple

fait trés souvent sans 'avoir suffisamment examiné et approfondi, peut mener
trés loin : & détruire la réalité méme de Dieu.

(¥) Siles mots ont un sens, il doit y avoir une différence essentielle, ontologique,
différence du point de vue de la nature et de I'individualité entre 'Infini, I'Incondi-
tionné, I’Absolu, d’une part, le fini, 'entiérement conditionné, le relatif, le contin=
gent, d’autre part. Mais cela ne supprime pas la possibilité d’une communication
et d’une révélation: il y a entre Dieu et 'homme une analogie, fondée sur une
commune participation & I'érre, 4 sa spiritualité et 4 son intelligibilité. Remarquons
que ce sont au contraire les théologies d’intériorité (expérience, symbolo-fidéisme,
immanentisme) qui, par leur agnosticisme métaphysique, sapent par la base toute
possibilité de Révélation intelligible.



LA QUESTION DES SACREMENTS 115

lecture de ordonnance de son médecin ne suffit a guérir un malade,
Il faut une action divine sur ’étre de ’homme tout entier, sur son
étre concret qui est indivisible : sa personnalité, son individualité,
et méme son complexe physique, puisque les passions plongent
leur racine dans I’étre physique et sensible. Dire que I’action divine
porte uniquement sur P’intelligence ou sur la volonté ou sur la vie
morale, c’est manier des abstractions. La vie, c’est 1’Zire vivant, et
c’est celui-ci qui doit étre changé. C’est donc un changement subs-
tantiel que postule le réalisme, 4 condition de ne pas entendre par 1a
un changement matériel, mais un changement essentiel ou concret,
pouvant comporter d’ailleurs, entre autres effets, des modifications
physiques dont I’aboutissement éschatologique sera le corps spiritua-
lisé et glorifié dont parle saint Paul au quinziéme chapitre de la
premiere épitre aux Corinthiens.

En effet, I’élément matériel de ’étre humain ne doit pas étre
traité en parent pauvre. Il y a une vingtaine d’années encore, on
opposait généralement deux monismes : le matérialisme et le spiri-
tualisme ; entre la réalité sensible et le spirituel invisible, on ne
voyait gueére d’accord possible. L’immanentisme contemporain est
la forme la plus moderne du monisme spiritualiste ; mais du point
de vue réaliste, c’est un Ayperspiritualisme et du point de vue de
Pangélologie thomiste auquel ils se placent, les théologiens catholi-
ques Dappellent angélisme, en tant qu’il méconnait les conditions
matérielles de la vie humaine et congoit ’homme comme un pur
esprit. La guerre mondiale a considérablement battu en bréche cette
mentalité : les dures réalités matérielles ont trop heurté les jeunes
générations pour qu’elles puissent en ignorer Iimportance: elles
inclinent a penser que le spirituel n’est vivant pour nous que s’il
peut s’incarner dans une matiére et, inversement, que tout ce qui
ressortit aux sens ne mérite vraiment ’épithéte de vivant que s’il
peut se spiritualiser. Au point de vue religieux, la matiére ne doit
étre ni méprisée, ni ignorée, ni anéantie, mais transfigurée et spiri-
tualisée en vue des fins divines: elle doit «actualiser » ou rendre sacra-
mentellement présent le Divin. C’est a cette facon de sentir que
s’origine la renaissance sacramentelle dont toutes les Eglises, sous
toutes les latitudes, offrent actuellement les symptémes. La matiere
est considérée comme l’organe de Vesprit: organe de prébension,
puisque selon le vieil adage «nihil est in intellectu quod non fuerit
prius in sensu », et organe d’expression et d’action, car, pour reprendre



116 RICHARD PAQUIER

’excellente formule de M. Will, si «la forme sans Pesprit est morte,
Pesprit sans la forme n’est pas viable dans la sphere terrestre » (9. Si
la matiére constitue un élément non négligeable du réel et sila vie
humaine est pour une bonne part conditionnée par elle, le principe de
la médiation de la matiére entre ’Esprit divin et esprit humain se
justifie sans peine.

Alors, joint a celui du comeret, dont nous avons déja parlé, ce
principe trouverason application essentielle dans le dogme de’Incarna-
tion, tel que ’a formulé Pancienne théologie. « ‘O Adyog odpZ évévero
kol Eoknvwoev év fiuiv.» La puissance de guérison et de sanc-
tification dont ’homme blessé a besoin s’est concentrée en Jésus-
Christ, tncarnation non d’un principe abstrait (amour de Dieu, vo-
lonté de Dieu) mais de I’Etre divin concret, donc incarnation person-
nelle et substantielle. Selon la belle formule de Nicée, riche de sens
théologique et toute gonflée de séve religieuse, le Fils unique est
ouoovaiog T Tlarpi, de méme nature, de méme essence que le
Pere. Si ces termes sont concrets et veulent 1’étre, ils ne sont point
matérialistes ; rien ne serait plus faux que d’imaginer une sorte de
fluide hyperphysique concentré dans les limites du corps humain de
Jésus ; ce serait «spatialiser» et méconnaitre radicalement la na-
ture de I’Incarnation. Ces notions sont purement zntelligibles et
n’ont rien & voir avec les représentations de Pimagination. Clest
pour les avoir saisies avec I’imagination plus qu’avec l'intelligence
que beaucoup de théologiens ont condamné ces formules comme an-
thropomorphiques et matérialistes. Elles ne peuvent définir positive-
ment ce qui est un prodigieux mystere, mais elles sont destinées a
sauvegarder contre toute volatilisation dans ’abstraction la réalits
de ce mystere: la présence personnelle de Dieu en Jésus, ou (la
nature étant, nous ’avons vu, inséparable de la personne) la divi-
nité concrete et substantielle de Jésus.

Or PIncarnation du Verbe, ceuvre de la libre volonté et de la
miséricordieuse gratuité de Dieu, demande a étre continuée d’une
certaine maniére pour toutes les générations, jusqu’a ce que la créa-
tion entiere, matérielle et spirituelle, soit affranchie de la corruption
et soit comme transfigurée, a Pimage de celui qui est en toutes choses
le premier. Si, comme le pose le réalisme, ’étre a le pas sur le devenir,
si le statique précede et conditionne le dynamique, si donc ’homme
n’évolue que d’une manitre relative et dans les limites de sa nature

) Robert WiLL, Les principes essentiels de la vie cultuelle, p. 17.



L4 QUESTION DES SACREMENTS 117

immuable, la médiation de la matiére restera toujours une néces-
sité, dont il serait absurde de rougir. C’est un préjugé littéralement
inhumain que de considérer comme de qualité plus pure une com-
munion religicuse sans intermédiaire sensible et de situer & un niveau
spirituel plus élevé celui qui prétend se passer de ces moyens-la. La
conséquence qu’on ne tarde pas a tirer de ce principe c’est qu’une
religion sans P’Incarnation est plus pure que celle qui fait de ce
dogme sa pierre angulaire. L’histoire du protestantisme, et son
chapitre le plus récent, ’immanentisme, montre assez que ce pas
est franchi. Le principe de 'immédiateté et de la pure intériorité
remplace celui de la médiation et de Pélévation gratuite a P’ordre
surnaturel qui caractérise le christianisme apostolique.

Sans nous arréter a 'institution de ’Eglise, corps de Christ, donc
incarnation et médiation continuées, arrivons au couronnement
supréme de ce vaste édifice dont nous avons décrit jusqu’ici les
substructions : les sacrements, prolongement visible et efficace de
PIncarnation et de la médiation du Fils Unique de Dieu.

Tout le monde s’accorde a définir le sacrement : signe visible d’une
gréce invisible. Ou Paccord cesse, c’est sur le probléme des rapports
entre le signe et la grice, entre ’élément matériel et I’élément spiri-
tuel ; le sacrement est-il un symbole ou contient-il une réalité ? Mais
écartons d’emblée le mot symbole, qui préte a équivoque, puisque
dans Pancienne Eglise, comme chacun le sait, le mot grec oUppolov
ainsi que le mot latin «figura», n’opposaient pas 'image 4 la réalité,
comme les vocables francais correspondants, mais les conjoignaient
d’une certaine maniére. Disons plutot : le lien du signe extérieur et
de la réalité divine n’est-il qu’extrinseéque, abstrait, «de raison », ou
subjectif, faisant du sacrement une allégorie ? ou ce lien, est-il
intrinséque, concret, organique, objectif, faisant ainsi du sacrement
une réalité efficace, une communication ou communion effective ?
Dans le premier cas, le sacrement n’est qu’un adjuvant didactique,
dans le second cas un moyen thérapique. La Weltanschauung réaliste
telle que nous Pavons exposée jusqu’ici exige naturellement la
seconde solution. Le péché a blessé Phomme dans son étre tout entier
moral et physique ; Dieu, pour guérir cette créature hybride, chez
qui Pesprit est bien le principe et ’agent supréme, mais dont les sens
conditionnent toutes les démarches, se rend visible et sensible en
son Fils, par le mystére de ’Incarnation, pour changer le cceur, la
volonté, la vie et Pétre tout entier de ’homme en lui communiquant

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xx (N° 83, 1932). 3



118 RICHARD PAQUIER

cette puissance spirituelle qu’on appelle la grace. L’Incarnation estle
grand Sacrement, le sacrement par excellence, dont les sacrements
proprement dits ne sont que des dérivés.

Si, comme nous ’avons vu, I’Incarnation est a interpréter au sens
concret, comme une présence en Jésus de I’ Etre méme de Dieu, comme
une union personnelle du Divin a la nature humaine, les sacrements,
dont le rdle est de prolonger I'Incarnation et d’en appliquer les
bienfaits & toutes les générations et a chaque individu, doivent
aussi étre envisagés au sens concret. Il y a une oraie connexion
entre le signe extérieur et la réalité spirituélle, de telle sorte que
le sacrement, moyennant certaines conditions objectives et subjec-
tives a déterminer, opére ce qu’il signifie, ou communique effecti-
vement ce qu’il représente. On s’achoppe souvent a la conception
réaliste du sacrement, parce que I'imagination se représente d’abord
un objet matériel auquel Pesprit s’efforce de découvrir ensuite un
aspect spirituel. Ne faudrait-il pas plutét renverser le rapport et
considérer le sacrement comme une réalité et un acte spirituels
ayant un revétement extérieur, une extension cérémonielle ? Ainsi
le baptéme est l’acte spirituel par lequel Dieu adopte un étre humain
comme son enfant, actese traduisant adéquatement et simultanément
dans le sensible par ’aspersion de l’eau. La communion est la
Présence méme de Jésus-Christ crucifié et ressuscité, se manifes-
tant 4 nos sens par les véhicules matériels du pain et du vin.

Approfondissons la relation du signe et de la réalité, tou-
jours au point de vue réaliste auquel nous nous plagons en ce mo-
ment. Tout d’abord, connexion ne signifie pas identification : la théo-
logie réaliste n’idemtifie pas purement et simplement 1’élément
matériel des sacrements et leur aspect spirituel. Si les sacrements
doivent étre envisagés dans la méme perspective que P’Incarnation,
le monophysisme sacramentel est aussi erroné que le monophysisme
christologique : comme la nature humaine et la nature divine en
Jésus-Christ, bien qu’unies ne se confondaient pas, ainsi le pain
eucharistique ne saurait étre confondu avec le corps de Jésus-Christ,
ni ’eau baptismale avec la grice de Dieu(. La relation d’identité
exclue, il nous reste celle de contenant 4 contenu. Mais d’emblée
cette relation apparait tres déficiente pour caractériser les sacrements,
parce qu’elle est avant tout spatiale. On dira, en effet, de ce point de

(*) Bien entendu, nous ne sommes pas icl sur le terrain des opinions, croyances
ou superstitions populaires, mais sur celui de la théologie.



LA QUESTION DES SACREMENTS 119

vue : Jésus-Christ est présent dans le pain, ou sous les voiles du
pain et du vin, ou la grice passe par I’eau lustrale du baptéme, etc.
Ce langage nous est imposé par la structure de notre esprit qui ne
peut pas penser positivement, en dehors de la catégorie espace-temps,
pas plus dans le cas des sacrements que dans les problemes de I’im-
manence et de la transcendance divines. Mais prenons garde de ne
pas étre dupes de notre imagination : §’il prenait cette terminolo-
-gie trop a la lettre, le réalisme tomberait non sans raison sous le
coup de la critique de spatialisation et de matérialisation que lui
adresse 'ilmmanentisme. Dieu n’est pas a assimiler a 1’électricité
ou a la lumitre, ou a toute autre vibration matérielle mensurable
scientifiquement : si la lumitre est dans une ampoule électrique, ou
si le courant passe au iravers d’un corps conducteur, Dieu, lui, ne
peut pas étre dit présent au méme titre dans un morceau de pain,
ni sa gréce passer 4 travers une goutte d’eau. Aucune des prépositions
dont use la théologie sacramentelle ne peut étre prise au pied de la
lettre. La méme observation peut étre faite en ce qui concerne le
temps : en disant que les sacrements continuent I’Incarnation ou
déroulent dans le temps les effets du sacrifice de Jésus-Christ, il
faut se souvenir que Dieu est en dehors du temps, dans une caté-
gorie que nous appelons éternité et que nous concevons comme un
présent permanent et universel. Ce qui pour nous est successif est
pour lui simultané : il en résulte, pour ne tirer de cette thése qu’une
conséquence entre plusieurs, que ’eucharistie pourra étre réputée
actualisation du sacrifice du Calvaire sans pour cela étre taxée de
répétition du dit sacrifice. On voit donc avec quelle prudence et
quelles réserves ces termes spatiaux doivent étre utilisés, et combien
il faut se défendre d’imaginer des réalités qui sont purement spiri-
tuelles. A qui demanderait quelle est alors I"utilité de ce subtil travail
de formulation de relations qui par définition sont inimaginables et
inexprimables, on peut répondre ce que nous avons déja fait observer
a propos des formules dogmatiques de PIncarnation. Leur valeur
est plus négative que positive ; dans le langage spatio-temporel qui
est le notre et qui ne peut désigner le supra-spatial et le supra-
temporel que par analogie, elles excluent la conception allégorique
ou abstraite des sacrements et ne laissent place qu’a une interpré-
tation objective et concrete. Elles énoncent que I’Esprit divin intem-
porel est partiellement transmis et réfracté au travers des réalités
spatio-temporelles, et que le surnaturel peut pénétrer le naturel



120 RICHARD PAQUIER

sans altération matérielle de la nature. Finitum capax infiniti,
lorsque I’Infini, par grace, condescend a ce qu’il en soit ainsi.

Il y a cependant a Pintérieur de cette conception réaliste diverses
interprétations possibles, avec des différences de nuances apprécia-
bles. I’Eglise catholique romaine a donné au réalisme sacramentel
sa forme la plus massive: sa conception du sacrement porte I’em-
preinte du génie juridique et institutionaliste de Pancienne Rome,
ennemi de la spontanéité et de la subjectivité. Le sacrement catho-
lique romain est entiérement soustrait a la sphére du sentiment sub-
jectif et de la liberté individuelle : Pobjectivité absolue et I"autorité
divine des paroles du Seigneur garantissent la validité et efficacité
de P’acte accompli selon des formes rituelles minutieusement réglées.
Il en résulte, dans la piété populaire, une identification presque
compléte de 1’acte sacramentel et de la grice divine, ou, dans le
sacrement eucharistique qui est de beaucoup le plus important, une
identification des éléments avec le Seigneur lui-méme, qui trouve
son expression la plus frappante dans la locution populaire courante
«le bon Dieu » appliquée au sacrement. Cette piété ultraréaliste n’est
pas sans attache avec le dogme de la transsubstantiation, qui
implique la présence substantielle du corps historique de Jésus
dans les espéces sacramentelles.

L’Eglise d’Orient, héritiere plus directe de ’ancienne Eglise au
point de vue de la mentalité et de la piété, a des sacrements une
conception plus nuancée et d’un réalisme plus spiritualiste. La dis-
tinction entre les éléments matériels et le contenu spirituel y est
mieux observée : les théologiens, sous P’influence de ’Eglise d’Occi-
dent, ont bien adopté le terme de transsubstantiation, mais, dans
la perspective générale de la théologie et de la piété orientales, ce
terme prend une tout autre couleur que dans le systéme romain.
Les éléments sont les véhicules de la 96Za divine, de la substance
divine méme, mais pas strictement du corps historique de Jésus. La
présence du Seigneur n’est, d’ailleurs, pas limitée par les éléments:
si ceux-ci en sont le gage et le support, la Présence les déborde et
pénetre le culte tout entier. L’Oriental ne fait pas la différence
si tranchée que fait le catholique romain entre un temple ot
Pon réserve le sacrement et ou par conséquent Dieu est présent,
et un temple ou le tabernacle est vide et d’ot Dieu est pour ainsi
dire absent. Si le mot transsubstantiation des éléments caracté
rise le sacramentalisme romain, le terme tramsfiguration désignerait



L4 QUESTION DES SACREMENTS 121

beaucoup plus adéquatement le réalisme spiritualiste de I’Orient.

Dans la Haute Eglise anglicane, la piété participe a la fois du
type occidental et du type oriental, harmonieusement alliée, en ce
qui concerne l’eucharistie, au sentiment trés évangélique que le
sacrement n’est pas une répétition propitiatoire du sacrifice du Cal-
vaire, mais le sacrifice de lonange d’une communauté plaidant de-
vant Dieu 'immolation unique et toute suffisante du Calvaire. C’est
la méme conception qui domine le service divin de la Haute Eglise
luthérienne. Quant au rapport des éléments avec leur contenu spiri-
tuel, les théologiens anglicans le caractérisent souvent comme une
transvaluation.

Si intéressante que soit I’étude comparative de ces diverses nuan-
ces du réalisme sacramentel, nous ne pouvons nous y attarder ici;
il me parait plus directement utile d’exposer succinctement l’inter-
prétation du réalisme que défend M. Will, professeur a la Faculté de
théologie protestante de Strasbourg, dans son ouvrage Le culte. M.
Will est d’origine et d’éducation protestantes : et de ce fait, dans toute
son ceuvre liturgique, il se place sur le terrain évangélique du spiri-
tualisme, de la foi, et de la gréce. Il n’est pas suspect d’étre incon-
sciemment déterminé dans un sens réaliste par ’atavisme et 1’édu-
cation. Mais s’il est protestant, M. Will n’a pas pour autant la men-
talité unilatérale et incompréhensive qui caractérise si souvent les
théologiens protestants a Pendroit des traditions, dogmes et prati-
ques de P’ancienne Eglise et des Eglises actuelles qui s’en réclament :
romaine, orthodoxe, anglicane, etc. En particulier il a compris
Pimmense trésor religieux que possédent les Eglises qui professent le
réalisme sacramentel, et par contraste le déficit irrémédiable des
Eglises qui allégorisent les sacrements. Il a tenté d’harmoniser le
spiritualisme le plus jaloux avec le réalisme le plus décidé, dans ce
qu’il appelle le «symbolisme réaliste ».

M. Will commence par éliminer les deux conceptions extrémes du
sacrement : la conception qu’il appelle rationaliste (que nous avons
appelée jusqu’ici symboliste) qui consiste & situer Pimage et la
réalité sur deux plans totalement différents, pour ne les unir que
d’une relation conventionnelle, Ainsi, «elles ne se rencontrent que
dans la pensée (subjective), c’est-d-dire en dehors du soi-disant
symbole » (II, 101). Le rite «n’a aucun rapport direct avec le cou-
rant de vie (spirituelle) qui descend » (p. 454). Zwingli fut le cham-
pion de ce rationalisme, en interprétant le texte « ceci est mon corps »



122 ‘ RICHARD PAQUIER

comme « je suis la porte» ou toute autre allégorie semblable, et en
repoussant, trés logiquement du reste, le terme méme de sacrement.

M. Will exclut aussi la conception qu’il appelle magique, selon
laquelle «’élément sensible et I’élément supra-sensible ne sont pas
disjoints par I’abstraction. Leur union est tellement compléte qu’ils
se confondent... la partie transcendante du symbole est indissolu-
blement liée a ses données concrétes» (p. 102-103). La théologie
romaine fournit a cette conception son point d’attache et la piété
catholique populaire en est ’expression ordinaire.

Voici maintenant le symbolisme réaliste ou réalisme mystique, qui
est celui du Nouveau Testament, de la théologie paulinienne et
johannique et de ’ancienne Eglise, et que M. Will prend 4 son compte
et interpréte de la maniére suivante: «la relation entre I’élément
sensible et ’élément spirituel du symbole n’est pas qu’imaginaire
ou arbitraire comme pour la conception rationaliste, D’autre part
elle n’est pas, comme pour la conception magique, une connaturalité
ontologique qui conférerait une dignité propre a la phénoménalité
matérielle. La relation est réelle... ’Eternel fait (par le symbole) des
envois dans I’économie du temps, et I’absolu pénétre dans 1’ordre
des choses relatives... (le symbole) perd sa réalité contingente pour
s’insérer dans une réalité supérieure... en lui Pesprit et la nature se
rencontrent » (II, 104). Il y a «un influx réel des puissances trans-
cendantes dans les éléments» (p. 301). « Quelques-uns de leurs élé-
ments physiques s’effacent » et la Réalité transcendante leur « con-
fere le surcroit de réalité et la dignité qui débordent le domaine des
données empiriques.... Grice a cette syntheése, les données percep-
tibles, sublimées par le coefficient du fluide divin, permettent aux
hommes d’entrer en communication avec les réalités de ’au-dela,
sans se détacher de la sphére des choses visibles » (p. 284-285).

«Le symbole n’est donc pas une image fictive ou une allégorie
arbitraire, mais une entité substantielle dont la réalité est garantie
par le lien intérieur qui en relie les deux coefficients. » (p. 553) Il est
«le véhicule de la pensée divine et, comme tel, il n’est pas qu’une
image ou un indicateur, car la grice... en le traversant de ses rayons
lui confere une puissance réelle qui dépasse les vertus de son appa-
rence et les possibilités de sa nature éphémere. Il est a la fois infé-
rieur 4 la réalité qu’il est chargé de révéler, et supérieur a son essence
empirique » (p. 236).

Ces citations convergent toutes vers un indéniable et légitime



LA QUESTION DES SACREMENTS 123

réalisme, mais qui ne comporte pas, dans la manitre d’envisager
I'union du signe sensible et de la réalité suprasensible, la rigueur
massive de la théologie romaine. Cette relation organique ou néces-
sité interne n’a rien de mécanique et d’automatique ; elle est bien
plutét comparable aux relations internes des organismes vivants,
chez qui le facteur de la liberté et de la spontanéité joue un réle
essentiel. Si le réalisme veut rester intégralement spiritualiste, il
doit faire place « au déploiement libre des forces transcendantes et des
forces immanentes ». La souveraineté de la grice divine et la néces-
sité de la foi humaine doivent étre sauvegardées. « Si la grice est le
motif essentiel de la spiritualité transcendante et la foi celui de la
spiritualité immanente, le jeu de leur action ne pourra étre que
spontané, ce qui revient a dire que la spiritualité dominera la forme
sensible. » (p. 105) «Le symbole ne pourra vivre de sa vie transcen-
dantale, ni agir, que lorsque la vie que Dieu a créée en nous sera
disposée a s’assimiler celle dont il a chargé le phénomene » (p. 201).
Et les éléments, au lieu de retenir les valeurs spirituelles et d’acquérir
ainsi une sacralité intrinseéque, «les déversent sur les dmes en les °
rendant sensibles et en les majorant » (p. 282). Ils sont sacrés « non
en fonction de leur vertu intrinséque, mais comme conducteurs et -
transmutateurs du courant divin» (p. 553). Le sacrement ne sera
donc pas un objet opaque et inerte limitant Dieu et écrasant ’homme ;
il sera le point de concentration d’un courant vital dont les deux
poles sont la grice de Dieu et la foi de ’homme. L’élément objectif
et ’élément subjectif, 'élément statique et 1’élément dynamique
sont ainsi harmonieusement équilibrés. L’objet est sacré «en tant
que ses dynamies individuelles sont chargées et pénétrées de fluides
divins, c’est-d-dire en vertu de sa fonction médiatrice unie a son
action spécifique » (p. 200). « La foi transmise par le symbole suppose
une foi qui, elle aussi, est un don de Dieu, mais qui précéde ’actus
momentaneus du culte. » (p. 201) Je termine cette série de citations
par celle-ci, intéressante non seulement parce qu’elle résume la con-
ception de M. Will d’une maniére lapidaire, mais parce qu’elle indique
un point d’attache avec les conceptions d’une Eglise existante, et
dont le réle est capital dans la chrétienté, précisément parce qu’elle
n’est pas unilatérale et sectaire, mais profondément compréhensive
et synthétique, ’Eglise anglicane.

« Notre symbolisme réaliste nous permet de parler d’une présence
réelle et spirituelle de Dieu... dans les signes sacramentels. Présence



124 RICHARD PAQUIER

réelle et spirituelle ! les deux épithetes sont indispensables : I'une
veille sur I’autre. Dans cette association, réelle ne veut pas dire
matérielle, et spirituelle ne veut pas dire allégorique. Dans la com-
munion, nous estimons que le corps et le sang nous sont communiqués
non physiquement, mais véritablement et effectivement, c’est-a-dire
efficacement. Le symbole contiendra la grice divine et le fruit du
sacrifice du Christ. C’est dans ce sens que Pusey, le 14 mai 1843,
prononga a Christ Church un sermon fameux sur la présence réelle
et objective du Christ dans les especes eucharistiques. Et c’est dans
ce sens que, vers la fin du dix-neuviéme siecle, le Rev. Coles put
définir ainsi les tendances de I’« English Church Union»: « Que
Pineffable mystere de P’autel soit reconnu comme une divine commu-
nion, comme un vrai sacrifice, comme une Présence réelle demandant
une adoration spéciale » (p. 200-201).

Cette interprétation du réalisme donnée par M. Will, est-il possible
de la serrer de plus prés encore, spécialement quant au point névral-
gique de la relation entre le signe et la réalité ? Présence réelle,
concréte, ou substantielle — vocables synonymes dont nous éluci-
derons tout a P’heure la portée — ne veut pas nécessairement dire
union substantielle du sensible et du spirituel. Une telle conception
impliquerait la subordination forcée et irrévocable du Divin 2 la
phénoménalité: Dieu entrerait, pour ainsi dire, en composition
ontologique avec la réalité empirique et s’emprisonnerait dans le
sensible. C’est ce que semble impliquer le dogme de la transsubstan-
tiation, puisque la substance du pain et du vin disparait pour faire
place a la substance du corps et du sang de Jésus-Christ, laquelle
s’unit aux accidents du pain et du vin pour constituer une seule
entité, en vertu d’un véritable miracle cosmique ou miracle de
nature. De la découle logiquement la sacralité intrinséque de la
matiere du sacrement, avec pour corollaire le souci extréme de ne
point perdre ou profaner le moindre atome des éléments du sacre-
ment (cause du retrait de la coupe aux laiques dans ’Eglise romaine).
De 1a découle aussi la permanence indissoluble de 'union du Divin
et du sensible, qui entraine a son tour la réservation du sacrement
non seulement en vue de la communion des malades, ce qui est
indiscutablement légitime et nécessaire, et conforme a la pratique
de I’ancienne Eglise, mais comme objet de culte en dehors de I’acte
liturgique de la célébration eucharistique, ce qui est plus discutable,

On pourrait dire, il est vrai, que si les sacrements doivent étre



LA QUESTION DES SACREMENTS 125

envisagés comme un prolongement de I’Incarnation — ce qui est
Pun des postulats fondamentaux de la these réaliste — I’union
substantielle de la Divinité et de ’humanité dans la personne de
Jésus-Christ, telle que I’a formulée le dogme christologique de I’an-
cilenne Eglise, doit avoir pour pendant 'union substantielle du
matériel et du spirituel dans les sacrements. L’objection serait spé-
cieuse : en réalité, on ne peut assimiler sous tous les rapports les sacre-
ments a PIncarnation : ’une est la source, les autres ne sont que les
canaux, 'une le foyer de lumiére, les autres les rayons émanés du
foyer. Pour user d’une terminologie plus rigoureuse, on peut rappeler
la distinction que font les théologiens romains eux-mémes entre
Phumanité du Christ instrument conjoint, et les sacrements instru-
ments séparés, dont la Personne divine du Verbe se sert, a des titres
divers, pour agir sur les hommes. On congoit que Dieu, par un mira-
cle prodigieux de sa condescendance, puisse s’unir personnellement
ou substantiellement 4 une 4me humaine, spirituelle, vivante, créée
a son image et, par son intermédiaire, a un corps physique, mais corps
animé, Il est moins concevable, il répugne méme que Dieu puisse
s’unir de la méme maniére, c’est-a-dire substantiellement et immé-
diatement, 4 un objet matériel inerte. En résumé, si la relation entre
P’élément sensible et ’élément spirituel est bien réelle, elle n’est pour-
tant pas telle que de leur conjonction résulte un tout ontologiquement
un, et que on puisse statuer une équation entre le symbole et la
réalité, ou, pour parler comme ’ancienne théologie a Pendroit de
la divinité et de ’humanité du Christ, considérer comme licite une
communication des idiomes, ou attribution a ’une des natures de ce
qui convient proprement et de soi a Pautre. Il résulte de cela que
la présence du Divin dans les symboles sacramentels n’est pas le
résultat d’un miracle cosmique ou de nature, mais d’un miracle de
grace.

Ainsi écarté tout ce qui ne peut pas caractériser et définir la rela-
tion du signe sacramentel et de la réalité divine, il semble bien que
nous aboutissions au mystére. Pour étre réelle, cette relation est
d’une nature tout a fait spéciale, impénétrable 4 notre raison: la
spéculation, au seuil du mystére et en présence de la transcendance
déconcertante de Dieu et de ses voies, s’achéve en adoration. Le
réalisme pose le «que» mais se résout a ignorer le « comment ».
« Prestet fides supplementum sensuum defectui », la foi paracheve la
connaissance. « Nous avons connu I’amour que Dieu a pour nous, et



126 RICHARD PAQUIER

nous y avons ¢rx.» (I Jean 1v, 16) Le résultat de cette investigation
paraitra décevant aux esprits rationalistes ; mais il nous donne pour-
tant ’essentiel, la délimitation trés nette, faite du point de vue du
réalisme sacramentel, d’une part a 1’égard de D’attitude consistant
a opposer au don divin yne fin de non-recevoir en disant : « Cette
parole est dure, qui peut P’écouter ?», d’autre part contre la tendance
a épaissir les notions révélées au point d’oublier que «Dieu est
Esprity, et doit étre adoré «en esprit et en vérité ». Pour le reste, si
le mystere demeure cela n’a rien que de normal du point de vue de
la théologie transcendantaliste.

Venons-en maintenant a ’efficacité des sacrements.

Sila relation du symbole et de la grice est réelle, en d’autres termes
si la présence du Divin est objectivement assurée par le signe sacra-
mentel de la maniére que nous avons dite, il en résulte que le sacre-
ment est capable d’agir effectivement et efficacement sur celui qui
le regoit, pour lui donner quelque chose d’objectif et de sui generis.
Au contre-pied de I’idéalisme pour qui Pexpérience subjective est
le critere de la réalité — esse est percipi — et pour qui il n’y a pas
de réel ou d’« objet » indépendant de ’esprit connaissant, le réalisme
affirme qu’il y a un donné, dépassant le sujet et la conscience qu’en
a le sujet. Il en résulte, au point de vue religieux, que 'expérience
psychologique, si importante et légitime soit-elle, ne saurait étre
prise pour critére de réalité et de vérité. Qu’y a-t-il de plus fugace
et de plus incertain que les émotions ? en quoi portent-elles la garantie
de leur validité, et de la vérité de leur objet ? Il est vain de faire
de ’émotion, du «senti», de la ferveur sensible, une caractéristique
essentielle de la piété, car la présence ou I’absence de ces états psy-
chologiques dépend pour une bonne part de causes purement biolo-
giques. Voir tout le christianisme a travers la formule pascalienne,
d’ailleurs souvent mal interprétée, « Dieu sensible au cceur», c’est se
créer une image trés réduite de la réalité et c’est batir sa maison sur le
sable, C’est précisément pour que nous ne soyons pas livrés a 'incer-
titude de nos expériences religieuses intermittentes et fort impar-
faites que, d’aprés le réalisme, Dieu nous a donné les sacrements,
lesquels, de par son autorité et sa volonté infaillibles, constituent
une garantie objective de la communication de la grace, indépen-



L4 QUESTION DES SACREMENTS 127

damment, non certes de notre état moral, mais de notre état émotionnel.
Les sacrements nous donnent donc plus que nous n’apportons : selon
la formule des théologiens de Salamanque, ils conférent la gréce
«non juxta sed supra dispositionem subjecti», non pas a la mesure
mais au dela des dispositions du sujet. La valeur du sacrement n’est
donc pas fonction de ’intensité de notre foi ou de la qualité de nos
émotions ; le sacrement est un «donné» objectif, dont Dieu se sert
pour agir sur nous. La foi de ’homme est la condition de Pefficacité
du sacrement, elle ne crée pas cette efficacité; car si le don de la
grice nous ¢était mesuré a la valeur de notre foi, nous serions les plus
malheureux des hommes; Dieu nous prodigue dans le sacrement
infiniment plus que ce que notre fol est capable de concevoir et
d’attendre, infiniment plus que ce que notre conscience psychologique
est capable de percevoir, infiniment plus que ce que nos ébranle-
ments de sensibilité nous font éprouver. Personne ne doit s’inquiéter
si, en communiant, il n’a pas de visions et ne tombe pas en extase :
ce qui importe, ce ne sont pas ces états subjectifs, mais le don objectif
de la réalité duquel nous sommes certains en raison de la promesse
infaillible de Dieu en Jésus-Christ. Ce n’est pas a notre époque,
ou la psychologie a établi que le champ de la conscience n’est qu’une
petite partie de notre personnalité et a fait ressortir 'importance
capitale du subconscient, que Pon se scandalisera de la psychologie
des sacrements que nous venons d’esquisser, et a laquelle du reste
nous ne nous arréterons pas. Nous n’en avons fait mention qu’en
tant que cette psychologie est en connexion avec «1’ontologie » des
sacrements.

Dans son Grand catéchisme, Luther dit : « Ce qui importe le plus,
ce n’est pas que celui qui regoit le baptéme, croie ou ne croie pas...
tout repose sur la Parole et la Volonté de Dieu... Car ma foi ne fait
pas le baptéme, mais elle le regoit n. On sait cependant quelle est I’'im-
portance de la fol aux yeux du réformateur ; cela ne 'empéche pas,
on le voit, en raison de la promesse infaillible de Dieu en Jésus-Churist,
de distinguer la foi de ’émotion, et surtout de la grice souveraine
et débordante de Dieu. En somme I’objectivité du sacrement n’est pas
plus extraordinaire que celle de la pri¢re : si la priére est autre chose
et plus qu’une autosuggestion, elle obtient, nous ’admettons tous,
non pas a la mesure mais au deld de ce qu’elle a pu et su demander.

En conséquence, le sacrement reposant premiérement et fonda-
mentalement sur Pinstitution formelle de Dieu, secondairement et



128 RICHARD PAQUIER

subsidiairement sur la foi et les dispositions de ’homme, s’il est
administré par les ministres de I’Eglise selon les formes divinement
prescrites et avec Pintention au moins implicite de réaliser ordre
divin, si d’autre part il est requ dans des cceurs bien disposés, animés
du désir, si faible soit-il, mais sincere, de recevoir quelque chose, le
sacrement, ou plus précisément la grice de Dieu se servant du sacre-
ment et passant par lui, pénétrera le fidele, sans que celui-ci ait
nécessairement une conscience claire et compléte du den regu®,
C’est tout cela que la théologie scolastique a voulu exprimer par la
formule si décriée : ex opere operato. Prise dans son sens originel, elle
n’a rien qui ne soit compatible avec le spiritualisme le plus ombrageux.
Ce sont les déformations que la piété populaire, a la fin du moyen
Age, a imprimées aux sacrements, sous l’ceil bénévole des théolo-
giens scolastiques de la décadence, qui ont donné a Popus operatum
le sens mécanique, voire magique, contre lequel les réformateurs se
sont élevés avec tant de raison. Mais, affirmation paradoxale, —
Popus operatum originel, celui de saint Thomas d’Aquin en parti-
culier, donne la main au solz Deo gloria de Calvin : les sacrements
sont, dans leur nature propre, tellement dépendants de la parole
créatrice de Dieu qu’ils ne doivent rien aux opinions et émotions
fugaces du cceur inconstant de ’homme, — et dans leur action et
efficacité, tellement dépendants de la grice souveraine de Dieu que
Pinsuffisance du ministre et la tiédeur du fidele ne peuvent faire
obstacle a leur rayonnement.

Si le reproche de magie est justifié a ’égard de Popus operatum
déformé (ainsi I’obligation de dire un certain nombre de messes pour
la délivrance des 4mes du purgatoire), il ne porte pas contre la con-
ception évangélique de P’«opus operatum», que nous venons d’ex-
poser. On appelle proprement magique toute tentative d’exploitation
du surnaturel et de coercition a I’égard de la Divinité au moyen de
pratiques réputées infaillibles, ce qui suppose la divinité soumise a
un Fatum supérieur que on peut faire agir contre elle. Les sacre-
ments chrétiens reposent au contraire sur la grice de Dieu et sur la
foi humblement suppliante de ’homme. Les sacrements sont effi-
caces parce que Dieu a voulu, librement, qu’il en fit ainsi. Ils ne sont
pas plus magiques que la priere de demande que ’Evangile nous
enseigne a dire avec la foi en exaucement. Les immanentistes ne

(1) Le cas extréme est représenté par le baptéme des petits enfants, dans lequel
la conscience de la grice regue manque absolument.



LA QUESTION DES SACREMENTS 129

s’y trompent pas: repoussant les sacrements, ils condamnent aussi,
et logiquement, la pri¢re de demande.

*
* *

Nous avons parlé constamrhent du contenu spirituel des sacre-
ments et nous venons de traiter du don objectif qu’ils conférent.
Quel est au juste ce contenu, quel est ce don? Le changement subs-
tantiel que la théologie réaliste déclare nécessaire pour le salut de
’homme, exige un don substantiel ou concret, qu’on appelle la gréce.

Ici, il s’agit de bien préciser. L’un des exposés les plus intéressants
que contiennent les Actes de la Conférence cecuménique de Lau-
sanne est celui qu’a fait le Dr Scheell, de ’Eglise luthérienne évangé-
lique de Wurtemberg, sur le probléme des sacrements. Son rapport
est le seul qui essaie de ramener les deux conceptions sacramentelles
fondamentales qui se partagent la chrétienté a leur divergence de
principe, divergence qui est d’ordre métaphysique. Il y a deux
manieres d’envisager la grace, dit le Dr Scheell : ou bien comme une
pénétration de Pétre divin au sein de ’humaine nature, ou bien
comme une volonté d’amour manifestée par Dieu en Christ pour
sauver le pécheur. Dans le premier cas, il faut que les éléments soient
non seulement des signes symboliques, mais des réalités surnaturelles,
«materia ccelestis ». Dans le second cas, le sacrement n’est qu’un
« verbum visibile », dont la nature ne differe pas dela prédication de
la Parole de Dieu et au sujet duquel la question de conversion des
éléments ne se pose méme pas. Remontant plus haut encore, le
Dr Scheell rattache cette divergence a une conception différente de
Dieu. Les uns insistent, dit-il, sur ’aspect métaphysique de Dieu et
sur son essence extraterrestre, les autres mettent accent sur ’aspect
éthique de Dieu, sur sa personne et sa volonté de sainteté et d’amour.
Dans le premier cas, c’est une conception ontologique, comportant
une absorption de la nature humaine dans la nature divine, une
participation de Phomme a I’essence impersonnelle du Divin ; dans
le second cas, c’est une conception éthique, impliquant une commu-
nion de volonté entre la personne divine et la personne humaine.
« Chacune de ces deux conceptions », dit le Dr Scheell, «est en elle-
méme parfaitement claire et justifiable, mais, précisément pour cette
raison, leur union ne saurait engendrer qu’inconséquence et manque
de clarté. »@

(1) Actes officiels de la Conférence de Lausanne, p. 356.



130 RICHARD PAQUIER

Cette classification, si intéressante soit-elle et si répandue soit-
elle chez nombre de théologiens protestants, apparait, a la réflexion,
trop schématique, et méme en contradiction avec certains points
bien établis. La conception réaliste présentée comme infra-person-
naliste et méme matérialiste ou physique est certainement travestie.
Elle est victime de la méprise déja signalée qui consiste a assimiler
la transcendance divine 4 la matérialité et la présence de la nature
ou essence divine en Jésus-Christ par I’Incarnation, a un fluide quasi-
physique. II est certes facile de montrer que la grice sacramentelle
de la théologie réaliste n’est pas la « grace» dont parle le Nouveau
‘Testament. Mais c’est jouer sur les mots. Le mot « grice » dans les
épitres apostoliques marque la volonté aimante, toute de gratuité et
de miséricorde de Dieu, a I’égard des hommes. L’idée qu’exprime le
mot grec serait aussi bien rendue en francais par « faveur » ou « bonté ».
C’est 1a une qualité de la Divinité que la théologie réaliste — est-il
besoin de le dire ? — reconnait et révére aussi bien, si ce n’est davan-
tage, que les autres écoles théologiques. Mais elle affirme que cette
bonté, faveur ou grice divine se manifeste par une action transfor-
matrice positive a Iintérieur des dmes et qu’on désigne technique-
ment par le vocable « grice sanctifiante» au sens augustinien et
scolastique du terme. Si dans le Nouveau Testament le mot « grace »
n’a généralement pas ce dernier sens, la chose exprimée par Iexpres-
sion « grice sanctifiante» s’y trouve elle, indubitablement. De fait,
la grice sanctifiante n’a rien a voir avec la caricature qu’on en fait
souvent en "imaginant comme un fluide hyperphysique, sorte d’élec-
tricité spirituelle émanant de Dieu et chargeant ’Ame d’une maniére
quasi-matérielle. Non, la grace sanctifiante — cecl est capital —
c’est Diew lut-méme habitant I'dme du croyant. Or, cela, c’est le plus
haut degré de la spiritualité évangélique, c’est une doctrine qui res-
plendit en lettres d’or dans le Nouveau Testament. « Je ne vous lais-
seral pas orphelins, je viendrai a vous... Demeurez en moi et je
demeurerai en vous... Si quelqu’un m’aime, mon Pere I’aimera, nous
viendrons a lui et nous ferons notre demeure chez lui,» Et saint
Paul dit : « Ne savez-vous pas que votre corps est le temple du Saint-
Esprit ?... Si PEsprit de Celul qui a ressuscité Jésus d’entre les
morts habite en vous... il rendra aussi la vie 4 vos corps mortels par
son Esprit qui habite en vous... Christ habite dans vos cceurs par
la foi... Le mystere de la foi, c’est : Christ en vous, et I’espérance de

'



LA QUESTION DES SACREMENTS 131

la gloire... Ce n’est plus moi qui vis, c’est Christ qui vit en moi»,
Ces citations suffisent. On peut donc dire qu’il y a dans le Nouveau
Testament deux notions distinctes, mais solidaires : la volonté misé-
ricordieuse du Dieu Sauveur, appelée « grice», et la venue de Dieu
lui-méme en ’homme pour le transformer et, en un certain sens, le
diviniser, que les exégetes du point de vue historique appellent la
mystique paulinienne et johannique, et que la théologie ancienne a
appelées, du point de vue théologique, la grace sanctifiante.

Donc en communiquant la grice sanctifiante, les sacrements
donnent Dieu lui-méme. Or, nous avons vu, la personne est, dans le
concret, inséparable de la nature. Dieu, c’est une Personne et une
Essence transcendantes. Les sacrements nous communiquent, par
la médiation de signes visibles, la Présence personnelle et essentielle
de Dieu — autrement dit la Présence concréte et substantielle du
Divin. Ils sont les moyens normaux, quoique non exclusifs, que Dieu
utilise pour créer en nous «la vie cachée avec Christ en Dieu » dont
parle Papbtre, c’est-a-dire la vie mystique, qui n’est que la vie chré-
tienne dans sa plénitude, dont tout le quatridme évangile et les
écrits de saint Paul nous préchent la réalité et la beauté, « Ayant été
ensevelis avec lui par le baptéme, vous étes aussi ressuscités avec
lui.» (Col. 11, 12) « Vous tous qui avez été baptisés en Christ, vous avez
revétu Christ. » (Gal. 111, 27) « 8i un homme ne nait d’eaun et d’Esprit,
il ne peut entrer dans le Royaume de Dieu ; ce qui est né de la chair
est chair, et ce qui est né de ’Esprit est esprit. » (Jean 111, 5-6) « Celui
qui mange ma chair et boit mon sang demeure en moi et moi en lui...
celui qui se nourrit de moi vivra par moi. » (Jean vi, 56)

Communion religieuse, culminant dans la saine mystique évangé-
lique, et vie sacramentelle développée sont connexes. Les Eglises
qui réduisent le christianisme 4 un systéme d’éthique ou donnent
a leur culte une allure avant tout moralisante et, de ce fait, inévita-
blement anthropocentrique, laissent tomber les sacrements en
désuétude et ne leur attribuent plus qu’une valeur symbolique et
qu’une importance surérogatoire dansle culte. Inversement,la négli-
gence de sacrements a pour corollaire ’affadissement de la vie chré-
tienne : toutes les pages du quatrieme évangile et de saint Paul sur
Punion mystique avec le Seigneur deviennent lettre morte pour la
plupart des fideles.

Loin d’étre entendue en un sens infra-personnel, mécanique, voire



132 RICHARD PAQUIER

méme physique, la grice est donc ce qu’il y a de plus spirituel et de
plus personnel, puisqu’elle est Dieu lui-méme, venant en per-
sonne s’unir a notre personnalité pour la transformer.

Les sacrements ne sont pas, comme on les en accuse parfois,
Pexpression d’une religion infra-personnelle et mécanique. Ils operent
au contraire la jonction de deux persommes, la personne divine se
révélant dans et par les signes sacramentels et la personne humaine
se manifestant par P’activité de la foi. Et ces personnes sont toutes
deux animées d’une volont consciente : volonté de guérir, de sauver
et de transformer ’homme en se donnant 4 lui, du c6té de Dieu;
volonté de s’approcher de Dieu pour recevoir de sa plénitude
ce qu’il ne peut tirer de son propre fond, du c6té de ’homme. « Toute
la multitude cherchait a le toucher parce qu’une force sortait de lui,
qui les guérissait tous. » (Luc vi, 19) Si les sacrements sont destinés
a étendre dans le temps et P’espace la Présence réelle de Dieu incarné
en Jésus de Nazareth, c’est d’eux qu’émane, pour les foules modernes
qui ont la volonté de s’en approcher avec foi, la force divine capable
de guérir notre étre intime désaxé et corrompu. L’élément personnel
et volontaire est loin d’étre absent de la conception réaliste des
sacrements. De plus, le réalisme fait droit a ce qu’il y a de légitime
dans les revendications de I'immanentisme: Dieu peut habiter en
I’homme et s*unir 3 lui, mais cest un effet de sa libre grice, cest un
don surnaturel et gratuit, et non point un dfi, une nécessité de nature,
qui voile mal un panthéisme caractérisé. Je ne suis pas assez compé-
tent en psychologie et en psychiatrie pour m’aventurer a la légére
dans ce domaine, mais il me semble que, toutes proportions gardées
et défalcation faite des contingences humaines, on pourrait comparer
’action de Dieu dans la vie de ’homme a celle d’un psychiatre tra-
vaillant sur la personne d’un malade au moyen de la suggestion. Le
praticien réduit graduellement et doucement la dislocation psychique
de son patient par la répétition continue de formules destinées a
implanter danssonsubconscient des idées de santé, de paix, d’harmonie
et de jole, qui s’y développeront et modéleront peu a peu son étre
tout entier. Cette action ne va pas, pour le psychiatre, sans une
activité intense de toute sa personnalité, sans une tension de toute sa
volonté, qui, au terme d’une journée de travail, le laisse fatigué et
épuisé ; d’autre part, si elle est efficace, son action créera une mysté-
rieuse unité entre sa personnalité et celle du malade, ’énergie et I’é-
quilibre conscients de 'une passant dans le subconscient de 1’autre.



LA QUESTION DES SACREMENTS 133

Dieu, en Jésus-Christ et par P’action du Saint-Esprit, vient aussi
s’unir d’un lien mystérieux a ’ame qui, par la foi, accepte son inter-
vention. Et peu a peu, avec la patience inlassable que donne un
amour infini, il la travaille, la modele, la sanctifie, jusqu’a ce qu’elle
soit « conforme a I’image de son Fils». Les sacrements ne font que
porter 4 un degré éminent et conscient ’cimmanence» — ici le
mot est & sa place pourvu qu’on sous-entende « par gréce » — I’im-
manence continue et subconsciente que Jésus exprimait en disant :
« Demeurez en moi, et je demeurerai en vous » De cette maniere, on
évite la difficulté souvent soulevée contre le réalisme, savoir que la
présence sacramentelle créerait un dualisme ficheux dans la vie
religieuse, en paraissant insinuer que Dieu est absent entre temps,
ou a tout le moins que la communion dite «spirituelle » serait infé-
rieure en qualité a la communion sacramentelle. En réalité, on peut
considérer la présence permanente du Seigneur dans le cceur croyant
et sa présence spécifiquement sacramentelle comme deux « moments »
d’une seule et méme action continue sanctificatrice et transforma-
trice, qui se développe ordinairement au-dessous du seuil de la
conscience, mais qui est signifiée te réalisée d’une facon toute parti-
culiére dans I’acte sacramentel.

Qu’on me permette maintenant une trés bréve conclusion person-
nelle, qui me parait découler de ’exposé fait jusqu’ici.

La ligne de démarcation établie par le Dr Scheell est mal
tracée, me semble-t-il. Symbolisme sacramentel n’est pas néces-
sairement et toujours synonyme de religion personnaliste et volon-
tariste ; réalisme sacramentel n’est pas toujours synonyme de religion
uniquement mystérique et de participation & ’essence impersonnelle
de Dieu. 5i, comme nous avons essayé de I’établir, la ligne de démar-
cation passe plutdt entre I’abstrait et le concret, entre 'immanence
et la transcendance, entre le Dieu-Pensée ou Raison et le Dieu-
Personne, ne pourrait-on envisager un rapprochement, dans une
synthese supérieure, entre symbolistes-personnalistes, quisont réalistes
sans le savoir, et réalistes-personnalistes ? Que tous ceux qui tiennent
indéfectiblement a la personnalité de Dieu, et qui envisagent par con-
séquent la communion religieuse sous angle concret, veuillent bien
considérer que la personne n’est pas séparable de I’essence ou nature,

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xx (N° 83, 1932). 9



134 RICHARD PAQUIER

et, plus généralement, que I’éthique suppose toujours Pontologique.
D’autre part, que les réalistes ne sous-estiment jamais la valeur de
la personnalité et ne rabaissent pas la présence sacramentelle a
n’étre qu’une essence abstraite, encore moins une entité quasi-
physique, une materia clestis. Il me semble qu’alors un gros malen-
tendu serait levé ; sur le terrain du symbolisme réaliste formulé par
M. Will, tous ceux qui s’en tiennent a la doctrine du Nouveau Testa-
ment comme a ’expression d’une Révélation infaillible et intégrale,
et pour lesquels Dieu, manifesté par son Fils incarné, et vivant en
nous par le Saint-Esprit, est une Personne vivante, pourraient se
rencontrer dans une méme estimation de la nature et de la valeur des
sacrements, a la différence de ceux que leur philosophie idéaliste
poussera toujours plus loin dans la voie de Pabstraction, de la vola-
tilisation du réel et de ’immanence panthéistique. Et si Pentente se
faisait sur ce terrain a la fois évangélique et « catholique » (ce qui ne
veut pas dire nécessairement romain), nous aurions fait un grand pas
vers la restauration de I'unité de ’Eglise universelle, dont le sacre-
ment eucharistique devait étre, dans la pensée du Maitre, le lien
le plus efficace. « Puisqu’il y a un seul pain, nous ne faisons qu’un
seul corps, tout en étant plusieurs. Car nous avons tous part au
méme pain.» (I Cor. x, 17)

Richard PAQUIER.



	L'aspect métaphysique de la question des sacrements

