Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 83

Artikel: Les ordres monastiques au Moyen Age
Autor: Meylan, Henri-P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380215

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE *

A considérer les ordres monastiques, les « religions » telles que les
hommes du moyen 4ge les ont vues et qu’elles sont figurées dans
les esquisses parfois satiriques des auteurs du temps, Huon le Roi de
Cambrai, ou Rutebeuf, ou la Bible de Guiot de Provins (1), on ne peut
manquer d’&tre saisi par Pextréme diversité des types que Pon voit
défiler : moines noirs et moines blancs, Chartreux ou Templiers,
chanoines de Saint-Augustin, « bons hommes » de Grandmont, Men-
diants et béguins, les grands et les petits ordres, les regles et les cou-
tumes, les réformes et les scissions. Rivalités intestines, conflits avec
le clergé séculier et proces avec les laiques, prieres qui vont a Dieu
et invectives contre les hommes, tout cela laisse une impression de
vie intense, mais aussi de désordre et de confusion. Comment se
fait-il que ces hommes qui sont censés morts au monde — «nemo
militans Deo implicat se negotiis secularibus» — dit l’ap6tre
(II Tim. 11, 4), soient si avancés dans les affaires du monde, et qu’ils
alent exercé dans la société médiévale une si large influence ? Il faut
tenter de répondre a ces questions, en marquant les grandes lignes
de cette histoire, les types particuliers des différents ordres; il faut
essayer de montrer comment ils répondent & des conditions nouvelles
d’ordre politique, économique et social, sans oublier jamais qu’ils

* L’esquisse publiée ici a été présentée aux Etudes de Lettres, 2 Lausanne, en
octobre 1931, dans une conférence de mise au point. On voudra bien excuser son
caractére d’exposé sommaire, muni seulement de quelques références bibliographi-
ques. — (*) Huon LE Ror, de Cambrai, La descrissions des relegions, éd. Langfors,

Paris 1913; RuTeEBEUF, (Euvres, éd. Jubinal, Paris 1875. Sur Guiot de Provins,
voir Ch.-V. Lancro1s, La vie en France au moyen dge, I1, 47 ss.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xx (N° 83, 1932). 6



86 HENRI-PH. MEYLAN

sont d’abord et avant tout des créations de la piété chrétienne, des-
tinées a satisfaire des besoins religieux, dans PEglise.

Les limites sont nettement tracées ; il faut partir de saint Benoit,
Pauteur de la régle, au VIe siécle, et s’arréter au grand essor des Men-
diants au XIIIe siecle (9, Le XIVeet le XVe siécle ne connaissent guére
que des essais de réformes et de restauration, intéressants sans doute,
mais sans rien d’original ), tandis que le XVIesiécle verra naitre une
formule nouvelle, celle des «compagnies» de prétres, du type des
Jésuites, que je laisse tout a fait en dehors de cet exposé (),

Mais avant de parler de saint Benoit, il est nécessaire de formuler
quelques remarques préliminaires.

Le monachisme dans ses deux formes essentielles, la vie solitaire
de Permite et la vie commune du « conventus » des moines, est un
legs de PEglise ancienne a I’Eglise du moyen 4ge, un phénomene
d’origine orientale, implanté et adapté en Occident des la fin du IVe
siécle. Ces deux vies sont, 'une et Pautre, un effort pour sortir du
monde, Peffort de ceux qui renoncent a la famille, a la propriété, a
la vie méme dans le si¢cle (AvaxwpnIng renunciantes), et se lient
par les veeux de chasteté, de pauvreté et d’obéissance, qui sont restés
jusqu’a nos jours constitutifs de état « religienux ». C’est 1a ce que les
théologiens catholiques justifient par la fameuse distinction des
« conseils » de ’Evangile pour qui veut &tre parfait, et des « précep-
tes » qui obligent tous les fideles, distinction attribuée a Jésus lui-
méme. La parole adressée au jeune homme riche (Mat. xix, 21)
est devenue & partir de la «vita Antonii» (IVe siécle) un texte clas-
sique de la littérature monastique, tandis que ’'Eglise primitive de
Jérusalem est censée avoir donné le premier exemple de la vie com-
mune des moines.

En fait, c’est au début du IVe siecle que vie érémitique et vie
commune apparaissent dans I’histoire de I’Eglise, presque simulta-
nément, en Egypte, lors du grand changement de régime instauré
par Constantin. Antoine le solitaire et Pakhome, le fondateur des

(1) Le petit livre utile et solide, de caractére apologétique, de Dom BERLIERE,
L’ordre monastique des origines au XII¢ siécle, Collection Pax, 3¢ éd., Maredsous
1923, est consacré au monachisme bénédictin, y compris les réformes de Cluny et
de Citeaux. — (2) Je fais ici abstraction de créations telles que les béguinages,
ou le tiers ordre franciscain et dominicain, aux confins du siécle et de la vie monas-
tique. — (3) Pisani, Les compagnies de prétres du XVI¢ au XVIII¢ siécle, Paris,
Bloud & Gay, 1928.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 87

colonies de Thébaide, sont a notre connaissance les premiers instiga-
teurs de cette vie « religieuse » qui devait connaitre un si prodigieux
et durable succes, sous les climats les plus divers. Ces deux formes
essentielles ont subsisté en Occident, durant le moyen 4ge. On y re-
trouve des ermites et des reclus, des «laures » (colonies de cellules)
comme a Marmoutier, autour de saint Martin, voire méme des styli-
tes, tel ce personnage des Ardennes, dont Grégoire de Tours nous a
raconté I’histoire (Hist. franc., v, 15.) I1 n’est pas de mon propos
de les étudier ici, car le propre de ces solitaires, de ces « athletes du
Christ » qui battent des «records», selon le joli mot de dom Butler,
c’est Pindividualisme et non pas Pordre commun 9, Je dois me limi-
ter ici a I’étude des grandes congrégations monastiques.

Qu’est-ce au juste qu’un «religieux» ? Ce n’est ni un clere, ni un
laique, et pourtant le tiers est exclu. La difficulté s’explique aisément :
tandis que deés le IIe siecle apparait la distinction entre le Aaikdg
avBpwmog et le kAfipog, le moine est né au IVe siécle seulement et
hors le cadre déja établi. En fait il n’a point fait sauter le cadre, et
c’est méme la un phénomeéne surprenant, une sorte de miracle; il y
a donc eu parmi les moines des laiques et des prétres, qui les uns et
les autres sont morts au monde et qui se distinguent en ceci que les
uns ont le droit de célébrer la messe et que les autres se contentent
de Vécouter. Mais aux premiers si¢cles du monachisme, les laiques
sont de beaucoup les plus nombreux, les prétres devenus moines sont
Pexception. Cette proportion tend a se renverser au cours du moyen
age; on constate chez les Bénédictins une « cléricalisation » progres-
sive, en méme temps qu'une spécialisation, les freres convers étant
voués aux travaux manuels tandis que les freres de cheeur ont a dire
Poffice liturgique toujours plus riche et compliqué.

Je n’insisterai pas au cours de cet exposé sur Pexistence des reli-
gieuses («moniales»), sl nombreuses pourtant au moyen 4ge. Ce n’est
pas qu’il faille les ignorer, mais c’est qu’elles n’ont pas constitué de
type original et distinct d’ordre monastique ; les Bénédictins et les
autres ordres ont eu presque tous leurs couvents de nonnes, dont
ils assurent la protection et la cure d’ames 2.

Cela dit, il faut voir en quoi consistent I'idéal et la structure par-
ticuliere des grands ordres monastiques du moyen 4ge et dans quelle

(r) Voir dom L. GoucauDp, Ermites et reclus, Ligugé 1928. — (2) Il faut mettre
a part les monastéres doubles, d’origine orientale, qui ont subsisté jusqu’au
X1Ie siécle; cf. S. Hivriscu, Die Doppelklisier, Entstebung und Organisation, 1928,



88 HENRI-PH. METLAN

mesure ils répondent aux exigences nouvelles de leur siecle ; car les
institutions subissent 'usure du temps plus vite qu’on ne croit;
malgré les précautions et les réformes la décadence suit rapidement
Pessor conquérant et la faveur du public chrétien — on est tenté
parfois de dire la mode — a t6t fait de délaisser le vieux pour le
nouveau.

On parle depuis des sitcles de 'ordre bénédictin ; le mot est im-
propre. Aujourd’hui encoreil n’y a pas de corps organisé et centralisé,
comme celui des Dominicains ou des Jésuites, mais seulement des
congrégations; et 'idéal bénédictin, conformément aux dispositions
de la regle, reste celui de la maison autonome, de la «familia»
monastique, qui se suffit 4 elle-méme, sous le gouvernement de
I’abbé, « pater abbas » (™,

Il faut donc examiner de plus prés la «regula monasteriorum »
et son auteur. De saint Benoit nous ne savons a peu prés rien, hormis
sa régle ; il n’est pas de document contemporain qui le cite, pas de
«vita » écrite au Mont Cassin ; soixante ans apres sa mort, le pape
Grégoire Ier lui a consacré un livre de ses «Dialogues», mais le merveil-
leux y tient unesi grande place que, faute de textes parallkles permet-
tant une comparaison, Phistorien doit renoncer a utiliser ces « histoi-
res » ; 4 peine si Pon y trouve une allusion qui permette de les dater
(la visite du roi goth Totila, vers 542). Mais il y a la régle, et c’en est
assez pour discerner quelques traits de la figure de son auteur .

Ce que saint Benoit a voulu constituer dans cette petite régle de
commengants («minima inchoationis regula»), c’est une «scola domi-
nici servitii », moins une école qu’une compagnie, une maison, ou les
fréres vivent la vie commune, hors du monde, et se consacrent a
P« opus Dein, c’est-a-dire a Poffice liturgique 3. La psalmodie jour-

(1) Voir sur ce sujet ’admirable livre de dom BuTLER, L¢ monachisme bénédictin,
trad. frangaise, Paris 1924. — (2) Dom C.BUTLER, S. Benedicti regula monachorum,
ed. critico-practica, Freiburg, Herder, 1927. B. LINDERBAUER, O. S. B., S. Benedicti
regula, herausg. u. philologisch erklirt, Metten, 1922. Du méme auteur, §. Benedicti
regula monasteriorum, dans le Florilegium patristicum, edd. B. GEYER et Joh. Zer-
LINGER, fasc. XVII, Bonn, Hanstein, 1928. Sur le rapprochement proposé par dom
Chapman entre certains chapitres de la régle et la législation de Justinien, voir
la note de P. CorrineT, Revue de I'histoire des religions, t. CIV, 1931, p. 272-278.
— (3) Cap. 8-20, partlcuherement cap. 16, qualiter divina opera per diem agantur,
17 quot psalmi per easdem horas dicendi sunt, 18 quo ordine ipsi psalmi dicendi
sunt.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 89

naliere, non pas la messe, voila la raison d’étre du monastere;
tout lui est subordonné, la lecture de la Bible et des Péres aussi bien
que le travail manuel, les métiers (il n’est pas question du travail
intellectuel, moins encore de Pérudition). Tout est dirigé en vue de
cette fin, et la régle entre dans le détail pour fixer ’horaire journa-
lier, le sommeil, les repas, la sieste et le travail () mais sans pédan-
terie, avec un sens remarquable de la mesure, avec souplesse et liberté.
Saint Benoit entend que ses moines aient leur compte de sommeil,
environ sept ou huit heures, aussi bien que la ration du manger et du
boire, méme durant les jelines du caréme. Le vétement aussi doit
étre solide et chaud, il suffit au moine d’avoir deux tuniques et deux
coules « propter noctes et propter lavare ipsas res» et quand le
moine recoit du neuf il rend le vieux qui doit étre gardé au vestiaire
pour les pauvres @, On est loin de ces solitaires égyptiens qui
mettaient leur orgueil a se priver de sommeil ou de nourriture et
dont la crasse paraissait a travers les pieces de la peau de mouton.
Un exemple suffira de ce bon sens, qui ne craint pas de rompre avec
la wvieille tradition monastique. Bien que nous lisions, dit saint
Benoit, que le vin n’est absolument pas pour les moines, c’est chose
que de notre temps on ne peut pas faire admettre aux moines, ac-
cordons-nous du moins 3 ne pas boire jusqu’a satiété, mais plus mo-
dérément, car «le vin fait dérailler méme les sages» (Ecclésiastique,
x1x, 2) @),

L’organisation du monastere témoigne de P’esprit romain de son
auteur : il veut une communauté bien réglée, ou chacun soit a sa
place, et trouve dans ses occupations mémes, et dans la vie commune,
Poccasion de s’entrainer a la vie religieuse 4). Les fonctions sont répar-
ties entre plusieurs officiers ; le «cellerarius » est préposé au cellier et
aux outils, P«infirmarius » a la maison des malades, I’ hostiarius » a
la porte du monastére, le maitre des novices enfin est chargé de for-
mer les recrues ; sile nombre des moines est considérable, on instituera
des « decani». Mais ce ne sont 1a que des offices ; cette «familia» a
son « pater » entierement responsable des dmes qui lui sont confiées.
C’est Pabbé qui est a la téte de la maison, il est le lieutenant du
Christ, le vrai pasteur du troupeau, le sage médecin, qui sait comment
on traite des malades fort divers de tempérament. Ses pouvoirs sont

(1) Cap. 48. — (2) Cap. 55. — (3) Cap. 40. — (4) Le monastére avec sa clé-
ture est 'atelier, « officina » des bonnes ceuvres du moine qui s’exerce a 'humihté,
cap. 4.



90 HENRI-PH. MEYLAN

extrémes, les moines ne doivent rien faire sans son ordre ; soumis a
la regle, c’est lui qui Pinterpréte et qui Papplique ; il prend Pavis de
la congrégation dans les choses importantes, mais c’est a lui seul
qu’il appartient de décider (9, Le seul frein que saint Benoit ait voulu
prévoir n’est pas d’ordre juridique, mais bien religieux, c’est le
sentiment de sa responsabilité, du compte («ration) qu’il devra rendre
a Dieu, lors du redoutable jugement.

Mais cet abbé au pouvoir discrétionnaire est ’élu de la commu-
nauté ; ce sont les fréres assemblés qui I'ont désigné unanimement
(comnis concors congregatio»n) ou du moins la meilleure partie
d’entre eux (c¢sanior pars») et Pévéque diocésain ne doit intervenir
qu’en cas d’abus et de relichement. Ainsi donc le monastere béné-
dictin forme a cet égard un tout autonome. Sans doute, on ne prétend
pas — pas encore — se soustraire 4 la juridiction de Pordinaire, on a
recours a lui pour consacrer les autels ; et c’est un prétre du dehors
qui vient célébrer la messe du dimanche et des fétes, quand il ne
s’en trouve point parmi les moines. Par ailleurs enfin la maison tire
d’elle-méme tout ce qui est nécessaire a sa subsistance ; elle posse¢de
au dehors ses terres, champs et prés, que cultivent pour son compte
les «servi» et les « coloni». (Par exception seulement les moines vont
faire la moisson hors de la cléture.) @ C’est bien, au point de
vue économique, le type du domaine du Bas Empire et des royaumes
barbares, qui tend a se suffire 4 lui-mé&me, les échanges avec le dehors
étant réduits au minimum.

Tel est, esquissé a grands traits, le caractére du monastére béné-
dictin et de la vie des moines, qui militent «sub regula vel abbate ».
Saint Benoit n’est point uh créateur, ni un novateur; il a derriere
lui la grande tradition monastique de ’Orient, plus de deux siécles
d’expériences, et une littérature abondante dont il a tiré profit.
Mais ce qu’il a d’original, ce qui fait de lui un maitre, c’est d’avoir
su choisir entre tant de prescriptions et de tendances pour donner
aux cénobites une régle de vie, admirablement équilibrée et adaptée
au climat tempéré de I’Occident. Ce qui lui appartient en propre
c’est Pesprit de sa régle, ol le bon sens, le sens des réalités et des dif-
ficultés de la vie quotidienne s’allient sans effort a ’amour des dmes
et a la recherche de la seule chose nécessaire.

Cette regle écrite pour son couvent du Mont Cassin, et sans doute

(r) Cap. 2, qualis debeat abbas esse ; cap. 3, de adhibendis adconsilium fratri-
bus.. — (2) Cap. 48.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 91

pour d’autres monastéres encore, ne prévoit pas d’ordre monastique,
pas plus qu’elle ne prétend étre seule appliquée dans toutes les mai-
sons de I’Occident. Et de fait elle n’était pas la seule, et saint Benoit
n’a point été de son vivant le patriarche qu’on se représente parfois,
gouvernant du haut du Mont Cassin de nombreux monastéres. Ce
n’est que lentement au cours de plusieurs siécles qu’elle a prévalu
en Occident, en Italie, dans la Gaule franque, en Angleterre et de la
en Germanie ; des la fin du VIIIesiécle, sous le régne de Charlemagne,
on la considere comme la régle par excellence des monasteres de
PEmpire franc ; elle fait loi, au méme titre que la collection romaine
des canons des conciles ou la liturgie romaine de la messe envoyée
a Charles par le pape. Les autres régles monastiques d’origine fran-
que, espagnole ou irlandaise ont & peu pre¢s disparu du continent
devant celle du Mont Cassin (0. '

%* *

Mais si la régle bénédictine est devenue ainsi la norme des moines
d’Occident, les monastéres bénédictins n’ont pu éviter la décadence
qui les menagait, ni se soustraire aux influences générales qui s’exer-
cent sur le monde carolingien au IXe siecle. Le principe méme de
I’autonomie, qui avait abouti dans certaines grandes abbayes, comme
a Saint-Denis, aux privileges d’immunité et & une sorte d’exemption,
contribue a précipiter le relichement de la discipline. La main mise
des laiques sur les biens d’Eglise et sur les dignités, dans les abbayes
comme dans les 'chapitres, tend a devenir le régime de fait de la
chrétienté, faute d’un pouvoir central assez fort, empereur ou pape,
pour tenir en échec les forces locales. Et encore ceci n’est-il que P'as-
pect le plus extérieur, le plus frappant, de ce processus de féodalisa-
tion, dans lequel I’Eglise et le monde sont entrainés.

Aussi bien les réformes n’ont-elles pas manqué®. Ce n’est pas
un mot étranger aux hommes du moyen 4ge que celui de « reforma-
tio », parce que la chose est toujours a P’ordre du jour des conciles et
des assemblées, le retour 4 la régle, a ordre ancien, contre les « nou-
velletés ». Il suffira de marquer ici le caractére des deux grandes ré-

(1) L’histoire méme du texte de la régle bénédictine en est la preuve; on la
trouve exposée dans la belle étude de L. TrauBE, Textgeschichte der Regel des bl.
Benedikt, 2. Aufl. (Abbandl. d. bayr. Akademie, phil. bist. Klasse, t. XXV, 2) 1910,
— (2) Je ne puis, a regret, que mentionner ici I'ceuvre d’unification et de restaura-
tion de Benoit d’Aniane, le conseiller de Louis le Pieux, mort en 821.



92 ’ HENRI-PH. METLAN

formes bénédictines, celle de Cluny au Xe siecle, et celle de Citeaux
au XIIe siecle.

Cluny, le monastére qui entoure P’église des Saints-Pierre et Paul,
fondé en 910 au diocese de Micon, est le centre d’une restauration
de la discipline et de I'idéal bénédictins. L’4me de Cluny, a-t-on dit
avec raison, c’est P’office liturgique, la psalmodie toujours plus éten-
due, célébrée dans la plus grande église de la chrétienté avec une
minutie et une somptuosité jamais dépassées. Mais Cluny marque
de ce fait méme une étape dans le développement de ordre monas-
tique, la formation progressive d’une sorte de monarchie aux mains
de Pabbé de la maison mere. L’abbé de Cluny est chef d’ordre, et
désormais il y a un ordre ; cela tient aux nécessités méme de la ré-
forme. L’observance réguliere établie au monastere de Cluny va se
répandre dans les abbayes et prieurés qui lui sont soumis. Non sans
peine : a Fleury sur Loire les moines, a approche de saint Eudes
et des Clunisiens, se mettent en défense et menacent de mort ceux
qui veulent Jes réformer ; le plus souvent on ne vient a bout de ces
résistances qu’en installant dans la maison des moines de Cluny a
la place des récalcitrants, et en la soumettant étroitement a Pauto-
rité de ’abbé. Ces annexions, opérées de gré ou de force, ont contri-
bué a constituer ’ordre clunisien ; mais on se tromperait en y cher-
chant une constitution ou tous les monastéres seraient égaux en
droit sous Pautorité de la maison mere. Bien au contraire, Cluny
n’a pu instaurer un régime égalisé et centralisé. Tout dépend de la
capacité personnelle et de Pinfluence effective de P’abbé ; et quand
la remarquable succession des grands abbés des Xe et XIe siécles
prend fin, la décadence a déja commencé, «in capite et in mem-
bris ».

Ce probléme de Porganisation constitutionnelle de 1'ordre devait
étre résolu par les tenants d’une nouvelle réforme bénédictine, les
moines « blancs » de Citeaux. Le retour a la regle de saint Benoit,
prise a la lettre et sans les atténuations des « coutumesy, tel est le
mot d’ordre des Cisterciens du XII¢ siécle ; renoncer aux commo-
dités et au luxe des Clunisiens, sans posséder ni dimes, ni rentes fon-
cieres, ni colons, ni serfs, mais vivre uniquement du travail de
ses mains, se retirer dans les « déserts » pour y créer son domaine en
le défrichant, éviter tout conflit avec les évéques diocésains, célébrer
Poffice dans de pauvres églises sans ornements, comme il convient
a ceux qui ont renoncé au monde, c’est 1a tout un programme de vie



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 93

monastique et c’est en méme temps la critique mordante de ce qui
se fait a Cluny.

L’abbaye fondée au « désert » de Citeaux (au sud de Dijon) en 1098,
apres un début difficile, prit bientdt un essor prodigieux, grice a
Pentrée en religion de saint Bernard et de ses compagnons ; moins de
vingt ans apres sa fondation, 'abbaye de Citeaux était mére de quatre
filles: la Ferté, Pontigny, Clairvaux et Morimond; trente ans plus
tard, en 1152, on comptait environ trois cent cinquante monasteres
cisterciens. Rapidement, le besoin s’est fait sentir de donner a cette
réforme une base solide et uniforme : la « charta caritatis », confirmée
par le pape en 1119, nous offre le premier exemple d’une charte
constitutionnelle. Comment régler les rapports des monasteéres entre
eux et avec Pordre? L’auteur de ce remarquable document y a
pourvu de deux facons, tout d’abord en respectant les liens de la filia-
tion, du lignage («linea»), chaque abbaye restant sous la garde de la
maison qui ’a fondée, non pas domination et exaction, mais sur-
veillance et « cura animarum » qui s’exerce par la visite annuelle du
« pater abbas » ; puis en maintenant la stricte uniformité des coutumes
monastiques par la réunion de tous les abbés de Yordre, chaque
année, a Citeaux. Le chapitre général de ordre, avec son bureau, les
«definitores », promulgue de la sorte des statuts valables dans tout
Pordre. Visite et chapitre général sont les deux institutions essen-
tielles que Citeaux a créées et qui ont été imitées bientét par les
autres Bénédictins, et ailleurs encore. Du premier coup, on avait su
réaliser un équilibre durable entre Pautonomie des abbayes particu-
lieres et de leurs filles et I’autorité centrale de I'ordre.

Cette innovation, car c’en est une et d’importance, n’est pas la
seule de ces zélateurs de la régle suivie a la lettre. I1faut noterencore
le caractére propre de I’économie cistercienne. Dans le monastere, la
distinction est faite rigoureusement entre les moines qui sont prétres
et célebrent office du cheeur et 1a messe chaque jour, et les «conversy,
religieux aussi mais laiques, affectés a la culture des terres au dehors
dans les «granges » ou ils résident a demeure. La spécialisation est
définitivement faite des prétres et des laiques. Et surtout les résul-
tats économiques de Pexploitation directe vont se faire voir, pour
le profit matériel des abbayes. Les anciens monastéres bénédictins,
comme ceux de Cluny, s’appauvrissent et s’endettent car ils ne font
que toucher des redevances fixes en argent ou en nature, et la valeur
de P’argent baisse avec les progrés techniques et ’essor des villes au



94 HENRI-PH. MEYLAN

XIIe siecle. Les Cisterciens au contraire exploitent eux-mémes leur
domaine, souvent gagné par eux sur la forét ou sur le marais ; ils
font de la culture intensive et de 1’élevage (9, ils exercent dans leurs
maisons les métiers nécessaires, ils ont leurs forges et leurs tanneries,
actionnées par le cours d’eau sur lequel ils ont bati; ils fréquentent
les foires et les marchés pour y vendre leurs produits. Les consé-
quences sont aisées a voir : c’est la richesse, mais aussi «Iavaritiz
malum », qui va tomber sur ceux-la mémes qui voulaient étre pau-
vres et travailler de leurs mains. Et c’est aussi 'indépendance ac-
quise 4 Pendroit des évéques, les privileges d’exemption accordés
par les papes et, cela va sans dire, les litiges avec le clergé séculier
ou les anciens monastéres bénédictins au sujet des dimes. C’est enfin
Iinfluence sur le monde extérieur, la politique religieuse telle que
P’a pratiquée saint Bernard, abbé de Clairvaux, mélé a toutes les
grandes affaires de la chrétienté.

Le type bénédictin, avec ses réformes rivales, est de beaucoup le
plus répandu au moyen 4ge. Il est loin d’étre la seule forme de vie
monastique. Je ne puis que rappeler ici les essais d’organiser la vie
érémitique, qui aboutissent en Italie a la congrégation de Camaldule,
de Saint-Romuald, 'ascéte voyageur de Ravenne (mort en 1027), en
France a la maison de Chartreuse, fondée par saint Bruno au dio-
ctse de Grenoble (1084), qui lentement essaimera au dehors. Le
paradoxe de ces communautés de solitaires, dont chacun a sa mai-
sonnette a l’intérieur de la cléture, mériterait a lui seul une étude.

Ce qu’il y a de commun a tous les ordres et congrégations que je
vais passer en revue, c’est qu’ils se réclament tous de la regle de
saint Augustin et non de la régle de saint Benoit. Cela méme est
caractéristique, car cette «regula beati Augustini» n’est pas autre
chose qu’une lettre de ’évéque d’Hippone (ep. 211, ad moniales)
adressée a un couvent de femmes, dont sa seeur avait eu la direc-
tion. Non pas un réglement ou un code, mais une suite d’exhortations
et de conseils pratiques, que 'on avait de¢s le VIe siecle transposés
a 'usage du sexe masculin. C’est de ce texte vénérable, plus ancien
méme que la régle bénédictine, que les réformateurs du clergé des.

(1) Le mot d’un prieur clunisien est significatif : « Qualis vero religio est fodere
terram, silvam excidere, stercora comportare » (S. Bernard, ep., I, 4).



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 95

XlIe et XTIIe siecles se sont réclamés, en 'adaptant chaque fois aux
conditions particuli¢res, par les coutumes et statuts des chapitres.
des hopitaux ou des monasteres.

L’essor de vie religieuse qui se manifeste dans toutes les classes
de la société au XIe siecle, le siécle de la réforme grégorienne et de la
premitre croisade, a produit d’autres fruits encore. Il prend des
formes inattendues et caractéristiques dans les congrégations des
hopitaux et dans les ordres militaires. :

Les hoépitaux, ou se pratiquent les ceuvres de miséricorde, sont
un des titres les plus beaux du moyen 4ge ; batis sur les routes de
pelerinage ou dans les villes, ces Hoétels-Dieu sont 1a pour héberger
les pelerins, soigner les malades, recueillir les contagieux (peste, mal
des ardents) ou les aveugles, voire méme pour recevoir des vieil-
lards et des pensionnaires («donati»). Dans la plus extréme variété,
de la plus humble maison & I'ordre des Trinitaires, (ceux qu’on ap-
pelle en France les Mathurins, «fréres 4 P’asnon»), ils ont ceci de
commun de grouper, pour leservice des malades qui sont les «seigneurs
de la maison», des religieux, prétres, fréres lais et sceurs, avec une
confrérie de laiques qui versent leur cotisation & I’hépital pour
avoir part en retour aux bienfaits spirituels de la maison.

Mais il n’y a pas que les pelerins de Saint-Jacques, ou du Mont
Saint-Michel, voire de Rome ou du Mont Gargan. Le pelerinage de
Terre sainte, fréquenté dés les sitcles anciens, a retrouvé sa vogue
dés avant les Croisades ; c’est en Terre sainte qu’il faut pourvoir a
héberger les pelerins et a faire la police des routes. De cette double
nécessité sont nés les ordres militaires. L’Hopital de Saint-Jean de
Jérusalem est le type de la congrégation hospitali¢re qui est devenue
un ordre militaire, en ajoutant au service des pelerins et des malades
la protection du pays contre les infidéles ; tandis que les chevaliers
du Temple sont d’emblée une association militaire, une chevalerie
monastique. Cette adaptation & des conditions nouvelles, non seule-
ment en Palestine mais en Espagne et plus tard sur les confins des
royaumes slaves, n’a pas été sans provoquer de vives protestations.
Comment porter épée aprés qu’on a fait profession des veeux, com-
ment vivre en chevalier dans le siécle, aprés qu’on est mort au monde ?
Il fallut que saint Bernard intervint en faveur du Temple, «de laude
nove militie », et les raisons mémes qu’il avance pour défendre cette
«légion étrangere» en Terre sainte font voir qu’il y avait bien
quelque sujet de s’étonner.



96 HENRI-PH. MEYLAN

La structure des nouveaux ordres est déterminée par leur fonc-
tion : 1l y a la des freres chevaliers et des fréres sergents, quelques
chapelains, des clercs, enfin la masse des confréres affiliés. L’autorité
est aux mains du grand maitre, assisté de son état major, et du cha-
pitre général, qui sitge i Jérusalem dans la maison de Ihépital
(plus tard a Acre, Limisso, Rhodes). Les maisons de Pordre en Occi-
dent, les «commanderies », réparties en provinces, ne sont la que
pour fournir des hommes et surtout des revenus réguliers, en argent
et en nature (toiles, feutres, sucre pour les malades, etc.). On sait
le grand développement que les opérations financiéres ont pris de ce
fait dans les établissements du Temple, a Paris ou a Londres, ou
les fréres de Pordre furent les banquiers du roi avant de devenir
la proie des agents de Philippe le Bel.

Apres le service des malades et des pelerins, le service militaire
et la guerre sainte, voici enfin le service des &4mes. Il serait bien
surprenant que le clergé lui-méme n’elit pas été touché en quelque
mesure par I'idéal monastique ; il est bien vrai que c’est parmi les
prétres séculiers que se rencontre la plus vive opposition aux succes
des réguliers, et cela est humain. Mais 13 aussi les tentatives n’ont
pas manqué de soumettre les clercs a Pobservance d’une régle,
avant tout les clercs attachés au service d’une grande église, et
formant chapitre cathédral ou collégial. Dés I’époque carolingienne,
on peut noter ces efforts qui tendent a promulguer et a imposer la
vie réguliére aux chanoines, sans succes durable d’ailleurs. La ten-
tative fut reprise a la suite de la réforme grégorienne ; elle aboutit
a la congrégation de Saint-Victor de Paris et a Pordre de Pré-
montré, pour ne citer que les plus grands. Il n’y eut jamais néanmoins
de réforme généralisée des chapitres; les chapitres réguliers sont
restés la minorité ; d’autre part I’évolution de Pordre de Prémontré
tend a Passimiler au type monastique, avec les mémes institutions,
la méme structure qu’a Citeaux.

*
* *

Quelle que soit la variété des ordres envisagés jusqu’ici, vivant
sous la regle de saint Benoit ou sous la régle de saint Augustin, ils
ont des traits communs ; si les individus qui les composent ont fait
veeu de pauvreté, de chasteté et d’obéissance, les communautés aux-
quelles ils appartiennent sont autonomes et capables de posséder des



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 97

biens ; elles sont réellement propriétaires en ce monde de biens
temporels, comme aussi de biens spirituels dans autre monde, et
fort recherchées, voire méme enviées, pour ces deux raisons. La
grande innovation du XIIIe si¢cle, c’est la création presque simul-
tande de deux ordres qui ne possédent rien, parce qu’ils ne veulent
rien posséder (« paupertas in communi ») a Pexemple du Christ et des
apotres. Il faut remonter pour en comprendre lorigine par dela
Francois d’Assise ou Dominique.

Il est certaines paroles du Christ, certains thémes bibliques qui,
brusquement, dans I’histoire de 'Eglise s’imposent a ceux qui les
entendent, redeviennent actuels et impératifs comme au premier
jour et suscitent un mouvement de fond qui répond a Pattente des
fideles. L’idéal de la vie pauvre, les textes de la mission des apdtres
envoyés par Jésus, «sans bourse, ni souliers, ni baton », pour précher
la pénitence et la venue du royaume de Dieu sont un de ces thémes
la. Il réapparait dans la chrétienté au début du XIIe siécle, sans
doute par suite du mouvement grégorien, et ne cesse plus dés lors de
hanter les consciences. Les prédicateurs errants de la France, Robert
d’Arbrissel, Vital de Savigny, d’autres encore, Norbert de Xanten
lui-méme qui fonda Prémontré, ont ainsi parcouru les routes de la
Bretagne, de la Normandie et de ’Anjou comme celles des Flandres,
suivis d’une foule de pénitents des deux sexes, qu’il faudra bient6t
fixer en des établissements plus stables, tel Fontevrault au diocése
de Poitiers.

Mais I'idée subsiste au long du XIIe siecle, une «idée-force», dan-
gereuse pour I'Eglise elle-méme quand elle est tournée contre le
clergé. C’est elle qui est 2 Porigine de la prédication des pauvres de
Lyon, de Valdes, le riche marchand et de ses adeptes. Que ’Eglise
refuse 4 ces laiques Pautorisation de précher au peuple la pénitence,
ils passeront outre, et tenteront de réaliser en Lombardie et jen Alle-
magne le retour a 'Eglise primitive. Et leur critique, qui n’a rien de
scolastique, atteint PEglise au point le plus sensible. Tandis que les
Vaudois et les « Humiliati » de Milan ménent leur propagande aupres
des simples et traduisent la Bible en langue vulgaire, tandis que pul-
lulent en Italie comme dans le Midi de la France les sectes néo-
manichéennes des Albigeois, ’Eglise chrétienne est en train de perdre
visiblement son empire sur les Ames ; elle manque de prédicateurs,
car le clergé séculier se montre incapable de suffire a la tiche pri-
mordiale : précher. Pas de séminaires pour former les clercs; dans les



98 HENRI-PH. MEYLAN

rares écoles cathédrales la théologie menacée par la concurrence
du droit canonique, qui donne le moyen d’arriver plus vite aux digni-
tés et aux prébendes. Et les besoins se font toujours plus pressants,
avec ’extraordinaire essor des villes au XIIe siecle, dans ces « com-
munes » de France et d’Italie ou la population va croissant, ou les
exigences des fideles sont plus grandes. Il n’est pas question de faire
appel aux moines; dans la régle le ministére paroissial, la « cura ani-
marum », leur est fermé. Quant aux chanoines, méme ceux de Pré-
montré, on ne peut compter sur eux. D’ailleurs, le contraste est
trop grand entre ces prébendiers, dont le type ou la caricature alors
déja est devenue populaire, et les missionnaires vaudois ou albi-
geols qui parcourent le pays en ascetes.

Il n’y a donc pas seulement «crise scolaire »@ 2 la fin du XIIe
siecle, mais encore crise paroissiale ; ’'Eglise est en danger de perdre
la direction des 4mes, faute de pouvoir agir efficacement sur les
masses. C’est dans ces conditions que sont nés les ordres nouveaux
des fréres mineurs et des fréres précheurs, et pour répondre a ces
besoins. Sans retracer ici la vie de saint Dominique ou celle de saint
Francois, 1] est aisé de montrer la corrélation précise.

C’est pour lutter contre les hérétiques albigeois que Dominique
d’Osma, le jeune chanoine espagnol, commence en Languedoc ses
tournées de prédication itinérante, sans la suite encombrante des
abbés cisterciens appelés a collaborer avec lul. Et c’est en vue de la
prédication et de I’étude qu’il fonde sa congrégation de chanoines
réguliers de saint Augustin, d’ou sortira bientét Pordre nouveau des
« Predicatores ». C’est pour précher la pénitence au peuple d’Assise
et de ’Ombrie que Frangois groupe autour de lui ses premiers dis-
ciples. Apres les années de crise qui ont fait de Iui, jadis le prince de
la jeunesse d’Assise, ’ami des 1épreux et le restaurateur des églises
en ruine, Frangois a trouvé sa voile en entendant lire &4 Saint-Damien
Pévangile de la mission des apétres. Clest ]a ce qui a orienté définiti-
‘vement sa vie et celle de ses fréres ; vivre PEvangile a la lettre, ne
plus rien avoir a faire avec Pargent, s’en aller par les villes et les
villages préchant la pénitence et chantant les louanges de Dieu, tra-
vailler de ses mains pour gagner la nourriture du jour, sans nul souci
du lendemain, et mendier par humilité pour que les autres aient le
privilége de donner, tout cela dans la joie libre et claire qui vibre en

(*) ManDoNNET, La crise scolaire au débur du XIIIe siécle et la fondation de
Pordre des Fréres Précheurs, Rev. d’hist. eccl,, t. XV, 1914.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 99

son ame, et dans ’obéissance parfaite envers I’Eglise et les prétres,
sans jamais dévier de la foi catholique, ni des pratiques de la dévo-
tion, voila, semble-t-il, ’essence du mouvement franciscain, dans la
ligne méme de cet Evangile retrouvé.

Le succes de cette prédication dans les provinces d’Ombrie, de
Toscane, de Lombardie, les missions au dela des Alpes, en France,
en Allemagne, en Terre Sainte, vont d’ailleurs susciter au petit
pauvre d’Assise les plus redoutables difficultés. Les textes évangé-
liques dont il avait fait sa reégle ne suffisent plus, il faut rédiger
une régle plus complete, prévoir un noviciat d’une année, et des
sanctions contre ceux qui quittent ordre ou qui désobéissent. Il
faut une organisation, des provinces confiées a4 des «ministres »;
sous les ordres des ministres, les « custodes» et les « guardiani» ; un
chapitre général, non plus de tous les fréres mais des ministres seu-
lement a la Portioncule, tous les trois ans. Un ministre général enfin,
Francois ayant abdiqué des 1221; sans oublier le protecteur de
Pordre, choisi parmi les cardinaux de la curie romaine.

Mais surtout le probléme redoutable est posé de I’attitude a prendre
devant les richesses, les richesses spirituelles de la science aussi bien
que les richesses temporelles des biens fonds et des rentes. Frangois
a toujours eu a ’endroit de ’argent une horreur presque physique
pour lui et ses fréres ; quant a la théologie, il la réveére chez ceux
qui font profession de Penseigner, mais il n’en a cure, et il lui suffit
que les « minores » sachent annoncer PEvangile aux simples, précher
les vices et les vertus, la pénitence et le salut, sans commentaires
ni gloses savantes. Mais quand les couvents des freres s’accroissent
démesurément, quand les maitres de Paris et de Bologne prennent
Phabit de Pordre, peut-on continuer a vivre comme il vit en Ombrie ?
Il faut des batiments, il faut des livres, il faut des ressources assurées,
et les donateurs sont la qui ne demandent qu’a donner. La curie
romaine, sachant bien le service que ces moines d’un nouveau genre,
ces « mendiants » si chers aux fideles, rendent a ’Eglise tout entiere,
ne leur ménage ni les privileges ni les faveurs. Et cela du vivant méme
de saint Francois ; il doit assister impuissant a cette évolution d’un
ordre qui, par son succés méme, ne peut plus se soumettre a ’idéal
strict qui était le sien. Le testament rédigé peu de semaines avant
sa mort (octobre 1226) est le document poignant de cet inextricable
conflit. On n’en est sorti que par les fictions juridiques élaborées a
la curie, pour accorder, en théorie du moins, le principe de la pau-



100 HENRI-PH. MEYLAN

vreté de Pordre qui ne possede rien, avec le fait de 'usage, voire de
la possession, des bAtiments en pierre, des livres, des provisions et
des revenus en argent.

Que si on fait abstraction de cette douloureuse crise qui a duré
un siecle et plus dans Pordre franciscain (®, on constate que les deux
ordres, fréres jumeaux et souvent rivaux, ont élaboré un type nouveau
adapté a leur temps. Au lieu de la «stabilitas loci» et de 1’autono-
mie du monastere, ces piliers de la conception bénédictine, un ordre
centralisé, dans lequel chaque frére a promis obéissance au ministre
général, — et celui-ci au pape, en vertu de quoi on peut étre envoyé
d’un bout de la chrétienté a ’autre, voire en mission chez les Tartares
et jusqu’en Chine. Un ordre ou les charges sont confiées pour peu
de temps a des hommes, contrélés a tous les degrés de la hiérarchie
par une assemblée, le chapitre provincial ou le chapitre général. Un
ordre qui n’est plus lié a des terres, 4 des biens fonciers qu’il ferait
cultiver, mais dont les maisons, au lieu d’étre a la campagne, au
« désert », sont baties en pleine ville, dont les ressources sont les dons
en nature et en argent, bient6t des rentes sur les immeubles urbains.
Un ordre qui est spécialisé dans la prédication au peuple et ’étude
de la théologie, et qui s’est bien vite annexé la cure d’dmes, c’est-a-
dire les confessions des fideles, ’absolution, les testaments et les
enterrements, au grand dépit du clergé séculier. Un ordre qui a la
faveur du public, 4 qui tous, rois, cités, seigneurs et petites gens,
veulent donner, parce qu’on trouve la la vie évangélique et qu’on
attend tout de leurs prigres.

Par une sorte d’ironie des faits, ce sont précisément les ordres
mendiants, voués a la pauvreté, qui ont adapté la vie monastique a
la nouvelle économie urbaine, ot I’argent tend a supplanter la terre.
Pareil succes ne va pas sans provoquer U'imitation et la jalousie. De
fait, on voit au XIIIe si¢cle un pullulement de petits ordres, tous
mendiants : ermites du Carmel, ermites de saint Augustin, Guillelmins,
freres du sac (les «sachets»), «barrés», etc., dont beaucoup ont
disparu sans laisser de traces. Vers 1280, fra Salimbene, le chroni-
queur franciscain de Parme, se plaint que tout le monde mendie et
fait tort a ceux-la qui seuls en ont le droit, sans parler de ceux qui

(r) Ci. Gratiex, Histoire de la fondation et de Iévolution de Pordre des fréres
mineurs au XIII¢ siécle, Paris 1928 ; et I’essai remarquable de E. Jorpan, Le premier
siécle franciscain, dans Saint Frangois d’ Assise, son eeuvre, son influence, publié par
H. Lemaitre et A. Masseron, Paris, 1927.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 101

ne copient que lextérieur, comme les « pseudo-apostolin d’Italie,
de fra Dolcino, Mais aussi la jalousie, et c’est peu dire, les haines
tenaces de certains des évéques et des clercs, des maitres de 'univer-
sité ou des prétres des paroisses, qui se voient menacés par la con-
currence des fréres, qui mettent tout en ceuvre pour les discréditer
a la curie, et pour obtenir du concile de Lyon (1274) Pabolition de
toutes les nouvelles religions, « qui ne font que troubler le monde
et exploiter les fideles ».

Il n’en reste pas moins que ce sont ces ordres qui ont en quelque
mesure sauvé Eglise du XIIIe siécle. Par leurs écoles, agrégées a
Puniversité de Paris, chaires du couvent de Saint-Jacques et des
Mineurs, ot enseignérent Albert le Grand et Thomas d’Aquin, Jean
de Parme et Bonaventure, ils ont rendu possible la solution du re-
doutable probléme posé par laristotélisme intégral, en conciliant la
science et la théologie ; par leurs églises, les églises de Saint-Frangois
ou des Précheurs faites pour la prédication populaire, comme aussi
par leurs dévotions nouvelles, ils ont retenu les 4mes dans le giron
de PEglise.

Il faudrait compléter le tableau de ce XIIIe sidcle, qui est le
grand siécle du moyen 4ge, non pour son harmonie mais pour ses
conflits, en esquissant encore les mouvements laiques, sans régle ni
veeux ; mais si attrayante que soit ’étude de ces maisons de béguines
et de béghards, qui fleurissent de plus belle aux XIVe et XVe siécles,
avec les fréres de la vie commune, dans la région du Rhin et aux
Pays-Bas, il n’entre pas dans mon propos de ’entreprendre ici. Il
n’est que temps d’arréter cette revue générale (9,

J’ai essayé de dessiner ici la courbe du monachisme bénédictin au
moyen Age et les lignes divergentes d’autres ordres, pour en faire
voir les types et montrer dans quelle mesure la courbe s’infléchit
sous linfluence des conditions du monde extérieur. On aurait pu de
méme, 4 bon droit, montrer comment ces formes de vie bénédictine,
chartreuse, franciscaine, correspondent a des types définis de piété
chrétienne: qu’il s’agisse dela vie hors du monde dans la communauté,

(r) Cest a dessein que je n’ai parlé ni de la vie du moine dans le monastére, ni
des cérémonies de la profession, ni de ses effets juridiques. Et pas davantage de
I'influence monastique sur le monde extérieur, dans 'histoire des lettres ou des arts,
de ce rayonnement des grandes abbayes de Bobbio ou de Saint-Gall, de Fulda ou
de Corbie sur le monde barbare, de cette tradition des lettres profanes et sacrées
par les « scriptoria » des monasteres.

REV., DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xx (N° 83, 1932). 7



102 HENRI-PH. MEYLAN

de la pratique de la solitude, de la vie au désert ou du travail dans
ce champ, qui est le monde, des missions lointaines et de la cure
d’Ames, c’est 1’éternel débat de Marthe et de Marie, de la vie active
et de la contemplation.

Il ne m’appartient pas d’aller plus loin. L’historien cherche 4 com-
prendre, et a faire comprendre, non pas seulement les déformations
et les abus, mais I'idéal lui-méme et les formes classiques d’un pareil
mouvement de vie spirituelle ; il ne peut rester insensible a ce qu’il y
a de grand dans la vie de ces fondateurs d’ordres et dans les sacri-
fices anonymes de ces milliers de disciples ; il sait aussicombien c’est
chose difficile que de vouloir régler la pratique journali¢re de la per-
fection chrétienne. Mais de porter un jugement motivé sur le principe
du monachisme, cela dépasse sa compétence ; c’est bien plutot Daf-
faire du philosophe ou du fidele, du philosophe qui, du dehors, médite
sur les conditions permanentes de la vie de ’esprit, du fidéle qui juge
du dedans, au nom de ’Evangile, sans étre lié a ancune autre regle.

Henri-Ph. MEYLAN.



	Les ordres monastiques au Moyen Âge

