
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 83

Artikel: Les ordres monastiques au Moyen Âge

Autor: Meylan, Henri-P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380215

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380215
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE *

A considérer les ordres monastiques, les « religions » telles que les

hommes du moyen âge les ont vues et qu'elles sont figurées dans

les esquisses parfois satiriques des auteurs du temps, Huon le Roi de

Cambrai, ou Rutebeuf, ou la Bible de Guiot de Provins M, on ne peut
manquer d'être saisi par l'extrême diversité des types que l'on voit
défiler : moines noirs et moines blancs, Chartreux ou Templiers,
chanoines de Saint-Augustin, « bons hommes » de Grandmont,
Mendiants et béguins, les grands et les petits ordres, les règles et les

coutumes, les réformes et les scissions. Rivalités intestines, conflits avec
le clergé séculier et procès avec les laïques, prières qui vont à Dieu
et invectives contre les hommes, tout cela laisse une impression de

vie intense, mais aussi de désordre et de confusion. Comment se

fait-il que ces hommes qui sont censés morts au monde — « nemo
militans Deo implicat se negotiis secularibus » — dit l'apôtre
(II Tim. il, 4), soient si avancés dans les affaires du monde, et qu'ils
aient exercé dans la société médiévale une si large influence Il faut
tenter de répondre à ces questions, en marquant les grandes lignes
de cette histoire, les types particuliers des différents ordres; il faut

essayer de montrer comment ils répondent à des conditions nouvelles

d'ordre politique, économique et social, sans oublier jamais qu'ils

* L'esquisse publiée ici a été présentée aux Etudes de Lettres, à Lausanne, en
octobre 1931, dans une conférence de mise au point. On voudra bien excuser son
caractère d'exposé sommaire, muni seulement de quelques références bibliographiques.

— Huon le Roi, de Cambrai, La lescrissions ies relegions, éd. Langfors,
Paris 1913; Rutebeuf, Œuvres, éd. Jubinal, Paris 1875. Sur Guiot de Provins,
voir Ch.-V. Langlois, La vie en France au moyen âge, II, 47 ss.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XX (N° 83, 1932). 6



86 HENRI-PH. MEYLAN

sont d'abord et avant tout des créations de la piété chrétienne,
destinées à satisfaire des besoins religieux, dans l'Eglise.

Les limites sont nettement tracées ; il faut partir de saint Benoît,
l'auteur de la règle, au VIe siècle, et s'arrêter au grand essor des

Mendiants au XIIIe siècle M. Le XIVe et le XVe siècle ne connaissent guère

que des essais de réformes et de restauration, intéressants sans doute,
mais sans rien d'original &>, tandis que le XVIe siècle verra naître une
formule nouvelle, celle des « compagnies » de prêtres, du type des

Jésuites, que je laisse tout à fait en dehors de cet exposé te).

Mais avant de parler de saint Benoît, il est nécessaire de formuler
quelques remarques préliminaires.

Le monachisme dans ses deux formes essentielles, la vie solitaire
de l'ermite et la vie commune du « conventus » des moines, est un
legs de l'Eglise ancienne à l'Eglise du moyen âge, un phénomène
d'origine orientale, implanté et adapté en Occident dès la fin du IVe
siècle. Ces deux vies sont, l'une et l'autre, un effort pour sortir du

monde, l'effort de ceux qui renoncent à la famille, à la propriété, à

la vie même dans le siècle (dvax"Jpr|Tr)ç renunciantes), et se lient
par les vœux de chasteté, de pauvreté et d'obéissance, qui sont restés

jusqu'à nos jours constitutifs de l'état « religieux ». C'est là ce que les

théologiens catholiques justifient par la fameuse distinction des

« conseils » de l'Evangile pour qui veut être parfait, et des « préceptes

» qui obligent tous les fidèles, distinction attribuée à Jésus lui-
même. La parole adressée au jeune homme riche (Mat. xix, 21)

est devenue à partir de la « vita Antonii » (IVe siècle) un texte
classique de la littérature monastique, tandis que l'Eglise primitive de

Jérusalem est censée avoir donné le premier exemple de la vie
commune des moines.

En fait, c'est au début du IVe siècle que vie érémitique et vie

commune apparaissent dans l'histoire de l'Eglise, presque simultanément,

en Egypte, lors du grand changement de régime instauré

par Constantin. Antoine le solitaire et Pakhôme, le fondateur des

(') Le petit livre utile et solide, de caractère apologétique, de Dom Berlière,
L'orire monastique ies origines au XIIe siècle, Collection Pax, 3e éd., Maredsous

1923, est consacré au monachisme bénédictin, y compris les réformes de Cluny et
de Cîteaux. — (2) Je fais ici abstraction de créations telles que les béguinages,
ou le tiers ordre franciscain et dominicain, aux confins du siècle et de la vie monastique.

—¦ (3) Pisani, Les compagnies le prêtres iu XVIe au XVIIIe siècle, Paris,
Bloud & Gay, 1928.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 87

colonies de Thébaïde, sont à notre connaissance les premiers instigateurs

de cette vie « religieuse » qui devait connaître un si prodigieux
et durable succès, sous les climats les plus divers. Ces deux formes
essentielles ont subsisté en Occident, durant le moyen âge. On y
retrouve des ermites et des reclus, des « laures » (colonies de cellules)
comme à Marmoutier, autour de saint Martin, voire même des styli-
tes, tel ce personnage des Ardennes, dont Grégoire de Tours nous a

raconté l'histoire (Hist, franc, vm, 15.) Il n'est pas de mon propos
de les étudier ici, car le propre de ces solitaires, de ces « athlètes du

Christ » qui battent des « records », selon le joli mot de dorn Butler,
c'est l'individualisme et non pas l'ordre commun M. Je dois me limiter

ici à l'étude des grandes congrégations monastiques.
Qu'est-ce au juste qu'un « religieux » Ce n'est ni un clerc, ni un

laïque, et pourtant le tiers est exclu. La difficulté s'explique aisément :

tandis que dès le IIe siècle apparaît la distinction entre le XaïKOç

avOpwTtoç et le KXfjpoç, le moine est né au IVe siècle seulement et
hors le cadre déjà établi. En fait il n'a point fait sauter le cadre, et
c'est même là un phénomène surprenant, une sorte de miracle ; il y
a donc eu parmi les moines des laïques et des prêtres, qui les uns et
les autres sont morts au monde et qui se distinguent en ceci que les

uns ont le droit de célébrer la messe et que les autres se contentent
de l'écouter. Mais aux premiers siècles du monachisme, les laïques
sont de beaucoup les plus nombreux, les prêtres devenus moines sont
l'exception. Cette proportion tend à se renverser au cours du moyen
âge ; on constate chez les Bénédictins une « cléricalisation » progressive,

en même temps qu'une spécialisation, les frères convers étant
voués aux travaux manuels tandis que les frères de chœur ont à dire
l'office liturgique toujours plus riche et compliqué.

Je n'insisterai pas au cours de cet exposé sur l'existence des

religieuses («moniales»), si nombreuses pourtant au moyen âge. Ce n'est

pas qu'il faille les ignorer, mais c'est qu'elles n'ont pas constitué de

type original et distinct d'ordre monastique ; les Bénédictins et les

autres ordres ont eu presque tous leurs couvents de nonnes, dont
ils assurent la protection et la cure d'âmes *a\

Cela dit, il faut voir en quoi consistent l'idéal et la structure
particulière des grands ordres monastiques du moyen âge et dans quelle

(1) Voir dom L. Gougaud, Ermites et reclus, Ligugé 1928. — (2) Il faut mettre
à part les monastères doubles, d'origine orientale, qui ont subsisté jusqu'au
XIIe siècle; cf. S. Hilpisch, Die Doppelklöster, Entstehung und Organisation, 1928.



88 HENRI-PH. MEYLAN

mesure ils répondent aux exigences nouvelles de leur siècle ; car les

institutions subissent l'usure du temps plus vite qu'on ne croit ;

malgré les précautions et les réformes la décadence suit rapidement
l'essor conquérant et la faveur du public chrétien — on est tenté
parfois de dire la mode — a tôt fait de délaisser le vieux pour le

nouveau.

On parle depuis des siècles de l'ordre bénédictin ; le mot est

impropre. Aujourd'hui encore il n'y a pas de corps organisé et centralisé,
comme celui des Dominicains ou des Jésuites, mais seulement des

congrégations; et l'idéal bénédictin, conformément aux dispositions
de la règle, reste celui de la maison autonome, de la « familia »

monastique, qui se suffit à elle-même, sous le gouvernement de

l'abbé, «pater abbas »W.

Il faut donc examiner de plus près la « régula monasteriorum »

et son auteur. De saint Benoît nous ne savons à peu près rien, hormis
sa règle ; il n'est pas de document contemporain qui le cite, pas de

« vita » écrite au Mont Cassin ; soixante ans après sa mort, le pape
Grégoire Ier lui a consacré un livre de ses «Dialogues», mais le merveilleux

y tient une si grande place que, faute de textes parallèles permettant

une comparaison, l'historien doit renoncer à utiliser ces « histoires

» ; à peine si l'on y trouve une allusion qui permette de les dater
(la visite du roi goth Totila, vers 542). Mais il y a la règle, et c'en est

assez pour discerner quelques traits de la figure de son auteur te).

Ce que saint Benoît a voulu constituer dans cette petite règle de

commençants («minima inchoationis régula»), c'est une « scola dominici

servitù », moins une école qu'une compagnie, une maison, où les

frères vivent la vie commune, hors du monde, et se consacrent à

1'« opus Dei», c'est-à-dire à l'office liturgique te). La psalmodie jour-

(') Voir sur ce sujet l'admirable livre de dorn Butler, Le monachisme bénédictin,
trad, française, Paris 1924. — (2) Dom C.Butler, S. Benedicti régula monachorum,
éd. critico-practica, Freiburg, Herder, 1927. B. Linderbauer, O. S. B., S. Benedicti
régula, herausg. u. philologisch erklärt, Metten, 1922. Du même auteur, S. Benedicti
régula monasteriorum, dans le Florilegium patristicum, edd. B. Geyer et Joh. Zel-
linger, fase. XVII, Bonn, Hanstein, 1928. Sur le rapprochement proposé par dom
Chapman entre certains chapitres de la règle et la législation de Justinien, voir
la note de P. Collinet, Revue de l'histoire des religions, t. CIV, 1931, p. 272-278.
— (3) Cap. 8-20, particulièrement cap. 16, qualiter divina opera per diem agantur,
17 quot psalmi per easdem horas dicendi sunt, 18 quo ordine ipsi psalmi dicendi
sunt.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 89

nalière, non pas la messe, voilà la raison d'être du monastère ;

tout lui est subordonné, la lecture de la Bible et des Pères aussi bien

que le travail manuel, les métiers (il n'est pas question du travail
intellectuel, moins encore de l'érudition). Tout est dirigé en vue de

cette fin, et la règle entre dans le détail pour fixer l'horaire journalier,

le sommeil, les repas, la sieste et le travail*'), mais sans pédanterie,

avec un sens remarquable de la mesure, avec souplesse et liberté.
Saint Benoît entend que ses moines aient leur compte de sommeil,
environ sept ou huit heures, aussi bien que la ration du manger et du

boire, même durant les jeûnes du carême. Le vêtement aussi doit
être solide et chaud, il suffit au moine d'avoir deux tuniques et deux
coules « propter noctes et propter lavare ipsas res », et quand le

moine reçoit du neuf il rend le vieux qui doit être gardé au vestiaire

pour les pauvres te). On est loin de ces solitaires égyptiens qui
mettaient leur orgueil à se priver de sommeil ou de nourriture et

dont la crasse paraissait à travers les pièces de la peau de mouton.
Un exemple suffira de ce bon sens, qui ne craint pas de rompre avec
la vieille tradition monastique. Bien que nous lisions, dit saint

Benoît, que le vin n'est absolument pas pour les moines, c'est chose

que de notre temps on ne peut pas faire admettre aux moines,
accordons-nous du moins à ne pas boire jusqu'à satiété, mais plus
modérément, car «le vin fait dérailler même les sages » (Ecclésiastique,

xix, 2) te).

L'organisation du monastère témoigne de l'esprit romain de son

auteur : il veut une communauté bien réglée, où chacun soit à sa

place, et trouve dans ses occupations mêmes, et dans la vie commune,
l'occasion de s'entraîner à la vie religieuse te). Les fonctions sont réparties

entre plusieurs officiers; le «cellerarius » est préposé au cellier et

aux outils, 1'« infirmarius » à la maison des malades, P« hostiarius » à

la porte du monastère, le maître des novices enfin est chargé de

former les recrues ; si le nombre des moines est considérable, on instituera
des « decani ». Mais ce ne sont là que des offices ; cette « familia » a

son « pater » entièrement responsable des âmes qui lui sont confiées.

C'est l'abbé qui est à la tête de la maison, il est le lieutenant du

Christ, le vrai pasteur du troupeau, le sage médecin, qui sait comment
on traite des malades fort divers de tempérament. Ses pouvoirs sont

(') Cap. 48. — (2) Cap. 55. — (3) Cap. 40. — (4) Le monastère avec sa
clôture est l'atelier, « officina » des bonnes œuvres du moine qui s'exerce à l'humilité,
cap. 4.



go HENRI-PH. MEYLAN

extrêmes, les moines ne doivent rien faire sans son ordre ; soumis à

la règle, c'est lui qui l'interprète et qui l'applique ; il prend l'avis de

la congrégation dans les choses importantes, mais c'est à lui seul

qu'il appartient de décider te). Le seul frein que saint Benoît ait voulu
prévoir n'est pas d'ordre juridique, mais bien religieux, c'est le

sentiment de sa responsabilité, du compte («ratio») qu'il devra rendre
à Dieu, lors du redoutable jugement.

Mais cet abbé au pouvoir discrétionnaire est l'élu de la communauté

; ce sont les frères assemblés qui l'ont désigné unanimement
(« omnis Concors congregatio ») ou du moins la meilleure partie
d'entre eux (« sanior pars ») et l'évêque diocésain ne doit intervenir
qu'en cas d'abus et de relâchement. Ainsi donc le monastère
bénédictin forme à cet égard un tout autonome. Sans doute, on ne prétend
pas — pas encore —• se soustraire à la juridiction de l'ordinaire, on a

recours à lui pour consacrer les autels ; et c'est un prêtre du dehors

qui vient célébrer la messe du dimanche et des fêtes, quand il ne
s'en trouve point parmi les moines. Par ailleurs enfin la maison tire
d'elle-même tout ce qui est nécessaire à sa subsistance ; elle possède

au dehors ses terres, champs et prés, que cultivent pour son compte
les « servi » et les « coloni ». (Par exception seulement les moines vont
faire la moisson hors de la clôture.) te) C'est bien, au point de

vue économique, le type du domaine du Bas Empire et des royaumes
barbares, qui tend à se suffire à lui-même, les échanges avec le dehors

étant réduits au minimum.
Tel est, esquissé à grands traits, le caractère du monastère

bénédictin et de la vie des moines, qui militent « sub régula vel abbate ».

Saint Benoît n'est point un créateur, ni un novateur ; il a derrière
lui la grande tradition monastique de l'Orient, plus de deux siècles

d'expériences, et une littérature abondante dont il a tiré profit.
Mais ce qu'il a d'original, ce qui fait de lui un maître, c'est d'avoir
su choisir entre tant de prescriptions et de tendances pour donner

aux cénobites une règle de vie, admirablement équilibrée et adaptée
au climat tempéré de l'Occident. Ce qui lui appartient en propre
c'est l'esprit de sa règle, où le bon sens, le sens des réalités et des

difficultés de la vie quotidienne s'allient sans effort à l'amour des âmes

et à la recherche de la seule chose nécessaire.

Cette règle écrite pour son couvent du Mont Cassin, et sans doute

Cap. 2, qualis debeat abbas esse ; cap. 3, de adhibendis adconsilium fratri-
bus.. — (2) Cap. 48.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 91

pour d'autres monastères encore, ne prévoit pas d'ordre monastique,

pas plus qu'elle ne prétend être seule appliquée dans toutes les maisons

de l'Occident. Et de fait elle n'était pas la seule, et saint Benoît
n'a point été de son vivant le patriarche qu'on se représente parfois,

gouvernant du haut du Mont Cassin de nombreux monastères. Ce

n'est que lentement au cours de plusieurs siècles qu'elle a prévalu
en Occident, en Italie, dans la Gaule franque, en Angleterre et de là

en Germanie ; dès la fin du VIIIe siècle, sous le règne de Charlemagne,
on la considère comme la règle par excellence des monastères de

l'Empire franc ; elle fait loi, au même titre que la collection romaine
des canons des conciles ou la liturgie romaine de la messe envoyée
à Charles par le pape. Les autres règles monastiques d'origine franque,

espagnole ou irlandaise ont à peu près disparu du continent
devant celle du Mont Cassin te).

Mais si la règle bénédictine est devenue ainsi la norme des moines

d'Occident, les monastères bénédictins n'ont pu éviter la décadence

qui les menaçait, ni se soustraire aux influences générales qui s'exercent

sur le monde carolingien au IXe siècle. Le principe même de

l'autonomie, qui avait abouti dans certaines grandes abbayes, comme
à Saint-Denis, aux privilèges d'immunité et à une sorte d'exemption,
contribue à précipiter le relâchement de la discipline. La main mise
des laïques sur les biens d'Eglise et sur les dignités, dans les abbayes

comme dans les chapitres, tend à devenir le régime de fait de la
chrétienté, faute d'un pouvoir central assez fort, empereur ou pape,

pour tenir en échec les forces locales. Et encore ceci n'est-il que
l'aspect le plus extérieur, le plus frappant, de ce processus de féodalisa-

tion, dans lequel l'Eglise et le monde sont entraînés.
Aussi bien les réformes n'ont-elles pas manqué te). Ce n'est pas

un mot étranger aux hommes du moyen âge que celui de « reformatio

», parce que la chose est toujours à l'ordre du jour des conciles et
des assemblées, le retour à la règle, à l'ordre ancien, contre les « nou-
velletés ». Il suffira de marquer ici le caractère des deux grandes ré-

(') L'histoire même du texte de la règle bénédictine en est la preuve ; on la
trouve exposée dans la belle étude de L. Traube, Textgeschichte der Regel des hl.
Benedikt, 2. Aufl. (Abhandl. d. bayr. Akademie, phil. hist. Klasse, t. XXV, 2) 1910.
— (2) Je ne puis, à regret, que mentionner ici l'œuvre d'unification et de restauration

de Benoît d'Aniane, le conseiller de Louis le Pieux, mort en 821.



92 HENRI-PH. MEYLAN

formes bénédictines, celle de Cluny au Xe siècle, et celle de Cîteaux

au XIIe siècle.

Cluny, le monastère qui entoure l'église des Saints-Pierre et Paul,
fondé en 910 au diocèse de Macon, est le centre d'une restauration
de la discipline et de l'idéal bénédictins. L'âme de Cluny, a-t-on dit
avec raison, c'est l'office liturgique, la psalmodie toujours plus étendue,

célébrée dans la plus grande église de la chrétienté avec une
minutie et une somptuosité jamais dépassées. Mais Cluny marque
de ce fait même une étape dans le développement de l'ordre monastique,

la formation progressive d'une sorte de monarchie aux mains
de l'abbé de la maison mère. L'abbé de Cluny est chef d'ordre, et
désormais il y a un ordre ; cela tient aux nécessités même de la
réforme. L'observance régulière établie au monastère de Cluny va se

répandre dans les abbayes et prieurés qui lui sont soumis. Non sans

peine : à Fleury sur Loire les moines, à l'approche de saint Eudes

et des Clunisiens, se mettent en défense et menacent de mort ceux

qui veulent les réformer ; le plus souvent on ne vient à bout de ces

résistances qu'en installant dans la maison des moines de Cluny à

la place des récalcitrants, et en la soumettant étroitement à l'autorité

de l'abbé. Ces annexions, opérées de gré ou de force, ont contribué

à constituer l'ordre clunisien ; mais on se tromperait en y
cherchant une constitution où tous les monastères seraient égaux en
droit sous l'autorité de la maison mère. Bien au contraire, Cluny
n'a pu instaurer un régime égalisé et centralisé. Tout dépend de la

capacité personnelle et de l'influence effective de l'abbé ; et quand
la remarquable succession des grands abbés des Xe et XIe siècles

prend fin, la décadence a déjà commencé, « in capite et in mem-
bris ».

Ce problème de l'organisation constitutionnelle de l'ordre devait
être résolu par les tenants d'une nouvelle réforme bénédictine, les

moines « blancs » de Cîteaux. Le retour à la règle de saint Benoît,
prise à la lettre et sans les atténuations des « coutumes », tel est le

mot d'ordre des Cisterciens du XIIe siècle ; renoncer aux commodités

et au luxe des Clunisiens, sans posséder ni dîmes, ni rentes
foncières, ni colons, ni serfs, mais vivre uniquement du travail de

ses mains, se retirer dans les « déserts » pour y créer son domaine en
le défrichant, éviter tout conflit avec les évêques diocésains, célébrer
l'office dans de pauvres églises sans ornements, comme il convient
à ceux qui ont renoncé au monde, c'est là tout un programme de vie



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 93

monastique et c'est en même temps la critique mordante de ce qui
se fait à Cluny.

L'abbaye fondée au « désert » de Cîteaux (au sud de Dijon) en 1098,

après un début difficile, prit bientôt un essor prodigieux, grâce à

l'entrée en religion de saint Bernard et de ses compagnons ; moins de

vingt ans après sa fondation, l'abbaye de Cîteaux était mère de quatre
filles : la Ferté, Pontigny, Clairvaux et Morimond ; trente ans plus
tard, en 1152, on comptait environ trois cent cinquante monastères
cisterciens. Rapidement, le besoin s'est fait sentir de donner à cette
réforme une base solide et uniforme : la « charta caritatis », confirmée

par le pape en 1119, nous offre le premier exemple d'une charte
constitutionnelle. Comment régler les rapports des monastères entre
eux et avec l'ordre L'auteur de ce remarquable document y a

pourvu de deux façons, tout d'abord en respectant les liens de la
filiation, du lignage («linea»), chaque abbaye restant sous la garde de la
maison qui l'a fondée, non pas domination et exaction, mais
surveillance et « cura animarum » qui s'exerce par la visite annuelle du
« pater abbas » ; puis en maintenant la stricte uniformité des coutumes
monastiques par la réunion de tous les abbés de l'ordre, chaque
année, à Cîteaux. Le chapitre général de l'ordre, avec son bureau, les

« definitores », promulgue de la sorte des statuts valables dans tout
l'ordre. Visite et chapitre général sont les deux institutions essentielles

que Cîteaux a créées et qui ont été imitées bientôt par les

autres Bénédictins, et ailleurs encore. Du premier coup, on avait su

réaliser un équilibre durable entre l'autonomie des abbayes particulières

et de leurs filles et l'autorité centrale de l'ordre.
Cette innovation, car c'en est une et d'importance, n'est pas la

seule de ces zélateurs de la règle suivie à la lettre. Il faut noter encore
le caractère propre de l'économie cistercienne. Dans le monastère, la
distinction est faite rigoureusement entre les moines qui sont prêtres
et célèbrent l'office du chœur et la messe chaque jour, et les «convers»,
religieux aussi mais laïques, affectés à la culture des terres au dehors
dans les « granges » où ils résident à demeure. La spécialisation est
définitivement faite des prêtres et des laïques. Et surtout les résultats

économiques de l'exploitation directe vont se faire voir, pour
le profit matériel des abbayes. Les anciens monastères bénédictins,
comme ceux de Cluny, s'appauvrissent et s'endettent car ils ne font

que toucher des redevances fixes en argent ou en nature, et la valeur
de l'argent baisse avec les progrès techniques et l'essor des villes au



94 HENRI-PH. MEYLAN

XIIe siècle. Les Cisterciens au contraire exploitent eux-mêmes leur
domaine, souvent gagné par eux sur la forêt ou sur le marais ; ils
font de la culture intensive et de l'élevage W, ils exercent dans leurs
maisons les métiers nécessaires, ils ont leurs forges et leurs tanneries,
actionnées par le cours d'eau sur lequel ils ont bâti ; ils fréquentent
les foires et les marchés pour y vendre leurs produits. Les

conséquences sont aisées à voir : c'est la richesse, mais aussi « l'avaritiae
malum », qui va tomber sur ceux-là mêmes qui voulaient être pauvres

et travailler de leurs mains. Et c'est aussi l'indépendance
acquise à l'endroit des évêques, les privilèges d'exemption accordés

par les papes et, cela va sans dire, les litiges avec le clergé séculier

ou les anciens monastères bénédictins au sujet des dîmes. C'est enfin
l'influence sur le monde extérieur, la politique religieuse telle que
l'a pratiquée saint Bernard, abbé de Clairvaux, mêlé à toutes les

grandes affaires de la chrétienté.

Le type bénédictin, avec ses réformes rivales, est de beaucoup le

plus répandu au moyen âge. Il est loin d'être la seule forme de vie

monastique. Je ne puis que rappeler ici les essais d'organiser la vie.

érémitique, qui aboutissent en Italie à la congrégation de Camaldule,
de Saint-Romuald, l'ascète voyageur de Ravenne (mort en 1027), en

France à la maison de Chartreuse, fondée par saint Bruno au
diocèse de Grenoble (1084), qui lentement essaimera au dehors. Le

paradoxe de ces communautés de solitaires, dont chacun a sa

maisonnette à l'intérieur de la clôture, mériterait à lui seul une étude.
Ce qu'il y a de commun à tous les ordres et congrégations que je

vais passer en revue, c'est qu'ils se réclament tous de la règle de

saint Augustin et non de la règle de saint Benoît. Cela même est

caractéristique, car cette « régula beati Augustini » n'est pas autre
chose qu'une lettre de l'évêque d'Hippone (ep. 211, ad moniales)
adressée à un couvent de femmes, dont sa sœur avait eu la direction.

Non pas un règlement ou un code, mais une suite d'exhortations
et de conseils pratiques, que l'on avait dès le VIe siècle transposés
à l'usage du sexe masculin. C'est de ce texte vénérable, plus ancien
même que la règle bénédictine, que les réformateurs du clergé des

(x) Le mot d'un prieur clunisien est significatif : « Qualis vero religio est fodere

terram, silvam excidere, stercora comportare » (S. Bernard, ep., I, 4).



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 95

XIe et XIIe siècles se sont réclamés, en l'adaptant chaque fois aux
conditions particulières, par les coutumes et statuts des chapitres
des hôpitaux ou des monastères.

L'essor de vie religieuse qui se manifeste dans toutes les classes
de la société au XIe siècle, le siècle de la réforme grégorienne et de la
première croisade, a produit d'autres fruits encore. Il prend des

formes inattendues et caractéristiques dans les congrégations des

hôpitaux et dans les ordres militaires.
Les hôpitaux, où se pratiquent les œuvres de miséricorde, sont

un des titres les plus beaux du moyen âge ; bâtis sur les routes de

pèlerinage ou dans les villes, ces Hôtels-Dieu sont là pour héberger
les pèlerins, soigner les malades, recueillir les contagieux (peste, mal
des ardents) ou les aveugles, voire même pour recevoir des vieillards

et des pensionnaires (« donati »). Dans la plus extrême variété,
de la plus humble maison à l'ordre des Trinitaires, (ceux qu'on
appelle en France les Mathurins, « frères à l'asnon »), ils ont ceci de

commun de grouper, pour le service des malades qui sont les « seigneurs
de la maison», des religieux, prêtres, frères lais et sœurs, avec une
confrérie de laïques qui versent leur cotisation à l'hôpital pour
avoir part en retour aux bienfaits spirituels de la maison.

Mais il n'y a pas que les pèlerins de Saint-Jacques, ou du Mont
Saint-Michel, voire de Rome ou du Mont Gargan. Le pèlerinage de

Terre sainte, fréquenté dès les siècles anciens, a retrouvé sa vogue
dès avant les Croisades ; c'est en Terre sainte qu'il faut pourvoir à

héberger les pèlerins et à faire la police des routes. De cette double
nécessité sont nés les ordres militaires. L'Hôpital de Saint-Jean de

Jérusalem est le type de la congrégation hospitalière qui est devenue

un ordre militaire, en ajoutant au service des pèlerins et des malades

la protection du pays contre les infidèles ; tandis que les chevaliers
du Temple sont d'emblée une association militaire, une chevalerie

monastique. Cette adaptation à des conditions nouvelles, non seulement

en Palestine mais en Espagne et plus tard sur les confins des

royaumes slaves, n'a pas été sans provoquer de vives protestations.
Comment porter l'épée après qu'on a fait profession des vœux,
comment vivre en chevalier dans le siècle, après qu'on est mort au monde

Il fallut que saint Bernard intervînt en faveur du Temple, « de laude

nove militie », et les raisons mêmes qu'il avance pour défendre cette
« légion étrangère » en Terre sainte font voir qu'il y avait bien

quelque sujet de s'étonner.



96 HENRI-PH. MEYLAN

La structure des nouveaux ordres est déterminée par leur fonction

: il y a là des frères chevaliers et des frères sergents, quelques
chapelains, des clercs, enfin la masse des confrères affiliés. L'autorité
est aux mains du grand maître, assisté de son état major, et du
chapitre général, qui siège à Jérusalem dans la maison de l'hôpital
(plus tard à Acre, Limisso, Rhodes). Les maisons de l'ordre en Occident,

les « commanderies », réparties en provinces, ne sont là que

pour fournir des hommes et surtout des revenus réguliers, en argent
et en nature (toiles, feutres, sucre pour les malades, etc.). On sait
le grand développement que les opérations financières ont pris de ce

fait dans les établissements du Temple, à Paris ou à Londres, où
les frères de l'ordre furent les banquiers du roi avant de devenir
la proie des agents de Philippe le Bel.

Après le service des malades et des pèlerins, le service militaire
et la guerre sainte, voici enfin le service des âmes. Il serait bien

surprenant que le clergé lui-même n'eût pas été touché en quelque
mesure par l'idéal monastique ; il est bien vrai que c'est parmi les

prêtres séculiers que se rencontre la plus vive opposition aux succès

des réguliers, et cela est humain. Mais là aussi les tentatives n'ont
pas manqué de soumettre les clercs à l'observance d'une règle,
avant tout les clercs attachés au service d'une grande église, et
formant chapitre cathedral ou collégial. Dès l'époque carolingienne,
on peut noter ces efforts qui tendent à promulguer et à imposer la
vie régulière aux chanoines, sans succès durable d'ailleurs. La
tentative fut reprise à la suite de la réforme grégorienne ; elle aboutit
à la congrégation de Saint-Victor de Paris et à l'ordre de

Prémontré, pour ne citer que les plus grands. Il n'y eut jamais néanmoins
de réforme généralisée des chapitres ; les chapitres réguliers sont
restés la minorité ; d'autre part l'évolution de l'ordre de Prémontré
tend à l'assimiler au type monastique, avec les mêmes institutions,
la même structure qu'à Cîteaux.

Quelle que soit la variété des ordres envisagés jusqu'ici, vivant
sous la règle de saint Benoît ou sous la règle de saint Augustin, ils

ont des traits communs ; si les individus qui les composent ont fait
vœu de pauvreté, de chasteté et ti'obéissance, les communautés
auxquelles ils appartiennent sont autonomes et capables de posséder des



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 97

biens ; elles sont réellement propriétaires en ce monde de biens

temporels, comme aussi de biens spirituels dans l'autre monde, et
fort recherchées, voire même enviées, pour ces deux raisons. La
grande innovation du XIIIe siècle, c'est la création presque simultanée

de deux ordres qui ne possèdent rien, parce qu'ils ne veulent
rien posséder (« paupertas in communi ») à l'exemple du Christ et des

apôtres. Il faut remonter pour en comprendre l'origine par delà

François d'Assise ou Dominique.
Il est certaines paroles du Christ, certains thèmes bibliques qui,

brusquement, dans l'histoire de l'Eglise s'imposent à ceux qui les

entendent, redeviennent actuels et impératifs comme au premier
jour et suscitent un mouvement de fond qui répond à l'attente des

fidèles. L'idéal de la vie pauvre, les textes de la mission des apôtres
envoyés par Jésus, « sans bourse, ni souliers, ni bâton », pour prêcher
la pénitence et la venue du royaume de Dieu sont un de ces thèmes
là. Il réapparaît dans la chrétienté au début du XIIe siècle, sans
doute par suite du mouvement grégorien, et ne cesse plus dès lors de

hanter les consciences. Les prédicateurs errants de la France, Robert
d'Arbrissel, Vital de Savigny, d'autres encore, Norbert de Xanten
lui-même qui fonda Prémontré, ont ainsi parcouru les routes de la

Bretagne, de la Normandie et de l'Anjou comme celles des Flandres,
suivis d'une foule de pénitents des deux sexes, qu'il faudra bientôt
fixer en des établissements plus stables, tel Fontevrault au diocèse
de Poitiers.

Mais l'idée subsiste au long du XIIe siècle, une « idée-force »,

dangereuse pour l'Eglise elle-même quand elle est tournée contre le

clergé. C'est eËe qui est à l'origine de la prédication des pauvres de

Lyon, de Valdés, le riche marchand et de ses adeptes. Que l'Eglise
refuse à ces laïques l'autorisation de prêcher au peuple la pénitence,
ils passeront outre, et tenteront de réaliser en Lombardie et [en

Allemagne le retour à l'Eglise primitive. Et leur critique, qui n'a rien de

scolastique, atteint l'Eglise au point le plus sensible. Tandis que les

Vaudois et les « Humiliati » de Milan mènent leur propagande auprès
des simples et traduisent la Bible en langue vulgaire, tandis que
pullulent en Italie comme dans le Midi de la France les sectes
néomanichéennes des Albigeois, l'Eglise chrétienne est en train de perdre
visiblement son empire sur les âmes ; elle manque de prédicateurs,
car le clergé séculier se montre incapable de suffire à la tâche
primordiale : prêcher. Pas de séminaires pour former les clercs; dans les



98 HENRI-PH. MEYLAN

rares écoles cathédrales la théologie menacée par la concurrence
du droit canonique, qui donne le moyen d'arriver plus vite aux dignités

et aux prébendes. Et les besoins se font toujours plus pressants,
avec l'extraordinaire essor des villes au XIIe siècle, dans ces «

communes » de France et d'Italie où la population va croissant, où les

exigences des fidèles sont plus grandes. Il n'est pas question de faire

appel aux moines ; dans la règle le ministère paroissial, la « cura ani-

marum », leur est fermé. Quant aux chanoines, même ceux de

Prémontré, on ne peut compter sur eux. D'ailleurs, le contraste est

trop grand entre ces prébendiers, dont le type ou la caricature alors

déjà est devenue populaire, et les missionnaires vaudois ou
albigeois qui parcourent le pays en ascètes.

Il n'y a donc pas seulement «crise scolaire »te) à la fin du XIIe
siècle, mais encore crise paroissiale ; l'Eglise est en danger de perdre
la direction des âmes, faute de pouvoir agir efficacement sur les

masses. C'est dans ces conditions que sont nés les ordres nouveaux
des frères mineurs et des frères prêcheurs, et pour répondre à ces

besoins. Sans retracer ici la vie de saint Dominique ou celle de saint

François, il est aisé de montrer la corrélation précise.
C'est pour lutter contre les hérétiques albigeois que Dominique

d'Osma, le jeune chanoine espagnol, commence en Languedoc ses

tournées de prédication itinérante, sans la suite encombrante des

abbés cisterciens appelés à collaborer avec lui. Et c'est en vue de la

prédication et de l'étude qu'il fonde sa congrégation de chanoines

réguliers de saint Augustin, d'où sortira bientôt l'ordre nouveau des

« Predicatores ». C'est pour prêcher la pénitence au peuple d'Assise

et de l'Ombrie que François groupe autour de lui ses premiers
disciples. Après les années de crise qui ont fait de lui, jadis le prince de

la jeunesse d'Assise, l'ami des lépreux et le restaurateur des églises

en ruine, François a trouvé sa voie en entendant lire à Saint-Damien
l'évangile de la mission des apôtres. C'est là ce qui a orienté définitivement

sa vie et celle de ses frères ; vivre l'Evangile à la lettre, ne

plus rien avoir à faire avec l'argent, s'en aller par les villes et les

villages prêchant la pénitence et chantant les louanges de Dieu,
travailler de ses mains pour gagner la nourriture du jour, sans nul souci
du lendemain, et mendier par humilité pour que les autres aient le

privilège de donner, tout cela dans la joie libre et claire qui vibre en

Mandonnet, La crise scolaire au début du XIIIe siècle et la fondation de

l'ordre des Frères Prêcheurs, Rev. d'hist. eccl., t. XV, 1914.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE 99

son âme, et dans l'obéissance parfaite envers l'Eglise et les prêtres,
sans jamais dévier de la foi catholique, ni des pratiques de la dévotion,

voilà, semble-t-il, l'essence du mouvement franciscain, dans la

ligne même de cet Evangile retrouvé.
Le succès de cette prédication dans les provinces d'Ombrie, de

Toscane, de Lombardie, les missions au delà des Alpes, en France,
en Allemagne, en Terre Sainte, vont d'ailleurs susciter au petit
pauvre d'Assise les plus redoutables difficultés. Les textes évangéliques

dont il avait fait sa règle ne suffisent plus, il faut rédiger
une règle plus complète, prévoir un noviciat d'une année, et des

sanctions contre ceux qui quittent l'ordre ou qui désobéissent. Il
faut une organisation, des provinces confiées à des « ministres » ;

sous les ordres des ministres, les « custodes » et les « guardiani » ; un
chapitre général, non plus de tous les frères mais des ministres
seulement à la Portioncule, tous les trois ans. Un ministre général enfin,
François ayant abdiqué dès 1221; sans oublier le protecteur de

l'ordre, choisi parmi les cardinaux de la curie romaine.
Mais surtout le problème redoutable est posé de l'attitude à prendre

devant les richesses, les richesses spirituelles de la science aussi bien

que les richesses temporelles des biens fonds et des rentes. François
a toujours eu à l'endroit de l'argent une horreur presque physique

pour lui et ses frères ; quant à la théologie, il la révère chez ceux

qui font profession de l'enseigner, mais il n'en a cure, et il lui suffit

que les «minores» sachent annoncer l'Evangile aux simples, prêcher
les vices et les vertus, la pénitence et le salut, sans commentaires
ni gloses savantes. Mais quand les couvents des frères s'accroissent

démesurément, quand les maîtres de Paris et de Bologne prennent
l'habit de l'ordre, peut-on continuer à vivre comme il vit en Ombrie

Il faut des bâtiments, il faut des livres, il faut des ressources assurées,

et les donateurs sont là qui ne demandent qu'à donner. La curie

romaine, sachant bien le service que ces moines d'un nouveau genre,
ces « mendiants » si chers aux fidèles, rendent à l'Eglise tout entière,
ne leur ménage ni les privilèges ni les faveurs. Et cela du vivant même
de saint François ; il doit assister impuissant à cette évolution d'un
ordre qui, par son succès même, ne peut plus se soumettre à l'idéal
strict qui était le sien. Le testament rédigé peu de semaines avant
sa mort (octobre 1226) est le document poignant de cet inextricable
conflit. On n'en est sorti que par les fictions juridiques élaborées à

la curie, pour accorder, en théorie du moins, le principe de la pau-



ioo HENRI-PH. MEYLAN

vreté de l'ordre qui ne possède rien, avec le fait de l'usage, voire de

la possession, des bâtiments en pierre, des livres, des provisions et
des revenus en argent.

Que si l'on fait abstraction de cette douloureuse crise qui a duré

un siècle et plus dans l'ordre franciscain W, on constate que les deux
ordres, frères jumeaux et souvent rivaux, ont élaboré un type nouveau
adapté à leur temps. Au lieu de la « stabilitas loci » et de l'autonomie

du monastère, ces piliers de la conception bénédictine, un ordre
centralisé, dans lequel chaque frère a promis obéissance au ministre
général, — et celui-ci au pape, en vertu de quoi on peut être envoyé
d'un bout de la chrétienté à l'autre, voire en mission chez les Tartares
et jusqu'en Chine. Un ordre où les charges sont confiées pour peu
de temps à des hommes, contrôlés à tous les degrés de la hiérarchie

par une assemblée, le chapitre provincial ou le chapitre général. Un
ordre qui n'est plus lié à des terres, à des biens fonciers qu'il ferait
cultiver, mais dont les maisons, au lieu d'être à la campagne, au
« désert », sont bâties en pleine ville, dont les ressources sont les dons

en nature et en argent, bientôt des rentes sur les immeubles urbains.
Un ordre qui est spécialisé dans la prédication au peuple et l'étude
de la théologie, et qui s'est bien vite annexé la cure d'âmes, c'est-à-
dire les confessions des fidèles, l'absolution, les testaments et les

enterrements, au grand dépit du clergé séculier. Un ordre qui a la

faveur du public, à qui tous, rois, cités, seigneurs et petites gens,
veulent donner, parce qu'on trouve là la vie évangélique et qu'on
attend tout de leurs prières.

Par une sorte d'ironie des faits, ce sont précisément les ordres

mendiants, voués à la pauvreté, qui ont adapté la vie monastique à

la nouvelle économie urbaine, où l'argent tend à supplanter la terre.
Pareil succès ne va pas sans provoquer l'imitation et la jalousie. De

fait, on voit au XIIIe siècle un pullulement de petits ordres, tous
mendiants : ermites du Carmel, ermites de saint Augustin, Guillelmins,
frères du sac les « sachets »), « barrés », etc., dont beaucoup ont
disparu sans laisser de traces. Vers 1280, fra Salimbene, le chroniqueur

franciscain de Parme, se plaint que tout le monde mendie et

fait tort à ceux-là qui seuls en ont le droit, sans parler de ceux qui

(*) Cf. Gratien, Histoire de la fondation et de l'évolution de l'ordre des frères
mineurs au XIIIe siècle, Paris 1928; et l'essai remarquable de E. Jordan, Le premier
siècle franciscain, dans Saint François d'Assise, son œuvre, son influence, publié par
H. Lemaître et A. Masseron, Paris, 1927.



LES ORDRES MONASTIQUES AU MOYEN AGE ioi

ne copient que l'extérieur, comme les « pseudo-apostoli » d'Italie,
de fra Dolano. Mais aussi la jalousie, et c'est peu dire, les haines

tenaces de certains des évêques et des clercs, des maîtres de l'université

ou des prêtres des paroisses, qui se voient menacés par la
concurrence des frères, qui mettent tout en œuvre pour les discréditer
à la curie, et pour obtenir du concile de Lyon (1274) l'abolition de

toutes les nouvelles religions, « qui ne font que troubler le monde

et exploiter les fidèles ».

Il n'en reste pas moins que ce sont ces ordres qui ont en quelque
mesure sauvé l'Eglise du XIIIe siècle. Par leurs écoles, agrégées à

l'université de Paris, chaires du couvent de Saint-Jacques et des

Mineurs, où enseignèrent Albert le Grand et Thomas d'Aquin, Jean
de Parme et Bonaventure, ils ont rendu possible la solution du
redoutable problème posé par l'aristotélisme intégral, en conciliant la
science et la théologie ; par leurs églises, les églises de Saint-François
ou des Prêcheurs faites pour la prédication populaire, comme aussi

par leurs dévotions nouvelles, ils ont retenu les âmes dans le giron
de l'Eglise.

Il faudrait compléter le tableau de ce XIIIe siècle, qui est le

grand siècle du moyen âge, non pour son harmonie mais pour ses

conflits, en esquissant encore les mouvements laïques, sans règle ni

vœux ; mais si attrayante que soit l'étude de ces maisons de béguines
et de béghards, qui fleurissent de plus belle aux XIVe et XVe siècles,

avec les frères de la vie commune, dans la région du Rhin et aux
Pays-Bas, il n'entre pas dans mon propos de l'entreprendre ici. Il
n'est que temps d'arrêter cette revue générale te).

J'ai essayé de dessiner ici la courbe du monachisme bénédictin au

moyen âge et les lignes divergentes d'autres ordres, pour en faire
voir les types et montrer dans quelle mesure la courbe s'infléchit
sous l'influence des conditions du monde extérieur. On aurait pu de

même, à bon droit, montrer comment ces formes de vie bénédictine,
chartreuse, franciscaine, correspondent à des types définis de piété
chrétienne: qu'il s'agisse de la vie hors du monde dans la communauté,

(') C'est à dessein que je n'ai parlé ni de la vie du moine dans le monastère, ni
des cérémonies de la profession, ni de ses effets juridiques. Et pas davantage de

l'influence monastique sur le monde extérieur, dans l'histoire des lettres ou des arts,
de ce rayonnement des grandes abbayes de Bobbio ou de Saint-Gall, de Fulda ou
de Corbie sur le monde barbare, de cette tradition des lettres profanes et sacrées

par les « scriptoria » des monastères.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XX (N° 83, I932). J



I02 HENRI-PH. MEYLAN

de la pratique de la solitude, de la vie au désert ou du travail dans

ce champ, qui est le monde, des missions lointaines et de la cure
d'âmes, c'est l'éternel débat de Marthe et de Marie, de la vie active
et de la contemplation.

Il ne m'appartient pas d'aller plus loin. L'historien cherche à

comprendre, et à faire comprendre, non pas seulement les déformations
et les abus, mais l'idéal lui-même et les formes classiques d'un pareil
mouvement de vie spirituelle ; il ne peut rester insensible à ce qu'il y
a de grand dans la vie de ces fondateurs d'ordres et dans les sacrifices

anonymes de ces milliers de disciples ; il sait aussi combien c'est
chose difficile que de vouloir régler la pratique journalière de la
perfection chrétienne. Mais de porter un jugement motivé sur le principe
du monachisme, cela dépasse sa compétence ; c'est bien plutôt
l'affaire du philosophe ou du fidèle, du philosophe qui, du dehors, médite

sur les conditions permanentes de la vie de l'esprit, du fidèle qui juge
du dedans, au nom de l'Evangile, sans être lié à aucune autre règle.

Henri-Ph. MEYLAN.


	Les ordres monastiques au Moyen Âge

