
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 82

Artikel: Théologie et métaphysique. Partie II, Le problème christologique

Autor: Fornerod, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEOLOGIE ET METAPHYSIQUE

II

LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE

Nous avons cherché quelle devait être, en théologie, la méthode

qui doit, d'une part, tenir compte des manifestations phénoménales,

des faits historiques et, d'autre part, ne point méconnaître
les sources mystérieuses, d'origine métaphysique, de la religion et
du christianisme en particulier. Nous avons essayé de déterminer
les deux assises de la théologie, son fondement historique et son
fondement métaphysique. Aujourd'hui, nous voudrions éprouver
notre méthode en l'appliquant au problème christologique.

Ce problème est l'un des plus capitaux que pose la religion
chrétienne. La personne de Jésus de Nazareth, ou du Christ, n'est-elle

pas au centre même de notre religion? Vinet ne disait-il pas : «Le
christianisme, c'est Christ»? Ce qui différencie nettement le

christianisme de toutes les autres religions, c'est la personne de son
fondateur. Si le Bouddha caractérise le bouddhisme, si Zarathoustra

peut être envisagé comme l'inspirateur du parsisme, la personne de

Jésus de Nazareth est la propriété exclusive du christianisme. Si Jésus
adressait déjà à ses apôtres, lors de la scène de Cesaree de Philippe,
cette question : « Qui dit-on, parmi le peuple, que je suis, et vous,
qui dites-vous que je suis, moi le Fils de l'homme », cette question

se pose aux croyants de toutes les générations chrétiennes.
Les fidèles des communautés chrétiennes se font nécessairement

une représentation du Christ, leur Sauveur. Ils ne peuvent pas se

passer d'une idée du fondateur de leur religion. Le problème
christologique a préoccupé la théologie chrétienne de tous les temps,



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 21

seulement il prend une acuité plus ou moins grande suivant les

époques. Il s'impose de nos jours d'une manière plus incisive que
jamais.

L'histoire du christianisme nous montre que l'Eglise se laisse

dominer à chaque période par un problème plutôt que par un autre.
Prenons le dix-neuvième siècle : nos Eglises y ont été hypnotisées

par le problème ecclésiastique. Le mouvement du Réveil, en exaltant
la notion de la conversion, soulignait l'opposition entre le monde et

l'Evangile, entre la société des enfants de Dieu et les grandes Baby-
lones modernes. Dès lors, qui fait partie de l'Eglise, du corps du

Christ? Pour être membre d'une Eglise, quelles sont les conditions
à remplir? De là les divergences entre partisans des Eglises de

professants et des Eglises multitudinistes. La marche de l'Eglise
chrétienne au dix-neuvième siècle peut être caractérisée par l'évolution
du problème ecclésiastique.

Considérons le seizième siècle ; la période glorieuse de la
Réformation a été inspirée par le principe protestant par excellence de la

justification par la foi. L'idée de la grâce règne alors en souveraine.

L'opposition entre la justification par la foi et la justification par les

œuvres est le leit-motiv de toutes les discussions de ces temps
particulièrement troublés et combatifs. L'accent ne se porte pas sur le

problème christologique, parce qu'à cet égard les réformateurs ne
se sont pas montrés réfractaires à la théologie traditionnelle. Ils
ont admis les thèses principales des grands conciles œcuméniques.

Le problème christologique qui a passionné le quatrième siècle

redevient de plus en plus l'axe de la théologie moderne ; il détermine

pour une large part la position des divers courants de la pensée
chrétienne dans nos milieux. Qu'on y songe en effet. Qu'est-ce qui
sépare le plus le courant réactionnaire et le courant de la théologie
moderne Le professeur Lombard ne soutenait-il pas dans une des

séances de la Société vaudoise de théologie la parenté entre une
dogmatique protestante traditionaliste, conservatrice et la dogmatique
catholique ; et n'invitait-il pas ces deux cousines germaines à faire
front contre le même ennemi, la théologie dite libérale, nom qui
recouvre toute théologie non orthodoxe Une des plus profondes

divergences entre ces deux courants réside dans le fait que les dogmes
fixés par les conciles œcuméniques du quatrième siècle sont le

schibboleth pour les uns, tandis que les autres cherchent des

formules correspondant mieux à la mentalité du vingtième siècle.



22 ALOIS FORNEROD

Cherchons donc à nous rendre compte de la position du problème
christologique, de son point de départ.

Pour la théologie traditionnelle le point de départ du problème
christologique, c'est la Trinité, avec le dogme connexe des deux natures
en Christ. Pour elle, ces dogmes ne sont pas le point d'arrivée de

tout un long développement théologique, avec ses phases diverses,
ses alternances et ses partis, avec les assemblées dont le vote dépendait

de leur composition ainsi que des pressions politiques et
ecclésiastiques. Ces dogmes ne sont point pour elle le fruit de penseurs
chrétiens mais humains aussi, dont le travail est toujours révisable

et réformable. Non, ce sont des dogmes divins qui portent l'empreinte
de l'absolu. Ils contiennent l'essence même de la révélation chrétienne.
Aussi sont-ils et doivent-ils être le point de départ du problème
christologique. Le symbole d'Athanase du septième siècle exprime
bien l'immutabilité, la pérennité de ces dogmes, lorsqu'il fait débuter

et terminer son exposition par ces déclarations : « Quiconque
veut être sauvé doit avant toutes choses garder la foi catholique.
S'il ne la conserve point entière et inviolée, sa perdition éternelle

est certaine ». « Telle est la foi catholique : celui qui ne l'aura point
crue fidèlement et fermement ne pourra être sauvé. » Les symboles
des conciles œcuméniques contienent donc la vérité immuable de la
révélation chrétienne dont les germes se rencontrent déjà aux
origines du christianisme dans le Nouveau Testament, mais qui ne

trouvent leur expression parfaite que dans ces symboles. Il faut
donc partir du dogme de la Trinité et du dogme des deux natures en

Christ pour entrevoir le problème christologique sous son vrai jour.
Pour les partisans de la théologie moderne, ou théologie expérimentale,

du moment que les symboles sont l'aboutissement d'un travail
théologique de plusieurs siècles, ils ne sauraient être un point de

départ. Car ce long travail théologique, aux phases variées, ne

s'explique pas uniquement par l'inspiration et la révélation chrétiennes

ayant pour source la personne même du Christ. Des facteurs
historiques, des contingences humaines sont intervenus dans ce long
développement des premiers siècles. Harnack a soutenu avec raison

que tout le travail qui a abouti aux symboles des conciles œcuméniques

est le fruit à la fois de l'inspiration chrétienne et de la philosophie

grecque, cette dernière ayant prêté ses cadres à la spéculation
chrétienne. Cette thèse par excellence de l'histoire des dogmes de

Harnack n'a pas été réfutée ; elle conserve encore toute sa valeur.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 23

S'il en est ainsi, ne devons-nous pas remonter tout le cours des

premiers siècles pour rejoindre la personnalité même du fondateur
de la religion chrétienne? Notre point de départ ne saurait être la

spéculation chrétienne du quatrième siècle, mais la personne historique

de Jésus de Nazareth. Au lieu de partir de la divinité pour
comprendre l'humanité du Christ, la meilleure méthode nous paraît
consister à partir de l'humanité du Christ pour comprendre sa divinité.

Et cette méthode nous amène directement au fondement historique

du christianisme, fondement dont nous ne saurions nous passer.
Jésus de Nazareth est apparu à sa génération comme une personnalité

de son temps. Les foules qui le suivaient, les disciples qui
l'accompagnaient, les apôtres qui partageaient son intimité n'ont
jamais douté de sa véritable humanité. Lui qui parcourait les rives
du lac de Génézareth, qui assistait aux réunions des synagogues,
qui enseignait dans les parvis du temple, se présentait comme un
rabbi, plus impressionnant, plus puissant que les autres rabbis mais

toujours comme un rabbi. Les chrétiens de la première génération
étaient tellement convaincus de l'humanité réelle du Christ qu'ils
n'en pouvaient douter. Aussi, chose étonnante, la première hérésie

combattue par la théologie johannique n'est pas la négation de la

divinité, mais bien plutôt la négation de son humanité, hérésie

signalée en particulier par la seconde épître de saint Jean, au verset

7 : « Car plusieurs séducteurs sont entrés dans le monde, qui ne

confessent point que Jésus-Christ est venu en chair ».

Au reste, qui de nous conteste que Jésus de Nazareth n'ait pas été

une personnalité historique? Il n'y a que les négateurs de l'extrême
gauche, comme un David Strauss au dix-neuvième siècle et un
docteur Couchoud au vingtième, pour soutenir que tout ce que nous

savons du Christ n'est qu'un tissu de légendes et de mythes, et que
du Christ historique nous ne savons rien, si même il y a eu un Jésus
de Nazareth Mais si nous laissons de côté les partisans du Jésus

légendaire ou mythique, tous les théologiens chrétiens sont d'accord

pour affirmer l'historicité de Jésus de Nazareth. Les divergences
éclatent seulement à propos des conséquences qui découlent de la

parfaite humanité du Christ. La théologie traditionnelle tend à

soustraire le Jésus de l'histoire aux conditions ordinaires, nous dirons

normales, de l'humanité, pour l'élever au-dessus des contingences

historiques. La théologie moderne, ou expérimentale, au contraire,



24 ALOIS FORNEROD

est prête à accepter pour le Christ de l'histoire le fait qu'il a été
soumis aux lois générales qui président à la vie humaine.

Nous ne sommes point partisans du déterminisme métaphysique,
du déterminisme absolu qui ne voit dans la vie physique, animale

ou humaine, comme dans la vie des sociétés, qu'un pur mécanisme.

Il y a dans la vie des impondérables avec lesquels nous devons compter.

Même dans la vie végétale, des savants naturalistes constatent
une évolution douée d'une certaine élasticité, avec un minimum et
un maximum de développement. Dans la vie humaine, toute personnalité

possède son mystère, son x qui ne peut s'expliquer ni par les

lois ataviques héréditaires, ni par l'influence des milieux. Mais alors
même que nous revendiquons la liberté morale et l'idyosyncrasie de

toute personnalité, toujours est-il que toute personnalité humaine est
intimement liée à son temps, à son époque. Si novateur, si créateur
de courants nouveaux que soit un génie, il est toujours le produit
des générations qui l'ont précédé, il sort des entrailles de l'histoire,
il n'en est qu'un chaînon. Pour le comprendre, il faut le replacer dans

son cadre, dans son milieu. Le Bouddha est un fruit du développement

religieux brahmanique alors même qu'il fonde une religion
nouvelle. Zarathoustra ne se comprend que dans le milieu que le
Zend-Avesta nous fait connaître. Jésus de Nazareth se rattache au

courant religieux des grands prophètes d'Israël. L'apôtre Paul avait
conscience des liens intimes qui unissaient le Christ à son époque,
lorsqu'il affirmait, dans son épître aux Galates, chapitre iv, verset 4 :

« Mais lorsque les temps ont été accomplis, Dieu a envoyé son Fils,
né d'une femme, né sous la loi ». Et Jésus reconnaissait, lui le premier,
l'union intime entre l'Ancienne Alliance et la Nouvelle, lorsqu'il
déclarait dans Matthieu xvn, 11 : «Ne croyez pas que je sois venu

pour abolir la Loi ou les prophètes ; je suis venu non pour abolir,
mais pour accomplir ». La personnalité historique de Jésus-Christ
doit donc être examinée et traitée comme toute personnalité
historique, et replacée dans son cadre.

Au point de vue historique Jésus se présente tout d'abord à nous
comme une personnalité religieuse ayant agi sur la société de son

temps. Tandis que, par respect pour la personne du Christ, toute
comparaison entre lui et les autres fondateurs de religion paraît indigne

aux théologiens orthodoxes, pour notre part nous ne craignons

pas cette comparaison. L'humanité du Christ entraîne son incarnation

dans les conditions historiques de son siècle.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 25

Ce lien intime entre la personne du Christ et le milieu religieux
de son temps implique que nous devons distinguer entre l'inspiration

centrale de la personne et l'œuvre du Christ, qui a une portée
universelle, éternelle, et les représentations religieuses du Nouveau
Testament qui, elles, sont fortement influencées par la mentalité

juive du premier siècle.

Lorsque, sous l'influence des études historiques, la réalité de la vie
humaine de Jésus de Nazareth fut établie et que la mode des Vies
de Jésus prévalut, pour nous le faire mieux comprendre on a cherché
à le situer au sein de la vie juive du premier siècle. Ce fut là l'effort
en particulier d'Edmond Stapfer dans ses trois volumes sur Jésus-
Christ. L'auteur distingué de la Palestine au temps de Jésus-Christ
était bien armé pour cela. Cette tentative était des plus heureuses.

Que de détails, que de faits particuliers de nos Evangiles qui ne

peuvent être compris qu'avec une pleine connaissance historique
du milieu palestinien Seulement, cette recherche de la couleur locale

ne doit pas nous faire méconnaître l'inspiration centrale de la vie
et de l'œuvre du Christ qui, elle, s'élève au-dessus des conditions de

temps et d'espace et possède une valeur universelle et éternelle.
Le problème qui se pose est celui-ci : dans quelle mesure la personne

historique de Jésus de Nazareth a-t-elle payé son tribut comme tout
homme à son époque? Ainsi prenons deux exemples. Les récits
de guérisons des démoniaques portent la marque de l'idée qu'on
se faisait à cette époque de ces maladies étranges qui sont de tous
les temps, puisque nous n'avons qu'à aller dans nos asiles d'aliénés

pour être en présence des mêmes manifestations. Pour le premier
siècle, ces maladies provenaient de la pénétration dans le corps
des malades de véritables esprits. Nos savants modernes les expliquent

par des troubles cérébraux. Il n'y a pas là une question de

piété ; nous pouvons, sans être taxés d'irréligion, opter pour l'explication

moderne. Or les récits des évangiles prêtent à Jésus l'explication

du premier siècle. Ce n'était pas là une simple accommodation
à des préjugés populaires ; Jésus a partagé cette représentation
de son temps, sans que la valeur morale et religieuse de sa personnalité

soit par là atteinte en quoi que ce soit. Sinon, il faudrait
attribuer au Christ historique la science infuse, la toute-science qui
ne convient point à une véritable humanité.

La chrétienté primitive a été unanime à attendre la parousie

comme devant se produire au cours de la première génération.



26 ALOIS FORNEROD

L'apôtre Paul espérait, un temps, y assister et ne pas passer par la

mort : «Voici, je vous dis un mystère, nous ne mourrons pas tous,
mais tous nous serons changés en un instant, en un clin d'œil, à la
dernière trompette. La trompette sonnera et les morts ressusciteront

incorruptibles, et nous, nous serons changés»*1). Tout le Nouveau
Testament témoigne de cette attente générale de la parousie. Dans
les trois évangiles synoptiques cette croyance est mise dans la bouche

même du Christ : « Je vous le dis en vérité, cette génération ne

passera point que tout cela n'arrive»*2). Certes Jésus de Nazareth,
avec sa conscience messianique, s'est dégagé des formes du messianisme

théocratique charnel de son peuple. Il a résisté aux tentations

du messianisme glorieux, il a saisi que la croix, le don de sa

vie était la condition même de son élévation. Par la croix à la gloire
Il a pourtant payé son tribut à son époque en parlant de l'imminence
de la parousie, alors qu'il avouait en même temps : « Pour ce qui est
du jour et de l'heure, personne ne le sait, ni les anges de Dieu, ni le

Fils, mais le Père seul»*3).
Si l'humanité du Christ implique son incorporation à l'histoire

juive du premier siècle, elle nous fait envisager sa vie et son œuvre
comme un drame de la vie spirituelle, un drame de l'ordre moral et

religieux. Toute vie humaine implique la lutte, mais les luttes pour
le pain de chaque jour, les luttes économiques ou politiques ne sont
rien en comparaison de la lutte pour la domination de l'âme et de

son épanouissement. Aussi l'homme est-il appelé à marcher par la
foi au travers des épreuves de la vie, au travers de tentations toujours
renouvelées. C'est sa vie spirituelle qui fait sa grandeur et sa noblesse.

Jésus de Nazareth n'a pas été soustrait à ces conditions essentielles
de la vie humaine. Au contraire, les éléments de sa vie spirituelle,
de sa vie morale, de sa vie religieuse ont été intensifiés, portés à

leur perfection, de telle sorte que la vie humaine apparaît en la

personne du Christ dans sa plénitude. Il a été l'homme vrai. Et s'il
a pris le titre de Fils de l'homme en raison même de sa portée
messianique, il a été véritablement le Fils de l'homme, l'homme tel

qu'il doit être.
Ce qui atteste le plus à nos yeux la véritable humanité du Christ,

c'est le rôle immense que jouent dans la vie de Jésus de Nazareth
la prière et la tentation.

Jésus est l'homme de prière par excellence. Avec lui, nous som-

(J) I Cor. xv, 50-52. — (2) Marc xm, 30. — (3) Mat. xxiv, 36.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 27

mes sur les cîmes de la vie spirituelle. La prière est le véritable
entretien filial de l'âme avec son Père céleste, et la soumission à la
volonté du Père en est la caractéristique. La prière sublime est celle
de Gethsémané : « Non pas ce que je veux, mais ce que tu veux ».

La prière est le fait de la créature, elle est la marque distinctive de

sa dépendance vis-à-vis de son créateur. Dieu écoute, répond aux
prières des fidèles. Il ne prie pas. Si Jésus sur la terre était la seconde

personne de la Trinité, l'égal du Père, on ne comprendrait pas le

rôle capital de la prière dans sa vie; les heures de retraite dans la

plaine, sur la montagne, le matin, le soir, la nuit, sont de véritables
ravitaillements d'une âme humaine qui avait besoin de nourriture
spirituelle, de même que le corps ne peut se passer d'aliments. La
vie de Jésus, dans le quatrième évangile tout aussi bien que dans
les synoptiques, est dominée par le principe de la subordination à

son Père céleste. Il prie son Père céleste comme une créature doit
prier son créateur.

Et précisément, si Jésus de Nazareth est un homme de prière,
c'est qu'il connaît les tentations ; il sait que ce n'est qu'au travers
d'une lutte spirituelle, au travers d'épreuves que l'homme doit
marcher par la foi. Toute la vie du Christ est enveloppée de tentations.

Le récit de la tentation au désert inaugure son ministère

public ; la tentation en Gethsémané termine sa carrière terrestre.
Et alors, si les tentations jouent un si grand rôle dans la vie de Jésus,

nous devons les prendre au sérieux. C'étaient de véritables tentations,

Jésus pouvait y succomber comme il pouvait les surmonter.
S'il a été victorieux, c'est qu'en lui nous pouvons contempler le

triomphe de l'esprit de sainteté et nous admirons sa grandeur morale

et religieuse. Si Jésus de Nazareth n'avait pas eu une nature humaine
semblable à la nôtre, si son humanité n'était qu'un habillement
extérieur recouvrant une substance absolument différente de la

nôtre, si Jésus était d'une essence complètement opposée à une
véritable humanité, alors le drame religieux et moral de la conscience

du Christ perd à nos yeux toute sa valeur ; il se transforme en un
mythe magique qui n'a plus de réalité. Comme l'épître aux Hébreux

exprimait mieux la véritable humanité du Christ que le dogme de la

Trinité, lorsqu'elle déclarait : « Car nous n'avons pas un souverain
sacrificateur qui ne puisse compatir à nos faiblesses ; au contraire, il
a été tenté comme nous en toutes choses, sans commettre de péché » *¦).

(1) Hébr. iv, 15.



28 ALOIS FORNEROD

En rendant au christianisme son fondement historique, nous
retrouvons un Christ qui est une personnalité humaine, qui prend
rang dans l'histoire et appartient à la classe des fondateurs de

religion. Son caractère spécifique ressort de sa vie spirituelle, de sa vie
morale et religieuse.

Seulement, le fondement historique n'est pas tout ; nous avons
vu que la religion, que la piété possède un fondement métaphysique,
puisqu'elle ne peut pas se contenter du monde phénoménal,
puisqu'elle renferme en elle un principe surnaturel. Voyons donc, avec
les expériences chrétiennes, comment se présente à nous la personne
historique du Christ.

Il est de mode, dans un certain camp théologique, d'accentuer la

divergence qui existerait entre les synoptiques et la théologie
paulinienne. Avec les synoptiques, nous serions sur le terrain des

principes, de la proclamation du royaume de Dieu, dont Jésus de Nazareth

aurait été le héraut mais sans que sa personne elle-même puisse
être envisagée comme le centre du royaume. Avec la théologie
paulinienne, au contraire, la personne du Christ serait devenue tellement
absorbante, exercerait une telle hégémonie que le Christ ne serait plus
le simple prédicateur du royaume de Dieu, mais qu'il deviendrait
l'objet même de la foi. Nous n'aurions plus la foi de Jésus mais la

foi en Jésus. Paul aurait été la cause de cette déviation malheureuse
du christianisme à ses origines ; il serait le propagateur d'une christolâtrie.

Pour notre part nous ne sommes point convaincu de cette déviation
malheureuse. Le courant christocentrique, nous le constatons déjà
au sein des synoptiques eux-mêmes. Si nous comparons les textes,
nous pouvons constater parfois que dans les plus anciens le nom du

Christ est omis, tandis que dans les plus récents il se trouve en
vedette. Prenons par exemple deux textes de Luc. Luc xvn, 33 dit :

« Celui qui cherchera à sauver sa vie la perdra, et celui qui la perdra
la retrouvera », tandis que dans Luc ix, 24 nous trouvons : « Car
celui qui voudra sauver sa vie la perdra, mais celui qui la perdra à

cause de moi la sauvera ». Lisons encore dans les synoptiques des

paroles comme : « Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et chargés

et je vous donnerai du repos »("). «Si quelqu'un scandalisait un de

ces petits qui croient en moi...»(2) « Il leur dit : Suivez-moi et je vous

(') Mat. xi, 28. — (2) Mat. xvm, 6.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 29

ferai pêcheurs d'hommes. » (f) Ces paroles montrent bien qu'aux
yeux du Christ sa personne joue un rôle capital pour l'établissement

du royaume de Dieu. Aussi devons-nous comprendre que le

mouvement christocentrique devait s'accentuer dans la mesure où

les expériences chrétiennes mettaient en vedette la personne du

Christ comme le médiateur, celui par lequel les fidèles prenaient
conscience des réalités spirituelles du royaume.

Autre est le point de vue de ceux qui restent étrangers à la foi
chrétienne, autre le point de vue de ceux qui deviennent de véritables

fidèles. Pour les premiers, Jésus ne sera jamais qu'un homme,
un génie religieux un peu meilleur que les autres, mais un simple
homme, le prédicateur de la bonne nouvelle du royaume de Dieu.
Pour les seconds, au contraire, la personne du Christ est la source
même de leur vie spirituelle. D'après le quatrième évangile Jésus
disait à Thomas : « Je suis le chemin, la vérité et la vie. Nul ne vient
au Père que par moi» (2). Tous les chrétiens positifs trouvent en Christ
la véritable communion avec leur Père céleste. Ils font une
expérience divine, le Christ leur révèle Dieu, le Christ leur fait connaître
Dieu. Tous les disciples du crucifié peuvent s'approprier cette
déclaration de l'apôtre Paul : « Etant donc justifiés par la foi, nous avons
la paix avec Dieu, par notre Seigneur Jésus-Christ, à qui nous devons

d'avoir eu par la foi accès à cette grâce dans laquelle nous demeurons

fermes, et nous nous glorifions dans l'espérance de la gloire de Dieu.
Bien plus, nous nous glorifions même dans les afflictions, sachant

que l'affliction produit la persévérance, la persévérance la victoire
dans l'épreuve, et cette victoire l'espérance. Or, l'espérance ne

trompe pas, parce que l'amour de Dieu est répandu dans nos cœurs

par le Saint-Esprit qui nous a été donné »(3). La personne de Jésus
de Nazareth fait faire à ses disciples les expériences religieuses les

plus profondes. En elle et par elle nous communions avec notre
Père céleste, nous saisissons le divin.

Cherchons à caractériser cette expérience chrétienne du divin que
nous faisons avec Jésus-Christ et relevons tout d'abord l'autorité
divine qui se dégage pour les chrétiens de la personne de Jésus de

Nazareth.
Les catholiques réclament comme la vertu chrétienne par excellence

l'obéissance. La grande Eglise d'autorité qu'est l'Eglise catho-

f1) Mat. iv, 19. —(2) Jean xiv, 6.— (3) Rom. v, 1-5.



30 ALOIS FORNEROD

lique ne saurait supporter la contradiction. Les fidèles, les laïques
n'ont qu'à s'incliner devant les représentants de cette Eglise qui
incarne la Révélation. Le pape n'est-il pas le représentant du Christ
sur la terre Aussi, croire ce que l'Eglise veut qu'on croie, faire ce

que l'Eglise veut qu'on fasse est, pour le catholicisme, le principe
même de l'obéissance chrétienne. Et toute contestation des individus
s'insurgeant contre l'Eglise ne saurait être que le fait d'orgueilleux
insensés. Aussi sommes-nous, nous autres protestants, coupables
de ce péché par excellence, l'orgueil, l'orgueil spirituel, le plus déplorable

de tous Eh bien, non, c'est à tort qu'on nous reproche ce

péché d'orgueil spirituel. Nous aussi, nous prônons l'humilité, l'obéissance.

L'obéissance est aussi pour nous une vertu chrétienne cardinale.

Mais cette obéissance, à qui la devons-nous A Dieu seul, et

précisément parce qu'en Christ nous saisissons le divin, l'autorité du
Christ est pour nous souveraine. Remarquons en passant que nous
n'identifions point le document de la révélation chrétienne qu'est
le Nouveau Testament avec le Christ lui-même. C'est l'inspiration
centrale de la personne du Christ se dégageant de toute son œuvre
et parlant directement à nos consciences, que nous reconnaissons

comme la révélation suprême. Aussi le Christ divin domine nos

consciences, il constitue l'autorité morale et religieuse souveraine.
C'est au Christ révélateur de notre Père céleste que nous devons
obéissance. Certes, nous dépendons toujours les uns des autres, nous
recevons une grande partie de nos connaissances par l'intermédiaire
de notre entourage, mais nous conservons le droit d'examiner la
possibilité de reviser nos jugements et de faire un départ entre ce que
nous pouvons ou ne pouvons pas accepter. Par son inspiration morale
et religieuse, le Christ fait autorité sur nous en ce que, vis-à-vis de

lui, nous avons le sentiment d'une dépendance absolue. Il est la
conscience de notre conscience. Et l'orientation de notre vie morale

et religieuse émane de sa personnalité. Il faut donc qu'il y ait dans

cette personnalité un caractère unique qui le distingue de toutes les

autres personnalités humaines. Ce caractère unique est précisément
constitué par le divin que l'expérience chrétienne nous fait trouver
en la personne de Jésus-Christ.

Cette expérience chrétienne du divin que nous faisons au contact
de la personne de Jésus-Christ culmine dans la sainteté que nous
saisissons en lui. « Saint, saint, saint est l'Eternel des armées, toute
la terre est pleine de sa gloire », disait déjà l'Ancien Testament. La



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 31

sainteté est une des manifestations de la divinité. Or précisément

parce que le Christ est possédé par l'esprit de sainteté, il exerce un

jugement des âmes. A son contact, les hommes pécheurs saisissent

tout l'écart qui existe entre ce qu'ils devraient être et ce qu'ils sont.
Les voiles tombent : « Arrière de moi, car je suis un homme pécheur ».

Ce cri de Pierre est l'expression des âmes saisies par la sainteté du

Christ. Et précisément parce que nous devons, en face du Christ,
nous humilier, nous repentir, avouer notre profonde misère spirituelle,
les chrétiens affirment comme postulat de leur foi l'anhamartasie de

Jésus de Nazareth. Nous ne pouvons pas prouver historiquement

que le Christ ait été sans péché, parce que les documents nous

manquent ; nous n'avons que le tableau de son ministère public, alors

même que rien dans nos documents ne puisse être avancé comme
une défaillance, comme une faute, une chute de sa part. La conscience
du Christ se présente à nous comme une conscience sans fissure ;

elle est aussi pure que du cristal. Mais l'argument le plus puissant

pour soutenir la sainteté absolue du Christ vient de cette expérience
de sainteté que le chrétien fait au contact du Christ. Celui qui
convainc de péché les consciences et qui fait surgir en elles l'aube d'une
vie de pureté, de lumière, de sainteté, comment pourrait-il provoquer
ces expériences s'il n'était lui-même tout pénétré de l'esprit de sainteté

qui est la caractéristique même du divin
Cette expérience chrétienne du divin qui s'affirme par l'autorité,

la sainteté, se dévoile aussi par l'amour. L'égoïsme est la caractéristique

de l'homme naturel. L'homme pécheur que nous sommes est

foncièrement égoïste. L'égoïsme constitue la racine même de notre
être. Toutefois, même chez l'homme le plus corrompu se manifestent
des traces d'altruisme qui montrent que nous sommes destinés à

devenir des êtres sociables capables de dévouement, de charité. Et
pourtant l'amour parfait ne vient pas d'en bas, il vient d'en haut. La
vraie charité est divine, comme l'affirme avec beaucoup de force la

première épître de Jean : « Bien-aimés, aimons-nous les uns les autres ;

car l'amour est de Dieu et quiconque aime est né de Dieu et connaît
Dieu. Celui qui n'aime pas n'a pas connu Dieu, car Dieu est amour.
L'amour de Dieu a été manifesté envers nous en ce que Dieu a envoyé
son Fils unique dans le monde afin que nous vivions par lui. Et cet
amour consiste non point en ce que nous avons aimé Dieu, mais en

ce qu'il nous a aimés et a envoyé son Fils unique dans le monde afin

que nous vivions par lui. Bien-aimés, si Dieu nous a ainsi aimés, nous



32 ALOIS FORNEROD

devons aussi nous aimer les uns les autres »('). Et précisément, c'est

cet amour divin parfait que l'âme rencontre dans son contact avec
le Christ. Voilà pourquoi nous trouvons en lui le pardon des péchés
dont nos âmes ont tant besoin, l'assurance de la grâce divine qui
seule peut faire naître dans nos cœurs égoïstes la flamme du véritable

amour, qui s'oublie lui-même, qui se dévoue, qui se sacrifie. En
Christ seul nous trouvons la miséricorde infinie de notre Dieu, de

notre Père céleste.

Et si l'âme chrétienne fait en Christ l'expérience du divin, qui se

manifeste par l'autorité, la sainteté et l'amour, elle fait aussi l'expérience

que le divin en Christ est esprit et vie. Et c'est bien là une

caractéristique spécifique de la vie chrétienne, elle élève la
personne du Christ au-dessus du temps et de l'espace ; elle lui confère

une valeur pour les chrétiens de tous les temps et de toutes
les races.

Sur les milliards d'humains qui passent sur la planète Terre, combien

peu laissent de traces après eux Ils sont bien vite oubliés ; ils

sont comme s'ils n'avaient jamais existé. Un petit nombre seulement

persistent dans la mémoire des hommes. Leur esprit se perpétue
dans certains cercles au sein de leur génération. L'esprit d'un Platon,
d'un Descartes, d'un Spinoza demeure chez les disciples qui lisent et

s'imprègnent de leurs écrits. Mais qu'est-ce que cette perpétuité de

l'esprit de certains génies dans le souvenir des hommes, en comparaison

de la valeur actuelle, permanente du Christ au sein des

communautés chrétiennes Son esprit est plus vivant que jamais ; il est
la source jaillissante de la vie chrétienne. Le Christ est toujours le

vrai et l'unique médiateur entre les hommes et Dieu. C'est toujours
par son œuvre accomplie sur la terre au premier siècle qu'il agit. Son

action actuelle procède de l'inspiration de vie qui a éclaté dans sa

personne au sein du milieu juif et qui a rayonné dans les âmes de ses

premiers disciples. Mais il ne s'agit pas de simples souvenirs ; son

esprit est aussi vivant qu'aux premiers jours. Aussi ne peut-on le

désassocier de l'esprit de Dieu le Père, ou du Saint-Esprit. Dans les

épîtres du Nouveau Testament est proclamée la subordination du

Fils unique, du Christ vis-à-vis du Père. Le Christ est le médiateur ;

il nous conduit au Père, il nous montre le Père mais il ne se substitue

jamais à lui. D'autre part, dans l'œuvre spirituelle de l'enfantement
à la vie chrétienne on ne peut distinguer l'action du Père de l'action

(>) I Jean iv, 7-11.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 33

du Christ et de l'action du Saint-Esprit : c'est le même Esprit divin.
Aussi les termes d'esprit de Dieu, esprit du Christ et Saint-Esprit
sont-ils pris l'un pour l'autre. Cette remarque que nous faisons à

propos des épîtres du Nouveau Testament, nous la faisons également

aujourd'hui à propos de l'action du Christ dans les âmes chrétiennes.
Et c'est précisément parce que le chrétien fait en Christ une

expérience du divin que nous pouvons parler à propos de Jésus d'une
communion spirituelle avec Dieu par le Christ. Un profond mysticisme
se dégage des épîtres pauliniennes. Le parallèle qu'il établit d'une

part entre la mort du Christ et la mort de l'homme charnel et d'autre

part entre la résurrection du Christ et la naissance à la vie spirituelle,
à la vie du TrveÛLia, est des plus significatifs. Aussi nous parle-t-il de

la vie chrétienne comme d'une vie cachée. Car, dit-il, « vous êtes

morts et votre vie est cachée avec Christ en Dieu. Quand Christ votre
vie paraîtra, alors vous paraîtrez aussi avec lui dans la gloire»*1'.
Cette communion spirituelle intime est la source même de la vie
chrétienne selon Paul ; de là ces affirmations caractéristiques : « Je

puis tout par celui qui me fortifie » *2) et : « Si je vis, ce n'est plus moi

qui vis, c'est Christ qui vit en moi»*3). Ce mysticisme de l'apôtre
Paul est une des caractéristiques de la foi chrétienne de tous les

temps, du christianisme moderne comme du christianisme des

origines.

Le chrétien fait donc au contact de la personne du Christ l'expérience

du divin. Aussi dans l'inspiration de la vie et de l'œuvre de

Jésus de Nazareth trouve-t-il non seulement l'orientation vraie de

son existence mais la révélation suprême du plan de Dieu à l'égard
de notre humanité pécheresse. La personne du Christ, alors même

que comme personnalité humaine du premier siècle elle est insérée

dans le cadre de la vie juive, a une valeur qui plane au-dessus du

temps et de l'espace : elle est le miroir des pensées éternelles de notre
Père céleste. De là, dans la théologie paulinienne et dans la théologie
johannique, l'union intime établie entre l'œuvre de la rédemption et
l'œuvre de la création. L'œuvre de la rédemption ne fait que mettre
au jour la fin dernière de l'œuvre de la création. De là le rôle de la

préexistence du Christ chez Paul, de là le rôle de la Parole faite chair
du quatrième évangile. Cette union est une intuition chrétienne des

plus profondes. Dans l'œuvre du Christ, la conscience chrétienne ne

(1) Col. m, 3-4. — (2) Phil. iv, 13. — (3) Gai. 11, 20.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XX (N° 82, I932). 3



34 ALOIS FORNEROD

se contentera jamais de voir l'œuvre d'un Juif, les pensées, si belles

soient-elles, d'un simple philosophe ; elle se trouve en présence d'une

œuvre divine donnant le vrai sens de la vie, la fin sublime vers laquelle
évolue l'humanité transformée par l'inspiration chrétienne, fin qui
met précisément en saillie les pensées dernières du Créateur. Aussi
la révélation divine en la personnalité du Christ a une portée non
seulement individuelle, mais universelle. Elle est bien le miroir où
viennent se réfléchir les pensées éternelles de Dieu. Cette union, dans

la personnalité du Christ, de l'œuvre rédemptrice et de l'œuvre créatrice

peut être exprimée de diverses manières. La christologie
paulinienne n'est pas identique à la christologie johannique. Nous pouvons

mettre les conceptions théologiques du premier en rapport avec
la spéculation réaliste émanative de l'époque, pour laquelle ce qui
a le plus de valeur est nécessairement plus ancien ; mais nous ne
devons pas méconnaître le bien-fondé de cette tendance théologique
qui met en relief la valeur éternelle, la valeur cosmique du divin que
nous trouvons en Christ.

Du point de vue historique, nous nous trouvons en présence d'un
Jésus-Christ personnalité soumise aux conditions de la vie humaine.
Du point de vue mystique ou spéculatif, les expériences chrétiennes

nous font trouver le divin dans la personne du Christ divin qui se

manifeste par l'esprit d'autorité, l'esprit de sainteté, l'esprit d'amour,
l'esprit de vie éternelle qui fait du Christ la révélation suprême de

Dieu au sein de l'humanité. Le Christ est l'homme divin, véritablement

homme, véritablement Dieu. Aussi le Nouveau Testament nous
donne-t-il bien la caractéristique vraie de la personnalité de Jésus
de Nazareth, lorsqu'elle l'appelle à la fois le Fils de l'homme et le

Fils unique de Dieu.
Nous pourrions nous en tenir là. Pourquoi aller plus loin Affirmer

la pénétration, la fusion de l'humain et du divin dans la personne
du Christ, cela ne suffit-il pas Ne devons-nous pas accepter le

mystère tel quel Pouvons-nous vraiment tout expliquer, pouvons-
nous tout ramener à des propositions rationnelles ne faisant aucune
entorse aux lois de la logique pure Ne sommes-nous pas souvent
en présence de mystères qui nous dépassent, la vie n'est-elle pas un
mystère La vie physique est une réalité. Se laisse-t-elle enfermsr
dans des formules ayant une valeur absolue Tous les savants
cherchent à la définir, mais dans leurs énoncés ils se laissent influencer

par leur spécialité. Un physicien, un chimiste, un biologiste, un



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 35

zoologiste auront toujours la tendance à donner à la définition de la
vie physique l'empreinte de leurs recherches particulières. La vie

physique restera un mystère planant sur toutes les définitions
données. Si la vie physique est déjà un mystère, à plus forte raison la
vie humaine. On ne peut l'expliquer uniquement par les tendances

héréditaires, par l'atavisme ainsi que par le milieu, comme si les

personnalités humaines n'étaient que des amalgames accidentels
d'instincts et d'influences extérieures ; comme s'il y avait une chimie
humaine analogue à la chimie organique ou inorganique Et alors,
si la vie physique et la vie humaine sont déjà des mystères,
comment l'union de l'humain et du divin ne serait-elle pas un mystère
d'un ordre supérieur, résistant à toutes les explications Le mot
d'ordre de Charles Secrétan n'est-il pas ici de saison Il cherchait
des explications à tout ce qui était passible d'une explication. Mais

il arrive des moments où les explications ne suffisent plus, parce
qu'on est en présence de problèmes qui nous dépassent. Alors, disait-il,
prosternons-nous et adorons. En face de notre Père céleste révélé

par le divin que nous saisissons en Christ, nous sommes prêts, nous
aussi, à nous prosterner et à adorer.

Et pourtant l'homme est un penseur impénitent ; il cherche

malgré tout des explications. Aussi les théologiens, en présence de

l'humain et du divin qui constituent la caractéristique de la personne
du Christ s'efforcent-ils de trouver une solution rationnelle, c'est-à-
dire une solution que leur raison puisse accepter. Aujourd'hui nous
sommes en présence, sur ce point, de deux courants théologiques.
Le mystère de l'incarnation du divin dans la personne humaine de

Jésus de Nazareth est pour le premier un mystère de l'ordre
ontologique, pour le second de l'ordre moral et religieux.

La solution conservatrice, traditionnelle, orthodoxe, aussi bien
dans le catholicisme que dans le protestantisme, d'accord avec les

données des conciles de Nicée et Chalcédoine, s'inspire de l'explication
ontologique. Pourquoi ne pouvons-nous pas l'accepter tout simplement,

pourquoi notre conscience se cabre-t-elle en face de dogmes

comme ceux de la Trinité ou des deux natures Nous allons en

exposer les raisons principales.
Lorsque nous comparons aux évangiles canoniques les symboles

de Nicée et de Chalcédoine, nous avons la sensation la plus vive que
l'orientation du christianisme n'en est plus la même. Dans le Nouveau

Testament c'est l'atmosphère morale et religieuse qui nous



36 ALOIS FORNEROD

saisit, enveloppant tout. Les conditions d'entrée dans le royaume
de Dieu sont toutes d'ordre spirituel. Quoi de plus sublime et de

plus profond que les Béatitudes, qui ouvrent le Sermon sur la
montagne, ce pacte du royaume de Dieu « Heureux les pauvres en

esprit, car le royaume des cieux est à eux. Heureux les affligés car
ils seront consolés. Heureux les débonnaires car ils hériteront la terre.
Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice car ils seront rassasiés.

Heureux les miséricordieux car ils obtiendront miséricorde. Heureux
ceux qui ont le cœur pur car ils verront Dieu. Heureux ceux qui
procurent la paix car ils seront appelés fils de Dieu. Heureux ceux qui
sont persécutés pour la justice car le royaume des cieux est à eux. »**)

Ce sont des conditions purement religieuses et morales qui sont
réclamées par le Christ à ses disciples. La repentance et la foi, dans

le sens de confiance, sont les portes mêmes du royaume de Dieu. Cette

caractéristique du ministère de Jésus de Nazareth dans l'évangile
de Marc nous donne la note du spiritualisme chrétien. « Après

que Jean eut été livré, Jésus alla dans la Galilée, prêchant l'Evangile

de Dieu. Il disait : Le temps est accompli et le royaume de Dieu

est proche. Repentez-vous, et croyez à la bonne nouvelle. »*2) Jamais

Jésus n'a imposé à ceux qui venaient à lui des conditions dogmatiques

et philosophiques.
Avec les symboles de l'Eglise qui inspirent la foi orthodoxe nous

sommes plongés en pleines discussions théologiques et philosophiques

sur la substance, l'oùcria. Relisons le symbole de Nicée, com

posé en 325 : « Nous croyons en un seul Dieu, Père, tout-puissant,
créateur de toutes choses, visibles et invisibles. Et en un seul

Seigneur, Jésus-Christ, le Fils de Dieu, engendré unique du Père, c'est-à-
dire de l'essence du Père ; Dieu de Dieu, lumière de lumière, vrai Dieu
de vrai Dieu: engendré et non pas fait; consubstantiel au Père;

par lequel toutes choses ont été faites au ciel et sur la terre. Lequel

pour nous autres hommes et pour notre salut est descendu et s'est

incarné et fait homme ; a souffert et est ressuscité au troisième jour
et est monté aux cieux et viendra juger les vivants et les morts.
[Nous croyons aussi] au Saint-Esprit. Tous ceux qui disent qu'il y a

un temps où il n'était pas et qu'avant d'avoir été engendré il n'était

pas et qu'il a été tiré du néant ou qu'il est d'une autre hypostase

ou substance, ou que le Fils de Dieu est créé variable ou sujet au

(1) Mat. v, 1-10. — (2) Marc 1, 14-15.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 37

changement, l'Eglise catholique les anathematise ». Voyons encore
la définition du dogme de la Trinité dans le symbole d'Athanase :

« Quiconque veut être sauvé doit avant toutes choses garder la foi
catholique. S'il ne la conserve point entière et inviolée, sa perdition
est certaine. Or la foi catholique consiste en ceci : que nous révérions

un seul Dieu dans la Trinité et la Trinité dans l'unité, sans confondre
les personnes, et sans séparer la substance : car autre est la personne
du Père, autre celle du Fils, autre celle du Saint-Esprit, mais la
divinité du Père et du Fils et du Saint-Esprit est une seule divinité,
même gloire, même majesté coéternelle. Tel qu'est le Père, tel est le

Fils, tel aussi est le Saint-Esprit. Le Père est incréé, le Fils est incréé.

Le Père est immense, le Fils est immense, le Saint-Esprit est immense.
Le Père est éternel, le Fils est éternel, le Saint-Esprit est éternel ;

néanmoins il n'y a pas trois Eternels mais un seul Eternel ; comme
il n'y a pas trois Incréés ni trois Immenses, mais un seul Incréé et

un seul Immense. Pareillement, le Père est tout-puissant, le Fils est

tout-puissant, le Saint-Esprit est tout-puissant et néanmoins il n'y a

pas trois Tout-Puissants mais un seul Tout-Puissant. Ainsi le Père

est Dieu, le Fils est Dieu, le Saint-Esprit est Dieu et néanmoins il
n'y a pas trois Dieux mais un seul Dieu. Aussi le Père est Seigneur,
le Fils est Seigneur, le Saint-Esprit est Seigneur, et néanmoins il
n'y a pas trois Seigneurs mais un seul Seigneur. De même que nous

sommes obligés par la vérité chrétienne de confesser que chaque
personne en particulier est Dieu et Seigneur, ainsi la religion catholique
nous défend de dire qu'il y a trois Dieux ou Seigneurs. Le Père n'a
été fait ni engendré par personne ; le Fils par le Père seul, et non

pas fait, non pas créé mais engendré. Le Saint-Esprit n'a point été

fait, ni créé, ni engendré. Le Saint-Esprit n'a point été fait ni créé

ni engendré par le Père et le Fils mais il en procède. Donc le Père

est unique il n'y a point trois Pères ; le Fils est unique, il n'y a point
trois Fils, le Saint-Esprit est unique, il n'y a point trois Saint-Esprits.
Et dans cette Trinité nul n'est antérieur ni postérieur ; nul plus
grand ou plus petit, mais toutes les trois personnes sont coéternelles

et parfaitement égales entre elles ; qu'ainsi en toutes choses comme
il a été dit ci-dessus, l'unité soit révérée dans la Trinité et la Trinité
dans l'unité. Donc quiconque veut être sauvé qu'il pense ainsi
touchant la Trinité ».

Nous faire envisager cette philosophie théologique sur la substance,

sur l'oùffia divine, comme étant l'essence du christianisme, de telle



38 ALOIS FORNEROD

Sorte que celui qui n'accepte pas et ne répète pas ces formules est

anathematise, ne peut être sauvé, n'est-ce pas vraiment changer
l'axe du christianisme, tel que nous le révèlent les livres du Nouveau
Testament L'Evangile, qui est la source de la vie morale et
religieuse du christianisme, s'est mué en philosophie religieuse. Cette
transformation nous paraît des plus regrettables, alors même que
nous reconnaissons légitime de construire une philosophie chrétienne.

Rien n'est plus intéressant, au reste, au point de vue historique,
que d'étudier les diverses phases de l'évolution théologique qui a

abouti aux formules orthodoxes. Certes il y a dans le Nouveau
Testament des éléments que les partisans de la théologie
traditionnelle peuvent invoquer comme étant les racines des dogmes
consacrés. Seulement, vouloir assimiler les dogmes de la Trinité et
des deux natures avec la théologie paulinienne et johannique, c'est
méconnaître étrangement l'empreinte spécifique de ces deux
théologies bibliques. Chez elles le principe du subordinatianisme est
encore souverain, tandis que l'essence même des dogmes des grands
conciles ce sont les spéculations sur la notion de substance. Cette
notion de substance a été fournie aux théologiens chrétiens du
troisième siècle et des suivants par la philosophie grecque ; elle est la

catégorie par excellence de l'esprit grec. Or ces préoccupations-là
nous sont devenues tout à fait étrangères.

Certes, l'inspiration et la révélation sont des éléments essentiels de

la religion. Dans le christianisme, l'inspiration et la révélation sont
parfaites. En Jésus-Christ, les voiles tombent, Dieu se fait connaître.
Et cette lumière ne vient pas d'en bas, elle n'est pas le fruit de la
mentalité humaine, elle vient d'en haut, elle est divine. Seulement,

qu'est-ce que Dieu nous dévoile en Jésus-Christ Ce que Dieu est

en soi, dans son essence intime, dans sa substance, ou bien ce que Dieu
est pour nous et ce que Dieu attend de nous Là est la question
suprême. Même dans le christianisme l'être divin, l'être en soi reste

mystérieux. Dieu dépassera toujours l'intelligence humaine. Comment

le fini, le relatif, la créature pourraient-ils posséder la formule
de l'Etre absolu, infini L'essence divine restera toujours mystérieuse

pour l'esprit humain. Nous avons bien de la peine à formuler
les éléments d'une psychologie humaine, et nous voudrions posséder
la psychologie de Dieu et connaître les arcanes d'une morphologie
divine La conscience chrétienne est éclairée, illuminée par la
révélation de Dieu en Christ, parce qu'en Christ, et en Christ seul, nous



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 39

savons de certitude absolue ce que Dieu est pour nous et ce qu'il
attend de nous. Dieu est pour le chrétien le Dieu esprit, le Dieu

saint, le Dieu juste, le Dieu amour, notre Père céleste. Et, avec la

première épître de Jean, « nous avons vu et nous attestons que le
Père a envoyé le Fils comme Sauveur du monde. Celui qui confessera

que Jésus est le Fils de Dieu, Dieu demeure en lui et lui en
Dieu. Et nous, nous avons connu l'amour que Dieu a pour nous et
nous y avons cru. Dieu est amour ; et celui qui demeure dans l'amour
demeure en Dieu et Dieu demeure en lui»*1).

La révélation de Dieu en Christ est d'ordre moral et religieux,
elle porte avant tout sur les relations qui doivent exister entre
l'homme et Dieu ; elle nous donne la raison même de l'existence
humaine et de l'univers en nous dévoilant les fins dernières que le Dieu

amour poursuit au travers de toute son œuvre rédemptrice. Aussi
le christianisme nous donne-t-il la vérité salutaire, celle que nous
appelons tout court « la vérité ». Cette vérité salutaire nous suffit.
Quant aux spéculations sur l'oûCia divine, elles nous paraissent de

pures spéculations verbales. Certes, nous comprenons la portée des

débats des grands conciles lorsque nous les plaçons dans leur cadre

historique ; mais la mentalité grecque nous est devenue étrangère,
aussi éprouvons-nous la nécessité de nous placer sur une autre plateforme

philosophique pour saisir l'union intime du divin et de

l'humain dans la personne du Christ.
Les spéculations sur PoùcTÎa divine reposent en définitive sur

l'antithèse de l'humain et du divin. Déjà dans le gnosticisme, qui
comme le soutient Harnack avec raison est l'hellénisation à l'état
aigu du christianisme, nous trouvons cette antithèse. Le problème
sotériologique, envisagé sous l'angle cosmique, est résolu par une
série d'éons qui doivent nous faire passer insensiblement de l'absolu
au relatif, de l'esprit à la matière, de l'infini au fini. Les éons, ces

intermédiaires entre Dieu et le monde, sont laissés de côté par la

spéculation théologique orthodoxe ; mais elle est toujours dominée

par cette opposition de l'absolu, de l'infini, de l'esprit et du relatif,
du fini, de la matière, qui aboutit en christologie à l'opposition entre
une nature divine et une nature humaine, opposition qui nous conduit

dans une impasse. Malgré toutes les subtilités déployées pour
combiner les rapports de l'humain et du divin en Christ, l'humanité

(>) Jean iv, 14.



+o ALOIS FORNEROD

finit par n'être qu'une apparence, un vêtement dont un être ontolo-

giquement différent de l'homme se revêt accidentellement. La
théologie chrétienne orthodoxe est et restera toujours du pur
docétisme.

Alors, si la plateforme de la théologie orthodoxe ne nous paraît
pas heureuse, quelle autre pourrait mieux nous satisfaire La théologie

de la conscience, qui fait de l'union du divin et de l'humain
un mystère de l'ordre moral et religieux bien plus qu'un mystère de

l'ordre ontologique, nous paraît plus fidèle à l'inspiration évangélique.

Ce n'est plus une philosophie dont la notion de l'être en soi est

l'axe, mais une philosophie spiritualiste dont la notion de l'esprit
est l'âme.

Une philosophie imprégnée de christianisme doit accorder la réalité
la plus haute et la plus profonde à l'ordre moral et religieux. La
Bible met précisément en un relief puissant les attributs moraux de

la divinité ; nous ne rencontrons point en elle de spéculations sur
l'oùffia, sur l'être en soi. Dieu y est tout d'abord le Dieu saint, le Dieu

juste, le Dieu fidèle, le Dieu amour. Et tous ces attributs découlent
de la conception du Dieu vivant qui est le Dieu esprit, selon la magnifique

définition du Christ lui-même, lorsqu'il disait à la Samaritaine :

« Femme, crois-moi, l'heure vient où ce ne sera ni sur cette montagne,
ni à Jérusalem que vous adorerez le Père. Vous adorez ce que vous
ne connaissez pas; nous, nous adorons ce que nous connaissons, car
le salut vient des Juifs. Mais l'heure vient, elle est déjà venue, où les

vrais adorateurs adoreront le Père en esprit et en vérité, car ce sont
là les adorateurs que le Père demande ». « Dieu est esprit et il faut que
ceux qui l'adorent l'adorent en esprit et en vérité. » *J) Ce Dieu esprit,
ce Dieu saint, juste, amour, est la réalité dernière. Il est la source
même de toute vie, de la vie physique comme de la vie religieuse et

morale. Mais alors même qu'en soi il reste toujours l'Etre infini,
l'Etre absolu, l'Etre mystérieux qui dépasse tout ce que nous pouvons

concevoir et devant lequel nous n'avons qu'à nous prosterner
et à adorer, le Dieu du christianisme, le Dieu amour, notre Père
céleste n'est pas un être qui soit antithétique à l'homme, sa créature,
puisqu'il l'a créé à son image et à sa ressemblance et qu'il nous
appelle à devenir ses enfants. Parvenir à la stature du Christ, n'est-ce

(i) Jean iv, 21-23.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 41

pas la fin dernière de l'homme régénéré Il y a donc en l'homme

un sanctuaire où Dieu et l'homme se rencontrent, où la fusion de

l'humain et du divin peut s'accomplir ; c'est le for de la conscience

morale et religieuse ; c'est ce qui constitue la personnalité chez

l'homme. La personnalité est la notion essentielle pour saisir
l'incarnation de l'esprit de Dieu dans l'humanité.

Laissons-nous instruire par l'histoire des religions. En dehors du

christianisme, les progrès que nous constatons au sein des religions
proviennent d'une augmentation de la spiritualité. Les personnalités

qui sont l'âme des courants religieux ont des dispositions morales

et religieuses toujours plus accentuées. Tiele relève avec beaucoup
de force cet élément de la personnalité comme un des ressorts les

plus puissants de l'évolution religieuse. Ainsi dans les religions
animistes et polythéistes l'élément personnel, sans être totalement
absent, est réduit à son minimum ; ces religions se composent avant
tout de coutumes, de traditions collectives, de rites magiques. Dans
les religions morales, les personnalités sont déjà plus marquantes.
Les religions des livres sacrés, des Védas, du Zend-Avesta, du Coran

par exemple, sont le fruit soit de groupes de personnalités religieuses,
soit d'un génie religieux. Et la spiritualité s'accentue dans la mesure
où l'inspiration, s'incarnant dans une institution ou un enseignement,

touche de plus près la personnalité religieuse. Les fortes
personnalités des prophètes qui constituent la révélation même d'Israël
sont caractéristiques à cet égard. Ils distinguent entre la parole de

Dieu dont ils se font l'écho et leur propre personnalité. Mais ce

message, distinct de la personne, a traversé la personnalité du

prophète. C'est au fond de la conscience du prophète que l'Eternel s'est

fait entendre. Et alors, si nous saisissons que la personnalité humaine

est, dans son for intérieur, le sanctuaire où Dieu se révèle, où Dieu
se fait entendre, il doit en être à plus forte raison de même pour
Jésus de Nazareth. Sa personnalité elle-même est l'incarnation de

l'esprit de Dieu. Il y a identification entre la révélation parfaite et
sa personnalité. Sa personnalité est la Révélation même.

Le Nouveau Testament nous parle du Christ comme étant le Fils

unique de Dieu. Le caractère unique de la personne du Christ, nous
le maintenons. Au sein de notre monde de souffrances et de péché,
au sein d'une humanité troublée par un désordre moral universel,
l'apparition dans une personnalité humaine de la sainteté, de

l'amour parfait, de la vie divine, de la vie éternelle est inouïe. Elle



42 ALOIS FORNEROD

est un pur mystère, que nous ne songeons point à démontrer au

moyen de preuves logiquement irréfutables. Nous ne sommes pas
rationalistes. Nous admettons, au nom même de nos expériences
religieuses et morales, ce mystère. Soutenir qu'en une conscience

humaine le divin a habité au point de faire de Jésus de Nazareth

une exception au sein d'une humanité pécheresse, c'est irrationnel,
nous le reconnaissons. Nous ne croyons pas qu'un homme sans péché
puisse se rencontrer, à part Jésus-Christ, à la surface de la terre.
On nous dirait qu'il en existe un au sein des populations de l'Inde,
de l'Afrique ou de l'Europe, que nous ne l'admettrions pas. Admettre
cette exception pour Jésus, c'est un mystère d'ordre moral et
religieux avant tout.

Nous ne pouvons pas accepter le mystère d'ordre ontologique du

dogme de la Trinité parce qu'il détruit la véritable humanité du
Christ et fait de toute l'œuvre de la rédemption une œuvre magique.
Affirmer la réalisation de la sainteté, des perfections morales et

religieuses, de l'incarnation de l'esprit divin dans une personnalité
humaine n'est point une thèse antihumaine. Cette exception du

Christ se justifie en principe. Oui, nous sommes pécheurs, nous

appartenons tous à une humanité où règne le désordre moral. Mais,
si pécheurs que nous soyons, nous sommes appelés à la sainteté, à

la justice, à l'amour, à la vie divine ; nous devons devenir des saints,
des enfants de Dieu, des Fils de Dieu. Le fait que notre conscience

nous impose l'idéal chrétien prouve qu'il n'y a pas une opposition
d'essence entre Dieu et nous. L'apparition du Fils unique de Dieu

en la personne de Jésus de Nazareth atteste l'œuvre de rédemption
poursuivie par notre Père céleste ; elle est pour les croyants un fait
mystérieux qui impliquerait un commencement nouveau au sein de

l'humanité.
Dans les protévangiles de Matthieu et de Luc, la solution de ce

mystère est cherchée dans la naissance surnaturelle. Remarquons

que la naissance surnaturelle ne joue aucun rôle ailleurs dans tous
les écrits du Nouveau Testament, il n'en est pas question dans le

corps des synoptiques. Elle est absente de la théologie paulinienne ;

elle ne fait pas même partie intégrante de la théologie johannique.
«Les Juifs», lisons-nous dans le quatrième évangile, «murmuraient
à son sujet parce qu'il avait dit : Je suis le pain qui est descendu du
ciel. Et ils disaient : N'est-ce pas là Jésus, le fils de Joseph, celui
dont nous connaissons le père et la mère » La naissance surnatu-



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 43

relie pourrait expliquer la création nouvelle qu'est la personne de

Jésus de Nazareth. Seulement, au point de vue dogmatique la
descendance par la mère seule ne saurait expliquer pourquoi Jésus
aurait été exempt de la tache du péché originel, la mère aussi bien

que le père transmettant l'héritage ancestral. D'autre part les

documents des protévangiles soulèvent de grosses questions
exégétiques. Pour nous, nous acceptons simplement ce mystère d'ordre
moral et religieux, sans vouloir l'expliquer.

Et nous ne dirons pas que l'activité morale du Christ soit la cause
de sa filialité divine, de ses dispositions religieuses, comme si nous
subordonnions la vie divine du Christ à sa vie morale ; parce que nous

sommes en face de l'antinomie qui se trouve à la base même de toute
vie religieuse, de toute vie chrétienne. Le chrétien religieusement
reçoit tout de Dieu, il est l'œuvre de la grâce divine. Sa conversion,
sa régénération proviennent de Dieu même. C'est notre Père céleste

qui en prend l'initiative. Il y a une grâce prévenante. Tout est l'œuvre

de Dieu, comme le dit saint Paul, « car c'est Dieu qui produit
en vous la volonté et le faire selon son bon plaisir»*1'.

Mais si tout est œuvre de la grâce, au point de vue religieux, au

point de vue moral tout est œuvre de l'homme. Sans la volonté du

fidèle, Dieu ne peut pas besogner dans son cœur. Le fidèle est ouvrier
avec Dieu, comme l'affirme également l'apôtre Paul. « Car nous

sommes ouvriers avec Dieu, vous êtes le champ de Dieu, l'édifice de

Dieu. »*2) Si nous admettons les deux termes de cette antinomie qui
se trouve à la base de la vie chrétienne, sans vouloir atténuer l'un
ou l'autre de ces deux termes, nous devons le faire également pour
la personnalité du Christ. La perfection morale et la perfection
religieuses sont connexes, elles s'appellent l'une l'autre. Aussi la
personnalité du Christ, toute pénétrée de Dieu, est-elle l'incarnation
de Dieu même. L'apôtre Paul avait raison, lorsqu'il affirmait dans

l'épître des Colossiens : « Car en lui [en Christ] habite corporellement
toute la plénitude de la divinité»*3).

La personnalité du Christ, toute pleine de Dieu, peut être dès lors

l'organe de l'œuvre de la rédemption divine. La conscience du Christ
est le miroir qui réfléchit les pensées éternelles de Dieu à l'égard de

notre humanité. Le quatrième évangile affirme avec beaucoup de

force et avec raison cette identité de pensées, de sentiments, de

(1) Phil. u, 13. — (2) 1 Cor. m, 9. — (3) Col. n, 9.



44 ALOIS FORNEROD

volonté entre le Christ et son Père céleste. « Philippe lui dit : Seigneur,

montre-nous le Père et cela nous suffit. Jésus lui dit : Il y a si

longtemps que je suis avec vous et tu ne m'as pas connu, Philippe Celui

qui m'a vu a vu le Père, comment dis-tu : Montre-nous le Père Ne

crois-tu pas que je suis dans le Père et que le Père est en moi Les

paroles que je vous dis, je ne les dis pas de moi-même ; et le Père qui
demeure en moi, c'est lui qui fait les œuvres. Croyez-moi, je suis

dans le Père et le Père est en moi ; croyez du moins à cause de ces

œuvres, m*1)

Et si la personnalité du Christ est au centre de l'œuvre de la

rédemption, parce qu'elle est l'organe même de la rédemption, cette
personnalité, par l'esprit divin qui l'enveloppe, est toute pénétrée
de vie éternelle, elle est élevée au-dessus du temps et de l'espace. Le
Christ rédempteur continue à être le médiateur de l'Alliance de la

grâce. L'apôtre Paul a exalté avec raison ce rôle permanent au sein

de l'économie actuelle de la personnalité du Christ, lorsqu'il disait
dans l'épître aux Philippiens : « C'est pourquoi aussi Dieu l'a souverainement

élevé et lui a donné le nom au-dessus de tout nom, afin qu'au
nom de Jésus tout genou fléchisse dans les cieux, sur la terre et sous
la terre, et que toute langue confesse que Jésus-Christ est Seigneur,
à la gloire de Dieu le Père»*2).

Sur le terrain de la vie religieuse et morale, la personne du Christ se

présente donc comme vraiment humaine et vraiment divine à la fois,
et elle reste subordonnée à Dieu puisque cette personne du Christ

poursuit sa mission de médiateur qui ne cessera qu'à la fin des temps,
lors de la réalisation parfaite du royaume de Dieu, selon la belle
vision que l'apôtre Paul nous fait entrevoir dans la première épître aux
Corinthiens : « Mais maintenant, Christ est ressuscité des morts. Il
est les prémices de ceux qui sont morts. Car puisque la mort est

venue par un homme c'est aussi par un homme qu'est venue la
résurrection des morts. Et comme tous meurent en Adam, de même

aussi tous revivront en Christ, mais chacun en son rang, Christ
comme prémices, puis ceux qui appartiennent à Christ, lors de son
avènement. Ensuite viendra la fin, quand il remettra le royaume à

celui qui est Dieu et Père, après avoir détruit toute domination,
toute autorité et toute puissance. Car il faut qu'il règne jusqu'à ce

qu'il ait mis tous les ennemis sous ses pieds. Le dernier ennemi qui

(*) Jean xiv, 8. — (2) Phil. 11, 9-11.



LE PROBLÈME CHRISTOLOGIQUE 45

sera détruit c'est la mort. Dieu en effet a tout mis sous ses pieds.
Mais lorsqu'il dit que tout lui a été soumis, il est évident que celui

qui lui a soumis toutes choses est excepté. Et lorsque toutes choses

lui auront été soumises, alors le Fils lui-même sera soumis à celui

qui lui a soumis toutes choses, afin que Dieu soit tout en tous »*').

La personne du Christ, vraiment humaine, vraiment divine,
subordonnée à Dieu comme le vrai médiateur qui conduit au Père, qui
est le chemin, la vérité, la vie, est le don de Dieu. Elle résume bien

notre point de vue, la parole du quatrième évangile qui forme le

centre de plus d'une de nos confessions de foi modernes : « Car Dieu

a tant aimé le monde qu'il a donné son Fils unique, afin que
quiconque croit en lui ne périsse point mais qu'il ait la vie éternelle ».*2)

A. FORNEROD.

(') I Cor. xv, 20-28. — (2) Jean ni, 16.


	Théologie et métaphysique. Partie II, Le problème christologique

