Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 20 (1932)

Heft: 82

Artikel: Théologie et métaphysique. Partie Il, Le probleme christologique
Autor: Fornerod, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380212

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE ET METAPHYSIQUE

IT

LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE

Nous avons cherché quelle devait étre, en théologie, la méthode
qui doit, d’une part, tenir compte des manifestations phénomé-
nales, des faits historiques et, d’autre part, ne point méconnaitre
les sources mystérieuses, d’origine métaphysique, de la religion et
du christianisme en particulier. Nous avons essayé de déterminer
les deux assises de la théologie, son fondement historique et son
fondement métaphysique. Aujourd’hui, nous voudrions éprouver
notre méthode en P’appliquant au probleme christologique.

Ce probléme est 'un des plus capitaux que pose la religion chré-
tienne. La personne de Jésus de Nazareth, ou du Christ, n’est-elle
pas au centre méme de notre religion? Vinet ne disait-il pas: «Le
christianisme, c’est Christ»? Ce qui différencie nettement le chris-
tianisme de toutes les autres religions, c’est la personne de son fon-
dateur. Si le Bouddha caractérise le bouddhisme, si Zarathoustra
peut étre envisagé comme l’inspirateur du parsisme, la personne de
Jésus de Nazareth estla propriété exclusive du christianisme. Si Jésus
adressait déja a ses apdtres, lors de la sceéne de Césarée de Philippe,
cette question : « Qui dit-on, parmi le peuple, que je suis, et vous,
qui dites-vous que je suis, moi le Fils de 'homme? », cette ques-
tion se pose aux croyants de toutes les générations chrétiennes.
Les fideles des communautés chrétiennes se font nécessairement
une représentation du Christ, leur Sauveur. Ils ne peuvent pas se
passer d’une idée du fondateur de leur religion. Le probléme chris-
tologique a préoccupé la théologie chrétienne de tous les temps,



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 21

seulement 11 prend une acuité plus ou moins grande suivant les
époques. I s’impose de nos jours d’une maniére plus incisive que
jamais.

L’histoire du christianisme nous montre que I’Eglise se laisse
dominer a chaque période par un probléme plutét que par un autre.
Prenons le dix-neuvie¢me siecle : nos Eglises y ont été hypnotisées
par le probleme ecclésiastique. Le mouvement du Réveil, en exaltant
la notion de la conversion, soulignait I’opposition entre le monde et
PEvangile, entre la société des enfants de Dieu et les grandes Baby-
lones modernes. Des lors, qui fait partie de ’Eglise, du corps du
Christ? Pour étre membre d’une Eglise, quelles sont les conditions
a remplir? De la les divergences entre partisans des Eglises de pro-
fessants et des Eglises multitudinistes. La marche de ’Eglise chré-
tienne au dix-neuviéme siécle peut étre caractérisée par 1’évolution
du probleéme ecclésiastique.

Considérons le seiziéme siecle ; la période glorieuse de la Réfor-
mation a été inspirée par le principe protestant par excellence de la
justification par la foi. L’idée de la grice régne alors en souveraine.
L’opposition entre la justification par la foi et la justification par les
ceuvres est le leit-motiv de toutes les discussions de ces temps parti-
culierement troublés et combatifs. L’accent ne se porte pas sur le
probleme christologique, parce qu’a cet égard les réformateurs ne
se sont pas montrés réfractaires a la théologie traditionnelle. Ils
ont admis les theéses principales des grands conciles cecuméniques.

Le probleme christologique qui a passionné le quatridme sitcle
redevient de plus en plus ’axe de la théologie moderne ; il détermine
pour une large part la position des divers courants de la pensée
chrétienne dans nos milieux. Qu’on y songe en effet. Qu’est-ce qui
sépare le plus le courant réactionnaire et le courant de la théologie
moderne? Le professeur Lombard ne soutenait-il pas dans une des
séances de la Société vaudoise de théologie la parenté entre une dog-
matique protestante traditionaliste, conservatrice et la dogmatique
catholique ; et n’invitait-il pas ces deux cousines germaines a faire
front contre le méme ennemi, la théologie dite libérale, nom qui re-
couvre toute théologie non orthodoxe? Une des plus profondes di-
vergences entre ces deux courants réside dans le fait que les dogmes
fixés par les conciles cecuméniques du quatritme siecle sont le
schibboleth pour les uns, tandis que les autres cherchent des
formules correspondant mieux 2 la mentalité du vingtiéme siecle.



22 ALOGIS FORNEROD

Cherchons donc a nous rendre compte de la position du probléme
christologique, de son point de départ.

Pour la théologie traditionnelle le point de départ du probléme
christologique, c’estla Trinité, avecle dogme connexe des deux natures
en Christ. Pour elle, ces dogmes ne sont pas le point d’arrivée de
tout un long développement théologique, avec ses phases diverses,
ses alternances et ses partis, avec les assemblées dont le vote dépen--
dait de leur composition ainsi que des pressions politiques et ecclé-
siastiques. Ces dogmes ne sont point pour elle le fruit de penseurs
chrétiens mais humains aussi, dont le travail est toujours révisable
et réformable. Non, ce sont des dogmes divins qui portent ’empreinte
de I’absolu. Ils contiennent essénce méme de la révélation chrétienne.
Aussi sont-ils et doivent-ils étre le point de départ du probléme
christologique. Le symbole d’Athanase du septi¢me siecle exprime
bien immutabilité, la pérennité de ces dogmes, lorsqu’il fait débu-
ter et terminer son exposition par ces déclarations: « Quiconque
veut étre sauvé doit avant toutes choses garder la foi catholique.
§’il ne la conserve point entitre et inviolée, sa perdition éternelle
est certaine ». « Telle est la foi catholique : celui qui ne P’aura point
crue fidelement et fermement ne pourra étre sauvé.» Les symboles
des conciles cecuméniques contienent donc la vérité immuable de la
révélation chrétienne dont les germes se rencontrent déja aux ori-
gines du christianisme dans le Nouveau Testament, mais qui ne
trouvent leur expression parfaite que dans ces symboles. Il faut
donc partir du dogme de la Trinité et du dogme des deux natures en
Christ pour entrevoir le probléme christologique sous son vrai jour,

Pour les partisans dela théologie moderne, ou théologie expérimen-
tale, du moment que les symboles sont ’aboutissement d’un travail
théologique de plusieurs sitcles, ils ne sauraient étre un point de
départ. Car ce long travail théologique, aux phases variées, ne
s’explique pas uniquement par ’inspiration et la révélation chrétiennes
ayant pour source la personne méme du Christ. Des facteurs histo-
riques, des contingences humaines sont intervenus dans ce long
développement des premiers siécles. Harnack a soutenu avec raison
que tout le travail qui a abouti aux symboles des conciles cecumé-
niques est le fruit a la fois de Pinspiration chrétienne et de la philoso-
phie grecque, cette derniére ayant prété ses cadres a la spéculation
chrétienne. Cette thése par excellence de I’histoire des dogmes de
Harnack n’a pas été réfutée ; elle conserve encore toute sa valeur,



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 23

S’il en est ainsi, ne devons-nous pas remonter tout le cours des
premiers si¢cles pour rejoindre la personnalité méme du fondateur
de la religion chrétienne? Notre point de départ ne saurait étre la
spéculation chrétienne du quatriéme siécle, mais la personne histo-
rique de Jésus de Nazareth. Au lieu de partir de la divinité pour
comprendre ’humanité du Christ, la meilleure méthode nous parait
consister a partir de ’humanité du Christ pour comprendre sa divi-
nité.

Et cette méthode nous ameéne directement au fondement histo-
rique du christianisme, fondement dont nous ne saurions nous passer.

Jésus de Nazareth est apparu a sa génération comme une person-
nalité de son temps. Les foules qui le suivaient, les disciples qui
Paccompagnaient, les apdtres qui partageaient son intimité n’ont
jamais douté de sa véritable humanité. Lui qui parcourait les rives
du lac.de Génézareth, qui assistait aux réunions des synagogues,
qui enseignait dans les parvis du temple, se présentait comme un
rabbi, plus impressionnant, plus puissant que les autres rabbis mais
toujours comme un rabbi. Les chrétiens de la premiére génération
étaient tellement convaincus de ’humanité réelle du Christ qu’ils
n’en pouvaient douter. Aussi, chose étonnante, la premiére hérésie
combattue par la théologie johannique n’est pas la négation de la
divinité, mais bien plutdt la négation de son humanité, hérésie si-
gnalée en particulier par la seconde épitre de saint Jean, au verset
7+ «Car plusieurs séducteurs sont entrés dans le monde, qui ne
confessent point que Jésus-Christ est venu en chair ».

Au reste, qui de nous conteste que Jésus de Nazareth n’ait pas été
une personnalité historique? Il n’y a que les négateurs de ’extréme
gauche, comme un David Strauss au dix-neuvitme si¢cle et un
docteur Couchoud au vingtieme, pour soutenir que tout ce que nous
savons du Christ n’est qu’un tissu de légendes et de mythes, et que
du Christ historique nous ne savons rien, si méme il y a eu un Jésus
de Nazareth ! Mais si nous laissons de c6té les partisans du Jésus 1é-
gendaire ou mythique, tous les théologiens chrétiens sont d’accord
pour affirmer Phistoricité de Jésus de Nazareth. Les divergences
éclatent seulement a propos des conséquences qui découlent de la
parfaite humanité du Christ. La théologie traditionnelle tend a
soustraire le Jésus de histoire aux conditions ordinaires, nous dirons
normales, de ’humanité, pour 1’élever au-dessus des contingences
historiques. La théologie moderne, ou expérimentale, au contraire,



24 ALOIS FORNEROD

est préte a accepter pour le Christ de Ihistoire le fait qu’il a été
soumis aux lois générales qui président a la vie humaine.

Nous ne sommes point partisans du déterminisme métaphysique,
du déterminisme absolu qui ne voit dans la vie physique, animale
ou humaine, comme dans la vie des sociétés, qu’un pur mécanisme.
Il y a dans la vie des impondérables avec lesquels nous devons comp-
ter. Méme dans la vie végétale, des savants naturalistes constatent
une évolution douée d’une certaine élasticité, avec un minimum et
un maximum de développement. Dans la vie humaine, toute person-
nalité posséde son mystere, son x qui ne peut s’expliquer ni par les
lois ataviques héréditaires, ni par I’influence des milieux. Mais alors
méme que nous revendiquons la liberté morale et 'idyosyncrasie de
toute personnalité, toujours est-il que toute personnalité humaine est
intimement lide & son temps, a son époque. Si novateur, si créateur
de courants nouveaux que soit un génie, il est toujours le produit
des générations qui 'ont précédé, il sort des entrailles de I’histoire,
il n’en est qu’un chainon. Pour le comprendre, il faut le replacer dans
son cadre, dans son milieu. Le Bouddha est un fruit du développe-
ment religieux brahmanique alors méme qu’il fonde une religion
nouvelle. Zarathoustra ne se comprend que dans le milieu que le
Zend-Avesta nous fait connaitre. Jésus de Nazareth se rattache au
courant religieux des grands prophetes d’Israél. L’apotre Paul avait
conscience des liens intimes qui unissaient le Christ a son époque,
lorsqu’il affirmait, dans son épitre aux Galates, chapitre 1v, verset 4 :
« Mais lorsque les temps ont été accomplis, Dieu a envoyé son Fils,
né d’une femme, né sous la loi ». Et Jésus reconnaissait, luile premier,
Punion intime entre ’Ancienne Alliance et la Nouvelle, lorsqu’il
déclarait dans Matthieu xvii, 11: «Ne croyez pas que je sois venu
pour abolir la Loi ou les prophetes ; je suis venu non pour abolir,
mais pour accomplir». La personnalité historique de Jésus-Christ
doit donc étre examinée et traitée comme toute personnalité histo-
rique, et replacée dans son cadre.

Au point de vue historique Jésus se présente tout d’abord 4 nous
comme une personnalité religieuse ayant agi sur la société de son
temps. Tandis que, par respect pour la personne du Christ, toute com-
paraison entre lui et les autres fondateurs de religion parait indi-
gne aux théologiens orthodoxes, pour notre part nous ne craignons
pas cette comparaison. L’humanité du Christ entraine son incarna-
tion dans les conditions historiques de son siecle.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 25

Ce lien intime entre la personne du Christ et le milieu religieux
de son temps implique que nous devons distinguer entre Iinspira-
tion centrale de la personne et ’ceuvre du Christ, qui a une portée
universelle, éternelle, et les représentations religieuses du Nouveau
Testament qui, elles, sont fortement influencées par la mentalité
juive du premier siécle.

Lorsque, sous I'influence des études historiques, la réalité de la vie
humaine de Jésus de Nazareth fut établie et que la mode des Vies
de Jésus prévalut, pour nous le faire mieux comprendre on a cherché
a le situer au sein de la vie juive du premier siécle. Ce fut la Peffort
en particulier d’Edmond Stapfer dans ses trois volumes sur Jésus-
Christ. L’auteur distingué de la Palestine au temps de Fésus-Christ
était bien armé pour cela. Cette tentative était des plus heureuses.
Que de détails, que de faits particuliers de nos Evangiles qui ne
peuvent étre compris qu’avec une pleine connaissance historique
du milieu palestinien ! Seulement, cette recherche de la couleur locale
ne doit pas nous faire méconnaitre Pinspiration centrale de la vie
et de I’ceuvre du Christ qui, elle, s’éléve au-dessus des conditions de
temps et d’espace et posseéde une valeur universelle et éternelle.

Le probléme qui se pose est celui-ci : dans quelle mesure la personne
historique de Jésus de Nazareth a-t-elle pay¢ son tribut comme tout
homme a son époque? Ainsi prenons deux exemples. Les récits
de guérisons des démoniaques portent la marque de I’idée qu’on
se faisait a cette époque de ces maladies étranges qui sont de tous
les temps, puisque nous n’avons qu’a aller dans nos asiles d’aliénés
pour étre en présence des mémes manifestations. Pour le premier
si¢cle, ces maladies provenaient de la pénétration dans le corps
des malades de véritables esprits. Nos savants modernes les expli-
quent par des troubles cérébraux. Il n’y a pas 1 une question de
piété ; nous pouvons, sans étre taxés d’irréligion, opter pour Pexpli-
cation moderne. Or les récits des évangiles prétent a Jésus Pexpli-
cation du premier siécle. Ce n’était pas la une simple accommodation
a des préjugés populaires; Jésus a partagé cette représentation
de son temps, sans que la valeur morale et religieuse de sa person-
nalité soit par la atteinte en quoi que ce soit. Sinon, il faudrait
attribuer au Christ historique la science infuse, la toute-science qui
ne convient point a une véritable humanité.

La chrétienté primitive a été unanime a attendre la parousie
comme devant se produire au cours de la premitre génération.



26 ALOIS FORNEROD

L’ap6tre Paul espérait, un temps, y assister et ne pas passer par la
mort : « Voici, je vous dis un mystére, nous ne mourrons pas tous,
mais tous nous serons changés en un instant, en un clin d’ceil, 4 la
derniére trompette. La trompette sonnera et les morts ressusciteront
incorruptibles, et nous, nous serons changés »®. Tout le Nouveau
Testament témoigne de cette attente générale de la parousie. Dans
les trois évangiles synoptiques cette croyance est mise dans la bouche
méme du Christ: « Je vous le dis en vérité, cette génération ne
passera point que tout cela n’arrive »(?. Certes Jésus de Nazareth,
avec sa conscience messianique, s’est dégagé des formes du messia-
nisme théocratique charnel de son peuple. Il a résisté aux tenta-
tions du messianisme glorieux, il a saisi que la croix, le don de sa
vie était la condition méme de son élévation. Par la croix a la gloire !
Il a pourtant payé son tribut a son époque en parlant de I"imminence
de la parousie, alors qu’il avouait en méme temps : « Pour ce qui est
du jour et de ’heure, personne ne le sait, ni les anges de Dieu, ni le
Fils, mais le Pére seul » (3,

Si Phumanité du Christ implique son incorporation a Ihistoire
juive du premier sitcle, elle nous fait envisager sa vie et son ceuvre
comme un drame de la vie spirituelle, un drame de Pordre moral et
religieux. Toute vie humaine implique la lutte, mais les luttes pour
le pain de chaque jour, les luttes économiques ou politiques ne sont
rien en comparaison de la lutte pour la domination de I’dme et de
son épanouissement. Aussi ’homme est-il appelé a marcher par la
foi au travers des épreuves de la vie, au travers de tentations toujours
renouvelées. C’est sa vie spirituelle qui fait sa grandeur et sa noblesse.
Jésus de Nazareth n’a pas été soustrait a ces conditions essentielles
de la vie humaine. Au contraire, les éléments de sa vie spirituelle,
de sa vie morale, de sa vie religieuse ont été intensifiés, portés a
leur perfection, de telle sorte que la vie humaine apparait en la
personne du Christ dans sa plénitude. II a été I’homme vrai. Et ¢’
a pris le titre de Fils de Phomme en raison méme de sa portée mes-
sianique, il a été véritablement le Fils de ’homme, 'homme tel
qu’il doit étre.

Ce qui atteste le plus & nos yeux la véritable humanité du Christ,
c’est le role immense que jouent dans la vie de Jésus de Nazareth
la priere et la tentation.

Jésus est P’homme de priére par excellence. Avec lui, nous som-

(1) I Cor. xv, 50-52. — (2) Marc xm1, 30. — (3) Mat. xx1v, 30.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 27

mes sur les cimes de la vie spirituelle. La pritre est le véritable
entretien filial de I’Ame avec son Pére céleste, et la soumission a la
volonté du Pere en est la caractéristique. La pritre sublime est celle
de Gethsémané: « Non pas ce que je veux, mais ce que tu veux ».
La priere est le fait de la créature, elle est la marque distinctive de
sa dépendance vis-a-vis de son créateur. Dieu écoute, répond aux
prieres des fideles. Il ne prie pas. Si Jésus sur la terre était la seconde
personne de la Trinité, 1’égal du Pére, on ne comprendrait pas le
role capital de la priere dans sa vie; les heures de retraite dans la
plaine, sur la montagne, le matin, le soir, la nuit, sont de véritables
ravitaillements d’une 4me humaine qui avait besoin de nourriture
spirituelle, de méme que le corps ne peut se passer d’aliments. La
vie de Jésus, dans le quatrieme évangile tout aussi bien que dans
les synoptiques, est dominée par le principe de la subordination a
son Pere céleste. Il prie son Pere céleste comme une créature doit
prier son créateur.

Et précisément, si Jésus de Nazareth est un homme de pritre,
c’est qu’il connait les tentations ; il sait que ce n’est qu’au travers
d’une lutte spirituelle, au travers d’épreuves que I’homme doit
marcher par la foi. Toute la vie du Christ est enveloppée de tenta-
tions. Le récit de la tentation au désert inaugure son ministére
public ; la tentation en Gethsémané termine sa carriére terrestre.
Et alors, siles tentations jouent un si grand réle dans la vie de Jésus,
nous devons les prendre au sérieux. C’étaient de véritables tenta-
tions, Jésus pouvait y succomber comme il pouvait les surmonter.
Sl a été victorieux, c’est qu’en lui nous pouvons contempler le
triomphe de Pesprit de sainteté et nous admirons sa grandeur morale
et religieuse. Si Jésus de Nazareth n’avait pas eu une nature humaine
semblable a la noétre, si son humanité n’était qu’un habillement
extérieur recouvrant une substance absolument différente de la
notre, si Jésus était d’une essence complétement opposée a une
véritable humanité, alors le drame religieux et moral de la conscience
du Christ perd a nos yeux toute sa valeur ; il se transforme en un
mythe magique qui n’a plus de réalité. Comme P’épitre aux Hébreux
exprimait mieux la véritable humanité du Christ que le dogme de la
Trinité, lorsqu’elle déclarait : « Car nous n’avons pas un souverain
sacrificateur qui ne puisse compatir a nos faiblesses ; au contraire, il
a été tenté comme nous en toutes choses, sans commettre de péché » (0,

(v) Hébr. 1v, 15.



28 ALOIS FORNEROD

En rendant au christianisme son fondement historique, nous re-
trouvons un Christ qui est une personnalité humaine, qui prend
rang dans Phistoire et appartient & la classe des fondateurs de reli-
gion. Son caracteére spécifique ressort de sa vie spirituelle, de sa vie
morale et religieuse.

Seulement, le fondement historique n’est pas tout; nous avons
vu que la religion, que la piété poss¢de un fondement métaphysique,
puisqu’elle ne peut pas se contenter du monde phénoménal, puis-
qu’elle renferme en elle un principe surnaturel. Voyons done, avec
les expériences chrétiennes, comment se présente a nous la personne
historique du Churist.

Il est de mode, dans un certain camp théologique, d’accentuer la
divergence qui existerait entre les synoptiques et la théologie pauli-
nienne. Avec les synoptiques, nous serions sur le terrain des prin-
cipes, de la proclamation du royaume de Dieu, dont Jésus de Naza-
reth aurait été le héraut mais sans que sa personne elle-méme puisse
étre envisagée comme le centre du royaume. Avec la théologie pau-
linienne, au contraire, la personne du Christ serait devenue tellement
absorbante, exercerait une telle hégémonie que le Christ ne serait plus
le simple prédicateur du royaume de Dieu, mais qu’il deviendrait
Pobjet méme de la foi. Nous n’aurions plus la foi de¢ Jésus mais la
foi en Jésus. Paul aurait été la cause de cette déviation malheureuse
du christianisme a ses origines ; il serait le propagateur d’une christo-
latrie.

Pour notre part nous ne sommes point convaincu de cette déviation
malheureuse. Le courant christocentrique, nous le constatons déja
au sein des synoptiques eux-mémes. Si nous comparons les textes,
nous pouvons constater parfois que dans les plus anciens le nom du
Christ est omis, tandis que dans les plus récents il se trouve en
vedette. Prenons par exemple deux textes de Luc. Luc xvi1, 33 dit:
« Celui qui cherchera a sauver sa vie la perdra, et celui qui la perdra
la retrouvera», tandis que dans Luc 1x, 24 nous trouvons: «Car
celui qui voudra sauver sa vie la perdra, mais celui qui la perdra 4
cause de moi la sauvera». Lisons encore dans les synoptiques des
paroles comme : « Venez & moi, vous tous qui étes fatigués et chargés
et je vous donnerai du repos»(*). « Si quelqu’un scandalisait un de
ces petits qui croient en moi...»(*) «II leur dit: Suivez-moiet je vous

(r) Mat, x1, 28. — (2) Mat. xvim, 6.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 29

ferai pécheurs d’hommes.»(*) Ces paroles montrent bien qu’aux
yeux du Christ sa personne joue un role capital pour I’établisse-
ment du royaume de Dieu. Aussi devons-nous comprendre que le
mouvement christocentrique devait s’accentuer dans la mesure ou
les expériences chrétiennes mettaient en vedette la personne du
Christ comme le médiateur, celui par lequel les fideles prenaient
conscience des réalités spirituelles du royaume.

Autre est le point de vue de ceux qui restent étrangers a la foi
chrétienne, autre le point de vue de ceux qui deviennent de vérita-
bles fideles. Pour les premiers, Jésus ne sera jamais qu’un homme,
un génie religieux un peu meilleur que les autres, mais un simple
homme, le prédicateur de la bonne nouvelle du royaume de Dieu.
Pour les seconds, au contraire, la personne du Christ est la source
méme de leur vie spirituelle. D’aprés le quatrieme évangile Jésus
disait a Thomas : « Je suis le chemin, la vérité et la vie. Nul ne vient
au Peére que par moi» (3). Tous les chrétiens positifs trouvent en Christ
la véritable communion avec leur Pére céleste. Ils font une expé-
rience divine, le Christ leur révele Dieu, le Christ leur fait connaitre
Dieu. Tous les disciples du crucifié peuvent s’approprier cette décla-
ration de ’apotre Paul : « Etant donc justifiés par la foi, nous avons
la paix avec Dieu, par notre Seigneur Jésus-Christ, a qui nous devons
d’avoir eu par la foi acces a cette grace dans laquelle nous demeurons
fermes, et nous nous glorifions dans Pespérance de la gloire de Dieu.
Bien plus, nous nous glorifions méme dans les afflictions, sachant
que Paffliction produit la persévérance, la persévérance la victoire
dans 1’épreuve, et cette victoire I’espérance. Or, Pespérance ne
trompe pas, parce que ’amour de Dieu est répandu dans nos cceurs
par le Saint-Esprit qui nous a été donné »(3). La personne de Jésus
de Nazareth fait faire a ses disciples les expériences religieuses les
plus profondes. En elle et par elle nous communions avec notre
Pére céleste, nous saisissons le divin.

Cherchons a caractériser cette expérience chrétienne du divin que
nous faisons avec Jésus-Christ et relevons tout d’abord P'autorité
divine qui se dégage pour les chrétiens de la personne de Jésus de
Nazareth.

Les catholiques réclament comme la vertu chrétienne par excel-
lence I’obéissance. La grande Eglise d’autorité qu’est I’Eglise catho-

(1) Mat. 1v, 19. — (2) Jean x1v, 6. — (3) Rom. v, 1-3.



30 ALOIS FORNEROD

lique ne saurait supporter la contradiction. Les fideles, les laiques
n’ont qu’a s’incliner devant les représentants de cette Eglise qui
incarne la Révélation. Le pape n’est-il pas le représentant du Christ
sur la terre ? Aussi, croire ce que I’Eglise veut qu’on croie, faire ce
que ’Eglise veut qu’on fasse est, pour le catholicisme, le principe
méme de obéissance chrétienne. Et toute contestation des individus
s’insurgeant contre ’Eglise ne saurait étre que le fait d’orgueilleux
insensés. Aussi sommes-nous, nous autres protestants, coupables
de ce péché par excellence, ’orgueil, Porgueil spirituel, le plus déplo-
rable de tous! Eh bien, non, c’est a tort qu’on nous reproche ce
péché d’orgueil spirituel. Nous aussi, nous pronons ’humilité, Pobéis-
sance. L’obéissance est aussi pour nous une vertu chrétienne cardi-
nale. Mais cette obéissance, 3 qui la devons-nous ? A Dieu seul, et
précisément parce qu’en Christ nous saisissons le divin, 'autorité du
Christ est pour nous souveraine. Remarquons en passant que nous
n’identifions point le document de la révélation chrétienne qu’est
le Nouveau Testament avec le Christ lui-méme. C’est Pinspiration
centrale de la personne du Christ se dégageant de toute son ceuvre
et parlant directement 4 nos consciences, que nous reconnaissons
comme la révélation supréme. Aussi le Christ divin domine nos
consciences, il constitue autorité morale et religieuse souveraine.
C’est au Christ révélateur de notre Pere céleste que nous devons
obéissance. Certes, nous dépendons toujours les uns des autres, nous
recevons une grande partie de nos connaissances par ’intermédiaire
de notre entourage, mais nous conservons le droit d’examiner la pos-
sibilité de reviser nos jugements et de faire un départ entre ce que
nous pouvons ou ne pouvons pas accepter. Par son inspiration morale
et religieuse, le Christ fait autorité sur nous en ce que, vis-d-vis de
lui, nous avons le sentiment d’une dépendance absolue. Il est la
conscience de notre conscience, Et Porientation de notre vie morale
et religieuse émane de sa personnalité. Il faut donc qu’il y ait dans
cette personnalité un caractére unique qui le distingue de toutes les
autres personnalités humaines. Ce caractére unique est précisément
constitué par le divin que Pexpérience chrétienne nous fait trouver
en la personne de Jésus-Christ.

Cette expérience chrétienne du divin que nous faisons au contact
de la personne de Jésus-Christ culmine dans la sainteté que nous
saisissons en lul, « Saint, saint, saint est P’Eternel des armées, toute
la terre est pleine de sa gloire », disait déja Ancien Testament. La



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 31

sainteté est une des manifestations de la divinité. Or précisément
parce que le Christ est possédé par esprit de sainteté, il exerce un
jugement des 4mes. A son contact, les hommes pécheurs saisissent
tout I’écart qui existe entre ce qu’ils devraient &tre et ce qu’ils sont.
Les voiles tombent : « Arriere de moi, car je suis un homme pécheur ».
Ce cri de Pierre est expression des 4mes saisies par la sainteté du
Christ. Et précisément parce que nous devons, en face du Christ,
nous humilier, nous repentir, avouer notre profonde misere spirituelle,
les chrétiens affirment comme postulat de leur foi ’anhamartasie de
Jésus de Nazareth. Nous ne pouvons pas prouver historiquement
que le Christ ait été sans péché, parce que les documents nous man-
quent ; nous n’avons que le tableau de son ministere public, alors
méme que rien dans nos documents ne puisse étre avancé comme
une défaillance, comme une faute, une chute de sa part. La conscience
du Christ se présente & nous comme une conscience sans fissure ;
elle est aussi pure que du cristal. Mais ’argument le plus puissant
pour soutenir la sainteté absolue du Christ vient de cette expérience
de sainteté que le chrétien fait au contact du Christ. Celui qui con-
vainc de péché les consciences et qui fait surgir en elles Yaube d’une
vie de pureté, de lumiere, de sainteté, comment pourrait-il provoquer
ces expériences s’il n’était lui-méme tout pénétré de lesprit de sain-
teté qui est la caractéristique méme du divin ?-

Cette expérience chrétienne du divin qui s’affirme par I’autorité,
la sainteté, se dévoile aussi par Pamour. L’égoisme est la caractéris-
tique de ’homme naturel. I’homme pécheur que nous sommes est
foncierement égoiste. 1’égoisme constitue la racine méme de notre
étre. Toutefois, méme chez I’homme le plus corrompu se manifestent
des traces d’altruisme qui montrent que nous sommes destinés a
devenir des étres sociables capables de dévouement, de charité. Et
pourtant I’amour parfait ne vient pas d’en bas, il vient d’en haut. La
vraie charité est divine, comme ’affirme avec beaucoup de force la
premiere épitre de Jean : « Bien-aimés, aimons-nous les uns les autres ;
car ’amour est de Dieu et quiconque aime est né de Dieu et connait
Dieu. Celui qui n’aime pas n’a pas connu Dieu, car Dieu est amour.
L’amour de Dieu a été manifesté envers nous en ce que Dien a envoyé
son Fils unique dans le monde afin que nous vivions par lui. Et cet
amour consiste non point en ce que nous avons aimé Dieu, mais en
ce qu’il nous a aimés et a envoyé son Fils unique dans le monde afin
que nous vivions par lui. Bien-aimés, si Dieu nous a ainsi aimés, nous



32 ALOIS FORNEROD

devons aussi nous aimer les uns les autres » (). Et précisément, c’est
cet amour divin parfait que ’Ame rencontre dans son contact avec
le Christ. Voila pourquoi nous trouvons en lui le pardon des péchés
dont nos 4mes ont tant besoin, ’assurance de la grice divine qui
seule peut faire naitre dans nos cceurs égoistes la flamme du véritable
amour, qui s’oublie lui-méme, qui se dévoue, qui se sacrifie. En
Christ seul nous trouvons la miséricorde infinie de notre Dieu, de
notre Pére céleste.

Et si Pame chrétienne fait en Christ Pexpérience du divin, qui se
manifeste par autorité, la sainteté ct I’amour, elle fait aussi Pexpé-
rience que le divin en Christ est esprit et vie. Et c’est bien 1a une
caractéristique spécifique de la vie chrétienne, elle éléve la per-
sonne du Christ au-dessus du temps et de Pespace; elle lui con-
feére une valeur pour les chrétiens de tous les temps et de toutes
les races.

Sur les milliards d’humains qui passent sur la planéte Terre, com-
bien peu laissent de traces aprés eux ! Ils sont bien vite oubliés ; ils
sont comme s’ils n’avaient jamais existé. Un petit nombre seulement
persistent dans la mémoire des hommes. Leur esprit se perpétue
dans certains cercles au sein de leur génération. L’esprit d’un Platon,
d’un Descartes, d’un Spinoza demeure chez les disciples qui lisent et
s’imprégnent de leurs écrits. Mais qu’est-ce que cette perpétuité de
Pesprit de certains génies dans le souvenir des hommes, en compa-
raison de la valeur actuelle, permanente du Christ au sein des com-
munautés chrétiennes ? Son esprit est plus vivant que jamais ; il est
la source jaillissante de la vie chrétienne. Le Christ est toujours le
vrai et 'unique médiateur entre les hommes et Dieu. C’est toujours
par son ceuvre accomplie sur la terre au premier siécle qu’il agit. Son
action actuelle procéde de ’inspiration de vie qui a éclaté dans sa
personne au sein du milieu juif et qui a rayonné dans les dmes de ses
premiers disciples. Mais il ne s’agit pas de simples souvenirs ; son
esprit est aussi vivant qu’aux premiers jours. Aussi ne peut-on le
désassocier de l’esprit de Dieu le Pere, ou du Saint-Esprit. Dans les
épitres du Nouveau Testament est proclamée la subordination du
Fils unique, du Christ vis-d-vis du Pére. Le Christ est le médiateur ;
il nous conduit au Pére, il nous montre le Pére mais il ne se substitue
jamais a lui. D’autre part, dans ’ceuvre spirituelle de Penfantement
a la vie chrétienne on ne peut distinguer ’action du Pere de I’action

(1) I Jean 1v, 7-11.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE

2

-
J

o

du Christ et de 'action du Saint-Esprit : c’est le méme Esprit divin.
Aussi les termes d’esprit de Dieu, esprit du Christ et Saint-Esprit
sont-ils pris Pun pour lautre. Cette remarque que nous faisons 2
propos des épitres du Nouveau Testament, nous la faisons également
aujourd’hui & propos de ’action du Christ dans les 4mes chrétiennes.

Et c’est précisément parce que le chrétien fait en Christ une expé-
rience du divin que nous pouvons parler 4 propos de Jésus d’une com-
munion spirituelle avec Dieu par le Christ. Un profond mysticisme
se dégage des épitres pauliniennes. Le paralltle qu’il établit d’une
part entre la mort du Christ et la mort de ’homme charnel et d’autre
part entre la résurrection du Christ et la naissance a la vie spirituelle,
a la vie du mvedua, est des plus significatifs. Aussinous parle-t-il de
la vie chrétienne comme d’une vie cachée. Car, dit-il, « vous &tes
morts et votre vie est cachée avec Christ en Dieu. Quand Christ votre
vie paraitra, alors vous paraitrez aussi avec lui dans la gloire» ().
Cette communion spirituelle intime est la source méme de la vie
chrétienne selon Paul; de la ces affirmations caractéristiques : « Je
puis tout par celui qui me fortifie »@ et : « 8i je vis, ce n’est plus moi
qui vis, c’est Christ qui vit en moi»®, Ce mysticisme de I’apotre
Paul est une des caractéristiques de la foi chrétienne de tous les
temps, du christianisme moderne comme du christianisme des ori-
gines.

Le chrétien fait donc au contact de la personne du Christ ’expé-
rience du divin. Aussi dans P’inspiration de la vie et de 'ceuvre de
Jésus de Nazareth trouve-t-il non seulement l’orientation vraie de
son existence mais la révélation supréme du plan de Dieu a I’égard
de notre humanité pécheresse. La personne du Christ, alors méme
que comme personnalité humaine du premier siecle elle est insérée
dans le cadre de la vie juive, a une valeur qui plane au-dessus du
temps et de I’espace : elle est le miroir des pensées éternelles de notre
Pere céleste. De 14, dans la théologie paulinienne et dans la théologie
johannique, P'union intime établie entre ceuvre de la rédemption et
Pceuvre de la création. L’ceuvre de la rédemption ne fait que mettre
au jour la fin dernitre de ’ceuvre de la création. De 1a le role de la
préexistence du Christ chez Paul, de 1a le réle de la Parole faite chair
du quatritme évangile. Cette union est une intuition chrétienne des
plus profondes. Dans ’ceuvre du Christ, la conscience chrétienne ne

(1) Col. 11, 3-4. — (2) Phil. 1v, 13. — (3) Gal. 1, 20.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. N. s., t. xx (N° 82, 1932). 3



14 ALO1S FORNEROD

se contentera jamais de voir I’ceuvre d’un Juif, les pensées, si belles
soient-elles, d’un simple philosophe ; elle se trouve en présence d’une
ceuvre divine donnant le vrai sens de la vie, la fin sublime vers laquelle
évolue ’humanité transformée par Iinspiration chrétienne, fin qui
met précisément en saillie les pensées dernieres du Créateur. Aussi
la révélation divine en la personnalité du Christ a une portée non
seulement individuelle, mais universelle. Elle est bien le miroir ou
viennent se réfléchir les pensées éternelles de Dieu. Cette union, dans
la personnalité du Christ, de ’ceuvre rédemptrice et de ’ceuvre créa-
trice peut étre exprimée de diverses manieres. La christologie pauli-
nienne n’est pas identique a la christologie johannique. Nous pou-
vons mettre les conceptions théologiques du premier en rapport avec
la spéculation réaliste émanative de 1’époque, pour laquelle ce qui
a le plus de valeur est nécessairement plus ancien ; mais nous ne
devons pas méconnaitre le bien-fondé de cette tendance théologique
qui met en relief la valeur éternelle, la valeur cosmique du divin que
nous trouvons en Christ.

Du point de vue historique, nous nous trouvons en présence d’un
Jésus-Christ personnalité soumise aux conditions de la vie humaine.
Du point de vue mystique ou spéculatif, les expériences chrétiennes
nous font trouver le divin dans la personne du Christ divin qui se
manifeste par Pesprit d’autorité, I’esprit de sainteté, I’esprit d’amour,
Pesprit de vie éternelle qui fait du Christ la révélation supréme de
Dieu au sein de ’humanité. Le Christ est ’homme divin, véritable-
ment homme, véritablement Dieu. Aussi le Nouveau Testament nous
donne-t-il bien la caractéristique vraic de la personnalité de Jésus
de Nazareth, lorsqu’elle Pappelle a la fois le Fils de I'homme et le
Fils unique de Dieu.

Nous pourrions nous en tenir la. Pourquoi aller plus loin ? Affirmer
la pénétration, la fusion de ’humain et du divin dans la personne
du Christ, cela ne suffit-il pas ? Ne devons-nous pas accepter le
mystere tel quel ? Pouvons-nous vraiment tout expliquer, pouvons-
nous tout ramener a des propositions rationnelles ne faisant aucune
entorse aux lois de la logique pure ? Ne sommes-nous pas souvent
en présence de mystéres qui nous dépassent, la vie n’est-elle pas un
mystére ? La vie physique est une réalité. Se laisse-t-elle enfermer
dans des formules ayant une valeur absolue ! Tous les savants
cherchent a la définir, mais dans leurs énoncés ils se laissent influencer
par leur spécialité. Un physicien, un chimiste, un biologiste, un



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 38

zoologiste auront toujours la tendance A donner a la définition de la
vie physique I’empreinte de leurs recherches particulitres. La vie
physique restera un mystére planant sur toutes les définitions don-
nées. Si la vie physique est déja un mystere, a plus forte raison la
vie humaine. On ne peut Pexpliquer uniquement par les tendances
héréditaires, par P’atavisme ainsi que par le milieu, comme si les
personnalités humaines n’étaient que des amalgames accidentels
d’instincts et d’influences extérieures ; comme s’il y avait une chimie
humaine analogue a la chimie organique ou inorganique ! Et alors,
si la vie physique et la vie humaine sont déja des mysteéres, com-
ment I'union de ’humain et du divin ne serait-elle pas un mystére
d’un ordre supérieur, résistant a toutes les explications ! Le mot
d’ordre de Charles Secrétan n’est-il pas ici de saison ? Il cherchait
des explications a tout ce qui était passible d’une explication. Mais
il arrive des moments ou les explications ne suffisent plus, parce
qu’on est en présence de problémes quinous dépassent. Alors, disait-il,
prosternons-nous et adorons. En face de notre Peére céleste révélé
par le divin que nous saisissons en Christ, nous sommes préts, nous
aussi, & nous prosterner et a adorer.

Et pourtant ’homme est un penseur impénitent; il cherche
malgré tout des explications. Aussi les théologiens, en présence de
Phumain et du divin qui constituent la caractéristique de la personne
du Christ s’efforcent-ils de trouver une solution rationnelle, c’est-a-
dire une solution que leur raison puisse accepter. Aujourd’hui nous
sommes en présence, sur ce point, de deux courants théologiques.
Le mystere de 'incarnation du divin dans la personne humaine de
Jésus de Nazareth est pour le premier un mystere de ’ordre onto-
logique, pour le second de Pordre moral et religieux.

La solution conservatrice, traditionnelle, orthodoxe, aussi bien
dans le catholicisme que dans le protestantisme, d’accord avec les
données des conciles de Nicée et Chalcédoine, s’inspire de Pexplication
ontologique. Pourquoi ne pouvons-nous pas I’accepter tout simple-
ment, pourquoi notre conscience se cabre-t-elle en face de dogmes
comme ceux de la Trinité ou des deux natures ! Nous allons en
exposer les raisons principales.

Lorsque nous comparons aux évangiles canoniques les symboles
de Nicée et de Chalcédoine, nous avons la sensation la plus vive que
Porientation du christianisme n’en est plus la méme. Dans le Nou-
veau Testament c’est 'atmosphere morale et religieuse qui nous



36 ALOIS FORNEROD

saisit, enveloppant tout. Les conditions d’entrée dans le royaume
de Dieu sont toutes d’ordre spirituel. Quoi de plus sublime et de
plus profond que les Béatitudes, qui ouvrent le Sermon sur la mon-
tagne, ce pacte du royaume de Dieu ? « Heureux les pauvres en
esprit, car le royaume des cieux est 4 eux. Heureux les affligés car
ils seront consolés. Heureux les débonnaires car ils hériteront la terre.
Heureux ceux qui ont faim et soif de la justice car ils seront rassasiés.
Heureux les miséricordieux car ils obtiendront miséricorde. Heureux
ceux qui ont le cceur pur car ils verront Dieu. Heureux ceux qui pro-
curent la paix car ils seront appelés fils de Dieu. Heureux ceux qui
sont persécutés pour la justice car le royaume des cieux est a eux, » (¥
Ce sont des conditions purement religieuses et morales qui sont
réclamées par le Christ a ses disciples. La repentance et la foi, dans
le sens de confiance, sontles portes mémes du royaume de Dieu. Cette
caractéristique du ministere de Jésus de Nazareth dans I’évangile
de Marc nous donne la note du spiritualisme chrétien. « Apres
que Jean eut été livré, Jésus alla dans la Galilée, préchant ’Evan-
gile de Dieu. Il disait : Le temps est accompli et le royaume de Dieu
est proche. Repentez-vous, et croyez a la bonne nouvelle. »® Jamais
Jésus n’a imposé a ceux qui venaient a lui des conditions dogma-
tiques et philosophiques.

Avec les symboles de I’Eglise qui inspirent la foi orthodoxe nous
sommes plongés en pleines discussions théologiques et philosophi-
ques sur la substance, o¥oio. Relisons le symbole de Nicée, com
posé en 325 : « Nous croyons en un seul Dieu, Pere, tout-puissant,
créateur de toutes choses, visibles et invisibles. Et en un seul Sei-
gneur, Jésus-Christ, le Fils de Dieu, engendré unique du Pere, c’est-a-
dire de ’essence du Pere ; Dieu de Dieu, lumiere de lumiére, vrai Dieu
de vrai Dieu: engendré et non pas fait; consubstantiel au Pere;
par lequel toutes choses ont été faites au ciel et sur la terre. Lequel
pour nous autres hommes et pour notre salut est descendu et s’est
incarné et fait homme ; a souffert et est ressuscité au troisiéme jour
et est monté aux cleux et viendra juger les vivants et les morts.
[Nous croyons aussi] au Saint-Esprit. Tous ceux qui disent qu’il y a
un temps ou il n’était pas et qu'avant d’avoir été engendré il n’était
pas et qu’il a été tiré du néant ou qu’il est d’une autre hypostase
ou substance, ou que le Fils de Dieu est créé variable ou sujet au

(1) Mat. v, 1-10. — (2) Marc 1, 14-15.



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 37

changement, ’Eglise catholique les anathématise». Voyons encore
la définition du dogme de la Trinité dans le symbole d’Athanase :
« Quiconque veut étre sauvé doit avant toutes choses garder la foi
catholique. $’il ne la conserve point entitre et inviolée, sa perdition
est certaine. Or la foi catholique consiste en ceci : que nous révérions
un seul Dieu dans la Trinité et la Trinité dans 'unité, sans confondre
les personnes, et sans séparer la substance : car autre est la personne
du Pére, autre celle du Fils, autre celle du Saint-Esprit, mais la
divinité du Pere et du Fils et du Saint-Esprit est une seule divinité,
méme gloire, méme majesté coéternelle. Tel qu’est le Pere, tel est le
Fils, tel aussi est le Saint-Esprit. Le Pére est incréé, le Fils est incréé.
Le Pére est immense, le Fils est immense, le Saint-Esprit est immense.
Le Pere est éternel, le Fils est éternel, le Saint-Esprit est éternel ;
“néanmoins il n’y a pas trois Eternels mais un seul Eternel ; comme
il n’y a pas trois Incréés ni trois Immenses, mais un seul Incréé et
un seul Immense. Pareillement, le Pére est tout-puissant, le Fils est
tout-puissant, le Saint-Esprit est tout-puissant et néanmoins il n’y a
pas trois Tout-Puissants mais un seul Tout-Puissant. Ainsi le Pere
est Dieu, le Fils est Dieu, le Saint-Esprit est Dieu et néanmoins il
n’y a pas trois Dieux mais un seul Dieu. Aussi le Pere est Seigneur,
le Fils est Seigneur, le Saint-Esprit est Seigneur, et néanmoins il
n’y a pas trois Seigneurs mais un seul Seigneur. De méme que nous
sommes obligés par la vérité chrétienne de confesser que chaque per-
sonne en particulier est Dieu et Seigneur, ainsi la religion catholique
nous défend de dire qu’il y a trois Dieux ou Seigneurs. Le Pere n’a
été fait ni engendré par personne; le Fils par le Pére seul, et non
pas fait, non pas créé mais engendré. Le Saint-Esprit n’a point été
fait, ni créé, ni engendré. Le Saint-Esprit n’a point été fait ni créé
-ni engendré par le Pere et le Fils mais il en procéde. Donc le Pere
est unique il n’y a point trois Peéres ; le Fils est unique, il n’y a point
trois Fils, le Saint-Esprit est unique, il n’y a point trois Saint-Esprits.
'Et dans cette Trinité nul n’est antérieur ni postérieur ; nul plus
grand ou plus petit, mais toutes les trois personnes sont coéternelles
et parfaitement égales entre elles ; qu’ainsi en toutes choses comme
il a été dit ci-dessus, 'unité soit révérée dans la Trinité et la Trinité
dans Punité. Donc quiconque veut étre sauvé qu’il pense ainsi tou-
chant la Trinité».

Nous faire envisager cette philosophie théologique sur la substance,
sur Podcia divine, comme étant ’essence du christianisme, de telle



38 ALOIS FORNEROD

sorte que celui qui n’accepte pas et ne répete pas ces formules est
anathématisé, ne peut étre sauvé, n’est-ce pas vraiment changer
’axe du christianisme, tel que nous le révelent les livres du Nouveau
Testament ? L’Evangile, qui est la source de la vie morale et reli-
gieuse du christianisme, s’est mué en philosophie religieuse. Cette
transformation nous parait des plus regrettables, alors méme que
nous reconnaissons légitime de construire une philosophie chrétienne.

Rien n’est plus intéressant, au reste, au point de vue historique,
que d’étudier les diverses phases de I’évolution théologique qui a
abouti aux formules orthodoxes. Certes il y a dans le Nouveau
Testament des éléments que les partisans de la théologie tradi-
tionnelle peuvent invoquer comme étant les racines des dogmes
consacrés. Seulement, vouloir assimiler les dogmes de la Trinité et
des deux natures avec la théologie paulinienne et johannique, c’est
méconnaitre étrangement Iempreinte spécifique de ces deux théo-
logies bibliques. Chez elles le principe du subordinatianisme est en-
core souverain, tandis que ’essence méme des dogmes des grands
conciles ce sont les spéculations sur la notion de substance. Cette
notion de substance a été fournie aux théologiens chrétiens du troi-
sitme sitcle et des suivants par la philosophie grecque; elle est la
catégorie par excellence de Pesprit grec. Or ces préoccupations-la
nous sont devenues tout a fait étrangéres.

Certes, 'inspiration et la révélation sont des éléments essentiels de
la religion. Dans le christianisme, 'inspiration et la révélation sont
parfaites. En Jésus-Christ, les voiles tombent, Dicu se fait connaitre.
Et cette lumi¢re ne vient pas d’en bas, elle n’est pas le fruit de la
mentalité humaine, elle vient d’en haut, elle est divine. Seulement,
qu’est-ce que Dieu nous dévoile en Jésus-Christ ? Ce que Dieu est
en soi, dans son essence intime, dans sa substance, ou bien ce que Dieu
est pour nous et ce que Dieu attend de nous ? La est la question
supréme. Méme dans le christianisme I’&tre divin, I’étre en soi reste
mystérieux. Dieu dépassera toujours l’intelligence humaine. Com-
ment le fini, le relatif, la créature pourraient-ils posséder la formule
de PEtre absolu, infini ? L’essence divine restera toujours mysté-
rieuse pour Pesprit humain. Nous avons bien de la peine & formuler
les éléments d’une psychologie humaine, et nous voudrions posséder
la psychologie de Dieu et connaitre les arcanes d’une morphologie
divine ! La conscience chrétienne est éclairée, illuminée par la révé-
lation de Dieu en Christ, parce qu’en Christ, et en Christ seul, nous



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 39

savons de certitude absolue ce que Dieu est pour nous et ce qu’il
attend de nous. Dieu est pour le chrétien le Dieu esprit, le Dieu
saint, le Dieu juste, le Dieu amour, notre Pere céleste. Et, avec la
premiére épitre de Jean, «nous avons vu et nous attestons que le
Pere a envoyé le Fils comme Sauveur du monde. Celui qui confes-
sera que Jésus est le Fils de Dieu, Dieu demeure en lui et lui en
Dieu. Et nous, nous avons connu ’amour que Dieu a pour nous et
nous y avons cru. Dieu est amour ; et celui qui demeure dans ’amour
demeure en Dieu et Dieu demeure en lui»(®,

La révélation de Dieu en Christ est d’ordre moral et religieux,
elle porte avant tout sur les relations qui doivent exister entre
Thomme et Dieu ; elle nous donne la raison méme de ’existence hu-
maine et de 'univers en nous dévoilant les fins dernitres que le Dieu
amour poursuit au travers de toute son ceuvre rédemptrice. Aussi
le christianisme nous donne-t-il la vérité salutaire, celle que nous
appelons tout court «la vérité», Cette vérité salutaire nous suffit.
Quant aux spéculations sur I’o0gia divine, elles nous paraissent de
pures spéculations verbales. Certes, nous comprenons la portée des
débats des grands conciles lorsque nous les plagons dans leur cadre
historique ; mais la mentalité grecque nous est devenue étrangére,
aussi éprouvons-nous la nécessité de nous placer sur une autre plate-
forme philosophique pour saisir 'union intime du divin et de I’hu-
main dans la personne du Christ.

Les spéculations sur l’o¥cio divine reposent en définitive sur.
Pantithese de ’humain et du divin. Déja dans le gnosticisme, qui
comme le soutient Harnack avec raison est ’hellénisation a Pétat
aigu du christianisme, nous trouvons cette antithése. Le probleme
sotériologique, envisagé sous ’angle cosmique, est résolu par une
série d’éons qui doivent nous faire passer insensiblement de ’absolu
au relatif, de Pesprit a la matiere, de Pinfini au fini. Les éons, ces
intermédiaires entre Dieu et le monde, sont laissés de coté par la
spéculation théologique orthodoxe ; mais elle est toujours dominée
par cette opposition de ’absolu, de P’infini, de Pesprit et du relatif,
du fini, de la matiere, qui aboutit en christologie a "opposition entre
une nature divine et une nature humaine, opposition qui nous con-
duit dans une impasse. Malgré toutes les subtilités déployées pour
combiner les rapports de Phumain et du divin en Christ, I’humanité

(1) Jean 1v, 14.



40 AL0OIS FORNEROD

finit par n’étre qu’une apparence, un vétement dont un étre ontolo-
giquement différent de T’homme se revét accidentellement. La
théologie chrétienne orthodoxe est et restera toujours du pur docé-
tisme.

Alors, si la plateforme de la théologie orthodoxe ne nous parait
pas heureuse, quelle autre pourrait mieux nous satisfaire ! La théo-
logie de la conscience, qui fait de 'union du divin et de ’humain
un mystere de ’ordre moral et religieux bien plus qu’un mystere de
Pordre ontologique, nous parait plus fidele a D’inspiration évangé-
lique.

Ce n’est plus une philosophie dont la notion de P’&tre en soi est
’axe, mais une philosophie spiritualiste dont la notion de Pesprit
est ’ame.

Une philosophie imprégnée de christianisme doit accorder la réalité
la plus haute et la plus profonde a ’ordre moral et religieux. La
Bible met précisément en un relief puissant les attributs moraux de
la divinité ; nous ne rencontrons point en elle de spéculations sur
’ovoia, sur ’&tre en soi. Dieu y est tout d’abord le Dieu saint, le Dieu
juste, le Dieu fidele, le Dieu amour. Et tous ces attributs découlent
de la conception du Dieu vivant qui est le Dieu esprit, selon la magni-
fique définition du Christ lui-méme, lorsqu’il disait a la Samaritaine :
« Femme, crois-moi, ’heure vient ou ce ne sera ni sur cette montagne,
ni a Jérusalem que vous adorerez le Pere. Vous adorez ce que vous
ne connaissez pasj; nous, nous adorons ce que nous connaissons, car
le salut vient des Juifs. Mais heure vient, elle est déja venue, ou les
vrais adorateurs adoreront le Pére en esprit et en vérité, car ce sont
1a les adorateurs que le Pére demande ». « Dieu est esprit et il faut que
ceux qui adorent ’adorent en esprit et en vérité.» (M Ce Dieu esprit,
ce Dieu saint, juste, amour, est la réalité dernitre. Il est la source
méme de toute vie, de la vie physique comme de la vie religieuse et
morale. Mais alors méme qu’en soi il reste toujours I’Etre infini,
PEtre absolu, PEtre mystérieux qui dépasse tout ce que nous pou-
vons concevoir et devant lequel nous n’avons qu’a nous prosterner
et a adorer, le Dieu du christianisme, le Dieu amour, notre Pere
céleste n’est pas un étre qui soit antithétique a ’homme, sa créature,
puisqu’il ’a créé a son image et a sa ressemblance et qu’il nous
appelle a devenir ses enfants. Parvenir a la stature du Christ, n’est-ce

(1) Jean 1v, 21-23.



LE PROBLEME CHRISTOLO GIQUE 41

pas la fin derni¢re de Phomme régénéré ? Il y a donc en ’homme
un sanctuaire ol Dieu et Phomme se rencontrent, ou la fusion de
I’humain et du divin peut s’accomplir ; c’est le for de la conscience
morale et religieuse; c’est ce qui constitue la personnalité chez
Phomme. La personnalité est la notion essenticlle pour saisir I’in-
carnation de Pesprit de Dieu dans ’humanité.

Laissons-nous instruire par ’histoire des religions. En dehors du
christianisme, les progrés que nous constatons au sein des religions
proviennent d’une augmentation de la spiritualité. Les personnalités
qui sont I’dme des courants religicux ont des dispositions morales
et religieuses toujours plus accentuédes. Tiele reléve avec beaucoup
de force cet élément de la personnalité comme un des ressorts les
plus puissants de I’évolution religieuse. Ainsi dans les religions ani-
mistes et polythéistes 1’élément personnel, sans étre totalement
absent, est réduit 4 son minimum ; ces religions se composent avant
tout de coutumes, de traditions collectives, de rites magiques. Dans
les religions morales, les personnalités sont déja plus marquantes.
Les religions des livres sacrés, des Védas, du Zend-Avesta, du Coran
par exemple, sont le fruit soit de groupes de personnalités religieuses,
soit d’un génie religieux. Et la spiritualité s’accentue dans la mesure
ou l’inspiration, ’incarnant dans une institution ou un enseigne-
ment, touche de plus preés la personnalité religieuse. Les fortes per-
sonnalités des prophetes qui constituent la révélation méme d’Israél
sont caractéristiques a cet égard. Ils distinguent entre la parole de
Dieu dont ils se font I’écho et leur propre personnalité. Mais ce mes-
sage, distinct de la personne, a traversé la personnalité du pro-
phete. C’est au fond de la conscience du prophete que I’Eternel s’est
fait entendre. Et alors, si nous saisissons que la personnalité humaine
est, dans son for intérieur, le sanctuaire ot Dieu se révele, ot Dieu
se fait entendre, il doit en étre a plus forte raison de méme pour
Jésus de Nazareth. Sa personnalité elle-méme est Pincarnation de
Pesprit de Dieu. Il y a identification entre la révélation parfaite et
sa personnalité. Sa personnalité est la Révélation méme.

Le Nouveau Testament nous parle du Christ comme étant le Fils
unique de Dieu. Le caractére unique de la personne du Christ, nous
le maintenons. Au sein de notre monde de souffrances et de péché,
au sein d’une humanité troublée par un désordre moral universel,
Papparition dans une personnalité humaine de la sainteté, de I’a-
mour parfait, de la vie divine, de la vie éternelle est inouie. Elle



42 ALOIS FORNEROD

est un pur mystére, que nous ne songeons point a démontrer au
moyen de preuves logiquement irréfutables. Nous ne sommes pas
rationalistes. Nous admettons, au nom méme de nos expériences
religieuses et morales, ce mystére. Soutenir qu’en une conscience
humaine le divin a habité au point de faire de Jésus de Nazareth
une exception au sein d’une humanité pécheresse, c’est irrationnel,
nous le reconnaissons. Nous ne croyons pas qu’un homme sans péché
puisse se rencontrer, a part Jésus-Christ, a la surface de la terre.
On nous dirait qu’il en existe un au sein des populations de 1'Inde,
de ’Afrique ou de ’Europe, que nous ne 'admettrions pas. Admettre
cette exception pour Jésus, c’est un mystere d’ordre moral et reli-
gleux avant tout.

Nous ne pouvons pas accepter le mystére d’ordre ontologique du
dogme de la Trinité parce qu’il détruit la véritable humanité du
Christ et fait de toute ceuvre de la rédemption une ceuvre magique.
Affirmer la réalisation de la sainteté, des perfections morales et reli-
gieuses, de Dlincarnation de DPesprit divin dans une personnalité
humaine n’est point une these antihumaine. Cette exception du
Christ se justifie en principe. Oui, nous sommes pécheurs, nous
appartenons tous 2 une humanité ot régne le désordre moral. Mais,
si pécheurs que nous soyons, nous sommes appelés a la sainteté, a
la justice, a ’amour, a la vie divine ; nous devons devenir des saints,
des enfants de Dieu, des Fils de Dieu. Le fait que notre conscience
nous impose 1’idéal chrétien prouve qu’il n’y a pas une opposition
d’essence entre Dieu et nous. L’apparition du Fils unique de Dieu
en la personne de Jésus de Nazareth atteste 'ceuvre de rédemption
poursuivie par notre Pere céleste ; elle est pour les croyants un fait
mystérieux qui impliquerait un commencement nouveau au sein de
Phumanité.

Dans les protévangiles de Matthieu et de Lue, la solution de ce
mystére est cherchée dans la naissance surnaturelle. Remarquons
que la naissance surnaturelle ne joue aucun rdle ailleurs dans tous
les écrits du Nouveau Testament, il n’en est pas question dans le
corps des synoptiques. Elle est absente de la théologie paulinienne ;
elle ne fait pas méme partie intégrante de la théologie johannique.
«Les Juifs», lisons-nous dans le quatriéme évangile, «murmuraient
a son sujet parce qu’il avait dit : Je suis le pain qui est descendu du
ciel. Et ils disaient : N’est-ce pas 14 Jésus, le fils de Joseph, celui
dont nous connaissons le pére et la mere ?» La naissance surnatu-



LE PROBLEME CHRISTOLOGIQUE 43

relle pourrait expliquer la création nouvelle qu’est la personne de
Jésus de Nazareth. Seulement, au point de vue dogmatique la des-
cendance par la mére seule ne saurait expliquer pourquoi Jésus
aurait été exempt de la tache du péché originel, la meére aussi bien
que le pere transmettant P’héritage ancestral. D’autre part les
documents des protévangiles soulévent de grosses questions exégé-
tiques. Pour nous, nous acceptons simplement ce mystére d’ordre
moral et religieux, sans vouloir Pexpliquer.

Et nous ne dirons pas que P’activité morale du Christ soit la cause
de sa filialité divine, de ses dispositions religieuses, comme si nous
subordonnions la vie divine du Christ & sa vie morale ; parce que nous
sommes en face de ’antinomie qui se trouve a la base méme de toute
vie religieuse, de toute vie chrétienne. Le chrétien religieusement
regoit tout de Dieu, il est ’ceuvre de la grace divine. Sa conversion,
sa régénération proviennent de Dieu méme. Cest notre Pere céleste
qui en prend Dinitiative. Il y a une grice prévenante. Tout est 'ceu-
vre de Dieu, comme le dit saint Paul, «car c’est Dieu qui produit
en vous la volonté et le faire selon son bon plaisir ».

Mais si tout est ceuvre de la grice, au point de vue religicux, au
point de vue moral tout est ceuvre de ’homme. Sans la volonté du
fidele, Dieu ne peut pas besogner dans son cceur. Le fidele est ouvrier
avec Dieu, comme Paffirme également P’ap6tre Paul. «Car nous
sommes ouvriers avec Dieu, vous étes le champ de Dieu, I’édifice de
Dieu. »®@ Si nous admettons les deux termes de cette antinomie qui
se trouve a la base de la vie chrétienne, sans vouloir atténuer 'un
ou Pautre de ces deux termes, nous devons le faire également pour
la personnalité du Christ. La perfection morale et la perfection
religieuses sont connexes, elles s’appellent I'une autre. Aussi la
personnalité du Christ, toute pénétrée de Dieu, est-elle 'incarnation
de Dieu méme. L’ap6tre Paul avait raison, lorsqu’il affirmait dans
Iépitre des Colossiens : « Car en lui [en Christ] habite corporellement
toute la plénitude de la divinité» (.

La personnalité du Christ, toute pleine de Dieu, peut étre dés lors
Porgane de ’ceuvre de la rédemption divine. La conscience du Christ
est le miroir qui réfléchit les pensées éternelles de Dieu a P’égard de
notre humanité. Le quatriéme évangile affirme avec beaucoup de
force et avec raison cette identité de pensées, de sentiments, de

(v) Phil. 11, 13. — (2) 1 Cor. 111, 9. — (3) Col. 11, .



44 ALOIS FORNEROD

volonté entre le Christ et son Pere céleste. « Philippe lui dit: Seigneur,
montre-nous le Pére et cela nous suffit. Jésus lui dit: I1 y a si long-
temps que je suis avec vous et tu ne m’as pas connu, Philippe ! Celui
qui m’a vu a vu le Pére, comment dis-tu : Montre-nous le Pere ? Ne
crois-tu pas que je suis dans le Pére et que le Pére est en moi ? Les
paroles que je vous dis, je ne les dis pas de moi-méme ; et le Pere qui
demeure en moi, c’est lul qui fait les ceuvres. Croyez-moi, je suis
dans le Pére et le Pére est en moi; croyez du moins a cause de ces
ceuvres. » (0

Et sila personnalité du Christ est au centre de ’ceuvre de la ré-
demption, parce qu’elle est organe méme de la rédemption, cette
personnalité, par Pesprit divin qui ’enveloppe, est toute pénétrée
de vie éternelle, elle est élevée au-dessus du temps et de Pespace. Le
Christ rédempteur continue a étre le médiateur de I’Alliance de la
grice. L’apotre Paul a exalté avec raison ce role permanent au sein
de I’économie actuelle de la personnalité du Christ, lorsqu’il disait
dans I’épitre aux Philippiens : « C’est pourquoi aussi Dieu I’a souverai-
nement élevé et lui a donné le nom au-dessus de tout nom, afin qu’au
nom de Jésus tout genou fléchisse dans les cieux, sur la terre et sous
la terre, et que toute langue confesse que Jésus-Christ est Seigneur,
a la gloire de Dieu le Pére»(),

Sur le terrain de la vie religieuse et morale, la personne du Christ se
présente donc comme vraiment humaine et vraiment divine ala fois,
et elle reste subordonnée a Dien puisque cette personne du Christ
poursuit sa mission de médiateur quine cessera qu’alafin des temps,
lors de la réalisation parfaite du royaume de Dieu, selon la belle vi-
sion que Papotre Paul nous fait entrevoir dans la premiere épitre aux
Corinthiens : « Mais maintenant, Christ est ressuscité des morts. Il
est les prémices de ceux qui sont morts. Car puisque la mort est
venue par un homme c’est aussi par un homme qu’est venue la résur-
rection des morts. Et comme tous meurent en Adam, de méme
aussl tous revivront en Christ, mais chacun en son rang, Christ
comme prémices, puis ceux qui appartiennent a Christ, lors de son
aveénement. Ensuite viendra la fin, quand il remettra le royaume a
celui qui est Dieu et Pere, aprés avoir détruit toute domination,
toute autorité et toute puissance. Car il faut qu’il régne jusqu’a ce
qu’il ait mis tous les ennemis sous ses pieds. Le dernier ennemi qui

(1) Jean xiv, 8. — (2) Phil. 1, g-11.



LE PROBLEME CHRISTOLO GIQUE 45

sera détruit c’est la mort. Dieu en effet a tout mis sous ses pieds.
Mais lorsqu’il dit que tout lui a été soumis, il est évident que celui
qui lui a soumis toutes choses est excepté. Et lorsque toutes choses
lui auront été soumises, alors le Fils lui-méme sera soumis a celui
quilui a soumis toutes choses, afin que Dieu soit tout en tous » (1.

La personne du Christ, vraiment humaine, vraiment divine, su-
bordonnée 4 Dieu comme le vrai médiateur qui conduit au Peére, qui
est le chemin, la vérité, la vie, est le don de Dieu. Elle résume bien
notre point de vue, la parole du quatriéme évangile qui forme le
centre de plus d’une de nos confessions de foi modernes : « Car Dien
a tant aimé le monde qu’il a donné son Fils unique, afin que qui-
conque croit en lui ne périsse point mais qu’il ait la vie éternelle ».

A. FORNEROD.

(1) I Cor. xv, 20-28. — (2) Jean u, 16.



	Théologie et métaphysique. Partie II, Le problème christologique

