Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 78

Artikel: Le probleme métaphysique de la finalité : et I'idéalisme critique de M.
Brunschvigg

Autor: Reymond, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380194

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PROBLEME METAPHYSIQUE
DE LA FINALITE

ET L’IDEALISME CRITIQUE DE M. BRUNSCHVICG

Le probléme de la finalité est le probléme par excellence de la
métaphysique, dans la mesure ou celle-ci a pour but de répondre
aux questions suivantes: quelle est la nature de 1’étre et quelles
sont ses fins ? De ces questions c’est la derniere surtout qui importe,
puisqu’elle intéresse au plus haut point la signification de la destinée
humaine, et c’est elle qui a incité la pensée a scruter de plus pres
tout ce qui touche a la nature et & Porigine de I’étre.

La finalité, si elle n’est pas une perspective illusoire sur le réel
implique tout d’abord un devenir et un temps positifs ; elle implique
d’autre part une distinction nette entre le « ce qui est» et le «ce qui
n’est pas encore » ainsi que 'impossibilité d’expliquer le « ce qui est »
sans faire intervenir le « ce qui n’est pas encore ». C’est la fin non encore
réalisée qui coordonne en un ensemble certains actes et événements
de facon a les faire converger vers une maniére d’étre définie.

Toutefois la stabilité et la permanence de direction ne suffisent
pas a elles seules pour constituer la finalité. Un anneau de fumée
forme un tout cohérent qui tend a se reformer lorsque son équilibre
a été momentanément rompu. De méme un cristal de roche qui a
une forme géométrique définie est capable de réparer ses breches,
lorsqu’il est plongé dans une eau mere convenable. Il y a donc des
stabilités et des permanences de direction qui n’impliquent pas
finalité. '

Est-ce alors dans ’indépendance relative des moyens employés



8o ARNOLD REYMOND

pour réaliser la réciprocité du tout aux parties qu’il faut placer la
finalité ? Les graines d’une méme plante, par exemple, peuvent étre
semées dans des régions différentes qui les soumettent a des condi-
tions de terrain, de température, de pluie et de soleil qui ne sont
pas exactement les mémes. Elles n’en continuent pas moins a repro-
duire la plante dont elles sont issues. Mais une objection se présente.
Il est possible de construire des appareils mécaniques qui suivant
Pexcitation extérieure regue changent leur mode de réaction pour
conserver leur intégrité. L’on wvendait, il y a quelques années, des
coccinelles en fer blanc. Celles-ci pouvaient se mouvoir sur une table ;
mais grice a un mécanisme ingénieux, toutes les fois qu’elles arri-
vaient au bord de la table elles changeaient de direction, pour ne
pas tomber. Il y avait 1a persistance d’un comportement sans inter-
vention de finalité et Pon peut se demander si la vie organique n’est
pas due a un équilibre du méme genre.

En somme, me semble-t-il, nous disons qu’il y a finalité lorsque
Pensemble connu des causes mécaniques, physiques et chimiques,
nous parait insuffisant pour expliquer la cohérence réciproque d’un
tout avec ses parties et la tendance univoque qui caractérise ce tout.
On fait alors appel a un genre de conditions différentes qui s’insérent
dans ’ensemble des causalités jugées insuffisantes et possedent des
caracteres nouveaux que nous appelons psychiques.

A ce point de vue la finalité peut &tre envisagée sous trois formes,
consciente et réfléchie telle qu’elle se manifeste dans notre activité,
c’est-a-dire comportant un but posé d’avance avec choix dans les
divers moyens employés pour le réaliser, inconsciente, telle que nous
la trouvons en nous sous forme d’instincts, de désirs qui cherchent
a se réaliser sans que nous ayons conscience de cette tendance, au
moins a ses débuts; enfin comme aspiration générale mal définie.

Quant a son mode d’action la finalité peut étre congue comme
immanente ou transcendante au tout qu’elle organise.

Les divers aspects de la finalité ne sont donc pas autre chose que
Ia transposition dans ’ordre cosmique des modes de faire par lesquels
nous estimons pouvoir caractériser notre vie psychique en tant qu’elle
est intelligence, volonté et sentiment. La finalité a donc une origine
anthropomorphique indéniable.

De fait et 4 ses débuts ’homme a instinctivement congu la vie
de 'univers sur le modele de sa propre activité et ’on peut dire que



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 8r

toute conception de finalité a pour schéme primitif le moi en tant
qu’il a la représentation anticipée et consciente d’un but a atteindre
et du choix délibéré des moyens les plus propres a le réaliser.

Le primitif, comme Penfant du reste (), a congu le monde des phé-
nomenes comme faconné par des volontés semblables 4 la sienne
et utilisé en vue de fins spéciales. L’artificialisme et ’animisme ont
donc été tout naturellement pour la pensée humaine le premier
type d’explication choisi et ’on sait combien les religions des pre-
mieres civilisations en sont toutes imprégnées.

La réflexion philosophique et scientifique des premiers penseurs
de la Grece cherche la solution du probléme dans une autre voie.
Elle abandonne Partificialisme et ’animisme pour recourir a un type
d’explication physico-mécanique. Psychisme et mécanisme toutefois
ne sont pas nettement distingués et ’élément premier choisi (eau,
terre, feu) est 4 la fois matitre et vie ; il y a donc dans ’univers une
certaine finalité sous forme d’une tendance qui aspire a se réaliser.

L’équivoque créée par ’hylozoisme eut pour conséquence de faire
surgir deux courants de pensée qui s’opposent. L’un précise la these
mécanique qu’il renferme et aboutit 4 ’atomisme de Démocrite qui
chez Epicure s’épanouit en une morale. L’autre courant sous 'im-
pulsion du pythagorisme et de Socrate donne naissance aux grandes
métaphysiques spiritualistes de I’antiquité.

Ce qui caractérise ces dernitres, c’est d’envisager, pour résoudre
le probléme intégral de la réalité, deux genres de causes, les causes
efficientes et les causes finales. Ce qu’il faut entendre par la, Platon
Pindique avec toute la netteté désirable. La plupart des penseurs,
dit-il, estiment que les causes efficientes ne sont pas des causes
accessoires, mais les principales de toutes choses. Ce sont elles en
effet qui font que les corps se refroidissent ou s’échauffent, se con-
tractent et se dilatent et tous effets semblables.

« Mais il est impossible que de telles causes soient capables d’avoir
enrien la pensée et le raisonnement. Car de tous les étres le seul auquel
il appartienne de posséder P’intelligence, c’est ’4me — il faut le pro-
clamer — et ’Ame est invisible, tandis que le feu et ’eau et la terre
et I’air et tous les corps sont visibles... Il nous faut donc parler des
deux especes de causes, traiter séparément de celles qui produisent,
par Daction de Dintelligence, des effets bons et beaux et de celles

(r) Jean PiaceT, La représentaiion du monde chez I'enfant, 1926. Pierre Bover,
Le sentiment religieux et la psychologie de Ienfant, 1925,

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. X1X (N© 78, 1931). ‘ 6



82 ARNOLD REYTMOND

qui privées de réflexion effectuent chaque fois n’importe quoi, au
hasard et sans ordre.» (Timée, 460.)

Le probléme se pose alors de savoir si et comment ces deux genres
de causes se concilient. Sont-ils irréductibles 'un a P’autre ou bien
Pun se subordonne-t-il a autre et lequel ?

Le spiritualisme antique, pourrait-on dire en gros, résoud ce pro-
bléme en affirmant sans défaillance 1’éternel dualisme entre la matiére
et esprit, entre Peffort de celui-ci et la résistance de celle-la. Il en
résulte que le principe de finalité est transcendant par rapport au
monde sensible qu’il vise a pénétrer et ou il est constamment tenu
en échec par linertie aveugle de la matiere.

Chez Platon, par exemple, il y a opposition entre la matiere et
le monde des Idées suprasensibles et éternelles (). Le mélange s’opere
grice a Pintervention du Démiurge qui ne parait pas étre du reste
le Dieu supréme ou Idée du bien, mais bien plutét un Dieu créé par
composition d’idées. Quoi qu’il en soit le mélange effectué est
contre-nature ; les Idées sont mal accouplées par la matitre et
leur déséquilibre provoque le devenir incessant et imparfait dont
notre monde est le théatre.

Aristote place Popposition entre la matiére et les formes qui lui
sont immanentes et qu’elle tend a réaliser. Il y a ainsi dans la nature
un dynamisme finaliste dont la cause derniére doit étre cherchée
en un Dieu transcendant, acte pur se suffisant a lul-méme et exer-
¢ant 4 son insu son action sur une mati¢re étrangére a son essence.

Les stoiciens, comme on le sait, ne congoivent pas que le psychique
puisse étre séparé de la matitre et exister a part d’elle. Dieu est a la
lettre P’dme du monde qui est son corps et les événements sont autant
de gestes qui obéissent a la pensée divine. Dieu et la finalité ne font
qu’un dans le monde et Phomme sage est celui qui en vertu de son
libre-arbitre accepte de se conformer a P’ordre ainsi établi.

Dans le systeme de Plotin la matiére et ’Un spirituel constituent
les deux pdles du réel. Entre ces deux pdles s’échelonne une série
d’intermédiaires qui sont radioactivés depuis I’'Un. Il se constitue
ainsi deux mondes dont les hommes, a la fois corps et esprit, forment
la région intermédiaire. Ces deux mondes sont régis par des prin-

(1) Nous croyons devoir conserver ici I’expression usuelle de préférence au terme
« Formes » qui, introduit par le savant helléniste qu’'est M, Rivaud, marque une
orientation vers le sensible étrangére a la conception platonicienne et qui nous
parait en outre créer des confusions avec 'aristotélisme.



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 83

cipes différents, 4 savoir pourle monde intelligible : perfection, finalité,
bonté, et pour le monde sensible et corporel: mécanisme, nécessité
et mal. Le devoir de P4me humaine est de se libérer du corps et du
monde sensible pour s’absorber 4 nouveau en Dieu, ¢’est-a-dire dans
PUn.

La pensée judéo-chrétienne vient brusquement déranger la posi-
tion du probleme. Elle considére que la matiére et le monde par
conséquent n’ont pas existé de toute éternité mais qu’ils ont été
créés par Dieu, 2 un moment donné du temps. Dieu est donc trans-
cendant au monde ; mais il lui est en méme temps immanent 3 un
double titre tout d’abord parce qu’il en est Pauteur et ensuite parce
qu’il I’a soumis a sa providence. Mais si Dieu est parfait, pourquoi
son ceuvre est-elle imparfaite et donne-t-elle le spectacle du mal et
de la souffrance ? Clest ici qu’interviennent le péché et Satan.

L’existence du monde se présente alors comme un drame en trois
actes qui forment une parenthése qualitativement formidable et
cependant insignifiante en regard de la durée éternelle. Ces trois
actes sont la création et le péché de ’homme, la rédemption, puis
la consommation finale et ’avénement de nouveaux cieux et d’une
nouvelle terre ol la justice et la joie habiteront éternellement. Rien
de semblable dans la philosophie ancienne qui envisage l’univers
comme reproduisant éternellement ses rythmes suivant le cycle de
la grande année.

A partir de la Renaissance de nouvelles idées se font jour. Grice
4 une physique, 4 une astronomie et jusqu’a un certain point i une
mathématique nouvelles, la vision du monde terrestre et de 'univers
se transforme. Le point de vue géocentrique est de plus en plus
abandonné et il semble difficile de concilier avec un univers qui se
révele infini une finalité cosmique gravitant autour de la destinée
de Phumanité. ;

C’est pourquoi Descartes, une fois posé le dualisme de la matidre’
et de Pesprit et une fois démontrée ’existence de Dieu, sépare résolu-
ment les vérités de la foi et celles de la philosophie ; puis il restreint
ses recherches a ’étude des sciences en écartant de ce domaine’
tout genre d’explications qui ne seraient pas purement physico-
mécaniques.

Il serait trop long de montrer comment les successeurs de Des-
cartes jusqu’a Kant essaient de surmonter le dualisme qu’il avait:
posé. I est intéressant toutefois, sur la question qui nous occupe,



84 ARNOLD RETMOND

de signaler la position prise par Spinoza. Celui-ci tente d’appliquer
a la métaphysique la méthode de la géométrie analytique.

Pour déterminer Dieu comme raison d’étre de lui-méme et de ce qui
est 11 ne faut pas procéder par une voie exhaustive d’abstraction qui
irait, comme le veut la logique d’Aristote, du particulier au général;
car de cette facon on est conduit a séparer essence et existence et
Pon se trouve ensuite dans I'impossibilité de les unir méme par
Pargument ontologique. L’on est ainsi empéché d’assurer non seu-
lement Pexistence de Dieu, mais aussi celle des étres individuels.
Par exemple, vous n’établirez jamais I’existence de Socrate-individu
au moyen d’un processus qui en sens inverse de ’abstraction irait
de la notion générale d’étre jusqu’a celle d’Athénien vivant au Ve
siecle avant Jésus-Christ.

La définition de Dieu doit étre « more geometrico» comme celle
du cercle, c’est-a-dire ne faire qu’un avec Pétre et ses propriétés,
de telle sorte que Dieu avec son infinie réalité existe par cela
méme qui le définit. Une fois posés les axiomes et définitions qui
concernent la distance, le point, 1’égalité de distance, le cercle est
défini comme le lieu des points situés a égale distance d’un point
appelé centre ; ainsi défini il existe avec toutes ses propriétés parti-
culitres qui sont en nombre infini. Par exemple, la valeur de n’importe
quel angle inscrit dans le cercle découle de la définition de ce dernier.
De méme la définition de Dieu repose sur certaines propositions
premiéres ; mais I’énoncé méme de ces propositions premieres serait
inconcevable si Dieu n’existait pas. L’implication entre ’étre de Dieu
et sa définition est ainsi indissoluble et réfractaire a toute analyse.

Dieu se pose alors comme cause de soi et substance infiniment
infinie qui se suffit 4 lui-méme dans ’enchainement éternel de l'infi-
nité de ses attributs et modes. Substance, attributs et modes ne sont
que des noms différents pour désigner une seule et méme réalité a
la fois une et qualitativement multiple. Des attributs de Dieu il en
est deux que D’intelligence humaine pergoit, a savoir ’étendue et la
pensée. En vertu de lunité de la substance il résulte alors que le
tissu fonctionnel constituant le monde matériel de P’espace n’est pas
autre chose que 'implication des idées dans le monde de la pensée.
Dieu ne fait qu’un avec ces deux mondes. D’autre part son activité est
parfaitement libre, puisqu’étant cause de soi il ne subit aucune
contrainte extéricure et que l’affirmation de son étre n’a d’autre
nécessité que celle de sa nature.



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 85

On ne saurait donc parler d’une finalité concernant la marche de
Punivers. Une finalité de ce genre impliquerait un dédoublement
dans la substance divine entre 'univers envisagé comme un instru-
ment et la volonté divine qui Putiliserait, entre un but possible et
les moyens appropriés pour le réaliser, entre Dieu comme tel et une
manifestation de son étre qui serait encore en dehors de lui et qui
demanderait a &tre réalisée. Dieu qui est tout ajouterait quelque
chose a sa perfection, ce qui est absurde.

La finalité n’est qu’un fantasme créé par I'imagination et réalisé
ontologiquement par elle. Elle provient du fait que les hommes se
sont persuadés « que tout ce qui arrive arrive en vue d’eux-mémes ;
ils ont été ainsi amenés a juger que ce qui leur était utile était dans
chaque chose la partie la plus importante et 4 estimer, comme ’em-
portant sur toutes les autres, celles qui leur laissent les impressions
les plus agréables.

De 14 ils ont formé les notions au moyen desquelles ils expliquent
la nature des choses, savoir : le bien, le mal, Pordre, la confusion, le
chaud, le froid, la beauté et la laideur, etc... De ’idée qu’ils se font de
leur liberté sont nées ces autres notions, savoir : la louange et le blame,
le péché et le mérite ». (Ethique, livre I, appendice.)

Par un processus nécessaire, la raison grice aux lecons de P’expé-
rience, nous délivre de ces fausses conceptions et nous amene a accep-
ter ce qui est et 4 ne pas méme désirer ce qui n’est pas et ne peut
pas étre. Mais pourquoi cette libération, du moment que I’usage de
la raison la rend nécessaire, ne se produit-elle pas chez tous les hom-
mes ? A cela Spinoza répond : «Quant a ceux qui demandent pour-
quoi Dieu n’a pas créé tous les hommes de telle facon qu’ils se gou-
vernent sous la seule direction de la Raison, je ne leur répondrai rien
que ceci: parce qu’il avait assez de matitre pour créer toutes les
choses du degré le plus élevé jusqu’au degré le plus infime de perfec-
tion, ou pour parler plus proprement, parce que les lois de sa nature
étaient assez vastes pour suffire 4 créer tout ce qui peut étre congu
par une intelligence infinie.» (loc. cit.)

Ce qu’il y a d’intéressant dans la position du spinozisme, c’est la
liaison étroite qu’il établit entre le probléme de la finalité et celui qui
concerne les jugements de valeur (). Les valeurs telles que le vrai, le

(r) Aristote avait du reste déja marqué cette liaison : « ce n’est pas toute espéce
de terme qui prétend étre une fin, c'est le meilleur, Phys. 194a. Voir Elie GAGNE-
BIN, Le raisonnement finaliste en biologie, Scietia, nov. 1930,



86 ' ARNOLD REYMOND

beau, le bien ont-elles un fondement ontologique comme le voulait
Platon ou bien ne sont-elles que des vues subjectives de Vesprit,
inspirées par notre affectivité et transposées par I’imagination dans
le domaine de I’étre et comme telles doivent-elles étre écartées par la
raison ? Kant a bien vu la difficulté et c’est par des titonnements
successifs qu’il a tenté de la résoudre (). La Critique de la Raison
pure écarte délibérément toute finalité du monde phénoménal, objet
de la pensée scientifique, et montre comment la Raison pure aboutit
a une antinomie lorsqu’elle tente au sujet de I’Univers envisagé
comme un tout de résoudre les rapports de la finalité et du méca-
nisme.

La Critique de la Raison pratique affirme au contraire ’existence
de fins morales et ’obligation pour ’homme de tendre a leur réali-
sation. L’opposition est ainsi complete entre le monde auquel aboutit
Pentendement et celui auquel aspire la conscience morale. Or, comme
le sujet de la connaissance est le méme que celui de action, il faut
qu’il existe un rapport entre la nature et la liberté, sinon 'unité du
sujet connaissant et agissant serait brisée.

- Ce probléme a toujours préoccupé Kant, mais c’est dans la Critique
de la Faculté de juger qu’il Pétudie a fond.

Déja dans la Critigue de la Raison pure il laisse entendre que les
syntheses de Pintuition sensible effectuées par le moyen des caté-
gories de ’entendement ne se produisent pas d’une fagon automa-
tique. Elles sont ’ceuvre de la faculté de juger et témoignent déja
d’une certaine autonomie, par exemple, dans 'usage des principes
dynamiques de ’entendement (2.

A Détudier de plus pres et pour elleeméme Kant est conduit a
faire de la faculté de juger la pidce maitresse de son idéalisme critique
et c’est clle qui finalement donne a ce dernier sa vraie signification.

L’acte de juger se fait suivant deux types de jugement qui sont le
jugement déterminant et le jugement réfléchissant ou de finalité.
Le premier subsume le particulier au général comme a sa loi, le second
cherche 4 découvrir dans le particulier donné un tout synthétique.

Le jugement réfléchissant ou de finalité peut 4 son tour étre envi-
sagé de deux fagons. Tant6t il découvre entre la nature et le sujet
pensant une harmonie qui fait éprouver a ce dernier un sentiment

(r) Voir sur ce point les études approfondies de Michel Souriau, Le jugement
réfléchissant dans la philosophie critique de Kant, 1926 et de Victor Bascu, Essai
critique sur Pesthétique de Kant, 2¢ éd., 1927. — (2) Souriau, op. cit., p. 43.



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 87

sul generis, et c’est alors un jugement esthétique ; tant6t au contraire
c’est au sein de la nature que P’on cherche a découvrir I'idée d’une
totalité présidant a ’organisation des parties et ’on énonce alors un
jugement téléologique.

Par sa nature le jugement esthétique est essentiellement désin-
téressé, car il n’a en vue ni ’agréable, ni 'utile, ni méme le bien et
c’est pourquoi il a une portée universelle. Seulement son universalité
n’est pas celle d’un concept, mais celle d’une disposition subjective.
En disant que cette rose est belle j’affirme sans doute un sentiment
personnel ; mais j’affirme en méme temps que mon jugement sur la
rose obtiendra une adhésion universelle parce qu’il exprime un sen-
timent qui peut étre universellement et nécessairement partagé. Et
s’il en est ainsi, c’est pour la raison suivante :

« Tout jugement exige la synthese de la variété de intuition —
fournie par I'imagination — et de la représentation de l’unité de
cette variété — fournie par Pentendement.» Mais ce qui éveille le
plaisir esthétique, ce n’est pas le concept de I’objet auquel aboutit
cette synthese, mais bien la conscience de I’accord quand il s’établit
entre les formes de ’objet et notre faculté de connaitre, conscience
qui éveille la représentation d’une finalité de P’objet par rapport a
cette faculté de connaitre. Le jugement esthétique, tout en ayant ainsi
un principe déterminant (celui de finalité) purement subjectif, peut
cependant prétendre a une universalité nécessaire « puisqu’il est fondé
sur Pharmonie de limagination et de l’entendement, harmonie
requise pour toute connaissance, si vulgaire qu’on la puisse imagi-
ner » (),

Cela étant, il est impossible d’expliciter en termes définis I’accord
fondamental qui existe entre imagination et entendement; car
dans le jugement esthétique imagination et entendement «sont dans
un libre jeu, puisque nul concept déterminé ne les astreint & une régle
particuliére de connaissance ».

Dans Part ce libre jeu atteint son plus haut degré. Toutes les
facultés de ’artiste entrent en jeu pour créer une représentation
synthétique qui sera ensuite extériorisée par les moyens techniques
propres a chaque art. L’artiste n’en est pas moins tenu de se confor-
mer 4 ’accord indéfinissable du reste de nos facultés, sinon son
ceuvre ne produirait pas dans notre sensibilité le sentiment du beau
et ne donnerait pas naissance i un jugement esthétique ayant une

(r) Bascw, op. cit., p. XXXV.



88 ARNOLD REYMOND

portée universelle, le beau étant ce qui est reconnu sans concept
comme P’objet d’une satisfaction nécessaire.

Si le beau établit une liaison harmonieuse entre imagination et
Pentendement, dans le sublime le rapport se fait entre I'imagination
et la raison qui confond celleci en s’élevant elle-méme jusqu’a
Pinfini.

Dans le jugement esthétique le pouvoir de juger, ou jugement
réfléchissant, révele donc son autonomie et sa capacité créatrice ;
«il est son propre législateur, ce qui n’arriverait pas si ’on admettait
le réalisme de la finalité dans la nature. Car il nous faudrait dans
cette hypothese apprendre de la nature ce que nous devrions trouver
beau et le jugement de gofit serait soumis a des lois empiriques »®.,

La finalité esthétique est ainsi un principe a priori qui régle notre
faculté de juger et qui ne peut servir a une connaissance directe de
Pobjet, mais seulement a une interprétation des choses d’aprés
Panalogie de la finalité. Ce ne sont donc pas les formes de la nature,
mais seulement leurs rapports possibles qui sont susceptibles d’un
jugement de finalité.

Toutefols par la-méme que le jugement réfléchissant est créateur
par rapport au donné sensible élaboré au moyen de ’entendement,
il nous éléve au-dessus de ce sensible ; il nous pousse & concevoir
dans la nature certains étres comme étant organisés conformément
a la finalité, ainsi que nous le montrent les étres vivants.

Une antinomie se dresse alors entre la nature envisagée comme
soumise 4 des lois purement mécaniques et cettec méme nature envi-
sagée comme poursuivant des fins.

L’antinomie peut étre levée de la fagon suivante. « Puisqu’il est
tout au moins possible de considérer le monde matériel comme
simple phénomene et de concevoir une chose en soi (qui n’est pas
phénomeéne) comme substrat en lui supposant une intuition intellec-
tuelle correspondante (bien qu’elle ne soit pas la nétre), il se trouverait
un principe réel suprasensible inaccessible 4 ’homme, pour cette
nature a laquelle nous appartenons nous-mémes, et nous considé-
rerions alors ce qui en elle est nécessaire comme objet des sens, sui-
vant des lois mécaniques, mais en celle-ci en tant qu’objet de la
raison... suivant des lois téléologiques également et nous la juge-
rions d’apres deux sortes de principes, sans que le mode d’explica-
tion mécanique soit éliminé par le mode d’explication téléologique,
comme s’ils étaient contradictoires. » (2

(1) Critique du jugement, trad. J. Gibelin, p. 191. — (2) Ibid., p. 222.



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 89

Le mécanisme de la nature se trouve ainsi subordonné 4 une tech-
nique intentionnelle qu’il est possible de postuler en vertu du prin-
cipe transcendantal de finalité, mais dont seule une intelligence
archétype aurait Pintuition. Il semble donc qu’une finalité transcen-
dante soit impliquée par ’harmonie de nos facultés dans ses rapports
avec le réel, sans que nous puissions rien préciser quant a ses modes
particuliers d’activité.

En somme et vers la fin de sa vie, Kant, sans quitter le terrain de
Pidéalisme, parait avoir oscillé entre Pobjectivité établie par le
déterminisme mécaniste de la science et Pobjectivité d’un supra-
sensible téléologique qui absorberait et dominerait la premiere
parce que celle-ci sans celle-1a ne se comprendrait pas. Toutefois et
pour ne pas géner 'autonomie réflexive de la conscience,’objectivité
du supra-sensible se refuserait a toutes les déterminations dans les-
quelles notre pensée voudrait la saisir.

Quoiqu’il en soit, les successeurs de Kant ont cherché a prolonger
son ceuvre dans le sens de la Critique de la Faculté de juger. Fichte
développe jusqu’a ses dernitres conséquences Pactivité réflexive et
autonome du sujet pensant. Pour Hegel réel et rationnel s’impli-
quent mutuellement et le premier reproduit toutes les phases de la
dialectique immanente a 1’étre et qui, en tant qﬁ’esprit, prend con-
science d’elle-méme dans ’homme. Dans la philosophie de Schopen-
hauer le vouloir vivre constitue une finalité interne au réel ; incon-
scient tout d’abord des fins qu’il poursuit, il prend conscience dans
la pensée humaine que ses fins sont mauvaises. De 1a la nécessité
pour ’homme de se créer par I’art des fins qui Papaisent momen-
tanément. Nietzsche tout en s’inspirant des vues de Schopenhauer
estime qu’il est au pouvoir de ’homme de conquérir la vie en créant
de nouvelles valeurs ; mais comme ce pouvoir est illimité parce que
n’obéissant 4 aucune finalité, les nouvelles valeurs n’ont pas plus de
garantie que les anciennes et la volonté de puissance se trouve sans
objet véritable ot s’exercer; la doctrine du retour éternel assure
toutefois a4 chacun DPéternité de sa vie personnelle, puisque I’inter-
ruption produite entre chaque phase de ce retour équivaut a une
inconscience absolue et que pour ’individu pensant elle n’existe
pas, a proprement parler.

Dans la pensée contemporaine la finalité quant a sa portée objec-
tive tend a étre écartée comme ne répondant pas a la nature des
faits et du devenir de I’étre.



90 ARNOLD REYMOND

Les sciences physico-chimiques tout d’abord, tout en rejetant
Pancienne notion de causalité efficiente, envisagent dans les phéno-
meénes un rapport fonctionnel qui exclut toute idée de finalité.

Les sciences biologiques sans doute ne peuvent pour le moment
se passer dans leurs explications du langage finaliste ; mais elles
visent a ’écarter le plus possible et 4 considérer 'idée de finalité
comme une hypothése heuristique et provisoire qu’une étude plus
approfondie des faits rendra inutile et transformera en une relation
fonctionnelle de nature physico-chimique.

La question toutefois reste délicate a trancher. Lorsque nous envi-
sageons un organisme vivant, méme rudimentaire, nous pouvons bien
établir entre lui et son milieu ambiant et a chaque phase de son déve-
loppement un ensemble d’équivalences physico-chimiques ; mais ce
que nous ne pouvons établir, c’est pourquoi cet ensemble aboutit a
telle forme précise de tige de feuille, de fleur, d’animal plutét qu’a
telle autre.

On peut sans doute concevoir des automates tellement perfec-
tionnés qu’ils seraient sensibles a tous les changements d’état de leur
milieu ambiant et feraient les gestes appropriés de réaction ; mais
ce que ’on ne congoit pas, c’est comment ces gestes entraineraient
une complication de la structure interne de ’automate suivant une
fin coordinatrice et éliminatoire en méme temps qui enrichirait et
affermirait cette structure.

La poussée qui oriente I’étre vivant et 1’éléve constamment au-
dessus de lui-méme parait exiger, a titre de condition tout au moins,
autre chose qu’une simple résultante de causes physico-chimiques.
Ces causes se révelent impuissantes, semble-t-il, & expliquer dans la
série animale la naissance de I’instinct, puis de la conscience réfléchie.
On peut toujours, il est vrai, objecter que cette insuffisance n’est
qu’apparente et tient a 'imperfection actuelle de la science ; mais
cette affirmation reste hypothétique, car plus on établit exactement
les conditions physico-chimiques de la vie, plus le lien dernier entre
ces conditions et le phénomeéne vital parait échapper.

En tant que science positive la psychologie cherche, elle aussi, a
écarter la portée métaphysique de I’idée de finalité ; elle se donne
pour tiche exclusive de marquer la genése et le réle des valeurs dans
la conscience. L’acte intentionnel, par exemple, n’impliquerait pas
finalité, car il n’est que la prise de conscience de certains mouvements
(désirs, tendances, etc). L’idée de finalité devient ainsi I’équivalent



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE o1

psychologique d’un phénomene objectif qui, dans I’assimilation
organisatrice de I’étre vivant, estle rapport fonctionneldu tout a ses
parties. Comme d’autre part les états de conscience ne peuvent
agir comme causalité physique, la conscience ne peut étre qu’un sys-
téme d’évaluations variant en fonction de la complication de I’orga-
nisme vivant. A un stade supérieur ce systéme prend la forme de
normes qui évoluent suivant une direction immanente a ensemble,
mais qui ne préjuge en rien les étapes futures @),

Que le psychologue tente comme savant une explication de ce
genre, nous le comprenons fort bien ; mais du point de vue métaphy-
sique le probleme subsiste. Une fois admis le parallélisme psycho-
physique, il est sans doute possible d’envisager qu’a chaque structure
plus complexe de Porganisme physiologique correspond une nouvelle
implication d’états de conscience ; mais on ne voit pas pourquoi ces
nouvelles implications revétent pour la conscience la forme de normes
obligatoires de plus en plus épurées, puisque les états de conscience
ne peuvent agir comme causalité et le probléme de finalité attaché
a la signification impérative des normes n’est que reculé.

Remarquons du reste que toutes les sciences, y compris la psycho-
logie, sont sans cesse justiciables d’une norme qui les dépasse, 3
savoir la norme de vérité qui entraine Popposition du vrai et du faux.
Alors méme que le psychologue se bornerait 4 décrire exclusivement
les états de conscience et a noter leurs relations, encore faut-il que
cette description ne soit pas fantaisiste, ce qui exige un critere de
vérité et la possibilité d’un contrdle vérificateur.

Il semble donc qu’en fin de compte il appartienne a la logique de
se prononcer sur la question de vérité et par 14 d’éclairer le probléme
de finalité. Mais la logique contemporaine aspire, elle aussi, a se
constituer comme une science et dans la mesure ou elle le tente, elle
écarte cette question. La logique formelle par exemple, sous son aspect
algorithmique, consideére que le vrai et le faux sont des valeurs
attachées aux propositions exactement comme les signes «plus»
ou «moins» aux quantités algébriques. Ce qu’elle se propose alors
d’établir, c’est simplement ceci: Telle proposition étant donnée pour
vraie, quelle valeur de vérité ou de fausseté en découle-t-il nécessai-
rement pour telle autre proposition ? La logique appliquée accepte
également comme un donné les normes de vérité propres a chaque

(r) Voir le résumé de I'exposé de Jean PiaGeT sur ce sujet, Rev. de théol. et
phil. 1929, janvier-avril.



92 ARNOLD REYMOND

science particuliere et c’est en tenant compte de ces normes qu’elle
établit les opérations de I’esprit tenues pour valables dans la recher-
che scientifique.

On le voit. Toute recherche méthodique, pour autant qu’elle vise
a étre une science positive, accepte a titre de donné nécessaire I’idée
de vérité et la finalité qu’elle implique, a savoir la possibilité de droit,
sinon de fait actuel, pour la pensée de s’assimiler son objet et c’est
a la métaphysique qu’incombe finalement la tiche redoutable de se
prononcer sur ce probléme capital.

Or la tendance qui caractérise la philosophie contemporaine est
désignée sous le nom d’idéalisme, par opposition au matérialisme
quisous le couvert de la science s’est affirmé au cours du dix-neuvieme
siecle. Mais que faut-il exactement entendre par le terme d’idéalisme
a notre époque ! Dans le Vocabulaire philosopbique M. Lalande
met trés nettement en lumieére la difficulté qu’il y a a le préciser. Au
premier abord il semble tout naturel de définir I’idéalisme comme
étant la philosophie pour laquelle il n’y a en définitive de réel que
les idées. Mais alors quel rapport faut-il établir entre les idées et
Pesprit qui les pense ! L’esprit est-il la somme des consciences indi-
viduelles, ou bien comme condition derniére de celles-ci, faut-il sup-
poser un esprit universel, 4 savoir Dieu qui, leur étant a la fois imma-
nent et transcendant, serait la source et la norme des valeurs diri-
geant leur activité ? Seulement de quelle maniére faut-il comprendre
le rapport exact entre Dieu et les esprits individuels ?

Si, pour échapper a cette difficulté, on entend par esprit les lois
essentielles de la pensée, on ne voit pas alors pourquoi celle-ci a besoin
pour s’affirmer de s’intérioriser dans des sujets pensants, individuels
et distincts, et toutefois capables d’entrer en communion les uns
avec les autres. «L’indétermination», conclut M. Lalande, «qui
laisse en suspens la question de savoir si 'on parle de Pesprit indi-
viduel ou de Pesprit collectif, ou de I’esprit «in genere » se rencontre
dans la plupart des définitions de I’idéalisme » et c’est pourquoi «il
y a lieu de faire le moindre usage possible d’un terme dont le sens
est aussi indéterminé. »

Selon M. Brunschvicg, il est possible toutefois de donner un sens
précis a I’idéalisme, a condition de réduire toute la métaphysique
a la théorie de la connaissance, affirmation de I’étre ayant pour
base la détermination de I’étre comme connu, par opposition au réa-
lisme qui a pour base l'intuition de I’4tre en tant qu’étre.



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 93

Nous ne pouvons songer pour le moment a analyser comme elle
le mériterait 'ceuvre de M. Brunschvicg () qui par sa précision et
son ampleur, par Poriginalité de ses vues historiques constitue une
admirable synthese et contraint chaque penseur a scruter 4 nouveau
les problémes et & prendre position. Nous espérons pouvoir un jour
lui consacrer une étude plus détaillée.

Nous voudrions seulement ici relever quelques points en rapport
avec le sujet qui nous occupe.

1’idéalisme critique de M. Brunschvicg parait étre ’aboutissement
d’une part de la dialectique ascendante de Platon et de Pautre de
I’immanentisme spinoziste et de la méthode réflexive de Kant et
avoir pour conclusion essentielle le fait que par une constante ana-
lyse sur elle-méme la pensée réalise son unité de telle sorte qu’il
n’y a pas a rechercher vérité et réalité au dela de cet acte.

La pensée étant autonome s’affirme par des jugements d’extério-
rité et d’intériorité tout a la fois de telle maniére que les premiers
doivent s’intégrer aux seconds, sans pour cela perdre leur position
spécifique. La chose est possible, car les plus humbles sensations qui
se posent dans un jugement d’extériorité («ceci bleu» ou «cela
rouge ») sont déja une pensée en acte et autonome, en ce sens que de
pareilles sensations n’ont pas pour cause une matitre qui, distincte
de la pensée, lui serait étrangere; c’est pourquoi elles peuvent et
doivent se traduire en un jugement d’intériorité, c’est-a-dire en une
relation purement rationnelle établissant que la différence entre le
rouge et le bleu se rameéne a la notion quantitative de longueur d’onde.

La tiche de la science ou mieux de toutes les sciences est ainsi
de transformer les jugements d’extériorité en jugements d’intério-
rité en conservant cependant aux premiers leur caractére individuel.
Par exemple, ’invariant de la physique einsteinienne explicite une
relation universelle de réciprocité ; mais dans chaque cas particulier
elle spécifie un jugement d’extériorité qui ne vaut que pour un
moment unique d’un certain temps et pour un endroit précis d’un
certain espace. Toutefois ce progrés dans la détermination indivi-

(r) Cette ceuvre magistrale comprend entre autres les ouvrages suivants: La
modalité du jugement, 1897. — Les étapes de la philosophie mathématique, 1912, —
L'idéalisme contemporain, 2¢ éd., 1921. — L'expérience bumaine et la causalité
physique, 1922. Spinoza et ses conmtemporains, 3e éd., 1923. — Les progrés de la
conscience dans la philosophie occidentale, 1927. Dans notre étude uous nous atta-
cherons surtout a ce dernier volume.



94 ARNOLD REYMOND

duelle du fait physique n’a pu étre obtenu qu’en brisant la concep-
tion de la physique classique suivant laquelle le temps et ’espace
étaient deux variables indépendantes. De méme et pendant longtemps
la géométrie euclidienne a été considérée comme le cadre obligé et
nécessaire pour opérer 'unification rationnelle des jugements spa-
tiaux d’extériorité ; mais une analyse plus approfondie sur les condi-
tions de la vérité géométrique a fait éclater ce cadre.

Dans sa libre autonomie la pensée ne s’assujettit a aucune forme
de catégorie fixée une fois pour toutes et éternellement ; elle est
parfaitement libre vis-3-vis d’elle-méme ; elle n’est pas méme liée 2
des principes strictement formels comme celui d’identité, de contra-
diction ou de tiers exclu, ou tout au moins elle peut en modifier la
portée, comme nous le montrent les tentatives de I’école mathéma-
tique empiriste dont Brouwer est le plus audacieux représentant.

A plus forte raison et pour conserver toute son autonomie doit-elle
se garder de tout réalisme qui entraverait la liberté de ses démarches
et compromettrait son travail d’unification. Il lui est donc impos-
sible de poser un univers matériel qui existerait au dela de la sensa-
tion, car elle aurait alors a résoudre un probléme dénué de toute
signification, 4 savoir celui d’un rapport entre elle-méme et ce qui
n’étant pas elle ne peut étre appréhendé par elle en aucune fagon.
Il lui est également impossible de postuler un esprit qui serait sujet
des actes de pensée, car ce serait soulever une difficulté analogue et
tomber dans les errements du spiritualisme. En fait c’est I'imagi-
nation spatiale qui nous pousse a hypostasier soit des substances
matérielles, soit des substances spirituelles, et qui engendre en reli-
gion les conceptions artificialistes et mythologiques.

Cela étant, le probléme des valeurs se pose d’une fagon particu-
liérement pressante dans I’idéalisme critique et je ne crois pas que
M. Brunschvicg I’ait encore étudié pour lui-méme. Il nous est donc
difficile d’interpréter sa pensée sur ce point.

Dans la question des valeurs il faut tout d’abord, nous semble-t-il,
soigneusement distinguer entre les valeurs comme telles et les normes
par lesquelles nous les apprécions. Le « beau » par exemple peut étre
une valeur éternelle, en ce sens que I’activité de la pensée ne saurait
se concevoir sans I’existence de cette valeur; mais les normes par
lesquelles le beau est défini peuvent varier et s’épurer au cours des
Ages. Il pourrait y avoir ainsi progrés et par conséquent finalité en
ce sens que Pactivité créatrice de la pensée tendrait a découvrir



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 95

une norme de plus en plus riche et compréhensive de la valeur «beau».
Les mémes remarques s’appliquent aux valeurs « bien» et « vrain.

Pour ce qui nous concerne, nous admettons comme un fait incon-
testable ’évolution et la variabilité des normes ; mais nous estimons
que cette variabilité, pour avoir un sens, implique dans la pensée
Pexistence d’invariants qui s’imposent a elle et que nous appelons
vrai, beau et bien. M. Brunschvicg, si nous le comprenons bien, ne
partage pas ce point de vue®). Il estime que non seulement les normes,
mais les valeurs elles-mémes peuvent se transformer et évoluer.
L’autonomie réflexive de la pensée ne doit subir aucune contrainte.
Elle se donne a elle-méme les lois et les valeurs dont elle a besoin
pour poursuivre son ceuvre d’unification. Le principe d’unité, pour-
rait-on dire, est son seul impératif catégorique. Mais une difficulté
surgit aussitét. En fait P'unification n’est pas atteinte. Elle se pose
a titre d’idéal & atteindre, ce qui suppose Pexistence d’une finalité
rendant possible en droit 'unification de pensée qui n’existe pas en
fait. Or M. Brunschvicg tout en affirmant la possibilité de cette
unification rejette sauf erreur tout principe ontologique de finalité.

Pour préciser sa position en face de ce probleme, essayons de voir
dans quelles conditions s’opére selon lui I’activité unificatrice de la
pensée. Ce n’est pas sans hésitation que j’entreprends I’étude de
cette question, car si je me sens en plein accord avec M. Brunschvicg
sur ’exigence de sincérité qu’implique la méthode historico-critique,
j’éprouve au nom méme de cette sincérité une résistance invincible
a accepter toutes ses conclusions, telles que je les comprends du moins.
Je ne vois pas en particulier le rapport que M. Brunschvicg établit
entre les consciences individuelles et la conscience en général et si
pour désigner leur activité il emploie dans le méme sens exactement
les termes d’esprit, de pensée, de raison, d’autonomie réflexive et
de liberté. Je me demande aussi si la notion d’intelligibilité dont la
participation a P’un serait ’expression adéquate peut se concevoir
sans une participation & ’étre.

En ce qui concerne le premier point, voici, me semble-t-il, comment
se pose le probleme. Appliqués a un étre humain, les termes d’esprit,
de pensée, de raison, d’autonomie réflexive et de liberté caractérisent
les diverses fonctions d’un sujet pensant qui est conscient de déployer

(1) «1I faut donc dire que la conscience est créatrice des valeurs morales, comme
des valeurs scientifiques ou des valeurs esthétiques», Progrés de la conscience, p. 744.



96 ARNOLD REYMOND

une activité personnelle. Ces termes, lorsqu’ils désignent la conscience
en général gardent-ils ce sens spécifique ou deviennent-ils des appel-
lations synonymes pour définir une seule et méme réalité, a savoir
la dialectique ascendante des Idées qui bien qu’impersonnelle est
immanente, aux consciences individuelles ?

Il me semble que de ces deux manitres de voir M. Brunschvicg
adopte la deuxiéme et voici alors comment on pourrait 'interpréter.
La pensée en tant qu’elle s’exprime individuellement s’accompagne,
et dans ce cas seulement, de conscience, de sensibilité, d’autonomie
réflexive et. dans ce cas seulement, elle s’exprime sous forme de juge-
ment tant de valeurs que d’existence. Ces jugements toutefois cor-
respondent a un stade inférieur du développement de la pensée indi-
viduelle ; c’est celui ot I’imagination intervient encore et hypostasie
comme des objets les manifestations affectives, sensibles et volon-
taires de P’activité humaine ; elle va plus loin encore sur la voie du
réalisme et attribue aux objets ou aux étres qu’elle congoit certaines
propriétés telles que le beau, le bien, le vrai, propriétés qui pour les
mémes objets auraient pu étre autres sous forme de laid, de mal et
de faux. Cette tendance réaliste est origine entre autres des mytho-
logies et de l’anthropomorphisme qui s’affirme jusque dans les
religions supérieures par la conception d’un Dieu transcendant,
pere et juge en méme temps de ses créatures.

Mais a mesure que la connaissance progresse et que les jugements
d’extériorité, au lieu de s’orienter vers le réalisme, trouvent leur
racine dans Pintériorité de la pensée, la portée objective des juge-
ments d’existence et de valeur perd toute signification. Il n’y a plus
qu’un type d’intelligibilité, 4 savoir celui de la pensée scientifique
dont ’exemple le plus parfait nous est donné par les mathématiques.
Ce type d’intelligibilité exclut toute finalité objective, puisqu’il in-
terdit 4 la pensée toute participation a 1’étre et ne comporte pour
elle que la participation 4 I’un; car c’est 4 ce prix seulement que
pourront étre atteintes l’unité et Iuniversalité caractéristiques de
Pacte de penser, sous sa forme définitive et éternelle.

Les termes d’esprit, de raison, de conscience, d’intelligence peuvent
alors étre indifféremment employés pour désigner cette unité et cette
universalité de la pensée en possession de sa pleine intériorité. La
pensée et ’acte de pensée ne font qu’un, si on peut dire, et celade
la fagon suivante. Dans les jugements portés par la pensée indivi-
duelle le doute subsiste de savoir s’ils sont vrais ou faux, et par



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 97

suite 1l y a dualisme ou tout au moins distinction entre I’acte méme
de juger et les résultats divers auxquels il peut aboutir. Il n’en va
plus de mémelorsque le type d’intelligibilité mathématique est obtenu.
La relation exprimée ne peut étre autre qu’elle n’est ; elle n’a donc
proprement plus a étre jugée, car elle ne comporte qu’un acte
de juger, toujours éternel et identique a lui-méme; autant dire
qu’elle se confond avec cet acte sous forme d’une proposition éter-
nellement vraie. Par la peut se réaliser ’accord des consciences
individuelles, qui, sous peine de se mentir a elles-mémes, sont forcées
de juger conformément a cet acte éternel. Par 1a s’opere la partici-
pation 4 I'un, en opposition a une impossible participation a Pétre
a laquelle conduisent les jugements d’extériorité lorsqu’ils obéissent
au réalisme de I'imagination. Cette participation a Pétre est une
chimere et la preuve qu’elle est sans fondement, c’est la discordance
qu’elle introduit dans les consciences individuelles, par exemple,
en ce qui concerne la nature du monde matériel, de Dieu, de ’4me.

Tel est brievement esquissé, et si nous ’avons bien compris, le
mouvement dialectique de la pensée selon M. Brunschvicg. Les
termes de raison, conscience, liberté, etc., que celui-ci emploie ont:
donc deux significations différentes, suivant qu’il s’agit de la pensée
telle qu’elle se manifeste en fait chez les individus pensants ou de
la pensée acte pur, dégagée de tout alliage avec la sensibilité et 1’af-
fectivité du moi psychologique.-

Mais alors le probléme devient plus pressant de savoir quel rapport
établir entre la pensée, acte pur et unifiant, et les consciences indi-
viduelles ou personnalités humaines.

Quel genre d’existence faut-il attribuer au moi, 4 la personna-
lité ? Il ne me semble pas que M. Brunschvicg se soit clairement
prononcé sur ce point. Le moi est-il un véritable sujet pensant,
centre distinct et irréductible des jugements qu’il porte, des actes
de volonté qu’il accomplit, des désirs et des passions qu’il éprouve
et sur lesquels il peut agir ? Et il faut bien, semble-t-il, qu’il en soit
ainsi et que le moi soit un centre véritable d’activité pensante et
volontaire, puisqu’il ne s’épuise jamais dans une série d’actes parti-
culiers et que sa capacité est indéfinie dans ce domaine. Le fait que
Pacte de volonté ne se sépare pas de ’idée qui le dirige n’enleve
Pas au moi son pouvoir réel de décision et de libre choix puisqu’il
reste libre de se refuser a la vérité de I’idée. 11 semble au premier

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xix (N© 78, 1931). o



98 ‘ ARNOLD RETMOND

abord que c’est bien dans ce sens individuel que M. Brunschvicg
entend la liberté et ’autonomie réflexive de la conscience. « Ni la
culture ni ’intelligence n’ont promis de sauver malgré eux ceux
qui n’ont pas ’énergie de se cultiver et de comprendre ; elles n’of-
frent de vérité qu’aux esprits capables de vérifier en eux-mémes
et par eux-mémes ’aphorisme que le salut de ’homme est en lui. » (0

Et ailleurs: «celui-ld ne peut plus douter, qui a pris conscience
d’étre lui-méme D’acte unifiant de Pintelligence; celui-la ne peut
plus hair, qui a pris conscience d’étre lui-méme ’acte unifiant de
Pamour» (), | '

Mais n’est-ce pas tomber dans le réalisme, sous sa forme spiritua-
liste tout au moins, que de postuler le soi-méme, c’est-a-dire un
sujet pensant qui, distinct des manifestations particuli¢res de son
activité, en prend conscience pour les faire tendre vers un but ?
N’est-ce pas réintroduire les valeurs et en faire la base du dévelop-
pement de la personnalité, développement qui suppose un principe
cosmique de finalité ?

Aussibien M. Brunschvicg parait-il rejeter de pareilles conséquences
qui semblent cependant s’imposer. Il se refuse par crainte du réa-
lisme 4 voir dans les personnalités humaines des étres spirituels
possédant la liberté irréductible de choisir vraiment cecl ou cela et
d’étre responsables. Il faut dés lors transporter dans la pensée, en
tant qu’elle est dépouillée de ses formes individuelles, ’autonomie,
laliberté, la personne, etc. Seulement on ne voit pas ce que ces termes
peuvent encore signifier si la pensée en général n’est pas en quelque
maniére sujet pensant, ce qui nous conduit a postuler de nouveau
le spiritualisme et le réalisme par conséquent.

En définitive il semble que pour M. Brunschvicg le probléme de
Pétre se résolve dans une dialectique des Idées, impersonnelle et
immanente. Les « moi» ou sujets pensants sont alors, si nous osons
risquer cette image, les points d’intersection produits par le mou-
vement des idées de la pensée universelle, en ce sens que le choc,
en ces points, des jugements d’extériorité et d’intériorité les ferait
surgir. Par rapport & cette double série de jugements chaque moi
constituerait au sein de la pensée universelle un centre de référence
qui se distinguerait de tout autre centre de référence du méme genre
et c’est en quol consisterait son originalité et son irréductibilité.
Les diverses personnalités humaines seraient alors les formes transi-

(1) Progrés de la conscience, p. 750. — (2) Progrés de la conscience, p‘. 791.



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 99

toirement conscientes que la pensée impersonnelle, inconsciente et
universelle prendrait pour découvrir I'Un invariant auquel doivent
finalement aboutir ’'implication mutuelle de tous les jugements et
la liaison dernitre de toutes les idées. :

Mais envisager le probléme de cette fagon, ’est introduire une sub-
stance pensante qui se manifeste sous forme d’attributs et de modes,
comme le voulait Spinoza ; c’est tout au moins introduire I'Un supréme
tel que Plotin I’avait congu, & savoir I’Un ineffable, au-dessus de la
conscience et de toutes les formes particulitres de Détre, parce
qu’étant leur source, leur raison d’étre et leur fin il les dépasse
infiniment. Ou encore c’est concevoir a la facon de Hegel un pro-
cessus suivant lequel PIdée ou le réel s’enrichirait a chaque étape
pour prendre enfin conscience de lui-méme dans et par le moyen
de Phumanité. ,

Mais sauf erreur, et pour ne pas donner prise au réalisme, M. Brun-
schvicg rejette le substantialisme spinoziste ou le panthéisme hégé-
lien dans la mesure o Dieu serait congu par eux comme étant dis-
tinct des consciences humaines qui le posent. Pour lui le Dieu
intérieur n’est pas autre chose que l'unité fonctionnelle s’opérant
progressivement grice a des actes tout d’abord individuels de
pensée et devenant peu a peu le patrimoine commun de ’humanité.
Toutefois, si nous comprenons bien M. Brunschvicg, il est interdit a la
conscience humaine de réaliser cette unité fonctionnelle, de I’hypos-
tasier ou de la transcender méme sous la forme d’un inconditionné.
«Il1 faudra donc conclure qu’en dehors de la présence de lunité
dans une conscience qui sait n’étre radicalement extérieure a rien,
il n’y a rien, non point parce qu’on a été incapable de rien trouver,
mais parce qu’il n’y avait rien en effet a chercher.» @

Seulement une difficulté surgit. Le Dieu intérieur ou « présence
de 'unité» dans la conscience humaine est-il sous-jacent aux pro-
gres de analyse réflexive et les dirige-t-il en quelque mesure ?
Si oui, il serait alors d’une fagon ou d’une autre transcendant et
principe de finalité par rapport a ces progrés. Or M. Brunschvicg
écarte cette maniere de voir. Le Dieu intérieur ne peut dans ce cas
étre autre chose que P’accord mutuel s’établissant sous la simple
pression des faits entre les intelligences, les volontés et les consciences
humaines. Dans ce cas il serait transcendant aux consciences indivi-
duelles prises isolément, mais non a la conscience et a la raison de

(1) Progrés de la conscience, p. 797.



100 ARNOLD RETMOND

I’humanité, ce qui nous conduit & un conceptualisme que M. Brun-
schvicg repousserait sans doute au nom du nominalisme. De plus, si
le Dieu « présence d’unité » n’existe que dans une humanité consciente,
quel genre d’existence lui attribuer 4 ’époque ou les étres vivants
et tout spécialement ’homme n’avaient pas encore fait leur appari-
tion sur la terre ? C’est un fait certain pour la science que la vie
et la conscience ont surgi sur notre globe a2 un moment donné de la
préhistoire. Il faut donc bien admettre que quelque chose existait
avant que la conscience humaine ait été 3 méme d’en prendre con-
naissance. Nous ne pouvons donc métaphysiquement ramener
tout le probleme de I’&tre 4 celui de la théorie de la connaissance.
Il y a une question ontologique qui subsiste pour elle-méme a titre
d’inconditionné tout au moins. Cest 14 un probléme capltal que
M. Brunschvicg ne nous parait pas avoir résolu.

On le voit, refuser toute participation a I’étre par crainte du
réalisme et, pour éviter tout spiritualisme, s’en tenir a une exclusive
participation a I’Un, c’est aboutir 4 des difficultés insurmontables.
Sans doute il est possible de concevoir le rapport de la pensée-acte
avec les idées dans le sens ol nous ’avons indiqué, car sile jugement
vrai ne fait éternellement qu’un avec la pensée elle-méme, la dialec-
tique des idées et leur unité se trouvent ainsi assurées. Seulement,
ce que 'on ne congoit plus alors, c’est pourquoi cette dialectique,
si elle a existé de toute éternité, comporte encore dans l’actuel
présent ’autonomie et analyse réflexive, puisqu’elle a eu I’éternité
pour déployer ses effets.

L’idéalisme critique supprime ce probléme en identifiant la pensée-
acte et son développement avec l'origine et le progres de la réflexion
humaine. Ce que l’on ne voit plus alors, c’est le genre d’existence
qu’il faut attribuer a la pensée-acte. En effet, par rapport a la
conscience humaine celle-ci ne doit avoir en aucune fagon une exis-
tence transcendante, car elle se poserait alors comme une substance
pensante conditionnant’activité des consciencesindividuelles. Ce sont
ces derniéres, semble-t-il, qui sont la pensée-acte avec ses caracteres
de liberté, d’autonomie et d’analyse réflexive ; il nous est cependant
interdit de les considérer comme la source dernitre de cette pensée-
acte, puisque ce serait faire d’elles de véritables sujets pensants,
c’est-a-dire des esprits ayant une personnalité consciente, irréductible.

Pour conclure, si I’idéalisme critique implique vraiment I’analyse
réflexive de la conscience et 'autonomie, il ne se congoit pas sans



LE PROBLEME METAPHTYSIQUE DE LA FINALITE 101

spiritualisme et sans réalisme par conséquent; s’il se réduit a la
dialectique immanente des idées, il comporte inévitablement le
réalisme de la substance comme le voulait Spinoza.

La notion d’intelligibilité scientifique telle que M. Brunschvicg
la définit ne va pas sans difficulté dans P’application qu’il en fait
aux questions morales et religieuses. Elle comporte, comme on le
sait, un procédé incessant de vérification. Or a ce point de wvue
Pactivité morale de la conscience souléve un grave probléme.

Pour M. Brunschvicg en effet pensée et action ne présentent pas
des caractéres spécifiques qui les mettraient en conflit irréductible
l'une avec Pautre. Toute idée par sa vertu de vérité aboutit 4 un
acte qui sera bon parce qu’il est le prolongement d’une idée vraie.

Il semble dans ces conditions que le processus conduisant a la
perfection de I’acte moral soit en tout point semblable & celui qui
caractérise la recherche de la vérité scientifique. Si nous appelons
faits les jugements d’extériorité qui, points de départ et points
d’arrivée de cette vérité scientifique, sont par des jugements d’inté-
riorité transformés en connaissance adéquate, nous savons que la
pression de pareils faits, au fur et 4 mesure d’une expérience plus
étendue, oblige P’analyse réflexive a4 un travail d’unification de plus
en plus compréhensif et la force souvent a transformer les cadres
de son interprétation, par exemple en physique, & généraliser le
principe de relativité. Ainsi dans la connaissance du monde physique
la participation a l’un trouve sa garantie d’une part, dans un type
d’intelligibilité au dela duquel on ne peut remonter et de Pautre
dans la vérification constante des faits.

Dans le domaine de la vérité morale en sera-t-il de méme ? Une
fois proclamé le relativisme moral, c’est-a-dire la loi de réciprocité,
les faits lui donneront-ils raison ? Il ne le semble pas. Les consciences,
méme éclairées par cette loi, s’y dérobent et le principe d’unification
qui implique renoncement a soi-méme, désintéressement, respect et
amour d’autrui, est constamment tenu en échec par les faits, par
P’égoisme des hommes et par une nature physique hostile a la réali-
sation de ses fins. L’expérience passée et présente ne joue pas dans
ce domaine de la méme fagon que dans celui de I’expérience scienti-
fique. Et alors le grave probléme suivant se pose : l'unification a
laquelle la raison aspire dans ’ordre moral est-elle fondée en droit
du moment qu’elle ne permet pas Pinterprétation des faits tels qu’ils



102 ARNOLD REYMOND

sont observés? En physique ce sont les faits qui sont princiers et
toute exception, si unique soit-elle, telle que Pexpérience de Morley
et Michelson, peut contraindre a tout bouleverser. En morale ce ne
peut étre le cas, puisque les multiples cas d’exception ne sauraient
entamer le principe idéal de conduite. Mais alors ou placer la légiti-
mité de ce principe dans une philosophie qui exclut toute trans-
cendance et toute finalité pour ne s’en tenir qu’au positivisme de
Pintelligibilité scientifique ? Toute tentative pour justifier cette
légitimité parait impossible et contradictoire.

Sil’on veut lever la contradiction, rendre a la raison sa foi en elle-
méme, affirmer le devoir imprescriptible pour la conscience indivi-
duelle de travailler, par renoncement a soi-méme, a l’union des
volontés et des cceurs, il faut bien poser un principe de finalité
garantissant que la réalisation de pareilles fins est et sera une fois
ou l’autre possible en fait, puisqu’elle s’impose impérieusement en
droit. Il faut bien en un sens transcender Pexpérience passée et pré-
sente, trouver au sein de I’immanentisme méme de quoi le dépasser,
au moins sous la forme d’un principe qui s’enracine dans Pexpérience
vécue et s’en distingue toutefois puisqu’il oriente vers des fins.

M. Brunschvicg, si nous ne faisons erreur, répudierait cette con-
ception comme entachée de réalisme transcendantal, puisqu’il ne
veut rien postuler sur I’&tre en dehors de ’étre présentement connu.
Il n’admet pas que I’étre partiellement connu nous pousse a discerner
des lignes directrices, a les prolonger en dega et au dela. Unité et
totalisation n’ont de sens pour lui qu’a propos d’une étape donnée
dans le développement de la conscience humaine. S’impliquant et
se conditionnant sans cesse mutuellement, elles ne valent que pour
un moment de expérience humaine et sont vraies pour ce moment-
la en ce sens qu’elles ne pouvaient étre autres. Cest ainsi que la
religion des primitifs, étant donné le niveau de leurs connaissances,
s’est forcément exprimée en unereprésentation animiste et artificialiste.

A une autre étape unité et totalisation s’impliqueront différemment
suivant de nouveaux principes et de nouvelles normes d’unification
mais on ne saurait préjuger le futur d’aprés les conditions présentes,
et le développement de la conscience 4 un moment donné ne peut
nous renseigner sur son évolution postérieure. En effet imposer a
cette derniére une ligne directrice, ce serait donner aux fins et aux
valeurs un fondement ontologique et réaliste et géner par consé-

quent Pautonomie de ’analyse réflexive.



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 103

L’objection ne nous parait pas décisive si on distingue, comme
nous ’avons fait précédemment, entre les valeurs comme telles et
les formules toujours imparfaites par lesquelles nous exprimons
leurs normes. Ne pas accorder aux valeurs comme telles un carac-
tére absolu de finalité et concevoir I’épuration de leurs normes
suivant une ligne qui pourrait étre indifféremment orientée dans un
sens ou dans ’autre, c’est en définitive compromettre I’autonomie
de la conscience; car c’est la livrer au hasard qui par sa nature
s’oppose a I'unification. La conscience n’est pas maitresse des impé-
ratifs et des valeurs qui s’imposent a elle; elle peut sens doute se
dérober A leur contrainte ; mais elle ne saurait les créer. M. Brun-
schvicg du reste nous parait le reconnaitre implicitement, puisqu’il
admet pour la conscience le devoir impérieux de participer a 'un. Or,
en fait 'unification n’est pas réalisée; elle s’impose cependant a titre
de fin, ce qui implique forcément une position ontologique de fina-
lité. Sans cette base V'intelligibilité qui en somme et jusqu’a présent
a partiellement réussi n’aurait en droit aucune garantie dans I’avenir ;
elle ne serait qu’un heureux hasard sans assurance quant a son exten-
sion future et la valeur de vérité resterait illusoire, une lueur fugi-
tive au-dessus de P’abime.

La notion de ’intelligibilité nous conduit en fin de compte a exa-
miner si la participation 4 ’'un n’implique pas forcément pour les
consciences individuelles la participation a P’étre de cet un.

Si I’on examine tout d’abord sur quoi reposent les vérités d’ordre
seientifique, on est conduit aux constatations suivantes. La conscience
n’est pas maitresse des chocs qui provoquent en elle les sensations
et les jugements d’extériorité, base de toute science. I en résulte
que ces jugements d’extériorité marquent par rapport a la conscience
une position d’étre qui subsiste, alors méme qu’ils sont transformés
en jugements d’intériorité. Dans une formule de physique mathéma-
tique les quantités qui représentent la fonction et ses variables
conservent un genre d’étre ou une position existentielle irréductible
a toute autre. L’invariant einsteinien, par exemple, posseéde une struc-
ture telle que la variable « temps » n’est pas interchangeable avec
PPune des variables représentant I’espace. L’unité obtenue par la
formule est donc une unité fonctionnelle, c’est-a-dire qu’elle est
union dans la multiplicité, celle-ci étant constituée par des termes
qui sont qualitativement distincts et qui correspondent a une position



104 ARNOLD REYMOND

spécifique de 1’étre. L’intelligibilité scientifique ne saurait donc se
concevoir sans participation a Pétre.

A plus forte raison en est-il de méme lorsque nous passons au
domaine moral et religieux. Ici en effet les termes envisagés ne sont
pas de simples faits physiques dont I’individualité tient & ’interfé-
rence de divers facteurs. Les termes sont des personnes douées cha-
cune d’une conscience réflexive et d’une autonomie irréductibles,
ce qui implique entre elles une communion de Pesprit, c’est-a-dire
des rapports d’un tout autre ordre que la relation physique. Par
suite ’Un dont la présence en nous apparait comme le fondement
et la garantie de nos aspirations n’est pas 'un arithmétique dont
toute la réalité s’épuise dans ’unique fait d’étre un, c’est 'un de qui
tout est fonction, c’est-a-dire 1’Un, condition derniére de lui-méme
et de toute la plénitude de notre étre. Source de toutes les détermi-
nations particuliéres de 1’étre, il ne peut é&tre caractérisé par aucune
d’entre elles et a ce point de vue il est inconditionné ; il n’en existe
pas moins pour lui-méme ; seulement il ne peut étre hypostasié
qu’au moyen d’un concept-limite, a savoir ’Absolu ou I’Infini.
Comme tel il est garant des fins qui s’imposent & notre conscience
et qui nous entrainent vers un idéal indéfiniment perfectible ; il est
aussi le fondement de exigence de vérité, qui postule une unification
de droit laquelle en fait n’est pas encore réalisée.

Cet Un ou Dieu, est a la fois transcendant et immanent 4 la con-
science et il faut qu’il en soit ainsi; car nous ne pourrions commu-
nier avec lui s’il n’était pas en nous et distinct de nous, puisque
communion implique d’une facon indissoluble 'union et la distinc-
tion. Communier avec I’Un ou Dieu, c’est pour la conscience parti-
ciper a la plénitude spirituelle de ’étre la plus absolue et la plus
haute que nous puissions concevoir, puisque Dieu dépasse les formes
finies de personnalité que nous sommes.

Certes les dogmes des religions méme les plus spiritualisées ne sont
que des balbutiements pour tenter d’exprimer D’ineffable et, sitot
qu’ils prétendent étre autre chose, ils ne résistent pas a la critique.
Pris 4 la lettre les dogmes chrétiens de la création, de ’incarnation,
du miracle, de la résurrection, de la parousie, etc., se heurtent 2
des difficultés inextricables, au point de vue historique, scientifique
et métaphysique. Le dogme de la création, par exemple, suppose,
comme Spinoza et saint Augustin 1’avaient déja fait remarquer, un
dédoublement dans I’&tre de Dieu, entre ce qu’il était avant et aprés



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 105

la création. Remarquons toutefois que supprimer toute idée de créa-
tion, c’est aboutir & d’autres impasses ; car c’est supprimer la réalité
concréte du devenir, c’est enlever au temps son écoulement réel,
puisque tout ce qui est existe, tel qu’il est, de toute éternité. Iln’y a
plus de refuge que dans un mouvement cyclique de 'univers et dans
la doctrine du retour éternel. Mais alors, c’est la réalité de ces cycles
qui devient incompréhensible dans 1’éternité, puisque ’on ne congoit
pas & quel moment le premier d’entre eux a pu commencer.

A y regarder de plus prés on constate que les dogmes chrétiens
visent en somme a sauvegarder la valeur de la personnalité humaine
et des fins auxquelles est lié son complet achévement. Dans les
conditions actuellement données la réalisation de ces fins reste un
idéal dont Dieu seul peut étre le garant, parcequ’il estla source incon-
ditionnée de 1’étre et c’est pourquoi il aura en fin de compte raison
des obstacles qu’opposent le monde physique et les volontés égoistes
des hommes ; il sera alors tout en tous. C’est ce sentiment profond
de P’ascension vers 1’idéal de P’étre que dans leur forme anthropo-
morphique les dogmes chrétiens cherchent 4 exprimer. Un certain
anthropomorphisme est du reste inhérent a toute doctrine de finalité,
puisque la finalité sous sa forme la plus haute caractérise Pactivité
religieuse et morale de ’homme. La question est alors de savoir si
cet anthropomorphisme doit étre transcendé dans le sens d’une
liberté spirituelle plus haute ou dans celui de la nécessité.

Tout le probléme se concentre donc sur ce point. La plus haute
manifestation de ’étre est-elle de tendre & la formation de person-
nalités véritables, c’est-a-dire capables de délibérer et de faire libre-
ment don d’elles-mémes 4 un idéal de vérité, de bonté, de sacrifice ?
Si oui, le devenir du réel, la réalisation effective des fins morales et
religieuses par les personnes humaines prennent un sens capital et do-
minent toute solution donnée aux problémes métaphysiques. Si au
contraire la liberté et la personnalité sont des illusions causées par la
complexité des phénomenes, il faut considérer comme une apparence
trompeuse la réalité concréte du temps et la réalisation des fins dont
Phumanité serait I’objet. La vie de I’esprit devient alors, elle aussi,
illusoire, car en fait elle doit trouver son explication dans des causes
mécaniques et physico-chimiques et c’est le hasard, la loi des grands
nombres en tant que conséquence de la nécessité mécanique qui
doivent nous mettre 4 méme de rendre compte des relations de tout
a partie, des cohérences et des hiérarchies dans 'univers.



106 ARNOLD REYMOND

Or jusqu’a maintenant cette voie d’explication n’a pas abouti.
A mesure que 'on pénetre plus avant dans 1’étude du réel, elle se
trouve obstruée et il est probable qu’il en sera toujours de méme.
Nous sommes ainsi amené a postuler un certain finalisme dans
Punivers et a le faire dépendre d’une cause ordonnatrice supréme.

Par 1a s’expliquent en nous Pexistence de la raison et la présence
de valeurs spirituelles, morales, esthétiques et religieuses qui dépas-
sent notre étre individuel et sont cependant autre chose que le
résultat d’une contrainte sociale, puisqu’elles sont suspendues a
un principe vivant de supréme finalité. Par 1a s’explique aussi le
fait qu’il y a un accord possible entre notre pensée et la réalité et
que, notre raison n’étant pas isolée monstrueusement dans I’univers,
la connaissance de ce dernier nous est accessible en une large mesure.

Dire que la finalité est illusoire parce qu’elle ne comporte pas un
schéme rigoureusement défini ne nous parait pas une objection
décisive. La causalité efficiente elle aussi, ne se préte pas a un schéme
précis et Pon se heurte a des difficultés inextricables, sitét que ’on
cherche a justifier métaphysiquement 'usage de ce scheéme. Apres
de longs titonnements la science a dfi écarter ce probléme et s’en
tenir a une définition technique, si ’on peut dire, du rapport causal ;
elle ne renie pas pour cela le scheme de causalité tel qu’il s’exprime
dans la proposition: «tout phénomeéne a une cause» et voici pourquoi.

Le rapport causal implique toujours un devenir véritable et
suppose que la cause précede D'effet. Le traduire dés lors par une
égalité mathématique, c’est en réalité le faire évanouir, puisque la
liaison dans cette égalité entre les variables (cause) et la fonction
(effet) est rigoureusement simultanée. Sans doute ’écoulement du
temps est sauvegardé par le fait qu’une grandeur temporelle t,
marque une autre époque que t,; mais cet écoulement n’est plus
un véritable devenir, puisqu’il se ramene a une suite discontinue
de simultanéités. I1 est vrai que la différence entre t; et t, peut
devenir plus petite que toute quantité donnée X ; mais c’est alors
dans ce temps X qu’il faut placer le rapport causal suivant lequel
la cause [précéde Peffet, sipeu que ce soit; il en résulte que le
probléme, pour étre techniquement résolu, n’en subsiste pas moins
au point de vue métaphysique.

Le schéme de finalité revét de méme une forme trés vague, a savoir :
«tout ce qui existe a une fin » et comme tel il ne nous indique pas en
quoi doit consister le rapport de finalité; mais de méme que le



LE PROBLEME METAPHYSIQUE DE LA FINALITE 107

rapport de causalité scientifique s’est peu a peu précisé en une liaison
fonctionnelle de méme celui de finalité s’est épuré au cours des ages.
~ Aux débuts Phomme considére que tout dans Punivers a été dis-
posé en vue des fins égoistes qu’il poursuit ; mais il en arrive peu a
peu a concevoir une finalité d’un autre ordre, & savoir que chaque
personne, bien qu’étant voulue a titre de fin, est subordonnée 4 un
tout infini qui la dépasse et dans lequel elle doit librement se placer
en renongant 4 ses vues égoistes.

Un pareil finalisme n’entrave en aucune manidre la liberté de la
recherche scientifique et I'analyse réflexive de plus en plus intense
sur soi-méme et sur le monde, puisqu’il pousse a situer son étre
propre dans le vrai, quel qu’il puisse étre.

Ces conclusions demanderaient a étre appuyées sur une étude
logique approfondie concernant la nature du jugement et le probleme
de la vérité (), Nous nous bornerons sur ce point & une seule remarque,
parce qu’elle touche directement a notre sujet. ‘

On distingue ordinairement entre les jugements d’existence et
les jugements de valeur, laissant entendre par la que ceux-ci, a 'in-
verse de ceux-la, énoncent une appréciation inconsistante dénuée
de toute attache avec ce qui existe. Une pareille dénomination est
manifestement fausse, car d’emblée elle préjuge la portée ontologique
du jugement.

Tout jugement est a la fois d’existence et de valeur ; cela étant,
on peut distinguer deux espéces de jugements, I'un et Pautre d’exis-
tence & savoir les jugements monovalents et les jugements bivalents.

Les premiers correspondent a ce que I’on appelle communément
les jugements d’existence. Ils ne mettent en lumitre qu’un aspect,
une propriété, une valeur de position dans I’étre (le géométrique, le
physique, etc.). Les seconds considérent 1’étre comme pouvant de
deux propriétés ou valeurs prendre ’'une ou lautre (beau ou laid,
bien ou mal, vrai ou faux) dont ’une est affirmée supérieure a ’autre
et doit étre posée a titre de fin.

Sicettedistinction est fondée, la valeur et par conséquent la finalité
sont impliquées dans la notion méme de la vérité et de ce qui est.

Arnold REYMOND.
(1) Nous avons tenté I’étude de ce probléme dans un cours de logique algorith-

mique qui sera bientdt publié et que, sur le bienveillant appel de la Faculté des
Lettres de Paris, nous avons donné 3 deux reprises a la Sorbonne.



	Le problème métaphysique de la finalité : et l'idéalisme critique de M. Brunschvigg

