
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 78

Artikel: Le problème métaphysique de la finalité : et l'idéalisme critique de M.
Brunschvigg

Autor: Reymond, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380194

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380194
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLEME METAPHYSIQUE
DE LA FINALITÉ

ET L'IDEALISME CRITIQUE DE M. BRUNSCHVICG

Le problème de la finalité est le problème par excellence de la

métaphysique, dans la mesure où celle-ci a pour but de répondre
aux questions suivantes : quelle est la nature de l'être et quelles
sont ses fins De ces questions c'est la dernière surtout qui importe,
puisqu'elle intéresse au plus haut point la signification de la destinée

humaine, et c'est elle qui a incité la pensée à scruter de plus près

tout ce qui touche à la nature et à l'origine de l'être.
La finalité, si elle n'est pas une perspective illusoire sur le réel

implique tout d'abord un devenir et un temps positifs ; elle implique
d'autre part une distinction nette entre le « ce qui est » et le « ce qui
n'est pas encore » ainsi que l'impossibilité d'expliquer le « ce qui est »

sans faire intervenir le « ce qui n'est pas encore ». C'est la fin non encore
réalisée qui coordonne en un ensemble certains actes et événements
de façon à les faire converger vers une manière d'être définie.

Toutefois la stabilité et la permanence de direction ne suffisent

pas à elles seules pour constituer la finalité. Un anneau de fumée

forme un tout cohérent qui tend à se reformer lorsque son équilibre
a été momentanément rompu. De même un cristal de roche qui a

une forme géométrique définie est capable de réparer ses brèches,

lorsqu'il est plongé dans une eau mère convenable. Il y a donc des

stabilités et des permanences de direction qui n'impliquent pas
finalité.

Est-ce alors dans l'indépendance relative des moyens employés



8o ARNOLD RETMOND

pour réaliser la réciprocité du tout aux parties qu'il faut placer la

finalité Les graines d'une même plante, par exemple, peuvent être
semées dans des régions différentes qui les soumettent à des conditions

de terrain, de température, de pluie et de soleil qui ne sont

pas exactement les mêmes. Elles n'en continuent pas moins à reproduire

la plante dont elles sont issues. Mais une objection se présente.
Il est possible de construire des appareils mécaniques qui suivant
l'excitation extérieure reçue changent leur mode de réaction pour
conserver leur intégrité. L'on Vendait, il y a quelques années, des

coccinelles en fer blanc. Celles-ci pouvaient se mouvoir sur une table ;

mais grâce à un mécanisme ingénieux, toutes les fois qu'elles
arrivaient au bord de la table elles changeaient de direction, pour ne

pas tomber. Il y avait là persistance d'un comportement sans
intervention de finalité et l'on peut se demander si la vie organique n'est

pas due à un équilibre du même genre.
En somme, me semble-t-il, nous disons qu'il y a finalité lorsque

l'ensemble connu des causes mécaniques, physiques et chimiques,
nous paraît insuffisant pour expliquer la cohérence réciproque d'un
tout avec ses parties et la tendance univoque qui caractérise ce tout.
On fait alors appel à un genre de conditions différentes qui s'insèrent
dans l'ensemble des causalités jugées insuffisantes et possèdent des

caractères nouveaux que nous appelons psychiques.
A ce point de vue la finalité peut être envisagée sous trois formes,

consciente et réfléchie telle qu'elle se manifeste dans notre activité,
c'est-à-dire comportant un but posé d'avance avec choix dans les

divers moyens employés pour le réaliser, inconsciente, telle que nous
la trouvons en nous sous forme d'instincts, de désirs qui cherchent
à se réaliser sans que nous ayons conscience de cette tendance, au
moins à ses débuts ; enfin comme aspiration générale mal définie.

Quant à son mode d'action la finalité peut être conçue comme
immanente ou transcendante au tout qu'elle organise.

Les divers aspects de la finalité ne sont donc pas autre chose que
la transposition dans l'ordre cosmique des modes de faire par lesquels
nous estimons pouvoir caractériser notre vie psychique en tant qu'elle
est intelligence, volonté et sentiment. La finalité a donc une origine
anthropomorphique indéniable.

De fait et à ses débuts l'homme a instinctivement conçu la vie
de l'univers sur le modèle de sa propre activité et l'on peut dire que



LE PROBLÈME MÉTAPHTSIQUE DE LA FINALITÉ 81

toute conception de finalité a pour scheme primitif le moi en tant
qu'il a la représentation anticipée et consciente d'un but à atteindre
et du choix délibéré des moyens les plus propres à le réaliser.

Le primitif, comme l'enfant du reste G)} a conçu le monde des

phénomènes comme façonné par des volontés semblables à la sienne

et utilisé en vue de fins spéciales. L'artificialisme et l'animisme ont
donc été tout naturellement pour la pensée humaine le premier
type d'explication choisi et l'on sait combien les religions des

premières civilisations en sont toutes imprégnées.
La réflexion philosophique et scientifique des premiers penseurs

de la Grèce cherche la solution du problème dans une autre voie.
Elle abandonne l'artificialisme et l'animisme pour recourir à un type
d'explication physico-mécanique. Psychisme et mécanisme toutefois
ne sont pas nettement distingués et l'élément premier choisi (eau,

terre, feu) est à la fois matière et vie ; il y a donc dans l'univers une
certaine finalité sous forme d'une tendance qui aspire à se réaliser.

L'équivoque créée par l'hylozoïsme eut pour conséquence de faire

surgir deux courants de pensée qui s'opposent. L'un précise la thèse

mécanique qu'il renferme et aboutit à l'atomisme de Démocrite qui
chez Epicure s'épanouit en une morale. L'autre courant sous

l'impulsion du pythagorisme et de Socrate donne naissance aux grandes

métaphysiques spiritualistes de l'antiquité.
Ce qui caractérise ces dernières, c'est d'envisager, pour résoudre

le problème intégral de la réalité, deux genres de causes, les causes

efficientes et les causes finales. Ce qu'il faut entendre par là, Platon

l'indique avec toute la netteté désirable. La plupart des penseurs,
dit-il, estiment que les causes efficientes ne sont pas des causes

accessoires, mais les principales de toutes choses. Ce sont elles en
effet qui font que les corps se refroidissent ou s'échauffent, se

contractent et se dilatent et tous effets semblables.
« Mais il est impossible que de telles causes soient capables d'avoir

en rien la pensée et le raisonnement. Car de tous les êtres le seul auquel
il appartienne de posséder l'intelligence, c'est l'âme — il faut le
proclamer — et l'âme est invisible, tandis que le feu et Peau et la terre
et l'air et tous les corps sont visibles... Il nous faut donc parler des

deux espèces de causes, traiter séparément de celles qui produisent,

par l'action de l'intelligence, des effets bons et beaux et de celles

(i) Jean Piaget, La représentation du monde chez l'enfant, 1926. Pierre Bovet,
Le sentiment religieux et la psychologie de l'enfant, 1925.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (n° 78, I931). 6



82 ARNOLD RETMOND

qui privées de réflexion effectuent chaque fois n'importe quoi, au
hasard et sans ordre. » (Timée, 460.)

Le problème se pose alors de savoir si et comment ces deux genres
de causes se concilient. Sont-ils irréductibles l'un à l'autre ou bien

l'un se subordonne-t-il à l'autre et lequel
Le spiritualisme antique, pourrait-on dire en gros, résoud ce

problème en affirmant sans défaillance l'éternel dualisme entre la matière

et l'esprit, entre l'effort de celui-ci et la résistance de celle-là. Il en
résulte que le principe de finalité est transcendant par rapport au
monde sensible qu'il vise à pénétrer et où il est constamment tenu
en échec par l'inertie aveugle de la matière.

Chez Platon, par exemple, il y a opposition entre la matière et
le monde des Idées suprasensibles et éternelles G). Le mélange s'opère

grâce à l'intervention du Démiurge qui ne paraît pas être du reste
le Dieu suprême ou Idée du bien, mais bien plutôt un Dieu créé par
composition d'idées. Quoi qu'il en soit le mélange effectué est

contre-nature ; les Idées sont mal accouplées par la matière et
leur déséquilibre provoque le devenir incessant et imparfait dont
notre monde est le théâtre.

Aristote place l'opposition entre la matière et les formes qui lui
sont immanentes et qu'elle tend à réaliser. Il y a ainsi dans la nature
un dynamisme finaliste dont la cause dernière doit être cherchée

en un Dieu transcendant, acte pur se suffisant à lui-même et exerçant

à son insu son action sur une matière étrangère à son essence.
Les stoïciens, comme on le sait, ne conçoivent pas que le psychique

puisse être séparé de la matière et exister à part d'elle. Dieu est à la

lettre l'âme du monde qui est son corps et les événements sont autant
de gestes qui obéissent à la pensée divine. Dieu et la finalité ne font
qu'un dans le monde et l'homme sage est celui qui en vertu de son
libre-arbitre accepte de se conformer à l'ordre ainsi établi.

Dans le système de Plotin la matière et l'Un spirituel constituent
les deux pôles du réel. Entre ces deux pôles s'échelonne une série

d'intermédiaires qui sont radioactives depuis l'Un. Il se constitue
ainsi deux mondes dont les hommes, à la fois corps et esprit, forment
la région intermédiaire. Ces deux mondes sont régis par des prin-

(1) Nous croyons devoir conserver ici l'expression usuelle de préférence au terme
« Formes » qui, introduit par le savant helléniste qu'est M. Rivaud, marque une
orientation vers le sensible étrangère à la conception platonicienne et qui nous
paraît en outre créer des confusions avec l'aristotélisme.



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 83

cipes différents, à savoir pour le monde intelligible : perfection, finalité,
bonté, et pour le monde sensible et corporel : mécanisme, nécessité

et mal. Le devoir de l'âme humaine est de se libérer du corps et du

monde sensible pour s'absorber à nouveau en Dieu, c'est-à-dire dans

l'Un.
La pensée judéo-chrétienne vient brusquement déranger la position

du problème. Elle considère que la matière et le monde par
conséquent n'ont pas existé de toute éternité mais qu'ils ont été

créés par Dieu, à un moment donné du temps. Dieu est donc
transcendant au monde ; mais il lui est en même temps immanent à un
double titre tout d'abord parce qu'il en est l'auteur et ensuite parce
qu'il l'a soumis à sa providence. Mais si Dieu est parfait, pourquoi
son œuvre est-elle imparfaite et donne-t-elle le spectacle du mal et
de la souffrance C'est ici qu'interviennent le péché et Satan.

L'existence du monde se présente alors comme un drame en trois
actes qui forment une parenthèse qualitativement formidable et

cependant insignifiante en regard de la durée éternelle. Ces trois
actes sont la création et le péché de l'homme, la rédemption, puis
la consommation finale et l'avènement de nouveaux cieux et d'une
nouvelle terre où la justice et la joie habiteront éternellement. Rien
de semblable dans la philosophie ancienne qui envisage l'univers
comme reproduisant éternellement ses rythmes suivant le cycle de

la grande année.

A partir de la Renaissance de nouvelles idées se font jour. Grâce

à une physique, à une astronomie et jusqu'à un certain point à une
mathématique nouvelles, la vision du monde terrestre et de l'univers
se transforme. Le point de vue géocentrique est de plus en plus
abandonné et il semble difficile de concilier avec un univers qui se

révèle infini une finalité cosmique gravitant autour de la destinée
de l'humanité. '•

C'est pourquoi Descartes, une fois posé le dualisme de la matière

et de l'esprit et une fois démontrée l'existence de Dieu, sépare résolument

les vérités de la foi et celles de la philosophie ; puis il restreint
ses recherches à l'étude des sciences en écartant de ce domaine

tout genre d'explications qui ne seraient pas purement
physicomécaniques.

Il serait trop long de montrer comment les successeurs de

Descartes jusqu'à Kant essaient de surmonter le dualisme qu'il avait

posé. Il est intéressant toutefois, sur la question qui nous occupe,



84 ARNOLD RETMOND

de signaler la position prise par Spinoza. Celui-ci tente d'appliquer
à la métaphysique la méthode de la géométrie analytique.

Pour déterminer Dieu comme raison d'être de lui-même et de ce qui
est il ne faut pas procéder par une voie exhaustive d'abstraction qui
irait, comme le veut la logique d'Aristote, du particulier au général;
car de cette façon on est conduit à séparer essence et existence et
l'on se trouve ensuite dans l'impossibilité de les unir même par
l'argument ontologique. L'on est ainsi empêché d'assurer non
seulement l'existence de Dieu, mais aussi celle des êtres individuels.
Par exemple, vous n'établirez jamais l'existence de Socrate-individu

au moyen d'un processus qui en sens inverse de l'abstraction irait
de la notion générale d'être jusqu'à celle d'Athénien vivant au Ve

siècle avant Jésus-Christ.
La définition de Dieu doit être « more geometrico » comme celle

du cercle, c'est-à-dire ne faire qu'un avec l'être et ses propriétés,
de telle sorte que tDieu avec son infinie réalité existe par cela

même qui le définit. Une fois posés les axiomes et définitions qui
concernent la distance, le point, l'égalité de distance, le cercle est
défini comme le lieu des points situés à égale distance d'un point
appelé centre ; ainsi défini il existe avec toutes ses propriétés
particulières qui sont en nombre infini. Par exemple, la valeur de n'importe
quel angle inscrit dans le cercle découle de la définition de ce dernier.
De même la définition de Dieu repose sur certaines propositions
premières ; mais l'énoncé même de ces propositions premières serait
inconcevable si Dieu n'existait pas. L'implication entre l'être de Dieu

et sa définition est ainsi indissoluble et réfractaire à toute analyse.
Dieu se pose alors comme cause de soi et substance infiniment

infinie qui se suffit à lui-même dans l'enchaînement éternel de l'infinité

de ses attributs et modes. Substance, attributs et modes ne sont

que des noms différents pour désigner une seule et même réalité à

la fois une et qualitativement multiple. Des attributs de Dieu il en

est deux que l'intelligence humaine perçoit, à savoir l'étendue et la
pensée. En vertu de l'unité de la substance il résulte alors que le

tissu fonctionnel constituant le monde matériel de l'espace n'est pas
autre chose que l'implication des idées dans le monde de la pensée.
Dieu ne fait qu'un avec ces deux mondes. D'autre part son activité est

parfaitement libre, puisqu'étant cause de soi il ne subit aucune
contrainte extérieure et que l'affirmation de son être n'a d'autre
nécessité que celle de sa nature.



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 85

On ne saurait donc parler d'une finalité concernant la marche de

l'univers. Une finalité de ce genre impliquerait un dédoublement
dans la substance divine entre l'univers envisagé comme un instrument

et la volonté divine qui l'utiliserait, entre un but possible et
les moyens appropriés pour le réaliser, entre Dieu comme tel et une
manifestation de son être qui serait encore en dehors de lui et qui
demanderait à être réalisée. Dieu qui est tout ajouterait quelque
chose à sa perfection, ce qui est absurde.

La finalité n'est qu'un fantasme créé par l'imagination et réalisé

ontologiquement par elle. Elle provient du fait que les hommes se

sont persuadés « que tout ce qui arrive arrive en vue d'eux-mêmes ;

ils ont été ainsi amenés à juger que ce qui leur était utile était dans

chaque chose la partie la plus importante et à estimer, comme

l'emportant sur toutes les autres, celles qui leur laissent les impressions
les plus agréables.

De là ils ont formé les notions au moyen desquelles ils expliquent
la nature des choses, savoir : le bien, le mal, l'ordre, la confusion, le

chaud, le froid, la beauté et la laideur, etc.. De l'idée qu'ils se font de

leur liberté sont nées ces autres notions, savoir : la louange et le blâme,
le péché et le mérite ». (Ethique, livre I, appendice.)

Par un processus nécessaire, la raison grâce aux leçons de l'expérience,

nous délivre de ces fausses conceptions et nous amène à accepter

ce qui est et à ne pas même désirer ce qui n'est pas et ne peut
pas être. Mais pourquoi cette libération, du moment que l'usage de

la raison la rend nécessaire, ne se produit-elle pas chez tous les hommes

A cela Spinoza répond : « Quant à ceux qui demandent pourquoi

Dieu n'a pas créé tous les hommes de telle façon qu'ils se

gouvernent sous la seule direction de la Raison, je ne leur répondrai rien

que ceci : parce qu'il avait assez de matière pour créer toutes les

choses du degré le plus élevé jusqu'au degré le plus infime de perfection,

ou pour parler plus proprement, parce que les lois de sa nature
étaient assez vastes pour suffire à créer tout ce qui peut être conçu

par une intelligence infinie. » (loc. cit.)
Ce qu'il y a d'intéressant dans la position du spinozisme, c'est la

liaison étroite qu'il établit entre le problème de la finalité et celui qui
concerne les jugements de valeur G). Les valeurs telles que le vrai, le

(1) Aristote avait du reste déjà marqué cette liaison : « ce n'est pas toute espèce
de terme qui prétend être une fin, c'est le meilleur, Phys. 194 a. Voir Elie Gagnebin,

Le raisonnement finaliste en biologie, Scietia, nov. 1930,



86 ARNOLD REYMOND

beau, le bien ont-elles un fondement ontologique comme le voulait
Platon ou bien ne sont-elles que des vues subjectives de l'esprit,
inspirées par notre affectivité et transposées par l'imagination dans

le domaine de l'être et comme telles doivent-elles être écartées par la
raison Kant a bien vu la difficulté et c'est par des tâtonnements
successifs qu'il a tenté de la résoudre G). La Critique de la Raison

pure écarte délibérément toute finalité du monde phénoménal, objet
de la pensée scientifique, et montre comment la Raison pure aboutit
à une antinomie lorsqu'elle tente au sujet de l'Univers envisagé

comme un tout de résoudre les rapports de la finalité et du
mécanisme.

La Critique de la Raison pratique affirme au contraire l'existence
de fins morales et l'obligation pour l'homme de tendre à leur
réalisation. L'opposition est ainsi complète entre le monde auquel aboutit
l'entendement et celui auquel aspire la conscience morale. Or, comme
le sujet de la connaissance est le même que celui de l'action, il faut
qu'il existe un rapport entre la nature et la liberté, sinon l'unité du

sujet connaissant et agissant serait brisée.
Ce problème a toujours préoccupé Kant, mais c'est dans la Critique

de la Faculté de juger qu'il l'étudié à fond.

Déjà dans la Critique de la Raison pure il laisse entendre que les

synthèses de l'intuition sensible effectuées par le moyen des

catégories de l'entendement ne se produisent pas d'une façon automatique.

Elles sont l'œuvre de la faculté de juger et témoignent déjà
d'une certaine autonomie, par exemple, dans l'usage des principes
dynamiques de l'entendement G).

A l'étudier de plus près et pour elle-même Kant est conduit à

faire de la faculté de juger la pièce maîtresse de son idéalisme critique
et c'est elle qui finalement donne à ce dernier sa vraie signification.

L'acte de juger se fait suivant deux types de jugement qui sont le

jugement déterminant et le jugement réfléchissant ou de finalité.
Le premier subsume le particulier au général comme à sa loi, le second

cherche à découvrir dans le particulier donné un tout synthétique.
Le jugement réfléchissant ou de finalité peut à son tour être envisagé

de deux façons. Tantôt il découvre entre la nature et le sujet

pensant une harmonie qui fait éprouver à ce dernier un sentiment

(i) Voir sur ce point les études approfondies de Michel Souriau, Le jugement
réfléchissant ians la philosophie critique le Kant, 1926 et de Victor Basch, Essai
critique sur l'esthétique ie Kant, ze éd., 1927. — (2) Souriau, op. cit., p. 43.



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 87

sui generis, et c'est alors un jugement esthétique ; tantôt au contraire
c'est au sein de la nature que l'on cherche à découvrir l'idée d'une
totalité présidant à l'organisation des parties et l'on énonce alors un
jugement téléologique.

Par sa nature le jugement esthétique est essentiellement
désintéressé, car il n'a en vue ni l'agréable, ni l'utile, ni même le bien et
c'est pourquoi il a une portée universelle. Seulement son universalité
n'est pas celle d'un concept, mais celle d'une disposition subjective.
En disant que cette rose est belle j'affirme sans doute un sentiment

personnel ; mais j'affirme en même temps que mon jugement sur la

rose obtiendra une adhésion universelle parce qu'il exprime un
sentiment qui peut être universellement et nécessairement partagé. Et
s'il en est ainsi, c'est pour la raison suivante :

« Tout jugement exige la synthèse de la variété de l'intuition —
fournie par l'imagination — et de la représentation de l'unité de

cette variété — fournie par l'entendement. » Mais ce qui éveille le

plaisir esthétique, ce n'est pas le concept de l'objet auquel aboutit
cette synthèse, mais bien la conscience de l'accord quand il s'établit
entre les formes de l'objet et notre faculté de connaître, conscience

qui éveille la représentation d'une finalité de l'objet par rapport à

cette faculté de connaître. Le jugement esthétique, tout en ayant ainsi

un principe déterminant (celui de finalité) purement subjectif, peut
cependant prétendre à une universalité nécessaire « puisqu'il est fondé

sur l'harmonie de l'imagination et de l'entendement, harmonie

requise pour toute connaissance, si Vulgaire qu'on la puisse imaginer

» G).

Cela étant, il est impossible d'expliciter en termes définis l'accord
fondamental qui existe entre l'imagination et l'entendement ; car
dans le jugement esthétique imagination et entendement « sont dans

un libre jeu, puisque nul concept déterminé ne les astreint à une règle

particulière de connaissance ».

Dans l'art ce libre jeu atteint son plus haut degré. Toutes les

facultés de l'artiste entrent en jeu pour créer une représentation
synthétique qui sera ensuite extériorisée par les moyens techniques

propres à chaque art. L'artiste n'en est pas moins tenu de se conformer

à l'accord indéfinissable du reste de nos facultés, sinon son

œuvre ne produirait pas dans notre sensibilité le sentiment du beau

et ne donnerait pas naissance à un jugement esthétique ayant une

(ï) Basch, op. cit., p. xxxv.



88 ARNOLD REYMOND

portée universelle, le beau étant ce qui est reconnu sans concept
comme l'objet d'une satisfaction nécessaire.

Si le beau établit une liaison harmonieuse entre l'imagination et

l'entendement, dans le sublime le rapport se fait entre l'imagination
et la raison qui confond celle-ci en s'élevant elle-même jusqu'à
l'infini.

Dans le jugement esthétique le pouvoir de juger, ou jugement
réfléchissant, révèle donc son autonomie et sa capacité créatrice ;

« il est son propre législateur, ce qui n'arriverait pas si l'on admettait
le réalisme de la finalité dans la nature. Car il nous faudrait dans

cette hypothèse apprendre de la nature ce que nous devrions trouver
beau et le jugement de goût serait soumis à des lois empiriques »*J).

La finalité esthétique est ainsi un principe a priori qui règle notre
faculté de juger et qui ne peut servir à une connaissance directe de

l'objet, mais seulement à une interprétation des choses d'après
l'analogie de la finalité. Ce ne sont donc pas les formes de la nature,
mais seulement leurs rapports possibles qui sont susceptibles d'un
jugement de finalité.

Toutefois par là-même que le jugement réfléchissant est créateur

par rapport au donné sensible élaboré au moyen de l'entendement,
il nous élève au-dessus de ce sensible ; il nous pousse à concevoir
dans la nature certains êtres comme étant organisés conformément
à la finalité, ainsi que nous le montrent les êtres vivants.

Une antinomie se dresse alors entre la nature envisagée comme
soumise à des lois purement mécaniques et cette même nature
envisagée comme poursuivant des fins.

L'antinomie peut être levée de la façon suivante. «Puisqu'il est

tout au moins possible de considérer le monde matériel comme
simple phénomène et de concevoir une chose en soi (qui n'est pas
phénomène) comme substrat en lui supposant une intuition intellectuelle

correspondante (bien qu'elle ne soit pas la nôtre), il se trouverait
un principe réel suprasensible inaccessible à l'homme, pour cette
nature à laquelle nous appartenons nous-mêmes, et nous considérerions

alors ce qui en elle est nécessaire comme objet des sens,
suivant des lois mécaniques, mais en celle-ci en tant qu'objet de la
raison... suivant des lois téléologiques également et nous la jugerions

d'après deux sortes de principes, sans que le mode d'explication

mécanique soit éliminé par le mode d'explication téléologique,
comme s'ils étaient contradictoires. » G)

(i) Critique lu jugement, trad. J. Gibelin, p. 191. — ;2) Ibii., p. 222.



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 89

Le mécanisme de la nature se trouve ainsi subordonné à une
technique intentionnelle qu'il est possible de postuler en vertu du principe

transcendantal de finalité, mais dont seule une intelligence
archétype aurait l'intuition. Il semble donc qu'une finalité transcendante

soit impliquée par l'harmonie de nos facultés dans ses rapports
avec le réel, sans que nous puissions rien préciser quant à ses modes

particuliers d'activité.
En somme et vers la fin de sa vie, Kant, sans quitter le terrain de

l'idéalisme, paraît avoir oscillé entre l'objectivité établie par le

déterminisme mécaniste de la science et l'objectivité d'un supra-
sensible téléologique qui absorberait et dominerait la première

parce que celle-ci sans celle-là ne se comprendrait pas. Toutefois et

pour ne pas gêner l'autonomie reflexive de la conscience, l'objectivité
du supra-sensible se refuserait à toutes les déterminations dans

lesquelles notre pensée voudrait la saisir.
Quoi qu'il en soit, les successeurs de Kant ont cherché à prolonger

son œuvre dans le sens de la Critique de la Faculté de juger. Fichte
développe jusqu'à ses dernières conséquences l'activité reflexive et

autonome du sujet pensant. Pour Hegel réel et rationnel s'impliquent

mutuellement et le premier reproduit toutes les phases de la

dialectique immanente à l'être et qui, en tant qu'esprit, prend
conscience d'elle-même dans l'homme. Dans la philosophie de Schopenhauer

le vouloir vivre constitue une finalité interne au réel ; inconscient

tout d'abord des fins qu'il poursuit, il prend conscience dans

la pensée humaine que ses fins sont mauvaises. De là la nécessité

pour l'homme de se créer par l'art des fins qui l'apaisent
momentanément. Nietzsche tout en s'inspirant des vues de Schopenhauer
estime qu'il est au pouvoir de l'homme de conquérir la vie en créant
de nouvelles valeurs ; mais comme ce pouvoir est illimité parce que
n'obéissant à aucune finalité, les nouvelles valeurs n'ont pas plus de

garantie que les anciennes et la volonté de puissance se trouve sans

objet véritable où s'exercer ; la doctrine du retour éternel assure
toutefois à chacun l'éternité de sa vie personnelle, puisque
l'interruption produite entre chaque phase de ce retour équivaut à une
inconscience absolue et que pour l'individu pensant elle n'existe

pas, à proprement parler.

Dans la pensée contemporaine la finalité quant à sa portée objective

tend à être écartée comme ne répondant pas à la nature des

faits et du devenir de l'être.



9o ARNOLD REYMOND

Les sciences physico-chimiques tout d'abord, tout en rejetant
l'ancienne notion de causalité efficiente, envisagent dans les phénomènes

un rapport fonctionnel qui exclut toute idée de finalité.
Les sciences biologiques sans doute ne peuvent pour le moment

se passer dans leurs explications du langage finaliste ; mais elles

visent à l'écarter le plus possible et à considérer l'idée de finalité
comme une hypothèse heuristique et provisoire qu'une étude plus
approfondie des faits rendra inutile et transformera en une relation
fonctionnelle de nature physico-chimique.

La question toutefois reste délicate à trancher. Lorsque nous

envisageons un organisme vivant, même rudimentaire, nous pouvons bien
établir entre lui et son milieu ambiant et à chaque phase de son
développement un ensemble d'équivalences physico-chimiques ; mais ce

que nous ne pouvons établir, c'est pourquoi cet ensemble aboutit à

telle forme précise de tige de feuille, de fleur, d'animal plutôt qu'à
telle autre.

On peut sans doute concevoir des automates tellement
perfectionnés qu'ils seraient sensibles à tous les changements d'état de leur
milieu ambiant et feraient les gestes appropriés de réaction ; mais

ce que l'on ne conçoit pas, c'est comment ces gestes entraîneraient

une complication de la structure interne de l'automate suivant une
fin coordinatrice et éliminatoire en même temps qui enrichirait et
affermirait cette structure.

La poussée qui oriente l'être vivant et l'élève constamment au-
dessus de lui-même paraît exiger, à titre de condition tout au moins,
autre chose qu'une simple résultante de causes physico-chimiques.
Ces causes se révèlent impuissantes, semble-t-il, à expliquer dans la
série animale la naissance de l'instinct, puis de la conscience réfléchie.
On peut toujours, il est vrai, objecter que cette insuffisance n'est

qu'apparente et tient à l'imperfection actuelle de la science ; mais

cette affirmation reste hypothétique, car plus on établit exactement
les conditions physico-chimiques de la vie, plus le lien dernier entre
ces conditions et le phénomène vital paraît échapper.

En tant que science positive la psychologie cherche, elle aussi, à

écarter la portée métaphysique de l'idée de finalité ; elle se donne

pour tâche exclusive de marquer la genèse et le rôle des valeurs dans

la conscience. L'acte intentionnel, par exemple, n'impliquerait pas
finalité, car il n'est que la prise de conscience de certains mouvements
(désirs, tendances, etc). L'idée de finalité devient ainsi l'équivalent



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 91

psychologique d'un phénomène objectif qui, dans l'assimilation
organisatrice de l'être vivant, est le rapport fonctionnel du tout à ses

parties. Comme d'autre part les états de conscience ne peuvent
agir comme causalité physique, la conscience ne peut être qu'un
système d'évaluations variant en fonction de la complication de l'organisme

vivant. A un stade supérieur ce système prend la forme de

normes qui évoluent suivant une direction immanente à l'ensemble,
mais qui ne préjuge en rien les étapes futures G).

Que le psychologue tente comme savant une explication de ce

genre, nous le comprenons fort bien ; mais du point de vue métaphysique

le problème subsiste. Une fois admis le parallélisme
psychophysique, il est sans doute possible d'envisager qu'à chaque structure
plus complexe de l'organisme physiologique correspond une nouvelle

implication d'états de conscience ; mais on ne voit pas pourquoi ces

nouvelles implications revêtent pour la conscience la forme de normes
obligatoires de plus en plus épurées, puisque les états de conscience

ne peuvent agir comme causalité et le problème de finalité attaché
à la signification impérative des normes n'est que reculé.

Remarquons du reste que toutes les sciences, y compris la psychologie,

sont sans cesse justiciables d'une norme qui les dépasse, à

savoir la norme de vérité qui entraîne l'opposition du vrai et du faux.
Alors même que le psychologue se bornerait à décrire exclusivement
les états de conscience et à noter leurs relations, encore faut-il que
cette description ne soit pas fantaisiste, ce qui exige un critère de

vérité et la possibilité d'un contrôle vérificateur.
Il semble donc qu'en fin de compte il appartienne à la logique de

se prononcer sur la question de vérité et par là d'éclairer le problème
de finalité. Mais la logique contemporaine aspire, elle aussi, à se

constituer comme une science et dans la mesure où elle le tente, elle

écarte cette question. La logique formelle par exemple, sous son aspect
algorithmique, considère que le vrai et le faux sont des valeurs
attachées aux propositions exactement comme les signes « plus »

ou «moins» aux quantités algébriques. Ce qu'elle se propose alors

d'établir, c'est simplement ceci : Telle proposition étant donnée pour
vraie, quelle valeur de vérité ou de fausseté en découle-t-il nécessairement

pour telle autre proposition La logique appliquée accepte
également comme un donné les normes de vérité propres à chaque

(1) Voir le résumé de l'exposé de Jean Piaget sur ce sujet, Rev. de théol. et
phil. 1929, janvier-avril.



92 ARNOLD REYMOND

science particulière et c'est en tenant compte de ces normes qu'elle
établit les opérations de l'esprit tenues pour valables dans la recherche

scientifique.
On le voit. Toute recherche méthodique, pour autant qu'elle vise

à être une science positive, accepte à titre de donné nécessaire l'idée
de vérité et la finalité qu'elle implique, à savoir la possibilité de droit,
sinon de fait actuel, pour la pensée de s'assimiler son objet et c'est
à la métaphysique qu'incombe finalement la tâche redoutable de se

prononcer sur ce problème capital.
Or la tendance qui caractérise la philosophie contemporaine est

désignée sous le nom d'idéalisme, par opposition au matérialisme

qui sous le couvert de la science s'est affirmé au cours du dix-neuvième
siècle. Mais que faut-il exactement entendre par le terme d'idéalisme
à notre époque Dans le Vocabulaire philosophique M. Lalande

met très nettement en lumière la difficulté qu'il y a à le préciser. Au

premier abord il semble tout naturel de définir l'idéalisme comme
étant la philosophie pour laquelle il n'y a en définitive de réel que
les idées. Mais alors quel rapport faut-il établir entre les idées et

l'esprit qui les pense L'esprit est-il la somme des consciences

individuelles, ou bien comme condition dernière de celles-ci, faut-il
supposer un esprit universel, à savoir Dieu qui, leur étant à la fois immanent

et transcendant, serait la source et la norme des valeurs

dirigeant leur activité Seulement de quelle manière faut-il comprendre
le rapport exact entre Dieu et les esprits individuels

Si, pour échapper à cette difficulté, on entend par esprit les lois
essentielles de la pensée, on ne voit pas alors pourquoi celle-ci a besoin

pour s'affirmer de s'intérioriser dans des sujets pensants, individuels
et distincts, et toutefois capables d'entrer en communion les uns

avec les autres. « L'indétermination », conclut M. Lalande, « qui
laisse en suspens la question de savoir si l'on parle de l'esprit
individuel ou de l'esprit collectif, ou de l'esprit « in genere » se rencontre
dans la plupart des définitions de l'idéalisme » et c'est pourquoi « il
y a lieu de faire le moindre usage possible d'un terme dont le sens

est aussi indéterminé. »

Selon M. Brunschvicg, il est possible toutefois de donner un sens

précis à l'idéalisme, à condition de réduire toute la métaphysique
à la théorie de la connaissance, l'affirmation de l'être ayant pour
base la détermination de l'être comme cornu, par opposition au
réalisme qui a pour base l'intuition de l'être en tant qu'être.



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 93

Nous ne pouvons songer pour le moment à analyser comme elle
le mériterait l'œuvre de M. Brunschvicg G) qui par sa précision et
son ampleur, par l'originalité de ses vues historiques constitue une
admirable synthèse et contraint chaque penseur à scruter à nouveau
les problèmes et à prendre position. Nous espérons pouvoir un jour
lui consacrer une étude plus détaillée.

Nous voudrions seulement ici relever quelques points en rapport
avec le sujet qui nous occupe.

L'idéalisme critique de M. Brunschvicg paraît être l'aboutissement
d'une part de la dialectique ascendante de Platon et de l'autre de

l'immanentisme spinoziste et de la méthode reflexive de Kant et
avoir pour conclusion essentielle le fait que par une constante analyse

sur elle-même la pensée réalise son unité de telle sorte qu'il
n'y a pas à rechercher vérité et réalité au delà de cet acte.

La pensée étant autonome s'affirme par des jugements d'extériorité

et d'intériorité tout à la fois de telle manière que les premiers
doivent s'intégrer aux seconds, sans pour cela perdre leur position
spécifique. La chose est possible, car les plus humbles sensations qui
se posent dans un jugement d'extériorité (« ceci bleu » ou « cela

rouge ») sont déjà une pensée en acte et autonome, en ce sens que de

pareilles sensations n'ont pas pour cause une matière qui, distincte
de la pensée, lui serait étrangère ; c'est pourquoi elles peuvent et
doivent se traduire en un jugement d'intériorité, c'est-à-dire en une
relation purement rationnelle établissant que la différence entre le

rouge et le bleu se ramène à la notion quantitative de longueur d'onde.
La tâche de la science ou mieux de toutes les sciences est ainsi

de transformer les jugements d'extériorité en jugements d'intériorité

en conservant cependant aux premiers leur caractère individuel.
Par exemple, l'invariant de la physique einsteinienne explicite une
relation universelle de réciprocité ; mais dans chaque cas particulier
elle spécifie un jugement d'extériorité qui ne vaut que pour un
moment unique d'un certain temps et pour un endroit précis d'un
certain espace. Toutefois ce progrès dans la détermination indivi-

(1) Cette œuvre magistrale comprend entre autres les ouvrages suivants : La
modalité du jugement, 1897. — Les étapes de la philosophie mathématique, 1912. —
L'idéalisme contemporain, 2e éd., 1921. — L'expérience humaine et la causalité

physique, 1922. Spinoza et ses contemporains, 3e éd., 1923. — Les progrès de la
conscience dans la philosophie occidentale, 1927. Dans notre étude uous nous
attacherons surtout à ce dernier volume.



94 ARNOLD REYMOND

duelle du fait physique n'a pu être obtenu qu'en brisant la conception

de la physique classique suivant laquelle le temps et l'espace
étaient deux variables indépendantes. De même et pendant longtemps
la géométrie euclidienne a été considérée comme le cadre obligé et
nécessaire pour opérer l'unification rationnelle des jugements
spatiaux d'extériorité ; mais une analyse plus approfondie sur les conditions

de la vérité géométrique a fait éclater ce cadre.

Dans sa libre autonomie la pensée ne s'assujettit à aucune forme
de catégorie fixée une fois pour toutes et éternellement ; elle est

parfaitement libre vis-à-vis d'elle-même ; elle n'est pas même liée à

des principes strictement formels comme celui d'identité, de contradiction

ou de tiers exclu, ou tout au moins elle peut en modifier la

portée, comme nous le montrent les tentatives de l'école mathématique

empiriste dont Brouwer est le plus audacieux représentant.
A plus forte raison et pour conserver toute son autonomie doit-elle

se garder de tout réalisme qui entraverait la liberté de ses démarches

et compromettrait son travail d'unification. Il lui est donc impossible

de poser un univers matériel qui existerait au delà de la sensation,

car elle aurait alors à résoudre un problème dénué de toute
signification, à savoir celui d'un rapport entre elle-même et ce qui
n'étant pas elle ne peut être appréhendé par elle en aucune façon.
Il lui est également impossible de postuler un esprit qui serait sujet
des actes de pensée, car ce serait soulever une difficulté analogue et
tomber dans les errements du spiritualisme. En fait c'est l'imagination

spatiale qui nous pousse à hypostasier soit des substances

matérielles, soit des substances spirituelles, et qui engendre en

religion les conceptions artificialistes et mythologiques.
Cela étant, le problème des Valeurs se pose d'une façon

particulièrement pressante dans l'idéalisme critique et je ne crois pas que
M. Brunschvicg l'ait encore étudié pour lui-même. Il nous est donc

difficile d'interpréter sa pensée sur ce point.
Dans la question des valeurs il faut tout d'abord, nous semble-t-il,

soigneusement distinguer entre les valeurs comme telles et les normes

par lesquelles nous les apprécions. Le «beau » par exemple peut être

une valeur éternelle, en ce sens que l'activité de la pensée ne saurait
se concevoir sans l'existence de cette valeur; mais les normes par
lesquelles le beau est défini peuvent varier et s'épurer au cours des

âges. Il pourrait y avoir ainsi progrès et par conséquent finalité en

ce sens que l'activité créatrice de la pensée tendrait à découvrir



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 95

une norme de plus en plus riche et comprehensive de la valeur « beau ».

Les mêmes remarques s'appliquent aux valeurs « bien » et « vrai ».

Pour ce qui nous concerne, nous admettons comme un fait
incontestable l'évolution et la variabilité des normes ; mais nous estimons

que cette variabilité, pour avoir un sens, implique dans la pensée
l'existence d'invariants qui s'imposent à elle et que nous appelons

vrai, beau et bien. M. Brunschvicg, si nous le comprenons bien, ne

partage pas ce point de vue*'). Il estime que non seulement les normes,
mais les valeurs elles-mêmes peuvent se transformer et évoluer.
L'autonomie reflexive de la pensée ne doit subir aucune contrainte.
Elle se donne à elle-même les lois et les valeurs dont elle a besoin

pour poursuivre son œuvre d'unification. Le principe d'unité,
pourrait-on dire, est son seul impératif catégorique. Mais une difficulté
surgit aussitôt. En fait l'unification n'est pas atteinte. Elle se pose
à titre d'idéal à atteindre, ce qui suppose l'existence d'une finalité
rendant possible en droit l'unification de pensée qui n'existe pas en
fait. Or M. Brunschvicg tout en affirmant la possibilité de cette
unification rejette sauf erreur tout principe ontologique de finalité.

Pour préciser sa position en face de ce problème, essayons de Voir
dans quelles conditions s'opère selon lui l'activité unificatrice de la

pensée. Ce n'est pas sans hésitation que j'entreprends l'étude de

cette question, car si je me sens en plein accord avec M. Brunschvicg
sur l'exigence de sincérité qu'implique la méthode historico-critique,
j'éprouve au nom même de cette sincérité une résistance invincible
à accepter toutes ses conclusions, telles que je les comprends du moins.

Je ne vois pas en particulier le rapport que M. Brunschvicg établit
entre les consciences individuelles et la conscience en général et si

pour désigner leur activité il emploie dans le même sens exactement
les termes d'esprit, de pensée, de raison, d'autonomie reflexive et
de liberté. Je me demande aussi si la notion d'intelligibilité dont la

participation à l'un serait l'expression adéquate peut se concevoir

sans une participation à l'être.

En ce qui concerne le premier point, voici, me semble-t-il, comment
se pose le problème. Appliqués à un être humain, les termes d'esprit,
de pensée, de raison, d'autonomie reflexive et de liberté caractérisent
les diverses fonctions d'un sujet pensant qui est conscient de déployer

(') « Il faut donc dire que la conscience est créatrice des valeurs morales, comme
des valeurs scientifiques ou des valeurs esthétiques», Progrès de la conscience, p. 744.



96 ARNOLD REYMOND

une activité personnelle. Ces termes, lorsqu'ils désignent la conscience

en général gardent-ils ce sens spécifique ou deviennent-ils des

appellations synonymes pour définir une seule et même réalité, à savoir
la dialectique ascendante des Idées qui bien qu'impersonnelle est

immanente, aux consciences individuelles
Il me semble que de ces deux manières de voir M. Brunschvicg

adopte la deuxième et voici alors comment on pourrait l'interpréter.
La pensée en tant qu'elle s'exprime individuellement s'accompagne,
et dans ce cas seulement, de conscience, de sensibilité, d'autonomie
reflexive et. dans ce cas seulement, elle s'exprime sous forme de

jugement tant de valeurs que d'existence. Ces jugements toutefois
correspondent à un stade inférieur du développement de la pensée
individuelle ; c'est celui où l'imagination intervient encore et hypostasie
comme des objets les manifestations affectives, sensibles et volontaires

de l'activité humaine ; elle va plus loin encore sur la voie du

réalisme et attribue aux objets ou aux êtres qu'elle conçoit certaines

propriétés telles que le beau, le bien, le vrai, propriétés qui pour les

mêmes objets auraient pu être autres sous forme de laid, de mal et
de faux. Cette tendance réaliste est l'origine entre autres des mythologies

et de l'anthropomorphisme qui s'affirme jusque dans les

religions supérieures par la conception d'un Dieu transcendant,
père et juge en même temps de ses créatures.

Mais à mesure que la connaissance progresse et que les jugements
d'extériorité, au lieu de s'orienter vers le réalisme, trouvent leur
racine dans l'intériorité de la pensée, la portée objective des

jugements d'existence et de valeur perd toute signification. Il n'y a plus

qu'un type d'intelligibilité, à savoir celui de la pensée scientifique
dont l'exemple le plus parfait nous est donné par les mathématiques.
Ce type d'intelligibilité exclut toute finalité objective, puisqu'il
interdit à la pensée toute participation à l'être et ne comporte pour
elle que la participation à l'un ; car c'est à ce prix seulement que

pourront être atteintes l'unité et l'universalité caractéristiques de

l'acte de penser, sous sa forme définitive et éternelle.
Les termes d'esprit, de raison, de conscience, d'intelligence peuvent

alors être indifféremment employés pour désigner cette unité et cette
universalité de la pensée en possession de sa pleine intériorité. La

pensée et l'acte de pensée ne font qu'un, si l'on peut dire, et cela de

la façon suivante. Dans les jugements portés par la pensée individuelle

le doute subsiste de savoir s'ils sont vrais ou faux, et par



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 97

suite il y a dualisme ou tout au moins distinction entre l'acte même
de juger et les résultats divers auxquels il peut aboutir. Il n'en va
plus de même lorsque le type d'intelligibilité mathématique est obtenu.
La relation exprimée ne peut être autre qu'elle n'est ; elle n'a donc

proprement plus à être jugée, car elle ne comporte qu'un acte
de juger, toujours éternel et identique à lui-même ; autant dire

qu'elle se confond avec cet acte sous forme d'une proposition
éternellement vraie. Par là peut se réaliser l'accord des consciences

individuelles, qui, sous peine de se mentir à elles-mêmes, sont forcées

de juger conformément à cet acte éternel. Par là s'opère la participation

à l'un, en opposition à une impossible participation à l'être
à laquelle conduisent les jugements d'extériorité lorsqu'ils obéissent

au réalisme de l'imagination. Cette participation à l'être est une
chimère et la preuve qu'elle est sans fondement, c'est la discordance

qu'elle introduit dans les consciences individuelles, par exemple,
en ce qui concerne la nature du monde matériel, de Dieu, de l'âme.

Tel est brièvement esquissé, et si nous l'avons bien compris, le

mouvement dialectique de la pensée selon M. Brunschvicg. Les

termes de raison, conscience, liberté, etc., que celui-ci emploie ont
donc deux significations différentes, suivant qu'il s'agit de la pensée

telle qu'elle se manifeste en fait chez les individus pensants ou de

la pensée acte pur, dégagée de tout alliage avec la sensibilité et
l'affectivité du moi psychologique.

Mais alors le problème devient plus pressant de savoir quel rapport
établir entre la pensée, acte pur et unifiant, et les consciences indi'
viduelles ou personnalités humaines.

Quel genre d'existence faut-il attribuer au moi, à la personnalité

Il ne me semble pas que M. Brunschvicg se soit clairement

prononcé sur ce point. Le moi est-il un véritable sujet pensant,
centre distinct et irréductible des jugements qu'il porte, des actes
de volonté qu'il accomplit, des désirs et des passions qu'il éprouve
et sur lesquels il peut agir Et il faut bien, semble-t-il, qu'il en soit
ainsi et que le moi soit un centre véritable d'activité pensante et
volontaire, puisqu'il ne s'épuise jamais dans une série d'actes
particuliers et que sa capacité est indéfinie dans ce domaine. Le fait que
l'acte de volonté ne se sépare pas de l'idée qui le dirige n'enlève

pas au moi son pouvoir réel de décision et de libre choix puisqu'il
reste libre de se refuser à la vérité de l'idée. Il semble au premier

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (n° 78, I931). 7



98 ARNOLD REYMOND

abord que c'est bien dans ce sens individuel que M. Brunschvicg
entend la liberté et l'autonomie reflexive de la conscience. « Ni la

culture ni l'intelligence n'ont promis de sauver malgré eux ceux

qui n'ont pas l'énergie de se cultiver et de comprendre ; elles
n'offrent de vérité qu'aux esprits capables de vérifier en eux-mêmes

et par eux-mêmes l'aphorisme que le salut de l'homme est en lui. » G)

Et ailleurs : « celui-là ne peut plus douter, qui a pris conscience

d'être lui-même l'acte unifiant de l'intelligence ; celui-là ne peut
plus haïr, qui a pris conscience d'être lui-même l'acte unifiant de

l'amour » G).

Mais n'est-ce pas tomber dans le réalisme, sous sa forme spiritualiste

tout au moins, que de postuler le soi-même, c'est-à-dire un
sujet pensant qui, distinct des manifestations particulières de son

activité, en prend conscience pour les faire tendre Vers un but
N'est-ce pas réintroduire les valeurs et en faire la base du développement

de la personnalité, développement qui suppose un principe
cosmique de finalité

Aussi bien M. Brunschvicg paraît-il rejeter de pareilles conséquences

qui semblent cependant s'imposer. Il se refuse par crainte du
réalisme à voir dans les personnalités humaines des êtres spirituels
possédant la liberté irréductible de choisir vraiment ceci ou cela et
d'être responsables. Il faut dès lors transporter dans la pensée, en

tant qu'elle est dépouillée de ses formes individuelles, l'autonomie,
la liberté, la personne, etc. Seulement on ne voit pas ce que ces termes

peuvent encore signifier si la pensée en général n'est pas en quelque
manière sujet pensant, ce qui nous conduit à postuler de nouveau
le spiritualisme et le réalisme par conséquent.

En définitive il semble que pour M. Brunschvicg le problème de

l'être se résolve dans une dialectique des Idées, impersonnelle et
immanente. Les « moi » ou sujets pensants sont alors, si nous osons

risquer cette image, les points d'intersection produits par le

mouvement des idées de la pensée universelle, en ce sens que le choc,
en ces points, des jugements d'extériorité et d'intériorité les ferait
surgir. Par rapport à cette double série de jugements chaque moi
constituerait au sein de la pensée universelle un centre de référence

qui se distinguerait de tout autre centre de référence du même genre
et c'est en quoi consisterait son originalité et son irréductibilité.
Les diverses personnalités humaines seraient alors les formes transi-

(•) Progrès de la conscience, p. 750. — (2) Progrès de la conscience, p. 791.



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 99

toirement conscientes que la pensée impersonnelle, inconsciente et
universelle prendrait pour découvrir l'Un invariant auquel doivent
finalement aboutir l'implication mutuelle de tous les jugements et
la liaison dernière de toutes les idées.

Mais envisager le problème de cette façon, c'est introduire une
substance pensante qui se manifeste sous forme d'attributs et de modes,

comme le voulait Spinoza ; c'est tout au moins introduire l'Un suprême
tel que Plotin l'avait conçu, à savoir l'Un ineffable, au-dessus de la
conscience et de toutes les formes particulières de l'être, parce
qu'étant leur source, leur raison d'être et leur fin il les dépasse
infiniment. Ou encore c'est concevoir à la façon de Hegel un
processus suivant lequel l'Idée ou le réel s'enrichirait à chaque étape

pour prendre enfin conscience de lui-même dans et par le moyen
de l'humanité.

Mais sauf erreur, et pour ne pas donner prise au réalisme, M.
Brunschvicg rejette le substantialisme spinoziste ou le panthéisme hégélien

dans la mesure où Dieu serait conçu par eux comme étant
distinct des consciences humaines qui le posent. Pour lui le Dieu
intérieur n'est pas autre chose que l'unité fonctionnelle s'opérant
progressivement grâce à des actes tout d'abord individuels de

pensée et devenant peu à peu le patrimoine commun de l'humanité.
Toutefois, si nous comprenons bien M. Brunschvicg, il est interdit à la
conscience humaine de réaliser cette unité fonctionnelle, de l'hypos-
tasier ou de la transcender même sous la forme d'un inconditionné.
« Il faudra donc conclure qu'en dehors de la présence de l'unité
dans une conscience qui sait n'être radicalement extérieure à rien,
il n'y a rien, non point parce qu'on a été incapable de rien trouver,
mais parce qu'il n'y avait rien en effet à chercher. » G)

Seulement une difficulté surgit. Le Dieu intérieur ou « présence
de l'unité » dans la conscience humaine est-il sous-jacent aux progrès

de l'analyse reflexive et les dirige-t-il en quelque mesure
Si oui, il serait alors d'une façon ou d'une autre transcendant et
principe de finalité par rapport à ces progrès. Or M. Brunschvicg
écarte cette manière de voir. Le Dieu intérieur ne peut dans ce cas
être autre chose que l'accord mutuel s'établissant sous la simple
pression des faits entre les intelligences, les volontés et les consciences

humaines. Dans ce cas il serait transcendant aux consciences
individuelles prises isolément, mais non à la conscience et à la raison de

(') Progrès de la conscience, p. 797.



loo ARNOLD REYMOND

l'humanité, ce qui nous conduit à un conceptualisme que M.
Brunschvicg repousserait sans doute au nom du nominalisme. De plus, si

le Dieu « présence d'unité » n'existe que dans une humanité consciente,

quel genre d'existence lui attribuer à l'époque où les êtres vivants
et tout spécialement l'homme n'avaient pas encore fait leur apparition

sur la terre C'est un fait certain pour la science que la vie

et la conscience ont surgi sur notre globe à un moment donné de la

préhistoire. Il faut donc bien admettre que quelque chose existait
avant que la conscience humaine ait été à même d'en prendre
connaissance. Nous ne pouvons donc métaphysiquement ramener
tout le problème de l'être à celui de la théorie de la connaissance.

Il y a une question ontologique qui subsiste pour elle-même à titre
d'inconditionné tout au moins. C'est là un problème capital que
M. Brunschvicg ne nous paraît pas avoir résolu.

On le voit, refuser toute participation à l'être par crainte du
réalisme et, pour éviter tout spiritualisme, s'en tenir à une exclusive

participation à l'Un, c'est aboutir à des difficultés insurmontables.
Sans doute il est possible de concevoir le rapport de la pensée-acte

avec les idées dans le sens où nous l'avons indiqué, car si le jugement
vrai ne fait éternellement qu'un avec la pensée elle-même, la dialectique

des idées et leur unité se trouvent ainsi assurées. Seulement,

ce que l'on ne conçoit plus alors, c'est pourquoi cette dialectique,
si elle a existé de toute éternité, comporte encore dans l'actuel
présent l'autonomie et l'analyse reflexive, puisqu'elle a eu l'éternité

pour déployer ses effets.
L'idéalisme critique supprime ce problème en identifiant la pensée-

acte et son développement avec l'origine et le progrès de la réflexion
humaine. Ce que l'on ne voit plus alors, c'est le genre d'existence

qu'il faut attribuer à la pensée-acte. En effet, par rapport à la
conscience humaine celle-ci ne doit avoir en aucune façon une
existence transcendante, car elle se poserait alors comme une substance

pensante conditionnant l'activité des consciences individuelles. Ce sont
ces dernières, semble-t-il, qui sont la pensée-acte avec ses caractères
de liberté, d'autonomie et d'analyse reflexive ; il nous est cependant
interdit de les considérer comme la source dernière de cette pensée-

acte, puisque ce serait faire d'elles de véritables sujets pensants,
c'est-à-dire des esprits ayant une personnalité consciente, irréductible.

Pour conclure, si l'idéalisme critique implique vraiment l'analyse
reflexive de la conscience et l'autonomie, il ne se conçoit pas sans



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ ioi

spiritualisme et sans réalisme par conséquent ; s'il se réduit à la

dialectique immanente des idées, il comporte inévitablement le

réalisme de la substance comme le voulait Spinoza.

La notion d'intelligibilité scientifique telle que M. Brunschvicg
la définit ne va pas sans difficulté dans l'application qu'il en fait
aux questions morales et religieuses. Elle comporte, comme on le

sait, un procédé incessant de vérification. Or à ce point de vue
l'activité morale de la conscience soulève un grave problème.

Pour M. Brunschvicg en effet pensée et action ne présentent pas
des caractères spécifiques qui les mettraient en conflit irréductible
l'une avec l'autre. Toute idée par sa vertu de vérité aboutit à un
acte qui sera bon parce qu'il est le prolongement d'une idée vraie.

Il semble dans ces conditions que le processus conduisant à la

perfection de l'acte moral soit en tout point semblable à celui qui
caractérise la recherche de la vérité scientifique. Si nous appelons
faits les jugements d'extériorité qui, points de départ et points
d'arrivée de cette vérité scientifique, sont par des jugements d'intériorité

transformés en connaissance adéquate, nous savons que la

pression de pareils faits, au fur et à mesure d'une expérience plus
étendue, oblige l'analyse reflexive à un travail d'unification de plus
en plus compréhensif et la force souvent à transformer les cadres

de son interprétation, par exemple en physique, à généraliser le

principe de relativité. Ainsi dans la connaissance du monde physique
la participation à l'un trouve sa garantie d'une part, dans un type
d'intelligibilité au delà duquel on ne peut remonter et de l'autre
dans la vérification constante des faits.

Dans le domaine de la vérité morale en sera-t-il de même Une
fois proclamé le relativisme moral, c'est-à-dire la loi de réciprocité,
les faits lui donneront-ils raison Il ne le semble pas. Les consciences,
même éclairées par cette loi, s'y dérobent et le principe d'unification

qui implique renoncement à soi-même, désintéressement, respect et

amour d'autrui, est constamment tenu en échec par les faits, par
l'égoïsme des hommes et par une nature physique hostile à la
réalisation de ses fins. L'expérience passée et présente ne joue pas dans

ce domaine de la même façon que dans celui de l'expérience scientifique.

Et alors le grave problème suivant se pose : l'unification à

laquelle la raison aspire dans l'ordre moral est-elle fondée en droit
du moment qu'elle ne permet pas l'interprétation des faits tels qu'ils



I02 ARNOLD REYMOND

sont observés En physique ce sont les faits qui sont princiers et
toute exception, si unique soit-elle, telle que l'expérience de Morley
et Michelson, peut contraindre à tout bouleverser. En morale ce ne

peut être le cas, puisque les multiples cas d'exception ne sauraient

entamer le principe idéal de conduite. Mais alors où placer la légitimité

de ce principe dans une philosophie qui exclut toute
transcendance et toute finalité pour ne s'en tenir qu'au positivisme de

l'intelligibilité scientifique Toute tentative pour justifier cette
légitimité paraît impossible et contradictoire.

Si l'on veut lever la contradiction, rendre à la raison sa foi en elle-
même, affirmer le devoir imprescriptible pour la conscience individuelle

de travailler, par renoncement à soi-même, à l'union des

volontés et des cœurs, il faut bien poser un principe de finalité
garantissant que la réalisation de pareilles fins est et sera une fois
ou l'autre possible en fait, puisqu'elle s'impose impérieusement en

droit. Il faut bien en un sens transcender l'expérience passée et

présente, trouver au sein de l'immanentisme même de quoi le dépasser,

au moins sous la forme d'un principe qui s'enracine dans l'expérience
vécue et s'en distingue toutefois puisqu'il l'oriente vers des fins.

M. Brunschvicg, si nous ne faisons erreur, répudierait cette
conception comme entachée de réalisme transcendantal, puisqu'il ne

veut rien postuler sur l'être en dehors de l'être présentement connu.
Il n'admet pas que l'être partiellement connu nous pousse à discerner
des lignes directrices, à les prolonger en deçà et au delà. Unité et

totalisation n'ont de sens pour lui qu'à propos d'une étape donnée

dans le développement de la conscience humaine. S'impliquant et
se conditionnant sans cesse mutuellement, elles ne valent que pour
un moment de l'expérience humaine et sont vraies pour ce moment-
là en ce sens qu'elles ne pouvaient être autres. C'est ainsi que la

religion des primitifs, étant donné le niveau de leurs connaissances,
s'est forcément exprimée en une représentation animiste et artificialiste.

A une autre étape unité et totalisation s'impliqueront différemment
suivant de nouveaux principes et de nouvelles normes d'unification ;

mais on ne saurait préjuger le futur d'après les conditions présentes,
et le développement de la conscience à un moment donné ne peut
nous renseigner sur son évolution postérieure. En effet imposer à

cette dernière une ligne directrice, ce serait donner aux fins et aux
valeurs un fondement ontologique et réaliste et gêner par conséquent

l'autonomie de l'analyse reflexive.



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 103

L'objection ne nous paraît pas décisive si l'on distingue, comme

nous l'avons fait précédemment, entre les valeurs comme telles et
les formules toujours imparfaites par lesquelles nous exprimons
leurs normes. Ne pas accorder aux valeurs comme telles un caractère

absolu de finalité et concevoir l'épuration de leurs normes
suivant une ligne qui pourrait être indifféremment orientée dans un
sens ou dans l'autre, c'est en définitive compromettre l'autonomie
de la conscience; car c'est la livrer au hasard qui par sa nature
s'oppose à l'unification. La conscience n'est pas maîtresse des impératifs

et des valeurs qui s'imposent à elle ; elle peut sens doute se

dérober à leur contrainte ; mais elle ne saurait les créer. M.
Brunschvicg du reste nous paraît le reconnaître implicitement, puisqu'il
admet pour la conscience le devoir impérieux de participer à l'un. Or,
en fait l'unification n'est pas réalisée; elle s'impose cependant à titre
de fin, ce qui implique forcément une position ontologique de finalité.

Sans cette base l'intelligibilité qui en somme et jusqu'à présent
a partiellement réussi n'aurait en droit aucune garantie dans l'avenir ;

elle ne serait qu'un heureux hasard sans assurance quant à son extension

future et la valeur de vérité resterait illusoire, une lueur fugitive

au-dessus de l'abîme.

La notion de l'intelligibilité nous conduit en fin de compte à

examiner si la participation à l'un n'implique pas forcément pour les

consciences individuelles la participation à l'être de cet un.
Si l'on examine tout d'abord sur quoi reposent les vérités d'ordre

scientifique, on est conduit aux constatations suivantes. La conscience

n'est pas maîtresse des chocs qui provoquent en elle les sensations

et les jugements d'extériorité, base de toute science. Il en résulte

que ces jugements d'extériorité marquent par rapport à la conscience

une position d'être qui subsiste, alors même qu'ils sont transformés

en jugements d'intériorité. Dans une formule de physique mathématique

les quantités qui représentent la fonction et ses variables

conservent un genre d'être ou une position existentielle irréductible
à toute autre. L'invariant einsteinien, par exemple, possède une structure

telle que la variable « temps » n'est pas interchangeable avec
l'une des variables représentant l'espace. L'unité obtenue par la
formule est donc une unité fonctionnelle, c'est-à-dire qu'elle est
union dans la multiplicité, celle-ci étant constituée par des termes

qui sont qualitativement distincts et qui correspondent à une position



104 ARNOLD REYMOND

spécifique de l'être. L'intelligibilité scientifique ne saurait donc se

concevoir sans participation à l'être.
A plus forte raison en est-il de même lorsque nous passons au

domaine moral et religieux. Ici en effet les termes envisagés ne sont

pas de simples faits physiques dont l'individualité tient à l'interférence

de divers facteurs. Les termes sont des personnes douées

chacune d'une conscience reflexive et d'une autonomie irréductibles,
ce qui implique entre elles une communion de l'esprit, c'est-à-dire
des rapports d'un tout autre ordre que la relation physique. Par
suite l'Un dont la présence en nous apparaît comme le fondement
et la garantie de nos aspirations n'est pas l'un arithmétique dont
toute la réalité s'épuise dans l'unique fait d'être un, c'est l'un de qui
tout est fonction, c'est-à-dire l'Un, condition dernière de lui-même

et de toute la plénitude de notre être. Source de toutes les déterminations

particulières de l'être, il ne peut être caractérisé par aucune
d'entre elles et à ce point de vue il est inconditionné ; il n'en existe

pas moins pour lui-même ; seulement il ne peut être hypostasié
qu'au moyen d'un concept-limite, à savoir l'Absolu ou l'Infini.
Comme tel il est garant des fins qui s'imposent à notre conscience

et qui nous entraînent vers un idéal indéfiniment perfectible ; il est
aussi le fondement de l'exigence de vérité, qui postule une unification
de droit laquelle en fait n'est pas encore réalisée.

Cet Un ou Dieu, est à la fois transcendant et immanent à la
conscience et il faut qu'il en soit ainsi ; car nous ne pourrions communier

avec lui s'il n'était pas en nous et distinct de nous, puisque
communion implique d'une façon indissoluble l'union et la distinction.

Communier avec l'Un ou Dieu, c'est pour la conscience participer

à la plénitude spirituelle de l'être la plus absolue et la plus
haute que nous puissions concevoir, puisque Dieu dépasse les formes
finies de personnalité que nous sommes.

Certes les dogmes des religions même les plus spiritualisées ne sont

que des balbutiements pour tenter d'exprimer l'ineffable et, sitôt
qu'ils prétendent être autre chose, ils ne résistent pas à la critique.
Pris à la lettre les dogmes chrétiens de la création, de l'incarnation,
du miracle, de la résurrection, de la parousie, etc., se heurtent à

des difficultés inextricables, au point de vue historique, scientifique
et métaphysique. Le dogme de la création, par exemple, suppose,
comme Spinoza et saint Augustin l'avaient déjà fait remarquer, un
dédoublement dans l'être de Dieu, entre ce qu'il était avant et après



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 105

la création. Remarquons toutefois que supprimer toute idée de création,

c'est aboutir à d'autres impasses ; car c'est supprimer la réalité
concrète du devenir, c'est enlever au temps son écoulement réel,

puisque tout ce qui est existe, tel qu'il est, de toute éternité. Il n'y a

plus de refuge que dans un mouvement cyclique de l'univers et dans
la doctrine du retour éternel. Mais alors, c'est la réalité de ces cycles

qui devient incompréhensible dans l'éternité, puisque l'on ne conçoit

pas à quel moment le premier d'entre eux a pu commencer.
A y regarder de plus près on constate que les dogmes chrétiens

visent en somme à sauvegarder la valeur de la personnalité humaine
et des fins auxquelles est lié son complet achèvement. Dans les

conditions actuellement données la réalisation de ces fins reste un
idéal dont Dieu seul peut être le garant, parcequ'il est la source
inconditionnée de l'être et c'est pourquoi il aura en fin de compte raison
des obstacles qu'opposent le monde physique et les Volontés égoïstes
des hommes ; il sera alors tout en tous. C'est ce sentiment profond
de l'ascension vers l'idéal de l'être que dans leur forme
anthropomorphique les dogmes chrétiens cherchent à exprimer. Un certain

anthropomorphisme est du reste inhérent à toute doctrine de finalité,
puisque la finalité sous sa forme la plus haute caractérise l'activité
religieuse et morale de l'homme. La question est alors de savoir si

cet anthropomorphisme doit être transcendé dans le sens d'une
liberté spirituelle plus haute ou dans celui de la nécessité.

Tout le problème se concentre donc sur ce point. La plus haute
manifestation de l'être est-elle de tendre à la formation de personnalités

véritables, c'est-à-dire capables de délibérer et de faire librement

don d'elles-mêmes à un idéal de vérité, de bonté, de sacrifice
Si oui, le devenir du réel, la réalisation effective des fins morales et

religieuses par les personnes humaines prennent un sens capital et
dominent toute solution donnée aux problèmes métaphysiques. Si au
contraire la liberté et la personnalité sont des illusions causées par la

complexité des phénomènes, il faut considérer comme une apparence
trompeuse la réalité concrète du temps et la réalisation des fins dont
l'humanité serait l'objet. La vie de l'esprit devient alors, elle aussi,

illusoire, car en fait elle doit trouver son explication dans des causes

mécaniques et physico-chimiques et c'est le hasard, la loi des grands
nombres en tant que conséquence de la nécessité mécanique qui
doivent nous mettre à même de rendre compte des relations de tout
à partie, des cohérences et des hiérarchies dans l'univers.



io6 ARNOLD REYMOND

Or jusqu'à maintenant cette voie d'explication n'a pas abouti.
A mesure que l'on pénètre plus avant dans l'étude du réel, elle se

trouve obstruée et il est probable qu'il en sera toujours de même.
Nous sommes ainsi amené à postuler un certain finalisme dans

l'univers et à le faire dépendre d'une cause ordonnatrice suprême.
Par là s'expliquent en nous l'existence de la raison et la présence

de valeurs spirituelles, morales, esthétiques et religieuses qui dépassent

notre être individuel et sont cependant autre chose que le

résultat d'une contrainte sociale, puisqu'elles sont suspendues à

un principe vivant de suprême finalité. Par là s'explique aussi le

fait qu'il y a un accord possible entre notre pensée et la réalité et

que, notre raison n'étant pas isolée monstrueusement dans l'univers,
la connaissance de ce dernier nous est accessible en une large mesure.

Dire que la finalité est illusoire parce qu'elle ne comporte pas un
scheme rigoureusement défini ne nous paraît pas une objection
décisive. La causalité efficiente elle aussi, ne se prête pas à un scheme

précis et l'on se heurte à des difficultés inextricables, sitôt que l'on
cherche à justifier métaphysiquement l'usage de ce scheme. Après
de longs tâtonnements la science a dû écarter ce problème et s'en

tenir à une définition technique, si l'on peut dire, du rapport causal ;

elle ne renie pas pour cela le scheme de causalité tel qu'il s'exprime
dans la proposition: «tout phénomène a une cause» et voici pourquoi.

Le rapport causal implique toujours un devenir véritable et

suppose que la cause précède l'effet. Le traduire dès lors par une
égalité mathématique, c'est en réalité le faire évanouir, puisque la
liaison dans cette égalité entre les variables (cause) et la fonction
(effet) est rigoureusement simultanée. Sans doute l'écoulement du

temps est sauvegardé par le fait qu'une grandeur temporelle t2

marque une autre époque que tx; mais cet écoulement n'est plus
un véritable devenir, puisqu'il se ramène à une suite discontinue
de simultanéités. Il est vrai que la différence entre tj et t2 peut
devenir plus petite que toute quantité donnée X ; mais c'est alors
dans ce temps X qu'il faut placer le rapport causal suivant lequeJ
la cause [précède l'effet, si [peu que ce soit; il en résulte que le

problème, pour être techniquement résolu, n'en subsiste pas moins

au point de vue métaphysique.
Le scheme de finalité revêt de même une forme très vague, à savoir :

« tout ce qui existe a une fin » et comme tel il ne nous indique pas en

quoi doit consister le rapport de finalité ; mais de même que le



LE PROBLÈME MÉTAPHYSIQUE DE LA FINALITÉ 107

rapport de causalité scientifique s'est peu à peu précisé en une liaison
fonctionnelle de même celui de finalité s'est épuré au cours des âges.

Aux débuts l'homme considère que tout dans l'univers a été

disposé en vue des fins égoïstes qu'il poursuit ; mais il en arrive peu à

peu à concevoir une finalité d'un autre ordre, à savoir que chaque

personne, bien qu'étant voulue à titre de fin, est subordonnée à un
tout infini qui la dépasse et dans lequel elle doit librement se placer
en renonçant à ses Vues égoïstes.

Un pareil finalisme n'entrave en aucune manière la liberté de la
recherche scientifique et l'analyse reflexive de plus en plus intense

sur soi-même et sur le monde, puisqu'il pousse à situer son être

propre dans le vrai, quel qu'il puisse être.

Ces conclusions demanderaient à être appuyées sur une étude

logique approfondie concernant la nature du jugement et le problème
de la vérité G). Nous nous bornerons sur ce point à une seule remarque,
parce qu'elle touche directement à notre sujet.

On distingue ordinairement entre les jugements d'existence et
les jugements de valeur, laissant entendre par là que ceux-ci, à

l'inverse de ceux-là, énoncent une appréciation inconsistante dénuée

de toute attache avec ce qui existe. Une pareille dénomination est

manifestement fausse, car d'emblée elle préjuge la portée ontologique
du jugement.

Tout jugement est à la fois d'existence et de valeur ; cela étant,
on peut distinguer deux espèces de jugements, l'un et l'autre d'existence

à savoir les jugements monovalents et les jugements bivalents.
Les premiers correspondent à ce que l'on appelle communément

les jugements d'existence. Ils ne mettent en lumière qu'un aspect,
une propriété, une valeur de position dans l'être (le géométrique, le

physique, etc.). Les seconds considèrent l'être comme pouvant de

deux propriétés ou valeurs prendre l'une ou l'autre (beau ou laid,
bien ou mal, vrai ou faux) dont l'une est affirmée supérieure à l'autre
et doit être posée à titre de fin.

Si cette distinction est fondée, la valeur et par conséquent la finalité
sont impliquées dans la notion même de la vérité et de ce qui est.

Arnold REYMOND.

(1) Nous avons tenté l'étude de ce problème dans un cours de logique algorithmique

qui sera bientôt publié et que, sur le bienveillant appel de la Faculté des

Lettres de Paris nous avons donné à deux reprises à la Sorbonne.


	Le problème métaphysique de la finalité : et l'idéalisme critique de M. Brunschvigg

