Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: Questions actuelles : la pensée philosophique en suisse romande de
1900 a nos jours

Autor: Reymond, Arnold / Piaget, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE
DE 1900 A NOS JOURS

Sous ce titre, mon ambition serait de retracer en les rattachant aux séances
annuelles de Rolle et aux travaux de notre Société de philosophie ce qu’il
est peut-étre téméraire d’appeler les courants de la pensée philosophique
romande durant ce premier quart de siécle écoulé.

La tiche est moins aisée qu’il ne le parait au premier abord.

En effet, lorsque les philosophes romands, aprés s’étre réunis une premiére
fois a Rolle en 1906, convinrent de s’y rencontrer chaque année, il fut décidé,
afin d’éviter toute paperasserie inutile, que l’on ne constituerait pas une
société, ayant archives et procés-verbaux.

Notre ami Charles Werner voulut bien toutefois se charger de donner de
chacune des séances annuelles un bref compte rendu dans les Archives de
psychologie. 11 le fit avec une persévérance et une bonne grice auxquelles je
tiens a rendre hommage ici et je souhaite que la caisse centrale, lorsqu’elle
sera en état de le faire, fasse imprimer et grouper les vivantes notices qu’il a
rédigées avec tant de soin et d’inlassable complaisance.

Telles qu’elles sont, ces notices sont trés précieuses et j’al éprouvé a les
relire une grande jouissance, mélée de mélancolie. Cest qu’en effet elles nous
font toucher du doigt la fuite des années; elles évoquent des silhouettes
aimées qui ne sont plus ; elles soulignent la succession des générations. L’an
passé et en réponse a un message collectif que les habitués de Rolle lui avaient
adressé, Adrien Naville nous répondit : « Rolle | bon souvenir. A ma derniére
participation je fis envoyer une lettre a Mme Gourd veuve, dont le mari avait
fondé la réunion de Rolle. Je prendrai bientét le chemin qu’il avait pris ».
Ces lignes sont datées du 27 juin 1930 et Adrien Naville mourut quelques
mois aprés les avoir écrites.

Ceux qui sont de mon 4ge étaient encore jeunes, lorsqu’en 1906 M. Gourd
exposa ses idées sur la philosophie de la religion. Ils ne prenaient qu’une
part timide aux discussions qui avaient lieu entre leurs ainés, J.-J. Gourd,
A. Naville, Th. Flournoy, Ph. Bridel, M. Millioud et L. Cellérier. De ces
ainés qui furent nos maitres il ne reste plus que M. Philippe Bridel a qui
j’adresse un témoignage ému de reconnaissance de tout ce qu’il a fait pour
nos séances de Rolle et pour Pesprit de libre recherche qu’il a favorisé dans
la pensée romande.

A la génération dont je fais partie se rattachent de prés ou de loin, Ed.



LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 365

Claparéde, F. Abauzit, G. Berguer, de Riaz, Ch. Werner, P. Bovet, H. Mié-
ville, H. Reverdin, S. Gagnebin, G. Volait, F. Grandjean. Si les cheveux de
tous ces amis ne sont pas encore blancs, ils commencent comme les miens a
s’argenter d’une fagon inquiétante. Une nouvelle génération représentée par
G. Juvet, Jean Piaget, J. de la Harpe, R. Wavre, L. Bopp et combien d’autres
encore, s’affirme avec une vigueur réjouissante qui témoigne de la vitalité
de Desprit philosophique dans notre Suisse romande.

Outre les habitués dont je viens de rappeler les noms, les séances de Rolle
furent fréquentées par des hommes tels que Lemaitre, Hochreutiner, de
Maday, Karmin, René et Raymond de Saussure, A. Leclére, Dartigue, R.
Bouvier, Ed. Guillaume, Ch. Bally. Des hotes de passage ou étrangers de
marque nous honorérent parfois de leur présence, 4 savoir: Alexander,
Brugmann, Andersen, Lutoslawski, Benrubi, Leuba, Schinz, Petronievicks.
Une seule dame sauf erreur fut une fois des ndtres. C’est M!e de Lange, éléve
de Claparéde qui assista a la séance de 1912.

Quant au caractére général des réunions de Rolle, Ch. Werner P’a noté a
plus d’une reprise dans ses chroniques. Il rappelle fréquemment que la salle
de tribunal ot nous siégeons est ornée d’un tableau représentant dame Justice
avec sa balance et il se plait 4 reconnaitre que les échanges d’idées au cours
des séances s’inspirérent toujours de cet auguste symbole. Il constate, il est
vrai, non sans mélancolie que «les discussions philosophiques conduisent
rarement 4 un accord ». Il ajoute toutefois que «la plus franche cordialité ne
cessa de régner durant les discussions ». On ne saurait mieux dire pour carac-
tériser ’atmosphére des séances de Rolle.

Je m’excuse de cette évocation ; mais un jubilé, méme philosophique, ne
serait pas complet s’il ne rendait hommage au passé.

Cela dit, esquissons rapidement la physionomie intellectuelle des réunions
de Rolle, en marquant une coupure en 1923, année ol NOUS NOUS Sommes
constitués en Société romande de philosophie.

Voici, dans leur suite chronologique les travaux qui de 1906 a 1923 furent
présentés a Rolle, sauf de 1916 a 1921, ou les séances par suite de la guerre
mondiale eurent lieu 4 Lausanne:

J.-]J. Gourp : Le programme de la philosophie de la religion. Y a-t-il un
caractére sui generis qui légitime une philosophie de la religion, distincte de
la philosophie comme telle, et comment définir ce caractére?

Mavurice Mivrioun : De la nature des problémes philosophiques. La solution
de ces problémes peut-elle étre objective ou ne dépend-elle pas pour une large
part du tempérament de chaque philosophe qui les étudie?

Pierre Bover: Etude expérimentale du jugement. Cette étude souléve le
rapport délicat qui existe entre la logique et la psychologie.

AprieN NaviLie : La logique de Pidentité et la logique de la contradiction.
La discussion soulevée a ce propos laisse pressentir les débats plus récents sur
le principe du tiers exclu.

REV, DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. x1x (N° 81, 1931), 24



366 ARNOLD REYMOND

Arvorp RevmonD : Histoire et philosophie des sciences. Jusqu’a quel point
et de quelle maniére les conquétes successives de la science positive peuvent-
elles aider a la solution des problémes philosophiques?

ALBERT LECLERE : La définition de ’homme normal. Le probléme soulevé
met en cause les travaux des sociologues contemporains.

Tutopore Frournoy: Pragmatisme et intellectualisme. Discussion déli-

cate sur la signification du pragmatisme et sur ses rapports avec la pensée
rationnelle,

Puirieee BripEL @ Quelgues idées sur la classification. Toute classification
repose-t-elle sur le méme schéma général, comme le pense M. Bridel, ou y

a-t-il lieu de distinguer a ce propos entre les sciences mathématiques et les
sciences naturelles?

RENE DE SAUSSURE : Le temps en général et le temps bergsonien. Le débat
sur ce probléme révéle parmi les philosophes romands trois positions : anti-
bergsonisme et bergsonisme irréductibles, bergsonisme mitigé.

V. Lurosvawsky : Certitude de la connaissance métaphysique : Dien, ame,
nation. Discussion intéressante sur le médiat et immédiat dans le donné
de la connaissance.

Ep. CLAPAREDE : Le droit d’éduquer. En vue de quoi ou de qui éduque-t-on
Penfant? En vue d’une société déterminée (nation)? Mais quel droit cette
société a-t-elle de le faire? En vue d>un idéal? Mais sur quelles bases certaines
fonder cet idéal et comment le justifier?

I. Benrust: De la connaissance intégrale. On objecte a M. Benrubi que

cette connaissance telle qu’il la comprend dissout tout dualisme et fait éva-
nouir I’individuel.

Ep. GuiLLAUME : Notion de lot naturelle et théorie de la relativité. Discussion
délicate et en partie confuse par suite d’interférences métaphysiques dans
les données techniques du probléme expérimental.

H. Reverpin. L’individualisme. Comment comprendre la notion d’indi-
vidualité au regard des travaux de I’école sociologique de Durkheim?

GeorGEs VoLalT : Les principes de la science bistorique et leur application
d Dhistoire de la philospobie. La discussion examine si au cours de Ihistoire
les systémes philosophiques se succédent conformément a des facteurs per-
sonnels suivant une loi évolutive de la pensée dialectique.

RENE DE SAUSSURE : La structure de la réalité. Débat intéressant sur le
rapport ontologique entre le géométrique et le réel.

CuarLEs WERNER : Bases philosophiques d’une théorie des fonctions de
Péme. Discussion sur ce que signifient Punité et la multiplicité dans le do-
maine psychique.

En 1923 la Société romande se fonde avec ses trois groupes : Genéve, Vaud



L4 PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 367

et Neuchétel. Dés lors il y a lieu de distinguer entre les séances de Rolle et
Pactivité des groupes.

En ce qui concerne les premiéres, voici et toujours dans leur ordre chro-
nologique les travaux qui y furent présentés :

1923, ArNoLD REvmoND : Le cogito cartésien et sa portée métaphysique.
Discussion sur les rapports de Pactivité notionnelle et de 'immédiatement
percu.

En 1924 les statuts définitifs de la Société romande sont votés. Le matin
le 3¢ centenaire de Kant est célébré par une allocution de H. MréviLLE et un
travail de J. pE 1A HARPE sur Les idées politiques de Kant dans leur rapport
avec la philosophie critique, puis Paprés-midi on entend un exposé de JEAN
PiaceT sur La notion de réalité objective et son développement psychologique.

En 1925, Epouarp CLaPAREDE : La fonction de volonté. Distinction ori-
ginale entre P’acte volontaire et ’acte intentionnel.

En 1926, le matin, GEorcEs Vorarr donne un apergu trés suggestif sur
Aristote interprété par W. Faeger et Paprés-midi PErcivar FRUTIGER inter-
préte Le principe socratique : nul w’est méchant volontairement.

Cet exposé est suivi d’une discussion nourrie sur les rapports de la volonté
et de la connaissance.

Les années sulvantes on entendit successivement :

Jean Piacer : Logique et sociologie. Dans le développement de la menta-
lité enfantine on observe trois processus distincts : autisme, contrainte sociale
et coopération ; ce dernier seul favorise le développement des normes logiques.

ArNoLD REYMOND : Le probléme de la finalité et sa signification métaphy-
sique. Le débat porta essentiellement sur la possibilité ou P'impossibilité
de mettre en lumiére la portée objective de la finalité.

Hexrr MigviLLE : La raison et le probléme de Diew. Une analyse critique
et approfondie de la raison conduit a une interprétation panenthéiste du
réel qui se distingue a la fois du théisme et du panthéisme. Discussion trés
riche sur les problémes logiques, épistémologiques et métaphysiques soulevés
par Miéville.

Franx ABavzit : Raison ¢t Foi. La raison et la foi, loin de s’opposer se
complétent mutuellement. La discussion reprend sous un autre angle les
sujets qui avaient été traités ’année précédente.

Quant a Pactivité des groupes elle s’est inspirée de I'idéal que I’article 2
de nos statuts définit avec toute la netteté désirable et qui dit entre autres
ceci. La Société romande de philosophie a pour buts :

1. de faire bénéficier la recherche philosophique des résultats obtenus
dans les diverses branches du savoir et de rapprocher les philosophes et les
spécialistes ;

2. de nouer des relations avec les groupes ou sociétés similaires en Suisse
ou a I’étranger,



368 ARNOLD REYMOND

En ce qui concerne ce second point, des résultats intéressants ont déja été
obtenus.

Alors que la Société romande de philosophie était dans les limbes et qu’elle
n’avait pas encore fixé définitivement ses statuts, elle se réunit en séance
extraordinaire au Sanatorium universitaire de Leysin pour y écouter une
intéressante étude de M. Meyerson sur le probléme de I’épistémologie scien-
tifique.

D’autre part et a deux reprises les groupes de Genéve et de Lausanne
eurent le privilége d’entendre M. Brunscuvice leur parler en 1924 du
cogito cartésien et de Panalyse réflexive et en 1929 de Pirrationnel. Puis ce
printemps, a Genéve, M. G. BELoT a exposé ses idées sur Pesprit critique et les
disciplines sociales.

En outre notre Société a été représentée par F. Asavzir et ToLEDANO au
centenaire de Maine de Biran (Paris 1924) et par H. REVERDIN au centenaire
de Spinoza (Amsterdam).

En 1928, F. ABavuziT expose 4 la Société lyonnaise ses idées sur le probléme
de la vérité et en 1929 devant la méme Société pE Riaz parle de certains
aspects de la pensée d’ Amiel.

Enfin Ch. WErNER donne a linstitut des Hautes Etudes de Bruxelles des
conférences sur Platon, A. REymonD et J. Pracer parlent a la Société fran-
¢aise de philosophie, le premier sur le principe du tiers exclu, le second sur
les trois systémes de la pensée enfantine. J. de la Harpe et J. Piaget se sont
fait entendre a la Société zurichoise de philosophie, et ce dernier en outre
aux Sociétés de philosophie et de psychologie de Londres et de Varsovie ;
par ailleurs, A. REYMoND est appelé a donner au groupe philosophique de
Béle une conférence sur Pévolution créatrice de Bergson et ses rapports avec
la philosophie contemporaine.

Quant au rapprochement prévu par les statuts entre philosophes et spé-
cialistes, il suffit de jeter un coup d’eil sur les travaux présentés dans les
divers groupes pour se rendre compte combien il a été fécond.

Dans le domaine des sciences logico-mathématiques, astronomiques,
physiques et chimiques nous avons eu le privilége d’entendre plusieurs de
nos amis qui, spécialisés dans ces disciplines, se sont efforcés, en les débar-
rassant de leur appareil technique, de nous faire comprendre les théories
scientifiques les plus modernes et d’en souligner P'intérét pour la philosophie.

Au cours de diverses séances R. WAVRE a étudié les notions de loi et d’exis-
tence en mathématiques et en a tiré un postulat intéressant du rationalisme.
— F. GonseTrH a également exposé ses idées sur les fondements des mathé-
matiques. — G. Juver, a plusieurs reprises, nous a entretenus des théories
récentes concernant les quanta, la relativité et la nouvelle figure du monde. —
M. Gex nous a parlé d’Eddington et de la crise du déterminisme. — S. GAGNE-
BIN : des principes de la mécanique envisagés dans leur évolution historique. —
A. Jaquerop et A. BErTHOUD nous ont initiés, le premier aux théories



LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 369

cinétiques des gaz puis aux rayons X, et le second, aux phénoménes photo-
chimiques, puis aux principes de la thermodynamique. — D’autre part Cu.-E.
Guvye voulut bien traiter la notion de loi physique. — Signalons encore dans
ce domaine les exposés de S. Dumas sur la signification scientifique du
hasard et de MiriMANOFF sur la notion récente de probabilité.

En ce qui concerne les sciences naturelles nous avons eu les travaux de
GuvEnotr sur le déterminisme en biologle, — d’Elie GacNEBIN sur la
finalité dans les sciences, — de Cr. SEcrETAN, sur la notion d’hypothése, —
de Nicorer, sur la notion de science.

Les médecins ne sont pas non plus restés inactifs et leur contribution a été
des plus intéressantes, a savoir : CH. pE MonTET : le mythe individualiste. —
RayMonD DE SAUSSURE : le miracle grec. — KRETSCHMAR : les guérisons. —
Bersort : classification des maladies mentales. — O. ForeL : identité psycho-
physiologique. — W. Boven : la caractériologie. — F. MoreL : localisation
des facultés de Pame.

Quelques professeurs rattachés a la Faculté des Lettres ont bien voulu
également préter leur précieux concours. — Cu. Barry nous a ouvert des
horizons inattendus en nous parlant du langage affectif et du mécanisme
de Pexpressivité linguistique, puis nous avons entendu A. LomBARD : thédtre

et morale. — CH. Guvor : Bergsonisme et critique littéraire. — L. Borp:
le cas Amiel. — A. DenNErEaz : les rythmes humains et les rythmes cos-
miques.

Dans le domaine juridique, trois travaux seulement: GRODENskY : loi
scientifique et le droit. — HorrFMaNN : économique est-elle une science ?
— CL. DuPasqQuiER : la renaissance du droit naturel.

Mais comme il est naturel, ce furent la psychologie et la philosophie pro-
prement dites qui remplirent la plupart de nos séances.

En psychologie, outre les travaux déja cités qui furent présentés par des
médecins, nous avons eu les études suivantes: E. CLapartDE : les lois
psychologiques; puis les faits psychiques du double point de vue de
Pobservateur et du sujet observé, — J. PiaceT et successivement: la
genése psychologique de I'idée de loi; la biologie et la théorie de la
connaissance ; logique et sociologie; la finalité dans la psychologie. —
F. GranpyeaN : logique et lois scientifiques.

Puis une série de travaux métaphysiques, critiques et historiques, a savoir :
H. MifviLLe, successivement : les fondements de la notion de vérité;
le probléme des valeurs universelles en morale ; un rationalisme critique ;
Nietzsche et le libre arbitre ; la raison et le principe d’autorité.—Cna. WERNER :
Aristote et la finalité, puis: I’expérience intérieure de la liberté. — J. pE 1A
Harre, successivement: DPépistémologie de Meyerson, la finalité selon
Kant, les principes du rationalisme, qu’est-ce que la philosophie? I'induc-
tion dans les sciences. — F. ABavzir : qu’est-ce que la vérité? puis imma-
nentisme et transcendance. — A. REymonD, diverses études sur la logique,
la valeur, la finalité.



370 ARNOLD REYMOND

Questions morales traitées par H. REvErDIN : probléme des lois morales;
influence de J.-J. Rousseau sur Kant.

Enfin, diverses études historiques: P. Gopbet sur Spinoza, — BENruBI sur le
mouvement phénoménologique contemporain en Allemagne. — S. BErRTHOUD
sur Durkheim et Deploige. — B. Bouvier : la vie religieuse d’Amiel. — pe
Riaz : Amiel et le romantisme. — MarceL Revymonp : Maurice Blondel et
le probléme de I'intelligence.

Cherchons maintenant a dégager les traits essentiels du tableau que nous
venons de tracer, en les mettant en rapport avec les tendances de la pensée
méditative en Suisse romande.

Pendant tout le cours du XIXe siécle, me semble-t-il, cette pensée a été
caractérisée par un union trés étroite entre la philosophie et la théologie.
Que Pon considére I’ceuvre de Ch. Secrétan, d’Ernest Naville, de F. Bovet ou
d’Amiel, on est frappé de la place importante qui y est réservée aux questions
religieuses et théologiques. Ce qui attire en outre Pattention dans cette
ceuvre, c’est Pinfluence de la philosophie allemande laquelle se révéle pré-
pondérante sur un Secrétan, un F. Bovet et un Amiel. Il est un nom en tout
cas dont tous les penseurs romands se réclament a cette époque, c’est celui
de Kant. Ces influences persistent jusque vers la fin du XIXe, comme en té-
moignent les premiers travaux de Th. Flournoy et de Ph. Bridel ; mais a ce
moment elles sont moins contraignantes et de nouvelles préoccupations se
font jour. Si la note dominante subsiste, elle est accompagnée d’une gamme
variée de tons trés divers. Afin de marquer ces tons et d’en dégager la note
dominante, nous ne pouvons mieux faire, me semble-t-il, que de passer en
revue les disciplines qui plus ou moins rattachées a la philosophie ont été
Pobjet d’études spéciales dans notre pays.

Si Pon veut toutefois comprendre la signification et lorientation de ces
études, il faut se rappeler que ’axe des préoccupations métaphysiques, vers
la fin du XIXe siécle, s’est sensiblement déplacé, surtout en ce qui concerne
le probléme de la connaissance.

Les philosophes du XIXe siécle (y compris Ch. Secrétan, E. Naville, J.-].
Gourd) estimaient que le rapport de la pensée au réel ne pouvait comporter
que trois interprétations possibles : le rationalisme idéaliste sous ses diverses
formes (platonisme, conceptualisme aristotélicien, innéisme cartésien, logi-
cisme leibnitzien), le criticisme et le synthétisme a priori de Kant, Pempirisme
(sensualisme, évolutionisme et associationisme).

Cependant les progrés mémes des sciences, et plus spécialement des sciences
mathématiques et physiques, ont ébranlé cette fagon d’envisager le probléme
de la connaissance.

D’une part, en effet, les découvertes des géométries non-euclidiennes et des
ensembles transfinis cantoriens ont sapé les bases de Pesthétique transcen-
dantale et rendu caduques les théses du synthétisme a priori telles que Kant
les avait formulées. D’autre part le postulat du rationalisme classique a été



LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 371

ruiné par ’obligation ot les sciences mécaniques et physiques se sont trouvées
d’énoncer de nouveaux systémes d’axiomes et de propositions premiéres au
fur et 4 mesure que le champ de leurs expériences s’élargissait et que leurs
méthodes d’expérimentation devenaient plus précises.

Quant 4 Pempirisme, qu’il le veuille ou non, il fait de Pesprit un miroir
passif de la réalité et il est incapable de rendre compte de P'activité su: generis
tant de la sensation que de l’intelligence, activité qui s’impose cependant a
titre de fait immédiat.

Le probléme de ’étre et du connaitre s’est donc révélé infiniment plus
complexe que ne P'avaient supposé les savants et les philosophes jusque vers
la fin du XIXe siécle. De 13, hésitation et timidité dans les discussions sub-
séquentes relativement aux problémes métaphysico-religieux et, pour ne
parler que de la Suisse romande, impossibilité ou notre génération s’est
trouvée d’accepter sans plus non seulement le détail, mais méme la formule
essentielle des solutions qu’avaient proposées Ch. Secrétan, E. Naville et
méme J.-J. Gourd, pour résoudre ces problémes. De la aussi le désir de déta-
cher de la métaphysique des disciplines telles que la logique, la psychologie
et la morale, afin de les constituer en sciences indépendantes. De la enfin le
désir de reprendre ab ovo et sur de nouvelles bases le probléme de la con-
naissance (1),

La psychologie tout d’abord, dans son désir d’étre une science positive et
expérimentale, commence par restreindre son champ de recherches a la
psycho-physique.

Cest sous cette forme qu’elle s’installe tout d’abord en Suisse romande.
A Genéve, Th. Flournoy et E. Claparéde fondent un modeste laboratoire et
s’attaquent au probléme des sensations et de leur mesure. A Lausanne, J. Lar-
giuer des Bancels oriente ses premiéres recherches dans le méme sens et nous
donne une fort belle étude sur les sensations du gofit et de 'odorat.

Mais bien vite la notion de psychologie expérimentale s’élargit.

A Neuchitel, E. Murisier, puis P. Bovet se livrent le premier 4 I’étude des
maladies du sentiment religieux, le second a des investigations sur la nature
du jugement,

A Lausanne, J. Larguier s’attaque au mystérieux probléme des instincts
et des émotions et publie sur ce sujet une étude aussi pénétrante que nuancée.

A Geneve, Th. Flournoy s’attache a deméler la vraie signification des phé-
nomenes spirites et 'un des premiers il montre, d’une fagon combien magis-
trale, le r6le que le subconscient joue dans ces phénoménes. Les divers
ouvrages qu’il a publiés & cette occasion sont devenus classiques a tel point
qu’il est superflu d’en parler ici.

Par le spiritisme Th. Flournoy est conduit a approfondir la teneur de

(¥) Cf. sur ce point les réflexions que L. Rougier a fait paraitre dans le « La-

rousse mensuel tllustré» (juillet 1931, p. 752) sous le titre « Philosophie scienti-
fique ».



372 ARNOLD REYMOND

Pexpérience religicuse et i formuler les principes qu’il faut observer dans
leur étude, entre autres le fameux principe de ’exclusion de la transcendance.
Dans son bel ouvrage « Une mystique moderne » il précise encore le probléme
et il arrive a la conclusion que expérience mystique, impartialement étudiée,
constitue un fait sui generis, en un sens inanalysable, qui laisse la porte
ouverte a des croyances de nature religieuse et philosophique.

Quant & E. Claparéde, il est entrainé par la psychologie jusqu’a la péda-
gogie et, d’entente avec P. Bovet qui quitte alors Neuchitel, il fonde linsti-
tut J.-J. Rousseau.

Depuis ce moment il méne de front des travaux de pédagogie et de psycho-
logie générales, comme aussi de psychologie animale. Il défend et compléte
les idées de W. James et de Dewey, insistant sur I’évolution des intéréts
chez enfant et sur le réle du jeu dans la formation de ’Ame enfantine. Il
aborde les redoutables problémes de la conscience et du sommeil ; et c’est
a lui que Ton doit la loi de «la prise de conscience» a laquelle M. Brun-
schvicg attribue si justement une grande importance. Puis, sur le terrain de
la psychologie expérimentale, il élargit et améliore P’originale notion du pro-
fil psychologique mise au jour par Rossolimo. Sa devise de recherche est
essentiellement pragmatique : « Tout essayer et retenir ce qui réussit ».

P. Bovet poursuit une série de recherches délicates suivant les méthodes
qu’il avait adoptées 4 Neuchitel (observations et tests par interrogation). 11
analyse ainsi d’une fagon neuve et suggestive l’instinct combatif, la genése
psychologique du devoir, puis celle du sentiment religieux, pour ne citer
que ses principales recherches.

Jean Piaget enfin s’est montré le digne et génial continuateur de ses ainés.
Par des observations pénétrantes et grice a d’ingénieuses méthodes d’inter-
rogation qu’il a créées lui-méme pour une large part, il est parvenu a mettre
en pleine lumiére la structure de la mentalité enfantine et son développement
génétique. Ses travaux marquent certainement une étape dans ce domaine
et ¢’est le plus bel éloge que I'on puisse en faire.

Dans ces questions de pédagogie qui voisinent avec la psychologie il faut
aussi citer les recherches de L. Cellérier et de J. Dubois.

Par ailleurs 1’étude des phénoménes subconscients suscite des chercheurs.
Avant que Th. Flournoy eiit entrepris sur le spiritisme les travaux dont nous
avons parlé plus haut, César Malan avait abordé d’une fagon originale la
question en la mettant en rapport avec ’action de Dieu dans la conscience.
Cette investigation fut reprise simultanément par G. Frommel et par G. Ber-
guer, le premier s’attachant a analyser avant tout le caractére d’obligation
qui s’impose 4 la conscience dans son activité, et le second cherchant au
moyen des théories freudiennes a expliquer la genése de la foi chrétienne chez
tout croyant et la teneur des récits évangéliques.

Ceest également aux travaux de Freud que 'on peut rattacher les investi-
gations de C. Baudoin, de Raymond de Saussure et de F. Morel, investiga-
tions dont les premiers résultats permettent d’espérer davantage.



LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 373

On le voit. C’est Genéve qui en Suisse romande est devenu le centre de toutes
les recherches psychologiques et méme pédagogiques. Elle a su attirer a elle
et fixer sur son territoire presque tous ceux qui dans les autres cantons
romands étaient attirés par ce genre de recherches ; on ne peut que féliciter
le gouvernement et le public genevois d’avoir, en appuyant les initiateurs de
Pentreprise, permis ce beau résultat.

Jusqu’a ces derniéres années la sociologie avait élu domicile 4 Lausanne
ou Vilfredo Pareto continuant la tradition inaugurée par Walras lui avait
donné une forte impulsion que M. Millioud, P. Boninsegni et Pierre Boven se
sont efforcés de maintenir. A ’heure actuelle cette impulsion subit un temps
d’arrét. Est-ce parce que la méthode mathématique a donné en sociologie

tout ce qu’elle pouvait donner ou est-ce pour des raisons d’un autre ordre ?
Il est difficile de le dire.

Quant a la logique et a la critique des principes et méthodes scientifiques,
elles ont été dignement représentées et cela dans nos trois cantons.

Sur la classification des sciences A. Naville a émis des vues originales par
la distinction qu’il établit entre les sciences de lois, de faits et de régles.
Th. Flournoy dans des cours inédits qui, faute de documents siirs, ne peuvent
malheureusement pas étre publiés, a abordé plusieurs des problémes les plus
délicats de T’heure présente sur les principes et les notions scientifiques;
puis F. Grandjean sous Pinspiration du bergsonisme a tenté une déduction
ontologique et génétique des catégories de la raison. S. Gagnebin, aprés
une critique serrée de Pintuitionisme selon E. Le Roy, s’est attaché a I’étude
des principes mécaniques envisagés dans leur développement historique et
leur portée philosophique. Quant 4 R. Wavre il a été 'un des initiateurs des
études critiques concernant le champ d’application du principe du tiers
exclu et la notion d’existence en mathématiques, ce qui I’a conduit a appro-
fondir les postulats du rationalisme. G. Juvet, aprés de beaux travaux sur
le calcul tensoriel et la relativité, étudie la notion de groupe et sa signification
dans la structure du réel. Par ce souci il s’apparente, quoique dans une tout
autre direction, aux recherches de René de Saussure sur le méme sujet.
Signalons enfin la critique serrée a laquelle Elie Gagnebin a soumis le concept
de finalité et son usage dans les sciences biologiques.

Ces diverses recherches n’ont pas été entreprises dans un esprit de dilet-
tantisme ; elles ont toujours eu 'ambition, sinon de résoudre, du moins de
préciser 'un ou P’autre des grands problémes relatifs 4 la théorie de la con-
naissance et a la possibilité de pénétrer plus 4 fond la réalité ; par 1a elles
s’apparentent a la philosophie proprement dite.

Mais avant d’aborder cette derniére, il faut briévement parler de la théo-
logie, pour autant qu’elle se rapporte a notre sujet ; car ce n’est un mystére
pour personne que la plupart des philosophes romands ont commencé par



374 ARNOLD REYMOND

faire des études de théologie et, a tout bien prendre, celles-ci se révélent étre
une excellente initiation, a condition d’en sortir et d’étre faites, comme elles
le sont chez nous, dans un esprit de libre recherche et de respectueuse indé-
pendance.

On sait comment peu avant 1goo, c’est la « théologie de la conscience » qui
en matiére dogmatique s’est imposée dans notre pays. Cette théologie, issue
de Kant en passant par Ritschl, sépare nettement le monde de I’expérience
sensible qui est soumis au déterminisme et celui de la vie intérieure dans
laquelle Dieu se révéle. De la un conflit inévitable avec 'orthodoxie sur la
question du surnaturel physique, conflit qui s’est traduit chez nous par
des débats passionnés dont le livre de Paul Chapuis a été la manifestation
la plus aigué.

Dés le début du vingtiéme siécle Pattention théologique se concentre soit
sur des questions historiques, soit sur la révélation d’un Dieu transcendant
qui par le moyen du subconscient s’affirme obligatoirement dans la vie inté-
rieure. Les études psychologiques de G. Frommel, de G. Berguer et ’E. Lom-
bard dont nous avons déja parlé trahissent ce genre de préoccupations.

Une réaction d’abord timide, puis de plus en plus nette, s’affirme contre la
théologie de la conscience en général et contre le psychologisme et I’histo-
ricisme en particulier. De cette réaction et de ses progrés, les conférences
de I’Association chrétienne des étudiants, de méme que les théses de bacca-
lauréat dans nos Facultés de théologie, sont le barométre le plus sensible et a
ce point de vue il serait intéressant de les passer en revue ; mais cela m’en-
trainerait un peu loin.

Ce qui est certain, c’est que la réaction se manifeste tout d’abord par
un retour au mysticisme et i Desthétisme, ce qui provoque une réforme
dans la célébration rituelle du culte. Dans cette célébration la liturgie et
la musique ont une part plus grande qu’autrefois. On tient a cceur d’autre
part a orner les temples et les chapelles de peintures religieuses et de vitraux
qui réagissent contre I’austérité murale introduite par la Réformation. On
désire par l1a non seulement rendre hommage au passé et a la tradition, mais
aussi, nous semble-t-il, rendre au monde physique brutalement écarté par
la théologie de la conscience sa signification dans la pratique de la piété;
il faut que Dieu parle a la sensibilité en méme temps qu’il parle a la con-
science et a intelligence,

La réaction ainsi commencée finit par s’affirmer dans une restauration doc-
trinale qui tantdt s’inspire de tendances thomistes, tantét de Calvin et dont
E. Lombard et J. de Saussure sont parmi nous les représentants les plus
autorisés.

Les ainés en général maintiennent un libéralisme positif qui, respectueux
de la tradition, s’en inspire sans s’y asservir. Tel M. Ph. Bridel dans divers
articles de la Revue de théologie et de philosophie et dans son bel ouvrage
intitulé : L’humanité et son Chef. Tels sont aussi M. Neeser, A. Lemaitre,
G. Berguer.



LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 375

Quant aux courants métaphysiques, si nous osons les appeler ainsi, il est
encore plus difficile que les tendances théologiques de les marquer avec
précision. Ils se rattachent d’une part au criticisme kantien et au néo-cri-
ticisme de Renouvier, de 'autre a la critique des méthodes et principes
scientifiques dont nous avons déja parlé et qui, ayant fait éclater les cadres
du kantisme, a renouvelé le probléme de la connaissance et celui de la liberté.

Ce qui me parait évident, c’est qu’aprés ’abandon partiel de la philosophie
kantienne un certain flottement s’est manifesté dans la pensée romande qui
s’ouvre plus largement qu’auparavant aux influences frangaises et anglo-
saxonnes.

J.-J. Gourd, suivant une voie qui lui est personnelle, analyse P’idée du
phénomeéne tel que Kant Pavait congu et il conclut a Pexistence dans le réel
d’éléments qui, coordonnables sur un certain plan et suivant certains prin-
cipes, laissent des résidus qui exigent un nouveau genre de coordination sur
un autre plan et suivant d’autres principes. Ch. Werner, tout en reconnais-
sant la valeur critique de la position prise par J.-J. Gourd estime que cette
position réalise en fait un divorce ontologique dans la notion de I’étre. Pour
donner 4 I’&tre son achévement absolu il faut en revenir sinon a la lettre, du
moins & Pesprit de Daristotélisme et du platonisme. C’est de cette maniére
seulement que I’on peut opérer 'union harmonieuse de la philosophie et de
la religion, de la raison et de la foi.

En opposition 4 toute métaphysique sur la nature derniére de Détre,
Flournoy fit aux cétés de son ami W. James une campagne vigoureuse en
faveur du pragmatisme, sans pour cela du reste aboutir 4 une position qui
soit la négation méme du probléme de la vérité. Seulement pour lui la vérité
est toujours relative a I’expérience et la spéculation ne d01t jamais chercher
a franchir la limite imposée par celle-ci.

Cest également vers le pragmatisme que F. Grandjean s’est orienté a la
suite de Bergson en montrant, comme nous P’avons dit plus haut, de quelle
fagon la raison et ses catégories dérivent de besoins prathues par usage du
sens de la vue.

H. Reverdin toutefois, dans une étude longuement méditée, fit voir com-
bien la notion d’expérience dans le pragmatisme est malléable et corvéable a
merci et combien en particulier les expériences morales et religieuses n’ont
qu'une lointaine analogie avec les expériences et lexpérimentation qui
caractérisent ’étude du monde physique. Dans le méme ordre d’idées on peut
signaler les deux ouvrages de P. Friitiger, ’un sur volonté et conscience, essai
d’un monisme spiritualiste, ’autre sur les mythes de Platon.

Les Vaudois furent en général, alors méme qu’ils en ont grandement
bénéficié, réfractaires au raz de marée pragmatique qui a un moment donné
submergea en partie la Suisse romande.

S. Gagnebin reste fidéle a un spinozisme élargi par le kantisme et enrichi
de tout I'apport des découvertes faites par la science moderne. H. Miéville
dans un pénétrant volume sur la philosophie de Renouvier est amené a pré-



376 ARNOLD REYMOND

ciser sa position vis-3-vis du criticisme kantien, puis dans divers articles et
plusieurs conférences il étudie successivement la nature et lautorité de la
raison, la nature de la personnalité, le probléme des valeurs, et la pensée de
Nietzsche. Tout récemment dans un article de la Revue de théologie et de
philosophie il jette les grandes lignes d’un idéalisme rationaliste qui est en
méme temps un réalisme critique, si nous I’avons bien compris. En com-
battant tout substantialisme qui tend a faire de Pesprit et de la matiére, de
Dieu et de Punivers des entités séparables, en esquissant un panenthéisme
religieux, il s’oppose aux conceptions qui jusqu’alors avaient soutenu la
théologie protestante méme libérale.

Enfin J. Piaget et J. de la Harpe, en partie sous 'influence de leurs maitres
de Paris, répudient toute réalité transcendantale a la pensée au profit d’un
idéalisme immanentiste. Dans une étude de la Semaine littéraire (27 aolt 1921),
J. Piaget avait déja posé le probléme, puis il I’a précisé ensuite en partie
grice aux beaux travaux de Brunschvicg, en partie au moyen de ses propres
recherches sur la mentalité enfantine. I.’enfant substantialise comme un objet
extérieur a la pensée les images et les concepts par lesquels il prend cons-
cience du réel. Or cette fagcon de procéder se retrouve chez Aristote dont
la philosophie a servi de base a la théologie chrétienne ; en fait, elle conduit
a un transcendantalisme ruineux, car la pensée n’a pas A chercher un point
d’appui hors d’elle-méme et Dieu s’identifie avec le normatif dont nous
avons conscience et que découvre l’analyse réflexive. Jean de la Harpe,
s’inspirant surtout de la méthode logico-critique de André Lalande, s’est
affirmé par une série de vigoureuses études, d’abord sur la philosophie des
valeurs d’aprés Hoffding, puis sur la raison et ses normes, comme aussi sur
la nature de la réflexion philosophique ; il aboutit a peu de choses prés aux
mémes conclusions que J. Piaget, en réservant, me semble-t-il, la nécessité
d’une certaine transcendance.

On le voit. Alors que vers 1910 le débat philosophique en Suisse romande
portait essentiellement sur le pragmatisme et le rationalisme, il s’est peu a peu
déplacé pour finir, sur la base d’une analyse réflexive, a opposer au spiritua-
lisme un idéalisme critique et immanentiste.

La question délicate qui se pose alors est de savoir si cet idéalisme imma-
nentiste comportera une finalité ontologique, et laquelle? J. Piaget dans
Particle de la Semaine littéraire rappelé plus haut, constatait avec beaucoup
de sagacité que les principales recherches psychologiques et les études logico-
critiques faites en Suisse romande, si différentes qu’elles paraissent, avaient
cependant ce caractére commun de sauvegarder les données transcendantes
indispensables a la vie religieuse.

Or si l'immanentisme doit aboutir en fin de compte a répudier tout fina-
lisme ontologique, on ne voit guére comment le concilier avec les aspirations
les plus fondamentales de la conscience religieuse et méme morale. Par
conséquent et §’il fallait voir dans cette répudiation non pas une crise pas-



LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 377

sagére, mais un état définitif, le divorce en Suisse romande entre la pensée
philosophique et la pensée théologique serait consommé et une rupture qui
jusqu’a présent ne s’était pas produite existerait désormais; elle existera
d’autant plus profonde que la réaction théologique dont j’ai parlé plus haut
ira s’accentuant,

Un pareil état de choses, s’il se produisait, serait regrettable a tous égards.
En effet, certains auteurs, comme Ed. Platzhoff-Lejeune, ont parfois dénié a
la Suisse romande la possession d’une certaine originalité de pensée. Or cette
originalité existe d’une fagon indéniable et j’en trouve la cause dans I'im-
possibilité ou nous sommes en tant que penseurs romands de séparer la
spéculation philosophique de tout ce qui touche a la vie morale, religieuse
et civique, et de tout ce qui a trait a ’éducation. Nous ne comprenons pas
la trahison des clercs dans le méme sens que Julien Benda, et le point de
vue de Sirius consiste pour nous a déterminer et nous mémes et Sirius dans
leur vraie relation.

Cela étant, nous réalisons de mieux en mieux que c’est par un effort com-
mun, par une vrale solidarité que nous ferons quelque peu progresser vers
la vérité la pensée philosophique de la Suisse romande dans ce qu’elle a
d’originalement fécond. Sous ce rapport la constitution de notre société a
eu déja d’heureux résultats. Je tiens 4 ce propos a remercier ici les présidents
de groupe, H. Reverdin, H. Miéville et S. Gagnebin qui par leur dévouement
et leur intelligence ont rendu possibles ces résultats. Je tiens également a
remercier la fondation Lucerna dont les généreuses subventions ont permis
la publication d’études collectives.

§1l m’est enfin permis de formuler un veeu, ce serait celui-ci. J’aimerais
voir se fonder en Suisse romande un centre d’études philosophico-religieuses
qui, groupant et favorisant les forces dont nous disposons pour cela, serait
analogue a celui que Genéve a su organiser avec tant de succés dans le domaine
de la psychologie et de I’éducation. Je souhaite que notre Société romande
de philosophie aide par son influence a la réalisation de ce réve.

Arnold REYMOND.

POST-SCRIPTUM

En cherchant, comme il vient de le dire, a « déterminer et nous-mémes et
Sirius dans leur vraie relation », notre Président central s’est oublié en tant
qu’individu. Une telle omission, digne d’approbation au point de vue moral,
est irrecevable du point de vue historique, et rendrait incompréhensible le
beau rapport que ’on vient de lire, tant le réle joué parmi nous depuis une
trentaine d’années par Arnold Reymond s’est trouvé décisif dans orien-
tation de la philosophie romande. C’est pourquoi notre Société, en sa séance
générale de Rolle 1931, a chargé le soussigné d’ajouter un bref Post-scriptum



378 YEAN PIAGET

a ce Rapport. Tiche redoutable, mais a laquelle un éléve de M. Reymond
ne pouvait se refuser.

Le rdle qu’Arnold Reymond a joué dans la pensée romande est celui qu’ex-
plique sans doute la qualité maitresse de son caractére d’homme : un réle
de conciliateur. Nous n’entendons nullement dire par 1a que sa philosophie
ressemble de prés ou de loin & un éclectisme, qui atténuerait les théses adverses
pour les mieux unifier. Rien n’est plus éloigné de la pensée ferme et logique
de notre Président, auquel on pourrait au contraire reprocher un goiit exagéré
du dilemme et de la rigueur déductive, tant il se méfie de la conciliation
verbale et de I’équivoque des idées. S’il est conciliateur, c’est parce qu’il a
vécu profondément les divers courants de la pensée moderne, dont les remous
contraires se prolongent jusque parmi nous, et que sa propre pensée leur fait
a chacun une part: c’est dans le dynamisme psychologique de son ceuvre
qu’il faut donc rechercher son esprit de conciliation, ce qui ne I’a empéché
en rien de prendre parti nettement en son aboutissement final.

Dés sa thése de théologie sur le Subjectivisme (1), se manifeste cette attitude
essentielle et s’annoncent les services qu’Arnold Reymond devait rendre a
la pensée romande et particuliérement a ses disciples. Cet essai est, en effet,
Peffort le plus sincére et le plus profond que l’on ait tenté chez nous pour
confronter la vie religieuse et D’esprit des sciences physico-mathématiques.
Nous disons la « vie » religieuse, car, dés ces débuts de son activité, les valeurs
de la foi sont soigneusement distinguées de la théologie spéculative, et la
formulation de cette foi soumise a la critique rationnelle. C’est cette par-
faite sincérité intellectuelle qui nous a été si utile et qui a permis a toute la
réflexion religieuse ultérieure des philosophes romands de se réclamer de
Reymond. Nous disons, d’autre part, Pesprit des sciences exactes, car loin
de se borner a circonscrire le terrain de la religion ou a concilier cette der-
niére avec les données de la science, c’est une vision singuliérement vigou-
reuse et profonde de D’esprit méme de la physique, dans ses rapports avec
la raison, que nous offre ce premier ouvrage. Sur ce point encore, Reymond
a exercé une influence décisive sur ses continuateurs. Non seulement son
intervention, dés 1goo, était d’une qualité toute nouvelle chez nous par la
compétence technique qu’elle révélait en philosophie mathématique, mais
encore le long effort de réflexion épistémologique et logique qu’il a fourni
depuis a vivifié notre pensée a tous.

Ce dernier aspect de son activité nous conduit a un second genre de conci-
liation qui caractérise ’ceuvre d’Arnold Reymond : celle du point de vue
logique et du point de vue génétique. Jusqu’ici, nous ne pouvons parler que
d’une aspiration commune 4 tous les auteurs romands. Réaliser ’accord entre
la foi et la science, c’est I'un des buts essentiels de notre pensée durant le
XIXe siecle ; et les maitres de Reymond, M. Ph. Bridel et Th. Flournoy, ont
pu initier, ’un A la sincérité intellectuelle en théologie, 'autre a la valeur de

(1) Essai sur le subjectivisme et le probléme de la connaissance religieuse, Lausanne
1900.



LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 379

la philosophie des sciences. Ce que nous apporte la thése sur le Subjecti-
visme, c’est donc moins un ordre de préoccupations nouvelles qu’une maniére
originale de penser la science dans ses rapports avec la foi personnelle.

Par contre, dés son ouvrage sur Logique et mathématiques (1) et au cours
de ses nombreuses publications ultérieures sur I’histoire et la philosophie des
sciences, Arnold Reymond a unifié en lui deux attitudes dont peuvent se
réclamer les plus aberrants comme les plus directs de ses disciples, de ceux
qui creusent a sa suite le filon de la logistique jusqu’aux psychologues de la
petite enfance: Pattitude logico-réflexive et Pattitude historico-génétique.
Au début de ce siécle régnait en France comme en Angleterre un réalisme
logique pour lequel les étres conceptuels engendraient d’eux-mémes les mathé-
matiques et s’imprimaient sur notre esprit avec une force de contrainte
analogue a celle du monde sensible pour les empiristes. La conception logique

\

d’Arnold Reymond a consisté au contraire d’emblée a mettre en évidence
notre activité rationnelle en tant qu’activité, a se refuser aux identifica-
tions purement formelles pour faire la psychologie des opérations intellec-
tuelles et a chercher dans I’histoire le secret du mécanisme de la raison. La
méthode historico-critique qu’il 2 ainsi représentée chez nous, pendant que
des auteurs comme G. Milhaud, L. Brunschvicg ou Pierre Boutroux la défen-
daient en France avec I’éclat que I’on sait, réconcilie ce qu’il y a de fondé
dans Panalyse réflexive et ce qu’il y a d’indispensable dans la recherche
historique et génétique. ;

Ce n’est pas le lieu d’étudier dans son ensemble ’ceuvre d’Arnold Rey-
mond. En métaphysique ainsi que dans les questions sociales il a pris position
en des études qui ont toujours donné a réfléchir ; mais sur de tels terrains
on ne fait point école. Ce qu’il nous a paru intéressant de souligner, c’était
au contraire ce par quoi notre Président nous a tous influencés profondément,
ce en quoi il est un centre vivant pour notre Société, que nous soyons théo-
logiens, moralistes, logiciens, historiens ou psychologues. A cet égard les
courants qu’il a si bien décrits dans le Rapport précédant ces lignes sont
ceux de sa propre pensée, et 'unité harmonieuse qu’il a su réaliser en lui
entre les valeurs religieuses et scientifiques, réflexives et historiques, demeure
un idéal pour nous tous, transcendantalistes ou immanentistes, épistémolo-
gistes ou généticiens.

Jean PIAGET.

(r) Logique et mathématiques. Essai bistorique et critique sur le nombre infini,
Saint-Blaise 19o8.



	Questions actuelles : la pensée philosophique en suisse romande de 1900 à nos jours

