
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: Questions actuelles : la pensée philosophique en suisse romande de
1900 à nos jours

Autor: Reymond, Arnold / Piaget, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA PENSEE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE

DE 1900 A NOS JOURS

Sous ce titre, mon ambition serait de retracer en les rattachant aux séances

annuelles de Rolle et aux travaux de notre Société de philosophie ce qu'il
est peut-être téméraire d'appeler les courants de la pensée philosophique
romande durant ce premier quart de siècle écoulé.

La tâche est moins aisée qu'il ne le paraît au premier abord.
En effet, lorsque les philosophes romands, après s'être réuhis une première

fois à Rolle en 1906, convinrent de s'y rencontrer chaque année, il fut décidé,
afin d'éviter toute paperasserie inutile, que l'on ne constituerait pas une
société, ayant archives et procès-verbaux.

Notre ami Charles Werner voulut bien toutefois se charger de donner de

chacune des séances annuelles un bref compte rendu dans les Archives de

psychologie. Il le fit avec une persévérance et une bonne grâce auxquelles je
tiens à rendre hommage ici et je souhaite que la caisse centrale, lorsqu'elle
sera en état de le faire, fasse imprimer et grouper les vivantes notices qu'il a

rédigées avec tant de soin et d'inlassable complaisance.
Telles qu'elles sont, ces notices sont très précieuses et j'ai éprouvé à les

relire une grande jouissance, mêlée de mélancolie. C'est qu'en effet elles nous
font toucher du doigt la fuite des années ; elles évoquent des silhouettes
aimées qui ne sont plus ; elles soulignent la succession des générations. L'an
passé et en réponse à un message collectif que les habitués de Rolle lui avaient
adressé, Adrien Naville nous répondit : « Rolle bon souvenir. A ma dernière

participation je fis envoyer une lettre à Mme Gourd veuve, dont le mari avait
fondé la réunion de Rolle. Je prendrai bientôt le chemin qu'il avait pris ».

Ces lignes sont datées du 27 juin 1930 et Adrien Naville mourut quelques
mois après les avoir écrites.

Ceux qui sont de mon âge étaient encore jeunes, lorsqu'en 1906 M. Gourd

exposa ses idées sur la philosophie de la religion. Ils ne prenaient qu'une
part timide aux discussions qui avaient lieu entre leurs aînés, J.-J. Gourd,
A. Naville, Th. Flournoy, Ph. Bridel, M. Millioud et L. Cellérier. De ces
aînés qui furent nos maîtres il ne reste plus que M. Philippe Bridel à qui
j'adresse un témoignage ému de reconnaissance de tout ce qu'il a fait pout
nos séances de Rolle et pour l'esprit de libre recherche qu'il a favorisé dans
la pensée romande.

A la génération dont je fais partie se rattachent de près ou de loin, Ed.



LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 365

Claparède, F. Abauzit, G. Berguer, de Riaz, Ch. Werner, P. Bovet, H.
Miéville, H. Reverdin, S. Gagnebin, G. Volait, F. Grandjean. Si les cheveux de

tous ces amis ne sont pas encore blancs, ils commencent comme les miens à

s'argenter d'une façon inquiétante. Une nouvelle génération représentée par
G. Juvet, Jean Piaget, J. de la Harpe, R. Wavre, L. Bopp et combien d'autres

encore, s'affirme avec une vigueur réjouissante qui témoigne de la vitalité
de l'esprit philosophique dans notre Suisse romande.

Outre les habitués dont je viens de rappeler les noms, les séances de Rolle
furent fréquentées par des hommes tels que Lemaître, Hochreutiner, de

Maday, Karmin, René et Raymond de Saussure, A. Leclère, Dartigue, R.

Bouvier, Ed. Guillaume, Ch. Bally. Des hôtes de passage ou étrangers de

marque nous honorèrent parfois de leur présence, à savoir : Alexander,
Brugmann, Andersen, Lutoslawski, Benrubi, Leuba, Schinz, Petronievicks.
Une seule dame sauf erreur fut une fois des nôtres. C'est MUe de Lange, élève

de Claparède qui assista à la séance de 1912.
Quant au caractère général des réunions de Rolle, Ch. Werner l'a noté à

plus d'une reprise dans ses chroniques. Il rappelle fréquemment que la salle

de tribunal où nous siégeons est ornée d'un tableau représentant dame Justice
avec sa balance et il se plaît à reconnaître que les échanges d'idées au cours
des séances s'inspirèrent toujours de cet auguste symbole. Il constate, il est

vrai, non sans mélancolie que « les discussions philosophiques conduisent

rarement à un accord ». Il ajoute toutefois que « la plus franche cordialité ne

cessa de régner durant les discussions ». On ne saurait mieux dire pour
caractériser l'atmosphère des séances de Rolle.

Je m'excuse de cette évocation ; mais un jubilé, même philosophique, ne

serait pas complet s'il ne rendait hommage au passé.

Cela dit, esquissons rapidement la physionomie intellectuelle des réunions
de Rolle, en marquant une coupure en 1923, année où nous nous sommes
constitués en Société romande de philosophie.

Voici, dans leur suite chronologique les travaux qui de 1906 à 1923 furent
présentés à Rolle, sauf de 1916 à 1921, où les séances par suite de la guerre
mondiale eurent lieu à Lausanne :

J.-J. Gourd : Le programme de la philosophie de la religion. Y a-t-il un
caractère sui generis qui légitime une philosophie de la religion, distincte de

la philosophie comme telle, et comment définir ce caractère?

Maurice Millioud : De la nature des problèmes philosophiques. La solution
de ces problèmes peut-elle être objective ou ne dépend-elle pas pour une large

part du tempérament de chaque philosophe qui les étudie?

Pierre Bovet : Etude expérimentale du jugement. Cette étude soulève le

rapport délicat qui existe entre la logique et la psychologie.

Adrien Naville : La logique de l'identité et la logique de la contradiction.
ha discussion soulevée à ce propos laisse pressentir les débats plus récents sur
le principe du tiers exclu.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 8l, I931). 24



366 ARNOLD REYMOND

Arnold Reymond : Histoire et philosophie des sciences. Jusqu'à quel point
et de quelle manière les conquêtes successives de la science positive peuvent-
elles aider à la solution des problèmes philosophiques?

Albert Leclère : La définition de l'homme normal. Le problème soulevé

met en cause les travaux des sociologues contemporains.

Théodore Flournoy : Pragmatisme et intellectualisme. Discussion délicate

sur la signification du pragmatisme et sur ses rapports avec la pensée
rationnelle.

Philippe Bridel : Quelques idées sur la classification. Toute classification
repose-t-elle sur le même schéma général, comme le pense M. Bridel, ou y
a-t-il lieu de distinguer à ce propos entre les sciences mathématiques et les

sciences naturelles?

René de Saussure : Le temps en général et le temps bergsonien. Le débat
sur ce problème révèle parmi les philosophes romands trois positions : anti-
bergsonisme et bergsonisme irréductibles, bergsonisme mitigé.

V. Lutoslawsky : Certitude de la connaissance métaphysique : Dieu, âme,

nation. Discussion intéressante sur le médiat et l'immédiat dans le donné
de la connaissance.

Ed. Claparède : Le droit d'éduquer. En vue de quoi ou de qui éduque-t-on
l'enfant? En vue d'une société déterminée (nation)? Mais quel droit cette
société a-t-elle de le faire? En vue d'un idéal? Mais sur quelles bases certaines
fonder cet idéal et comment le justifier?

I. Benrubi : De la connaissance intégrale. On objecte à M. Benrubi que
cette connaissance telle qu'il la comprend dissout tout dualisme et fait
évanouir l'individuel.

Ed. Guillaume : Notion de loi naturelle et théorie de la relativité. Discussion
délicate et en partie confuse par suite d'interférences métaphysiques dans
les données techniques du problème expérimental.

H. Reverdin. L'individualisme. Comment comprendre la notion
d'individualité au regard des travaux de l'école sociologique de Durkheim?

Georges Volait : Les principes de la science historique et leur application
à l'histoire de la philospohie. La discussion examine si au cours de l'histoire
les systèmes philosophiques se succèdent conformément à des facteurs
personnels suivant une loi évolutive de la pensée dialectique.

René de Saussure : La structure de la réalité. Débat intéressant sur le

rapport ontologique entre le géométrique et le réel.

Charles Werner : Bases philosophiques d'une théorie des fonctions de

l'âme. Discussion sur ce que signifient l'unité et la multiplicité dans le
domaine psychique.

En 1923 la Société romande se fonde avec ses trois groupes : Genève, Vaud



LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 367

et Neuchâtel. Dès lors il y a lieu de distinguer entre les séances de Rolle et

l'activité des groupes.
En ce qui concerne les premières, voici et toujours dans leur ordre

chronologique les travaux qui y furent présentés :

1923, Arnold Reymond : Le cogito cartésien et sa portée métaphysique.
Discussion sur les rapports de l'activité notionnelle et de l'immédiatement

perçu.
En 1924 les statuts définitifs de la Société romande sont votés. Le matin

le 3e centenaire de Kant est célébré par une allocution de H. Miéville et un
travail de J. de la Harpe sur Les idées politiques de Kant dans leur rapport
avec la philosophie critique, puis l'après-midi on entend un exposé de Jean
Piaget sur La notion de réalité objective et son développement psychologique.

En 1925, Edouard Claparède : La fonction de volonté. Distinction
originale entre l'acte volontaire et l'acte intentionnel.

En 1926, le matin, Georges Volait donne un aperçu très suggestif sur
Aristote interprété par W. Jaeger et l'après-midi Percival Frutiger interprète

Le principe socratique : nul n'est méchant volontairement.
Cet exposé est suivi d'une discussion nourrie sur les rapports de la volonté

et de la connaissance.

Les années suivantes on entendit successivement :

Jean Piaget : Logique et sociologie. Dans le développement de la mentalité

enfantine on observe trois processus distincts : autisme, contrainte sociale

et coopération ; ce dernier seul favorise le développement des normes logiques.

Arnold Reymond : Le problème de la finalité et sa signification métaphysique.

Le débat porta essentiellement sur la possibilité ou l'impossibilité
de mettre en lumière la portée objective de la finalité.

Henri Miéville : La raison et le problème de Dieu. Une analyse critique
et approfondie de la raison conduit à une interprétation panenthéiste du
réel qui se distingue à la fois du théisme et du panthéisme. Discussion très
riche sur les problèmes logiques, épistémologiques et métaphysiques soulevés

par Miéville.

Frank Abauzit : Raison et Foi. ha raison et la foi, loin de s'opposer se

complètent mutuellement. La discussion reprend sous un autre angle les

sujets qui avaient été traités l'année précédente.

Quant à l'activité des groupes elle s'est inspirée de l'idéal que l'article 2

de nos statuts définit avec toute la netteté désirable et qui dit entre autres
ceci. La Société romande de philosophie a pour buts :

1. de faire bénéficier la recherche philosophique des résultats obtenus
dans les diverses branches du savoir et de rapprocher les philosophes et les

spécialistes ;

2. de nouer des relations avec les groupes ou sociétés similaires en Suisse

ou à l'étranger.



368 ARNOLD REYMOND

En ce qui concerne ce second point, des résultats intéressants ont déjà été
obtenus.

Alors que la Société romande de philosophie était dans les limbes et qu'elle
n'avait pas encore fixé définitivement ses statuts, elle se réunit en séance

extraordinaire au Sanatorium universitaire de Leysin pour y écouter une
intéressante étude de M. Meyerson sur le problème de l'epistemologie
scientifique.

D'autre part et à deux reprises les groupes de Genève et de Lausanne
eurent le privilège d'entendre M. Brunschvicg leur parler en 1924 du

cogito cartésien et de l'analyse reflexive et en 1929 de l'irrationnel. Puis ce

printemps, à Genève, M. G. Belot a exposé ses idées sur l'esprit critique et les

disciplines sociales.

En outre notre Société a été représentée par F. Abauzit et Toledano au
centenaire de Maine de Biran (Paris 1924) et par H. Reverdin au centenaire
de Spinoza (Amsterdam).

En 1928, F. Abauzit expose à la Société lyonnaise ses idées sur le problème
de la vérité et en 1929 devant la même Société de Riaz parle de certains

aspects de la pensée d'Amiel.
Enfin Ch. Werner donne à l'institut des Hautes Etudes de Bruxelles des

conférences sur Platon, A. Reymond et J. Piaget parlent à la Société française

de philosophie, le premier sur le principe du tiers exclu, le second sur
les trois systèmes de la pensée enfantine. J. de la Harpe et J. Piaget se sont
fait entendre à la Société zurichoise de philosophie, et ce dernier en outre
aux Sociétés de philosophie et de psychologie de Londres et de Varsovie ;

par ailleurs, A. Reymond est appelé à donner au groupe philosophique de

Bâle une conférence sur Vévolution créatrice de Bergson et ses rapports avec

la philosophie contemporaine.
Quant au rapprochement prévu par les statuts entre philosophes et

spécialistes, il suffit de jeter un coup d'œil sur les travaux présentés dans les

divers groupes pour se rendre compte combien il a été fécond.

Dans le domaine des sciences logico-mathématiques, astronomiques,
physiques et chimiques nous avons eu le privilège d'entendre plusieurs de

nos amis qui, spécialisés dans ces disciplines, se sont efforcés, en les

débarrassant de leur appareil technique, de nous faire comprendre les théories

scientifiques les plus modernes et d'en souligner l'intérêt pour la philosophie.
Au cours de diverses séances R. Wavre a étudié les notions de loi et d'existence

en mathématiques et en a tiré un postulat intéressant du rationalisme.

— F. Gonseth a également exposé ses idées sur les fondements des

mathématiques. —¦ G. Juvet, à plusieurs reprises, nous a entretenus des théories
récentes concernant les quanta, la relativité et la nouvelle figure du monde. —
M. Gex nous a parlé d'Eddington et de la crise du déterminisme. — S. Gagnebin

: des principes de la mécanique envisagés dans leur évolution historique.—
A. Jaquerod et A. Berthoud nous ont initiés, le premier aux théories



LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 369

cinétiques des gaz puis aux rayons X, et le second, aux phénomènes
photochimiques, puis aux principes de la thermodynamique. — D'autre part Ch.-E.
Guye voulut bien traiter la notion de loi physique. — Signalons encore dans

ce domaine les exposés de S. Dumas sur la signification scientifique du
hasard et de Mirimanoff sur la notion récente de probabilité.

En ce qui concerne les sciences naturelles nous avons eu les travaux de

Guyénot sur le déterminisme en biologie, — d'Elie Gagnebin sur la
finalité dans les sciences, — de Cl. Secrétan, sur la notion d'hypothèse, —
de NicoLET, sur la notion de science.

Les médecins ne sont pas non plus restés inactifs et leur contribution a été
des plus intéressantes, à savoir : Ch. de Montet : le mythe individualiste. —
Raymond de Saussure : le miracle grec. — Kretschmar : les guérisons. —
Bersot : classification des maladies mentales. — O. Forel : identité
psychophysiologique. — W. Boven : la caractériologie. — F. Morel : localisation
des facultés de l'âme.

Quelques professeurs rattachés à la Faculté des Lettres ont bien voulu
également prêter leur précieux concours. — Ch. Bally nous a ouvert des

horizons inattendus en nous parlant du langage affectif et du mécanisme
de l'expressivité linguistique, puis nous avons entendu A. Lombard : théâtre
et morale. — Ch. Guyot : Bergsonisme et critique littéraire. — L. Bopp :

le cas Amiel. —¦ A. Denéréaz : les rythmes humains et les rythmes
cosmiques.

Dans le domaine juridique, trois travaux seulement : Grodensky : loi
scientifique et le droit. — Hoffmann : l'économique est-elle une science

— Cl. DuPasquier : la renaissance du droit naturel.
Mais comme il est naturel, ce furent la psychologie et la philosophie

proprement dites qui remplirent la plupart de nos séances.

En psychologie, outre les travaux déjà cités qui furent présentés par des

médecins, nous avons eu les études .suivantes : E. Claparède : les lois

psychologiques; puis les faits psychiques du double point de vue de
l'observateur et du sujet observé. —¦ J. Piaget et successivement : la

genèse psychologique de l'idée de loi; la biologie et la théorie de la
connaissance ; logique et sociologie ; la finalité dans la psychologie. —
F. Grandjean : logique et lois scientifiques.

Puis une série de travaux métaphysiques, critiques et historiques, à savoir :

H. Miéville, successivement : les fondements de la notion de vérité ;
le problème des valeurs universelles en morale ; un rationalisme critique ;

Nietzsche et le libre arbitre ; la raison et le principe d'autorité.—Ch. Werner :

Aristote et la finalité, puis : l'expérience intérieure de la liberté. — J. de la
Harpe, successivement : l'epistemologie de Meyerson, la finalité selon

Kant, les principes du rationalisme, qu'est-ce que la philosophie? l'induction

dans les sciences. — F. Abauzit : qu'est-ce que la vérité? puis imma-
nentisme et transcendance. — A. Reymond, diverses études sur la logique,
la valeur, la finalité.



370 ARNOLD REYMOND

Questions morales traitées par H. Reverdin : problème des lois morales ;

influence de J.-J. Rousseau sur Kant.
Enfin, diverses études historiques : P. Godet sur Spinoza, — Benrubi sur le

mouvement phénoménologique contemporain en Allemagne. — S. Berthoud
sur Durkheim et Deploige. — B. Bouvier : la vie religieuse d'Amiel. — de
Riaz : Amiel et le romantisme. — Marcel Reymond : Maurice Blondel et
le problème de l'intelligence.

Cherchons maintenant à dégager les traits essentiels du tableau que nous

venons de tracer, en les mettant en rapport avec les tendances de la pensée
méditative en Suisse romande.

Pendant tout le cours du XIXe siècle, me semble-t-il, cette pensée à été
caractérisée par un union très étroite entre la philosophie et la théologie.
Que l'on considère l'œuvre de Ch. Secrétan, d'Ernest Naville, de F. Bovet ou
d'Amiel, on est frappé de la place importante qui y est réservée aux questions
religieuses et théologiques. Ce qui attire en outre l'attention dans cette
œuvre, c'est l'influence de la philosophie allemande laquelle se révèle
prépondérante sur un Secrétan, un F. Bovet et un Amiel. Il est un nom en tout
cas dont tous les penseurs romands se réclament à cette époque, c'est celui
de Kant. Ces influences persistent jusque vers la fin du XIXe, comme en

témoignent les premiers travaux de Th. Flournoy et de Ph. Bridel ; mais à ce

moment elles sont moins contraignantes et de nouvelles préoccupations se

font jour. Si la note dominante subsiste, elle est accompagnée d'une gamme
variée de tons très divers. Afin de marquer ces tons et d'en dégager la note
dominante, nous ne pouvons mieux faire, me semble-t-il, que de passer en

revue les disciplines qui plus ou moins rattachées à la philosophie ont été

l'objet d'études spéciales dans notre pays.
Si l'on veut toutefois comprendre la signification et l'orientation de ces

études, il faut se rappeler que l'axe des préoccupations métaphysiques, vers
la fin du XIXe siècle, s'est sensiblement déplacé, surtout en ce qui concerne
le problème de la connaissance.

Les philosophes du XIXe siècle (y compris Ch. Secrétan, E. Naville, J.-J.
Gourd) estimaient que le rapport de la pensée au réel ne pouvait comporter
que trois interprétations possibles : le rationalisme idéaliste sous ses diverses
formes (platonisme, conceptualisme aristotélicîen, innéisme cartésien, logi-
cisme leibnitzien), le criticisme et le synthétisme a priori de Kant, l'empirisme
(sensualisme, évolutionisme et associationisme).

Cependant les progrès mêmes des sciences, et plus spécialement des sciences

mathématiques et physiques, ont ébranlé cette façon d'envisager le problème
de la connaissance.

D'une part, en effet, les découvertes des geometries non-euclidiennes et des

ensembles transfinis cantoriens ont sapé les bases de l'esthétique transcendantale

et rendu caduques les thèses du synthétisme a priori telles que Kant
les avait formulées. D'autre part le postulat du rationalisme classique a été



LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 371

ruiné par l'obligation où les sciences mécaniques et physiques se sont trouvées
d'énoncer de nouveaux systèmes d'axiomes et de propositions premières au
fur et à mesure que le champ de leurs expériences s'élargissait et que leurs
méthodes d'expérimentation devenaient plus précises.

Quant à l'empirisme, qu'il le veuille ou non, il fait de l'esprit un miroir
passif de la réalité et il est incapable de rendre compte de l'activité sui generis

tant de la sensation que de l'intelligence, activité qui s'impose cependant à

titre de fait immédiat.
Le problème de l'être et du connaître s'est donc révélé infiniment plus

complexe que ne l'avaient supposé les savants et les philosophes jusque vers
la fin du XIXe siècle. De là, hésitation et timidité dans les discussions

subséquentes relativement aux problèmes métaphysico-religieux et, pour ne

parler que de la Suisse romande, l'impossibilité où notre génération s'est

trouvée d'accepter sans plus non seulement le détail, mais même la formule
essentielle des solutions qu'avaient proposées Ch. Secrétan, E. Naville et
même J.-J. Gourd, pour résoudre ces problèmes. De là aussi le désir de détacher

de la métaphysique des disciplines telles que la logique, la psychologie
et la morale, afin de les constituer en sciences indépendantes. De là enfin le
désir de reprendre ab ovo et sur de nouvelles bases le problème de la
connaissance M.

La psychologie tout d'abord, dans son désir d'être une science positive et

expérimentale, commence par restreindre son champ de recherches à la

psycho-physique.
C'est sous cette forme qu'elle s'installe tout d'abord en Suisse romande.

A Genève, Th. Flournoy et E. Claparède fondent un modeste laboratoire et

s'attaquent au problème des sensations et de leur mesure. A Lausanne, J. Lar-
giuer des Bancels oriente ses premières recherches dans le même sens et nous
donne une fort belle étude sur les sensations du goût et de l'odorat.

Mais bien vite la notion de psychologie expérimentale s'élargit.
A Neuchâtel, E. Murisier, puis P. Bovet se livrent le premier à l'étude des

maladies du sentiment religieux, le second à des investigations sur la nature
du jugement.

A Lausanne, J. Larguier s'attaque au mystérieux problème des instincts
et des émotions et publie sur ce sujet une étude aussi pénétrante que nuancée.

A Genève, Th. Flournoy s'attache à démêler la vraie signification des

phénomènes spirites et l'un des premiers il montre, d'une façon combien magistrale,

le rôle que le subconscient joue dans ces phénomènes. Les divers

ouvrages qu'il a publiés à cette occasion sont devenus classiques à tel point
qu'il est superflu d'en parler ici.

Par le spiritisme Th. Flournoy est conduit à approfondir la teneur de

(') Cf. sur ce point les réflexions que L. Rougier a fait paraître dans le «

Larousse mensuel illustré» (juillet 1931, p. 752) sous le titre «Philosophie scientifique

».



372 ARNOLD REYMOND

l'expérience religieuse et à formuler les principes qu'il faut observer dans

leur étude, entre autres le fameux principe de l'exclusion de la transcendance.
Dans son bel ouvrage « Une mystique moderne » il précise encore le problème
et il arrive à la conclusion que l'expérience mystique, impartialement étudiée,
constitue un fait sui generis, en un sens inanalysable, qui laisse la porte
ouverte à des croyances de nature religieuse et philosophique.

Quant à E. Claparède, il est entraîné par la psychologie jusqu'à la pédagogie

et, d'entente avec P. Bovet qui quitte alors Neuchâtel, il fonde l'institut

J.-J. Rousseau.

Depuis ce moment il mène de front des travaux de pédagogie et de psychologie

générales, comme aussi de psychologie animale. Il défend et complète
les idées de W. James et de Dewey, insistant sur l'évolution des intérêts
chez l'enfant et sur le rôle du jeu dans la formation de l'âme enfantine. Il
aborde les redoutables problèmes de la conscience et du sommeil ; et c'est
à lui que l'on doit la loi de « la prise de conscience » à laquelle M.
Brunschvicg attribue si justement une grande importance. Puis, sur le terrain de

la psychologie expérimentale, il élargit et améliore l'originale notion du profil

psychologique mise au jour par Rossolimo. Sa devise de recherche est
essentiellement pragmatique : « Tout essayer et retenir ce qui réussit ».

P. Bovet poursuit une série de recherches délicates suivant les méthodes

qu'il avait adoptées à Neuchâtel (observations et tests par interrogation). Il
analyse ainsi d'une façon neuve et suggestive l'instinct combatif, la genèse

psychologique du devoir, puis celle du sentiment religieux, pour ne citer

que ses principales recherches.

Jean Piaget enfin s'est montré le digne et génial continuateur de ses aînés.

Par des observations pénétrantes et grâce à d'ingénieuses méthodes
d'interrogation qu'il a créées lui-même pour une large part, il est parvenu à mettre
en pleine lumière la structure de la mentalité enfantine et son développement
génétique. Ses travaux marquent certainement une étape dans ce domaine

et c'est le plus bel éloge que l'on puisse en faire.
Dans ces questions de pédagogie qui voisinent avec la psychologie il faut

aussi citer les recherches de L. Cellérier et de J. Dubois.
Par ailleurs l'étude des phénomènes subconscients suscite des chercheurs.

Avant que Th. Flournoy eût entrepris sur le spiritisme les travaux dont nous

avons parlé plus haut, César Malan avait abordé d'une façon originale la
question en la mettant en rapport avec l'action de Dieu dans la conscience.

Cette investigation fut reprise simultanément par G. Frommel et par G.

Berguer, le premier s'attachant à analyser avant tout le caractère d'obligation
qui s'impose à la conscience dans son activité, et le second cherchant au

moyen des théories freudiennes à expliquer la genèse de la foi chrétienne chez

tout croyant et la teneur des récits évangéliques.
C'est également aux travaux de Freud que l'on peut rattacher les investigations

de C. Baudoin, de Raymond de Saussure et de F. Morel, investigations

dont les premiers résultats permettent d'espérer davantage.



LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 373

On le voit. C'est Genève qui en Suisse romande est devenu le centre de toutes
les recherches psychologiques et même pédagogiques. Elle a su attirer à elle

et fixer sur son territoire presque tous ceux qui dans les autres cantons
romands étaient attirés par ce genre de recherches ; on ne peut que féliciter
le gouvernement et le public genevois d'avoir, en appuyant les initiateurs de

l'entreprise, permis ce beau résultat.

Jusqu'à ces dernières années la sociologie avait élu domicile à Lausanne
où Vilfredo Pareto continuant la tradition inaugurée par Walras lui avait
donné une forte impulsion que M. Millioud, P. Boninsegni et Pierre Boven se

sont efforcés de maintenir. A l'heure actuelle cette impulsion subit un temps
d'arrêt. Est-ce parce que la méthode mathématique a donné en sociologie

tout ce qu'elle pouvait donner ou est-ce pour des raisons d'un autre ordre
Il est difficile de le dire.

Quant à la logique et à la critique des principes et méthodes scientifiques,
elles ont été dignement représentées et cela dans nos trois cantons.

Sur la classification des sciences A. Naville a émis des vues originales par
la distinction qu'il établit entre les sciences de lois, de faits et de règles.
Th. Flournoy dans des cours inédits qui, faute de documents sûrs, ne peuvent
malheureusement pas être publiés, a abordé plusieurs des problèmes les plus
délicats de l'heure présente sur les principes et les notions scientifiques;
puis F. Grandjean sous l'inspiration du bergsonisme a tenté une déduction

ontologique et génétique des catégories de la raison. S. Gagnebin, après
une critique serrée de l'intuitionisme selon E. Le Roy, s'est attaché à l'étude
des principes mécaniques envisagés dans leur développement historique et
leur portée philosophique. Quant à R. Wavre il a été l'un des initiateurs des

études critiques concernant le champ d'application du principe du tiers
exclu et la notion d'existence en mathématiques, ce qui l'a conduit à approfondir

les postulats du rationalisme. G. Juvet, après de beaux travaux sur
le calcul tensoriel et la relativité, étudie la notion de groupe et sa signification
dans la structure du réel. Par ce souci il s'apparente, quoique dans une tout
autre direction, aux recherches de René de Saussure sur le même sujet.
Signalons enfin la critique serrée à laquelle Elie Gagnebin a soumis le concept
de finalité et son usage dans les sciences biologiques.

Ces diverses recherches n'ont pas été entreprises dans un esprit de

dilettantisme ; elles ont toujours eu l'ambition, sinon de résoudre, du moins de

préciser l'un ou l'autre des grands problèmes relatifs à la théorie de la
connaissance et à la possibilité de pénétrer plus à fond la réalité ; par là elles

s'apparentent à la philosophie proprement dite.

Mais avant d'aborder cette dernière, il faut brièvement parler de la
théologie, pour autant qu'elle se rapporte à notre sujet ; car ce n'est un mystère
pour personne que la plupart des philosophes romands ont commencé par



374 ARNOLD REYMOND

faire des études de théologie et, à tout bien prendre, celles-ci se révèlent être

une excellente initiation, à condition d'en sortir et d'être faites, comme elles
le sont chez nous, dans un esprit de libre recherche et de respectueuse
indépendance.

On sait comment peu avant 1900, c'est la « théologie de la conscience » qui
en matière dogmatique s'est imposée dans notre pays. Cette théologie, issue

de Kant en passant par Ritschl, sépare nettement le monde de l'expérience
sensible qui est soumis au déterminisme et celui de la vie intérieure dans

laquelle Dieu se révèle. De là un conflit inévitable avec l'orthodoxie sur la

question du surnaturel physique, conflit qui s'est traduit chez nous par
des débats passionnés dont le livre de Paul Chapuis a été la manifestation
la plus aiguë.

Dès le début du vingtième siècle l'attention théologique se concentre soit
sur des questions historiques, soit sur la révélation d'un Dieu transcendant

qui par le moyen du subconscient s'affirme obligatoirement dans la vie
intérieure. Les études psychologiques de G. Frommel, de G. Berguer et d'E. Lombard

dont nous avons déjà parlé trahissent ce genre de préoccupations.
Une réaction d'abord timide, puis de plus en plus nette, s'affirme contre la

théologie de la conscience en général et contre le psychologisme et l'histo-
ricisme en particulier. De cette réaction et de ses progrès, les conférences
de l'Association chrétienne des étudiants, de même que les thèses de
baccalauréat dans nos Facultés de théologie, sont le baromètre le plus sensible et à

ce point de vue il serait intéressant de les passer en revue ; mais cela
m'entraînerait un peu loin.

Ce qui est certain, c'est que la réaction se manifeste tout d'abord par
un retour au mysticisme et à l'esthétisme, ce qui provoque une réforme
dans la célébration rituelle du culte. Dans cette célébration la liturgie et
la musique ont une part plus grande qu'autrefois. On tient à cœur d'autre

part à orner les temples et les chapelles de peintures religieuses et de vitraux
qui réagissent contre l'austérité murale introduite par la Réformation. On
désire par là non seulement rendre hommage au passé et à la tradition, mais

aussi, nous semble-t-il, rendre au monde physique brutalement écarté par
la théologie de la conscience sa signification dans la pratique de la piété ;

il faut que Dieu parle à la sensibilité en même temps qu'il parle à la
conscience et à l'intelligence.

La réaction ainsi commencée finit par s'affirmer dans une restauration
doctrinale qui tantôt s'inspire de tendances thomistes, tantôt de Calvin et dont
E. Lombard et J. de Saussure sont parmi nous les représentants les plus
autorisés.

Les aînés en général maintiennent un libéralisme positif qui, respectueux
de la tradition, s'en inspire sans s'y asservir. Tel M. Ph. Bridel dans divers
articles de la Revue de théologie et de philosophie et dans son bel ouvrage
intitulé : L'humanité et son Chef. Tels sont aussi M. Neeser, A. Lemaître,
G. Berguer.



LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 375

Quant aux courants métaphysiques, si nous osons les appeler ainsi, il est

encore plus difficile que les tendances théologiques de les marquer avec

précision. Ils se rattachent d'une part au criticisme kantien et au néo-criticisme

de Renouvier, de l'autre à la critique des méthodes et principes
scientifiques dont nous avons déjà parlé et qui, ayant fait éclater les cadres
du kantisme, a renouvelé le problème de la connaissance et celui de la liberté.

Ce qui me paraît évident, c'est qu'après l'abandon partiel de la philosophie
kantienne un certain flottement s'est manifesté dans la pensée romande qui
s'ouvre plus largement qu'auparavant aux influences françaises et anglo-
saxonnes.

J.-J. Gourd, suivant une voie qui lui est personnelle, analyse l'idée du

phénomène tel que Kant l'avait conçu et il conclut à l'existence dans le réel

d'éléments qui, coordonnables sur un certain plan et suivant certains
principes, laissent des résidus qui exigent un nouveau genre de coordination sur
un autre plan et suivant d'autres principes. Ch. Werner, tout en reconnaissant

la valeur critique de la position prise par J.-J. Gourd estime que cette
position réalise en fait un divorce ontologique dans la notion de l'être. Pour
donner à l'être son achèvement absolu il faut en revenir sinon à la lettre, du
moins à l'esprit de l'aristotélisme et du platonisme. C'est de cette manière
seulement que l'on peut opérer l'union harmonieuse de la philosophie et de

la religion, de la raison et de la foi.
En opposition à toute métaphysique sur la nature dernière de l'être,

Flournoy fit aux côtés de son ami W. James une campagne vigoureuse en

faveur du pragmatisme, sans pour cela du reste aboutir à une position qui
soit la négation même du problème de la vérité. Seulement pour lui la vérité
est toujours relative à l'expérience et la spéculation ne doit jamais chercher
à franchir la limite imposée par celle-ci.

C'est également vers le pragmatisme que F. Grandjean s'est orienté à la
suite de Bergson en montrant, comme nous l'avons dit plus haut, de quelle
façon la raison et ses catégories dérivent de besoins pratiques par l'usage du

sens de la vue.
H. Reverdin toutefois, dans une étude longuement méditée, fit voir combien

la notion d'expérience dans le pragmatisme est malléable et corvéable à

merci et combien en particulier les expériences morales et religieuses n'ont
qu'une lointaine analogie avec les expériences et l'expérimentation qui
caractérisent l'étude du monde physique. Dans le même ordre d'idées on peut
signaler les deux ouvrages de P. Frutiger, l'un sur volonté et conscience, essai

d'un monisme spiritualiste, l'autre sur les mythes de Platon.
Les Vaudois furent en général, alors même qu'ils en ont grandement

bénéficié, réfractaires au raz de marée pragmatique qui à un moment donné

submergea en partie la Suisse romande.
S. Gagnebin reste fidèle à un spinozisme élargi par le kantisme et enrichi

de tout l'apport des découvertes faites par la science moderne. H. Miéville
dans un pénétrant volume sur la philosophie de Renouvier est amené à pré-



376 ARNOLD REYMOND

ciser sa position vis-à-vis du criticisme kantien, puis dans divers articles et
plusieurs conférences il étudie successivement la nature et l'autorité de la
raison, la nature de la personnalité, le problème des valeurs, et la pensée de

Nietzsche. Tout récemment dans un article de la Revue de théologie et de

philosophie il jette les grandes lignes d'un idéalisme rationaliste qui est en
même temps un réalisme critique, si nous l'avons bien compris. En
combattant tout substantialisme qui tend à faire de l'esprit et de la matière, de

Dieu et de l'univers des entités séparables, en esquissant un panenthéisme
religieux, il s'oppose aux conceptions qui jusqu'alors avaient soutenu la
théologie protestante même libérale.

Enfin J. Piaget et J. de la Harpe, en partie sous l'influence de leurs maîtres
de Paris, répudient toute réalité transcendantale à la pensée au profit d'un
idéalisme immanentiste. Dans une étude de la Semaine littéraire (27 août 1921),

J. Piaget avait déjà posé le problème, puis il l'a précisé ensuite en partie
grâce aux beaux travaux de Brunschvicg, en partie au moyen de ses propres
recherches sur la mentalité enfantine. L'enfant substantialise comme un objet
extérieur à la pensée les images et les concepts par lesquels il prend
conscience du réel. Or cette façon de procéder se retrouve chez Aristote dont
la philosophie a servi de base à la théologie chrétienne ; en fait, elle conduit
à un transcendantalisme ruineux, car la pensée n'a pas à chercher un point
d'appui hors d'elle-même et Dieu s'identifie avec le normatif dont nous
avons conscience et que découvre l'analyse reflexive. Jean de la Harpe,
s'inspirant surtout de la méthode logico-critique de André Lalande, s'est
affirmé par une série de vigoureuses études, d'abord sur la philosophie des

valeurs d'après Hôffding, puis sur la raison et ses normes, comme aussi sur
la nature de la réflexion philosophique ; il aboutit à peu de choses près aux
mêmes conclusions que J. Piaget, en réservant, me semble-t-il, la nécessité

d'une certaine transcendance.

On le voit. Alors que vers 1910 le débat philosophique en Suisse romande

portait essentiellement sur le pragmatisme et le rationalisme, il s'est peu à peu
déplacé pour finir, sur la base d'une analyse reflexive, à opposer au spiritualisme

un idéalisme critique et immanentiste.
La question délicate qui se pose alors est de savoir si cet idéalisme

immanentiste comportera une finalité ontologique, et laquelle? J. Piaget dans

l'article de la Semaine littéraire rappelé plus haut, constatait avec beaucoup
de sagacité que les principales recherches psychologiques et les études logico-
critiques faites en Suisse romande, si différentes qu'elles paraissent, avaient

cependant ce caractère commun de sauvegarder les données transcendantes

indispensables à la vie religieuse.
Or si l'immanentisme doit aboutir en fin de compte à répudier tout

finalisme ontologique, on ne voit guère comment le concilier avec les aspirations
les plus fondamentales de la conscience religieuse et même morale. Par

conséquent et s'il fallait voir dans cette répudiation non pas une crise pas-



LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 377

sagère, mais un état définitif, le divorce en Suisse romande entre la pensée

philosophique et la pensée théologique serait consommé et une rupture qui
jusqu'à présent ne s'était pas produite existerait désormais ; elle existera
d'autant plus profonde que la réaction théologique dont j'ai parlé plus haut
ira s'accentuant.

Un pareil état de choses, s'il se produisait, serait regrettable à tous égards.
En effet, certains auteurs, comme Ed. Platzhoff-Lejeune, ont parfois dénié à

la Suisse romande la possession d'une certaine originalité de pensée. Or cette
originalité existe d'une façon indéniable et j'en trouve la cause dans

l'impossibilité où nous sommes en tant que penseurs romands de séparer la

spéculation philosophique de tout ce qui touche à la vie morale, religieuse
et civique, et de tout ce qui a trait à l'éducation. Nous ne comprenons pas
la trahison des clercs dans le même sens que Julien Benda, et le point de

vue de Sirius consiste pour nous à déterminer et nous mêmes et Sirius dans
leur vraie relation.

Cela étant, nous réalisons de mieux en mieux que c'est par un effort
commun, par une vraie solidarité que nous ferons quelque peu progresser vers
la vérité la pensée philosophique de la Suisse romande dans ce qu'elle a

d'originalement fécond. Sous ce rapport la constitution de notre société a

eu déjà d'heureux résultats. Je tiens à ce propos à remercier ici les présidents
de groupe, H. Reverdin, H. Miéville et S. Gagnebin qui par leur dévouement
et leur intelligence ont rendu possibles ces résultats. Je tiens également à

remercier la fondation Lucerna dont les généreuses subventions ont permis
la publication d'études collectives.

S'il m'est enfin permis de formuler un vœu, ce serait celui-ci. J'aimerais
voir se fonder en Suisse romande un centre d'études philosophico-religieuses
qui, groupant et favorisant les forces dont nous disposons pour cela, serait

analogue à celui que Genève a su organiser avec tant de succès dans le domaine
de la psychologie et de l'éducation. Je souhaite que notre Société romande
de philosophie aide par son influence à la réalisation de ce rêve.

Arnold REYMOND.

POST-SCRIPTUM

En cherchant, comme il vient de le dire, à « déterminer et nous-mêmes et
Sirius dans leur vraie relation », notre Président central s'est oublié en tant
qu'individu. Une telle omission, digne d'approbation au point de vue moral,
est irrecevable du point de vue historique, et rendrait incompréhensible le

beau rapport que l'on vient de lire, tant le rôle joué parmi nous depuis une
trentaine d'années par Arnold Reymond s'est trouvé décisif dans l'orientation

de la philosophie romande. C'est pourquoi notre Société, en sa séance

générale de Rolle 1931, a chargé le soussigné d'ajouter un bref Post-scriptum



378 JEAN PIAGET

à ce Rapport. Tâche redoutable, mais à laquelle un élève de M. Reymond
ne pouvait se refuser.

Le rôle qu'Arnold Reymond a joué dans la pensée romande est celui qu'explique

sans doute la qualité maîtresse de son caractère d'homme : un rôle
de conciliateur. Nous n'entendons nullement dire par là que sa philosophie
ressemble de près ou de loin à un éclectisme, qui atténuerait les thèses adverses

pour les mieux unifier. Rien n'est plus éloigné de la pensée ferme et logique
de notre Président, auquel on pourrait au contraire reprocher un goût exagéré
du dilemme et de la rigueur deductive, tant il se méfie de la conciliation
verbale et de l'équivoque des idées. S'il est conciliateur, c'est parce qu'il a

vécu profondément les divers courants de la pensée moderne, dont les remous
contraires se prolongent jusque parmi nous, et que sa propre pensée leur fait
à chacun une part : c'est dans le dynamisme psychologique de son œuvre

qu'il faut donc rechercher son esprit de conciliation, ce qui ne l'a empêché
en rien de prendre parti nettement en son aboutissement final.

Dès sa thèse de théologie sur le SubjectivismeW, se manifeste cette attitude
essentielle et s'annoncent les services qu'Arnold Reymond devait rendre à

la pensée romande et particulièrement à ses disciples. Cet essai est, en effet,
l'effort le plus sincère et le plus profond que l'on ait tenté chez nous pour
confronter la vie religieuse et l'esprit des sciences physico-mathématiques.
Nous disons la « vie » religieuse, car, dès ces débuts de son activité, les valeurs
de la foi sont soigneusement distinguées de la théologie spéculative, et la
formulation de cette foi soumise à la critique rationnelle. C'est cette
parfaite sincérité intellectuelle qui nous a été si utile et qui a permis à toute la
réflexion religieuse ultérieure des philosophes romands de se réclamer de

Reymond. Nous disons, d'autre part, l'esprit des sciences exactes, car loin
de se borner à circonscrire le terrain de la religion ou à concilier cette
dernière avec les données de la science, c'est une vision singulièrement vigoureuse

et profonde de l'esprit même de la physique, dans ses rapports avec
la raison, que nous offre ce premier ouvrage. Sur ce point encore, Reymond
a exercé une influence décisive sur ses continuateurs. Non seulement son

intervention, dès 1900, était d'une qualité toute nouvelle chez nous par la

compétence technique qu'elle révélait en philosophie mathématique, mais

encore le long effort de réflexion épistémologique et logique qu'il a fourni
depuis a vivifié notre pensée à tous.

Ce dernier aspect de son activité nous conduit à un second genre de
conciliation qui caractérise l'œuvre d'Arnold Reymond : celle du point de vue
logique et du point de vue génétique. Jusqu'ici, nous ne pouvons parler que
d'une aspiration commune à tous les auteurs romands. Réaliser l'accord entre
la foi et la science, c'est l'un des buts essentiels de notre pensée durant le

XIXe siècle ; et les maîtres de Reymond, M. Ph. Bridel et Th. Flournoy, ont

pu l'initier, l'un à la sincérité intellectuelle en théologie, l'autre à la valeur de

(') Essai sur le subjectivisme et le problème de la connaissance religieuse, Lausanne
1900.



LA PENSÉE PHILOSOPHIQUE EN SUISSE ROMANDE 379

la philosophie des sciences. Ce que nous apporte la thèse sur le Subjectivisme,

c'est donc moins un ordre de préoccupations nouvelles qu'une manière

originale de penser la science dans ses rapports avec la foi personnelle.
Par contre, dès son ouvrage sur Logique et mathématiques fa) et au cours

de ses nombreuses publications ultérieures sur l'histoire et la philosophie des

sciences, Arnold Reymond a unifié en lui deux attitudes dont peuvent se

réclamer les plus aberrants comme les plus directs de ses disciples, de ceux
qui creusent à sa suite le filon de la logistique jusqu'aux psychologues de la

petite enfance : l'attitude logico-réflexive et l'attitude historico-génétique.
Au début de ce siècle régnait en France comme en Angleterre un réalisme

logique pour lequel les êtres conceptuels engendraient d'eux-mêmes les

mathématiques et s'imprimaient sur notre esprit avec une force de contrainte
analogue à celle du monde sensible pour les empiristes. La conception logique
d'Arnold Reymond a consisté au contraire d'emblée à mettre en évidence

notre activité rationnelle en tant qu'activité, à se refuser aux identifications

purement formelles pour faire la psychologie des opérations intellectuelles

et à chercher dans l'histoire le secret du mécanisme de la raison. La
méthode historico-critique qu'il a ainsi représentée chez nous, pendant que
des auteurs comme G. Milhaud, L. Brunschvicg ou Pierre Boutroux la
défendaient en France avec l'éclat que l'on sait, réconcilie ce qu'il y a de fondé
dans l'analyse reflexive et ce qu'il y a d'indispensable dans la recherche

historique et génétique.
Ce n'est pas le lieu d'étudier dans son ensemble l'œuvre d'Arnold

Reymond. En métaphysique ainsi que dans les questions sociales il a pris position
en des études qui ont toujours donné à réfléchir ; mais sur de tels terrains
on ne fait point école. Ce qu'il nous a paru intéressant de souligner, c'était
au contraire ce par quoi notre Président nous a tous influencés profondément,
ce en quoi il est un centre vivant pour notre Société, que nous soyons
théologiens, moralistes, logiciens, historiens ou psychologues. A cet égard les

courants qu'il a si bien décrits dans le Rapport précédant ces lignes sont
ceux de sa propre pensée, et l'unité harmonieuse qu'il a su réaliser en lui
entre les valeurs religieuses et scientifiques, reflexives et historiques, demeure

un idéal pour nous tous, transcendantalistes ou immanentistes, épistémolo-
gistes ou généticiens.

Jean PIAGET.

Logique et mathématiques. Essai historique et critique sur le nombre infini,
Saint-Biaise 1908.


	Questions actuelles : la pensée philosophique en suisse romande de 1900 à nos jours

