Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: Etudes Critiques : Méthode d'Olympe
Autor: Palézieux, Etienne de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

METHODE D'OLYMPE

Jacques FarcEes, docteur en théologie, docteur és lettres : Les idées morales et reli-
gieuses de Méthode d’Olympe, et : Méthode d’ Olympe. Du libre arbitre. Paris, Beau-
chesne, 192g.

Le temps de Sévére et de Dioclétien pour la vie des peuples, d’Origéne
et de Plotin pour la vie des 4mes et des esprits est une mine d’enseignements
pour Pheure actuelle, Sans croire 4 un renouvellement infaillible de I’histoire,
le troisiéme siécle du christianisme est, on ne saurait le répéter assez, celui
qui fournit le plus d’analogies avec I’époque dans laquelle nous vivons.
L’édifice social était atteint a sa téte : le principe d’autorité ébranlé par la
déchéance de la puissance impériale ; il était blessé dans sa structure méme :
une grave crise économique et sociale éprouvait les campagnes comme le
commerce, portant atteinte a la pureté de Part comme a la vertu des dmes.

Ce qui rend ce troisiéme siécle particuliérement attachant pour nous
chrétiens du vingtiéme qui cherchons a sauver notre humanité par le régne
de la paix et le souffle de ’Esprit, c’est le miracle chrétien quis’y est accompli.
L’originalité de ce siécle réside avant tout dans la vie des esprits; a coté
de la crise économique, politique et sociale, il y a cette effervescence reli-
gieuse, ce besoin d’une certitude sur laquelle ’'Ame puisse se reposer et vivre,
alors que le monde a perdu son point d’équilibre. Les aspirations religieuses
d’alors ne sont pas seulement le fait de quelques philosophes, de quelques
mystiques ou des chrétiens : ce sont les besoins de la foule ; ils se trahissent
dans le syncrétisme, dans le gnosticisme et dans le mysticisme de Plotin,
Le christianisme se répand toujours davantage et devient de plus en plus
influent ; exemple de ses martyrs stimule les énergies endormies. Constantin,
par son habileté et son génie politique, saura discerner en lui le sérum capable
de sauver la civilisation allant a sa perte.

A Pheure ou les problémes spirituels et moraux trouvent un écho dans le



METHODE D'OLYMPE 355

cceur de ceux qui paraissent le plus éloignés des choses de’4me et de Pesprit,
a I’heure ou les Eglises comprennent enfin que soumises & un méme Chef elles
doivent s’unir dans une méme ceuvre, travailler 4 une méme paix, afin de
devenir les guides qui conduiront notre monde a la régénération, a I’heure ou
théologiens et penseurs chrétiens, tant catholiques que protestants, décou-
vrent des richesses méconnues dans la pensée d’un saint Augustin, d’un saint
Thomas, d’un Luther ou d’un Calvin, il est prodigieusement intéressant de
pénétrer la pensée religieuse de ce troisiéme siécle, qui vit 4 la foisla déchéance
du monde antique et le christianisme s’affirmer comme triomphant la ou
le syncrétisme, le gnosticisme et le mysticisme plotinien se montraient
inaptes a satisfaire le besoin religieux des 4mes.

Il faut donc louer sans réserve tout effort effectué pour faire revivre les
vestiges du christianisme a cette époque, d’autant plus que la littérature de
langue frangaise sur ce sujet mériterait d’étre plus riche. Notre joie est réelle
lorsque nous voyons un théologien catholique tenter un ouvrage propre-
ment scientifique sur le christianisme grec aux premiers siécles, car dans le
catholicisme nous avons vu trop souvent les auteurs subir Pinfluence des
méthodes que Rufin appliquait a Pinterprétation de la pensée d’Origéne.

Que savions-nous de Méthode jusqu’ici ? En somme, fort peu de chose.
Les diverses encyclopédies ou manuels d’histoire ecclésiastique lui réservaient
une place plus ou moins grande et s’accordaient a dire de lui qu’il fut évéque
d’Olympe, ville de Lycie en Asie Mineure, et qu’il mourut en 311, martyr de
la persécution de Maximin Daia. Saint Jéréme en faisait un évéque de Tyr(s),
Certains textes slaves parlent de Méthode comme occupant le siége épiscopal
de Philippes. Les sources sur Méthode sont donc fort peu nombreuses ; le
manque d’accord quant a la détermination du siége épiscopal n’est pas fait
pour éclaircir les données. Eusébe, voulant passer Méthode sous silence, du
fait que celui-ci était adversaire d’Origéne, reproduit tout un fragment du
TTept tod odrefousfou de Méthode en lui assignant comme auteur un
certain Mag{uog (2).

Quant aux ceuvres mémes de Méthode, uniques sources de renseignements
certains, une seule, le Banquet des dix vierges, a été conservée dans sa totalité
en grec. De courts fragments de quatre ceuvres disparues aujourd’hui sub-
sistent dans leur texte original, dont une partie d’un traité contre Porphyre.
Deux ouvrages sont conservés partiellement en grec, mais peuvent étre
complétés par la version slave. Enfin, cette version nous révéle quatre traités
inconnus par ailleurs, Cette liste suffit 4 montrer les difficultés qui se pré-
sentent a qui veut obtenir une base sérieuse de documentation.

On connaissait Méthode comme étant le meilleur écrivain du christianisme
hellénistique de la fin du troisiéme siécle ; c’est ce que M. Puech s’est efforcé
d’établir®). Admirateur de Platon, Méthode ne s’est pas inspiré de lui quant
a la pensée seulement, mais aussi quant a la forme littéraire. Méthode con-

(1) De vir. illustr., c. 83. — (2) EustsE, Praepar. evang., VII, 21, 22. — (3) A.
Puecn, Hist. de la Luter. grecque chrétienne, t. 11.



256 ETIENNE DE PALEZIEUX

struit la plupart de ses ceuvres selon le théme des dialogues de Platon. On
savait aussi qu’aprés Clément d’Alexandrie Méthode était le premier a
avoir composé des ceuvres religieuses a caractére lyrique. Méthode était
connu en tant que philosophe, comme lecteur assidu et disciple de Platon ;
en cela il était dans la lignée des grands Alexandrins Clément et Origéne.
Il Pétait aussi par linterprétation allégorique qu’il donnait des Ecritures.
Mais il se déclarait adversaire d’Origéne sur deux points capitaux: la doc-
trine de la création et la résurrection; c’est ce qui fait de Méthode un des
champions de la réaction de Porthodoxie contre Origéne. De plus, il s’oppo-
sait 4 Porphyre et au néo-platonisme qui niait 'incarnation de la' divinité
et croyait a une action primordiale des démons.

Ce sont a peu prés tous les renseignements fournis par la littérature théolo-
gique sur Méthode. L’opinion regue voulait que Pévéque d’Olympe ne fit
pas un dogmaticien de grande envergure, ni de grande originalité. Le fait
est que ce sont surtout ses traités de morale qui eurent le plus grande popu-
larité - jusqu’au sixiéme siécle le Tuumodoiov est en vogue. Puis Méthode
passe dans ’oubli, du moins en Occident. Pourtant le Dictionnaire de Moréri,
ainsi que Guillon dans sa Patrologie, et Hauréau dans 'Histoire de la litté-
rature du Maine, signalent une traduction francaise du Zuuméoiov faite
par Tronchay, chanoine de Laval, alors qu’il était secrétaire de Lenain de
Tillemont, pour sa sceur abbesse de Port-Royal.

Avec la découverte des textes slaves par Pitra, on put dés lors aborder de
plus prés I’étude de la pensée de Méthode. Bonwetsch, en particulier, lu
consacra une monographie () faisant suite a son édition allemande des textes
slaves. Puis en 1917 il fit paraitre une édition critique des ceuvres, tant
grecques que slaves (2). Ce travail d’approche effectué, on était a pied d’ceuvre
pour entreprendre scientifiquement I’étude de la pensée de évéque d’Olympe.
Divers articles de revues parurent, mais un ouvrage de base faisait défaut.
Aujourd’hui nous croyons voir ce travail accompli, grace au livre de
M. Farges.

* *

Ancien éléve du R. P. Cavallera, M. Jacques Farges, professeur au grand
séminaire de Carcassonne, était a bonne école pour parler du troisiéme siécle.
En vue de I'obtention du doctorat és lettres en Sorbonne, M. Farges présente
une thése principale sur Les idées morales et religieuses de Méthode d’Olympe,
et une thése complémentaire sur Le libre arbitre chez Méthode.

Voulant parler dans cette présente étude d’une fagon plus particuliére
de la thése principale de M. Farges, nous nous bornerons a dire, a propos de
la thése secondaire, que son sujet peut bien former une étude a part dans la
pensée de Pévéque d’Olympe; que la traduction du TTept Tol avTeEousiou

(1) N. BonweTscH, Die Theologie des Methodius von Olympus, Berlin 1903. —
(2) N. BonweTtscH, Methodius (Die griechischen christlichen Schriftsteller, Band 27)

Leipzig 1917.



METHODE D'OLYMPE 387

donnée par M. Farges fait honneur a son auteur, d’autant plus que le texte
original que nous possédons n’existe pas totalement en grec, et que les frag-
ments faisant défaut doivent étre remplacés par ceux de la version slave.
Les critiques que P’on pourrait faire quant a la traduction elle-méme ne
reposent que sur des points de détail; en un mot, M. Farges a fait une
ceuvre utile et intéressante. Mais, ou nous ne comprenons plus les intentions
de notre auteur, c’est d’avoir tenté de faire précéder sa traduction du Libre
arbitre d’une «introduction » qui, ainsi que I'indique le titre, doit en cent
quarante-deux pages exposer «..les questions de Dorigine du monde, du
libre arbitre et du probléme du mal dans la pensée grecque, judaique et chré-
tienne avant Méthode ». Si intéressante que soit cette tentative — claire pour-
tant quant a la disposition de la matiére —, elle devait aboutir a un résultat
fatalement incomplet (1), Nous ne croyons pas que le résultat obtenu équivale
la somme nécessaire de travail de recherches et de compilations. M. Farges
a-t-11 voulu tenter sur ce sujet I’élaboration d’un manuel pratique, destiné a
qui veut s’enquérir promptement des notions de I'origine du monde, du libre
arbitre et du probléme du mal dans la philosophie antique ?

Venons-en 4 la meilleure partie de ouvrage de M. Farges, ’exposition
de Pceuvre et de la pensée de Méthode. M. Farges poursuit deux buts. L’un,
intéressant ’histoire des religions : établir au moyen des écrits de Méthode,
le théologien le plus en vue du christianisme oriental a la fin du troisiéme
siécle, «le mode de développement de la pensée chrétienne aprés ’entrée en
contact avec les doctrines helléniques». I1 s’agit don¢ de déterminer la part
faite 4 Pceuvre philosophique des Alexandrins par le courant de pensée qui
aboutira quelques années plus tard au triomphe des idées d’Athanase a
Nicée. Le deuxiéme but recherché par M. Farges intéresse beaucoup plus la
morale : faire revivre la personne méme de Méthode et montre comment
chez un homme féru de platonisme ’ascension vers le divin et la poursuite
de la ressemblance au Christ-Adyoc @) a su s’effectuer dans cette « sérénité
humaine », dans cet optimisme que le néo-platonisme ne put conserver.

Ayant ainsi compris la personne de Méthode, M. Farges était a méme de
nous donner un travail de valeur, non seulement au point de vue historique
et dogmatique, mais aussi comme enseignement chrétien.

M. Farges résume assez briévement les points relatifs a la vie de 1’évéque
d’Olympe. En particulier, les textes empruntés & Méthode par Eusébe, et
attribués par celui-ci 2 un nommé Moak{uog. Il y aurait eu intéréet a chercher
qui fut ce Mag{uoc. M. Farges fait en appendice a4 son ouvrage une place
au probléme soulevé & nouveau en 1928, dans la Theologische Quartalschrift,
par Diekamp au sujet du siége épiscopal occupé par Méthode. Diekamp con-

(1) Pour ne prendre qu'un exemple: M. Farges, nous exposant Vorigine du
monde selon le Nouveau Testament (en deux pages!) omet totalement de nous
parler de la littérature johannique. aussi bien évangélique qu’épistolaire. — (2) Il
est intéressant de noter que chez Clément 1’6poolo10¢ ne distingue pas le Pére du
Fils. Méthode reprend, lui, I'idée de saint Paul qui est la «ressemblance a Christ ».



358 ETIENNE DE PALEZIEUX

clut non seulement en faveur d’Olympe mais aussi de Philippes. Toutefois
M. Farges ne prend pas position.

L’étude des ceuvres de Méthode tient une place importante dans le livre
de M. Farges; on ne peut reprocher a notre auteur, qui veut faire ceuvre
historique et philosophique de n’étre pas entré dans des considérations philo-
logiques plus approfondies. Toutefois il efit été bon de nous signaler d’une
fagon plus marquée P’apport que nous fournit Méthode pour Détude de
Pévolution de la langue grecque, a cette période de transition qu’est la fin
du troisiéme siécle. Par contre, les particularités de la forme littéraire de
Méthode sont longuement exposées; spécialement en ce qui concerne le
Tuuméoiov. Les rapports littéraires de ce dialogue avec le Banguet de Platon
sont développés d’une maniére intéressante ; peut-étre M. Farges aurait-il
pu insister davantage sur les intermédiaires entre Platon et Méthode, parti-
culiérement en ce qui concerne la mise en scéne, qui parait étre iden-
tique 4 celle du cinquiéme livre de Diodore de Sicile. L’idée si particuliére
de Méthode, consistant a substituer a Pépwg du Bangquet de Platon la
mapOevia, aurait mérité une mention spéciale,

Il faut louer M. Farges de nous avoir donné la traduction intégrale du
cantiqgue du Tuumdolov, piéce lyrique intéressante du fait qu’elle est une des
premiéres de ce genre dans la littérature chrétienne. L’enseignement que
Méthode s’efforce de tirer, dans cette hymne d la virginité, des grandes figures
de PAncien Testament est un curieux exemple d’application de Pexégése
allégorique.

Ce qui fait intérét primordial de Méthode, c’est sa position vis-a-vis de
Porigénisme. Disciple fidéle des apologistes et des Alexandrins dans la concep-
tion de la divinité et dans la part faite a la dialectique, Méthode se sépare
d’Origéne sur des points considérés comme capitaux et qui contribuérent a
la condamnation de ce dernier.

En ce qui concerne les rapports de Méthode avec Origéne, M. Farges aurait
gagné beaucoup a utiliser les trois ouvrages d’Eugéne de Faye sur Origéne,
qui sont les plus récentes études sur le grand Alexandrin. Clest la seule
critique que nous pourrions faire a la bibliographie utilisée par M. Farges ;
par ailleurs elle est fort compléte. M. Farges a tenu compte des travaux
d’Eugéne de Faye au sujet de Clément ; pourquoi n’a-t-il fait de méme au
sujet d’Origéne ? Pourtant le dernier volume d’Eugéne de Faye sur Origéne
est paru douze mois avant Pouvrage que nous étudions ici. M. Farges aurait
appris au contact d’Eugéne de Faye que ’étude d’un texte doit étre faite
autant que possible selon la version originale. Pourquoi M. Farges cite-t-il
encore saint Paul selon la traduction latine ? (p. 158) Il en est de méme pour
certains textes d’Origéne, de Galien et aussi de Méthode, cités parfois d’aprés
une note personnelle de Bonwetsch ou de Harnack.

M. Farges nous présente un évéque d’Olympe adoptant vis-a-vis du spiri-
tualisme d’Origéne une position intermédiaire entre Pierre d’Alexandrie
d’une part, Pamphile et Eusébe de Iautre. Pour Méthode, I’élément intel-



METHODE D'OLYMPE 359

lectuel de la foi puisé dans I’hellénisme par les apologistes et les Alexandrins
demeure, mais ne doit pas étre prépondérant 4 la foi. Méthode rejette dans
I’héritage recu des Alexandrins tout élément contraire 4 la doctrine de I’Eglise.
La gnose n’est pas considérée comme un degré supérieur a la foi. L’élément
intellectuel de la foi est indispensable au chrétien, mais ne doit pas dépasser
celle-ci. Le but du chrétien véritable est de « se développer dans le Christ —
par la gnose et la foi ». La base de ce développement est ’étude des Ecri-
tures, dont il faut rechercher le sens spirituel par une exégése allégorique.
L’Ancien Testament sera donc le prototype symbolique du Nouveau. Mais
Méthode entrera en contradiction avec son propre principe chaque fois que
Pinterprétation allégorique d’un texte sera en opposition avec la doctrine.
Ainsi le mariage, toujours honoré par 'Eglise contre les théories des sectes
rigoristes, aménera Méthode a prendre a la lettre les enseignements de la
Genése sur cette question. Il en sera de méme pour la résurrection ; Méthode
se séparera d’Origéne et affirmera Pexistence de la résurrection corporelle,
car, pour qu’il y ait rédemption, il faut qu’il y ait eu primitivement incar-
nation. « Le Adyoc en s’unissant 4 ’homme le sauve tout entier ; c’est-a-dire
le raméne 4 P’état d’incorruptibilité antérieur a la chute originelle. Le corps
dans ses éléments actuels doit par conséquent participer a cette rédemption.
Soumis a la dissolution, purifié de la souillure par la mort, il doit ressusciter a
la gloire premiére. »

En morale, Méthode rejoindra alors Origéne pour la lutte contre le dua-
lisme et le fatalisme gnostique ; il affirmera que le libre arbitre est une faculté
naturelle de ’homme. C’est 1 un don de Dieu fait 4 'homme dés Vorigine.
Cette activité libre avait été entravée par la déchéance premiére ; celle-ci
n’a pas consisté en une soumission 4 une puissance mauvaise déja existante,
ce qui aurait supposé un dualisme — bien qu’Origéne l’ait prévenu en
disant que cette puissance mauvaise n’existait pas dés ’origine —. Méthode
voit plutdt dans cette déchéance de ’homme le résultat d’un aveuglement
de la créature qui a simplement désobéi a la volonté divine. Le libre arbitre
selon Méthode consistait en la possibilité de choisir entre P’obéissance ou la
désobéissance a la volonté de Dieu. L’incarnation du Aéyoc dans la personne
du Christ, Fils coéternel 4 Dieu, permet a4 ’homme d’étre relevé a la condi-
tion d’y travailler lui-méme ; les tentations demeurent présentes, mais grice
a Christ ’homme est plus fort pour les surmonter. La part due aux écrits
de Platon et a la morale du Portique est grande dans cette théorie de la
rédemption, mais elle exerce plus son influence dans la forme de la construc-
tion que dans la pensée elle-méme ; ainsi les effets de la concupiscence sont-ils
décrits par Méthode assez semblablement 2 la chute des esprits chez Platon.

Ce qui fait Pimportance de la pensée de Méthode c’est surtout la mystique
qui vient compléter cette morale. Le troisiémesiécle qui, avecle néo-platonisme,
s’effor¢ait de donner libre cours aux aspirations religieuses en recherchant
Punion personnelle avec la divinité, a fourni a Méthode les termes de sa
mystique (p. 185). Celle-ci est avant tout d’inspiration paulinienne. « Devenir



360 ETIENNE DE PALEZIEUX

des Christs » tel doit étre le but du chrétien. L’dme du disciple véritable
doit s’incorporer le Christ. I’4me doit devenir P’épouse du Sauveur. La
communauté des ames forme PEglise ; c’est pourquoi ’Eglise elle-méme est
’épouse du Christ. Le corps étant ainsi que ’Ame de création divine, I’exis-
tence dans la wap@evia sera la seule maniére d’arriver a cette ressemblance
et communion parfaite avec le Christ. La mapfevia n’est que le résultat d’un
long progrés moral de I’humanité. Le Christ est le premier 4 avoir par son
exemple préché la mapBevia en tant qu’état du disciple véritable. Toutefois
le mariage garde son caractére sacré comme voulu de Dieu pour I’humanité
déchue ; mais grace a Christ, ’homme peut renoncer au mariage et rede-
venir de ce fait plus identique a sa nature premiére. La virginité est donc
la part des 4mes d’élite. Or, ce sont elles qui forment la véritable Eglise. Le
role de chaque disciple du Christ dans ’Eglise est de participer a I'ceuvre
rédemptrice dans le monde (1),

La valeur de la mystique de Méthode réside dans le fait que le don du
corps 4 lui seul est insuffisant pour celui qui veut devenir véritablement
disciple du Christ. Les vierges doivent arriver a la connaissance parfaite ;
Pétude de IEcriture en est le seul moyen. Il faut selon Méthode consa-
crer sa vie entiére a cette étude.

Le dessein de I’évéque d’Olympe est donc de montrer que, pour qui veut
arriver a la connaissance et 3 I'union avec le Christ-Aéyog, il faut avoir réel-
lement la possession de la Vie ; c’est une tiche vers laquelle doit se tourner
I’étre tout entier, et durant toute son existence. Le sacrifice du corps ne
suffit pas ; il n’est pas le but, mais un moyen seulement. Uni au sacrifice de
Pesprit qui se consacre a 1’étude des Ecritures, il permettra au chrétien de
sonder les merveilles de la gnose véritable et éternelle.

M. Farges veut montrer ainsi comment Pascétisme de Méthode, inspiré
directement de celui de Clément, resta chose positive, touchant beaucoup
plus aux qualités de ’Ame qu’aux retranchements parfois contre nature qui
caractérisent l’ascétisme du monachisme grec du quatriéme siécle et des
Péres du Désert. « L’ascétisme de 1’évéque d’Olympe ne connait pas ces
outrances. Bien qu’il ne se fasse pas d’illusions sur la réalité qui 'environne,
sur ’abaissement général de I’idéal chrétien, il a confiance dans la nature
humaine régénérée par le Christ et dans P’action des meilleures dmes, celles
des vierges et des purs, qui se laissent tout entiéres saisir par Pesprit du Christ
en reproduisent le modéle au milieu du monde, et constituent au sein de
I'Eglise le ferment rédempteur. » (p. vi)

Nous trouvons donc chez Méthode une théologie qui, unissant sur un
méme plan la tradition a la spéculation, est bien en avance sur son époque.

(1) I1 elt été intéressant de nous montrer d’une maniére plus systématique
quels furent avec I’Eglise les rapports de ces deux classes de chrétiens vivant
soit dans le mariage soit dans la virginité ; et de nous dire par la ce qu’est devenue
a la fin du troisiéme siécle la répartition des chrétiens en Ohikof, vAmot et
wuxixol selon Clément.



METHODE D'OLYMPE 361

Comme D’a fait remarquer Harnack, «la théologie de Méthode se trouve
déja au dernier degré auquel parviendra la théologie grecque ». Au quatriéme
siécle les Cappadociens eux-mémes ne ’égaleront pas ; seul Cyrille d’Alexan-
drie aura quelque analogie avec lui.

Félicitons donc M. Farges de s’étre attaché a nous donner une connais-
sance plus profonde de Méthode et d’avoir apporté sa pierre a la reconsti-
tution de ce troisiéme siécle dans I’Eglise d’Orient. De telles études il ne
peut ressortir pour nous que des enrichissements et des avantages; ne serait-
ce que pour contribuer a extirper des esprits Pidée fausse que si Origéne a été
condamné par ’Eglise son christianisme et celui de son école devaient étre
inférieurs au christianisme essentiellement juridique d’un Tertullien et

d’un Cyprien.

Avril 1930. "
Etienne p PALEZIEUX.



	Études Critiques : Méthode d'Olympe

