
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: Études Critiques : M. Ugo Janni et le pan-christianisme

Autor: Auw, Lydia von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M. UGO JANNI
ET LE PAN-CHRISTIANISME

La modeste revue italienne qui porte le nom de Fede e Vita mérite
son nom. Fede : foi hardie, obstinée, juvénile, et vita : vie impétueuse,
avide de s'affirmer. Par une destinée qui présente quelque analogie
avec celle des Cahiers protestants, Fede e Vita fut l'organe des Unions
chrétiennes de jeunes gens d'Italie après avoir été celui de la
Fédération chrétienne d'étudiants. Aujourd'hui, tout en conservant des

rapports amicaux avec les Unions chrétiennes, la Revue est
indépendante. Renonçant à tout éclectisme dans son programme, elle

concentre ses efforts sur un seul but : la diffusion et la réalisation
d'un idéal œcuménique de la chrétienté, le « pan-christianisme ». En

particulier Fede e Vita considère les rapports du catholicisme et des

Eglises qui à Stockholm et à Lausanne se sont rapprochées. Elle
joue donc le rôle — nullement officiel d'ailleurs — de revue d'avant-
garde du mouvement œcuménique en un pays catholique. Fide e Vita
révèle, par les correspondances qu'elle publie, par les informations
qu'elle communique, certains aspects du catholicisme italien insoupçonnés

chez nous : activité des cercles catholiques d'études bibliques,
tentatives de renaissance liturgique, aspirations de membres du

clergé à un renouveau spirituel. D'autre part Fede et Vita suit avec

passion les grandes manifestations de la vie religieuse hors d'Italie
et les jugements qu'elle porte sur les questions concernant l'Eglise
anglicane — l'affaire du Prayer-Book ou la conférence de Lambeth —
ou les courants du protestantisme français sont fort intéressants si

ce n'est d'une grande objectivité.



344 LYDIA VON AUW

Fede e Vita compte quelques collaborateurs dévoués. Mais elle

est avant tout l'organe d'une personnalité ardente et courageuse :

M. Ugo Janni W. Elle reflète fidèlement, presque naïvement, les

enthousiasmes, les espoirs et les luttes de ce combattant infatigable
dont ni les ans, ni les désillusions n'ont brisé la fougue.

Voici bien des années déjà que M. Arnaldo della Torre, dans son
intéressante préface à la traduction italienne de l'Orpheus de Reinach W,

saluait en M. Ugo Janni un moderniste protestant. Le directeur de

Fede e Vita ne craint pas les chemins nouveaux. Il a magnifiquement
compris les modernistes catholiques, du moins plusieurs d'entre eux.
A plusieurs reprises, il a témoigné de sa sympathie et de son
admiration pour M. Buonaiuti (3). La pensée de Tyrrell a exercé sur lui
une certaine influence.

M. Janni lui-même s'est qualifié de fiero protestante, protestant
convaincu. Pasteur de la communauté vaudoise de San-Remo,
auteur d'une apologie du protestantisme, il est persuadé de la valeur

originale et particulière de la Réforme italienne et des traditions de

l'Eglise à laquelle il appartient. Mais ce protestant moderniste est

encore (les termes paraissent contradictoires) un vieux-catholique
fervent. Le professeur Michaud de Berne et l'évêque Herzog ont été

ses maîtres de prédilection. Pour M. Janni le vieux-catholicisme
n'est pas seulement une organisation ecclésiastique mais une école

de pensée, une tendance à la fois théologique et spirituelle.
Le protestant et le vieux-catholique s'entendent d'ailleurs assez

bien en M. Ugo Janni. Peut-être, au cours de tes dernières années

cependant, le vieux-catholique est-il en train de subjuguer tout
doucement le protestant. C'est au vieux-catholicisme que M. Janni

Né en 1869 à Aquila dans les Abruzzes, d'une famille de tendances fortement
anticléricales, M. Ugo Janni s'intéressa dès son adolescence à la question d'une
réforme religieuse. A vingt-quatre ans il fut ordonné prêtre par l'évêque vieux-
catholique, Mgr Herzog, à Berne. Il travailla tout d'abord dans l'œuvre de réforme
catholique de Mgr Savanese et du comte Enrico de Campello, ancien chanoine de

Saint-Pierre du Vatican. M. Ugo Janni fonda la communauté vaudoise de San-Remo
dont il est encore pasteur. Il déploie depuis bien des années dans toute l'Italie une
infatigable activité de conférencier, sous les auspices des Unions chrétiennes de

jeunes gens. — Parmi ses principales publications, citons, outre celles qui figureront
en note dans cet article : Catechismo filosofico sopra le dottrine fondamentali del
cristianesimo (épuisé) ; / valori cristiani e la cultura moderna (épuisé) ; Saggio di
liturgia evangelica della Santa Cena, Pinerolo 1929 ; Lo stato, la religione, la chiesa.

— (2) Il cristianesimo in Italia dei filosofisti ai modernisti, par A. della Torre. —
(3) Fede e Vita, avril-mai 1929, à propos d'une soi-disant rétractation de M.
Buonaiuti, et Fede e Vita, octobre-novembre 1929 :Il rinnovamento religioso dell' Italia.



UGO JANNI ET LE PAN-CHRISTIANISME 345

doit, me semble-t-il, sa conception presque massive de l'Eglise,
celle d'avant les grands schismes, l'Eglise forte de ses dogmes, de sa

tradition, de ses sacrements. L'unité de l'Eglise n'est pas seulement

un merveilleux rêve d'avenir, elle est un retour au passé. Les
espérances les plus belles d'aujourd'hui sont en une grande mesure la
refloraison d'un idéal ancien de catholicité. N'est-ce pas du vieux-
catholicisme aussi que s'inspire l'attachement passionné de M. Janni

pour l'Eglise — tellement qu'une vie religieuse complète et féconde

lui paraît impossible hors d'un organisme ecclésiastique?
En 1923, M. Janni a publié dans la collection d'apologies des

religions éditée par la maison Formiggini de Rome, une petite Apologie
du protestantisme, admirable de sobriété, de limpidité, de bonne foi W.

Pas d'effusions lyriques au sujet de la valeur morale et religieuse du

protestantisme, les idées sont éloquentes en elles-mêmes. Pas de

polémiques inutiles, les faits parlent assez haut. Malgré son style
abstrait et dépouillé, l'Apologie est vivante. M. Janni veut donner

une vision dynamique du protestantisme, il le présente comme le

prolongement des grands mouvements politiques, religieux et
intellectuels du moyen âge à son déclin. Il examine les principes essentiels

de la Réforme : l'autorité accordée à l'Evangile, l'importance
donnée à l'expérience religieuse, à la foi, et il cherche à discerner la
tâche future du protestantisme. « Après avoir dépassé, en un certain

sens, la période de l'analyse, le protestantisme s'oriente vers la
synthèse. » Synthèse qui non seulement réunira les Eglises issues de la
Réforme mais qui fera de la chrétienté tout entière un seul corps.
« Or le protestantisme moderne, christocentrique, expérimental et

fidéiste, est le ferment qui contribue à l'élaboration de cette
synthèse, parce qu'il conserve ce qu'il y a de meilleur, de plus efficace
dans l'expérience séculaire de l'humanité chrétienne sans exiger
aucune mutilation de l'intelligence. » L'esprit de la culture protestante
ne peut être séquestré dans des compartiments réservés. Pour
M. Janni, le modernisme catholique est le résultat de la pénétration
de la culture protestante dans l'Eglise romaine, ou plutôt de l'esprit
de cette culture. Le modernisme, aujourd'hui vaincu, persécuté,
idéal d'une élite qui souffre en son nom, doit cependant agir avec

assez de force au sein de l'Eglise romaine pour la faire évoluer vers

plus de largeur et de souplesse et la rendre capable de s'unir aux
autres grandes confessions chrétiennes.

(') Traduite en français par Maxime Formont ; Paris, Nilsson.



346 LYDIA VON AUW

On le voit, l'idéal « pan-chrétien » domine déjà VApologie du
protestantisme. Nous allons le retrouver plus précis et plus catégorique
dans La santa Chiesa cattolica <•>, un petit livre dans lequel M. Janni
aborde avec hardiesse le problème de l'union des Eglises, d'un point
de vue théologique et idéal.

L'Eglise est le corps visible du Christ et le Christ est l'âme de

l'Eglise. (M. Janni repousse la distinction établie par certains
théologiens entre l'Eglise visible et empirique et l'Eglise invisible et

idéale, composée des vrais croyants que Dieu seul connaît.) L'Eglise
catholique — au sens d'Eglise universelle — comprend aujourd'hui
trois grandes confessions : l'Eglise romaine, l'Eglise orthodoxe et
l'ensemble des Eglises réformées, comme une cathédrale ou une

basilique peut se composer de trois nefs. Il s'agit, non de créer entre
ces grandes confessions une unité factice mais de démontrer que,
sous toutes les divergences et malgré tous les malentendus, l'unité
profonde et réelle de la chrétienté subsiste toujours et qu'il ne s'agit

que de la redécouvrir et de la restaurer. Cette unité, M. Janni la

retrouve dans les notions fondamentales de la tradition, de la règle
de foi, du canon des Ecritures, notions admises par les trois Eglises.

Il la voit aussi dans le corps des dogmes qu'elles reconnaissent toutes
trois.

L'Eglise dont le Christ est l'âme est par conséquent « indéfectible ».

Elle ne peut perdre définitivement ses caractères essentiels : la
sainteté, l'unité objective. Jamais la superstition n'arrive à voiler
complètement la lumière de la vérité. Jamais un élément de la vérité
confiée à l'Eglise ne se perd tout à fait. Il peut s'atrophier, être

oublié, mais virtuellement il existe encore et peut être remis en
lumière.

Les réflexions de M. Janni sur les rapports de l'Eglise et des dogmes,
de l'Eglise et des saintes Ecritures révèlent des connaissances

dogmatiques très étendues et une pensée naïvement audacieuse. M. Janni
se rallie aux vues de la Formgeschichte à propos de laquelle il émet

cette réflexion digne d'être notée : « La Formgeschichte n'est autre
chose que la pénétration par endosmose de la lumineuse critique catholique

moderne dans le camp protestant. Généreuse revanche de la

spiritualité catholique et de la culture latine sur la spiritualité et la
culture germaniques protestantes ».

(') La santa Chiesa cattolica e i suoi rapporti colla verità evangelica nella realtà e

nella visione pancristiana, S. A. Unitipografica Pinerolese.



UGO JANNI ET LE PAN-CHRISTIANISME 347

Les pages que M. Janni consacre au dogme sont particulièrement
significatives. La religion est avant tout expérience, action de Dieu

sur l'âme et élan de l'âme vers la mystérieuse réalité de Dieu. Cet
élan implique une intuition de Dieu — intuition supra-rationnelle —
mais qui comporte nécessairement un facteur intellectuel. D'autre

part, la réalité mystérieuse que nous nous efforçons de saisir présente
ce que Janni appelle un quid intellettivo, un élément perceptible à

l'intelligence, un caractère intelligible. Cet aspect de Dieu apparaît
dans l'expérience religieuse, celle-ci suppose forcément une connaissance

en quelque mesure rationnelle. Le quid intellettivo, tel que le

fondateur d'une religion le perçoit dans l'expérience qu'il fait du divin,
devient le dogme de cette religion. « Tel qu'il resplendit dans l'expérience

parfaite de Jésus-Christ, le quid intellettivo est le dogme chrétien.

» W

L'Ecriture contient les moments essentiels de la révélation transmise

par le Christ aux apôtres. Mais l'Eglise a dû interpréter cette
révélation. Elle l'a fait, assistée par une inspiration toute spéciale qui
lui a permis d'éviter les hérésies menaçant de dénaturer l'Evangile.
Les définitions des sept conciles œcuméniques contiennent cette
interprétation de la vérité chrétienne. Les conciles n'ont pas enrichi
l'Eglise de vérités nouvelles, l'ère de la révélation étant close. Ils ont
simplement précisé le sens doctrinal des vérités évangéliques.

M. Janni distingue entre l'idée du dogme et sa formule. La formule
est caduque et variable, l'idée est intangible et éternelle. Ailleurs
M. Janni établit la même distinction entre le dogme et la théologie.
Il repousse la théorie du développement des dogmes telle que l'a
conçue Newman, parce qu'empreinte d'un caractère trop intellectualiste.

Newman considère les dogmes comme de simples idées dont
la richesse et les aspects variés apparaissent toujours mieux à mesure

que des esprits plus nombreux les contemplent. Le seul fait que le

dogme est l'idée divine contemplée par Jésus-Christ lui confère un
caractère d'absoluité : l'idée est plus pure à sa source qu'après un
long développement.

L'Eglise, en formulant les dogmes, n'a pas obéi à une vaine manie
de spéculation. Dogme, liturgie et canon sont unis par des rapports
organiques et les dogmes eux-mêmes constituent un organisme qu'on
ne saurait mutiler impunément et sur lequel on ne pourrait greffer de

membres adventices. L'existence de Dieu, la Trinité, la création, l'in-
(') La santa Chiesa cattolica, p. 72.



34» LYDIA VON AUW

carnation, la rédemption sont autant de vérités complémentaires
inséparables les unes des autres. L'organisme dogmatique n'est pas
une idéologie abstraite, « il est l'aspect vérité du fait vie», dit M. Janni.
Les trois grandes Eglises possèdent en commun le même trésor de

dogmes fondamentaux établis par les conciles œcuméniques. L'Eglise
orthodoxe n'y a rien ajouté depuis sa rupture avec l'Eglise d'Occident.

L'Eglise réformée conserve aussi ces mêmes dogmes. L'Eglise
romaine a fait quelques adjonctions importantes aux credos

œcuméniques. Mais ces adjonctions ne pourraient-elles être revisées et
harmonisées avec les symboles antiques? Il ne serait pas difficile, dit
M. Janni avec candeur, de trouver une solution au problème du

terme filioque ajouté par l'Eglise d'Occident au symbole de Nicée.

L'Eglise romaine ne prend pas ce terme au sens que l'Eglise d'Orient
estime incompatible avec le monothéisme pur. D'autre part le dogme
de l'immaculée conception n'est qu'un développement du dogme de

l'incarnation. On pourrait le considérer comme une opinion théologique

particulière à l'une des trois grandes Eglises. De même il serait

plus aisé qu'on ne le croit de s'accorder sur la question des

sacrements. Toutes les Eglises reconnaissent deux sacrements principaux,
auxquels les autres se rattachent.

On reste confondu devant l'audace et l'ingénuité de M. Janni. Il
survole les difficultés avec une aisance qui paraîtra au premier
abord insensée. Et pourtant, certaines de ses réflexions sont, dans

leur simplicité, suggestives et vraies. M. Janni d'ailleurs ne se flatte

pas de l'espoir d'une réunion immédiate des trois grandes familles

spirituelles de la chrétienté. L'œuvre de rapprochement ne
s'accomplira qu'à longue échéance W.

M. Janni insiste sur l'incompréhension regrettable dont les

théologiens font preuve d'une Eglise à l'autre. Il n'est pas difficile de

prendre en flagrant délit d'ignorance ou de simplisme des personnalités
eminentes, catholiques ou protestantes, lorsqu'elles parlent des

doctrines d'autres confessions que les leurs. Souvent aussi une Eglise,
de deux principes complémentaires qui devaient se développer
harmonieusement, en laisse un dans l'oubli, et ne vit que d'une
demi-vérité. Le principe d'autonomie nationale qui régit les Eglises
d'Orient et celles issues de la Réforme est légitime. Le principe de

centralisation qui domine l'Eglise romaine est légitime aussi. Ces

(') M. Janni considère qu'il faudra bien plus d'un siècle pour que le rapprochement
désiré puisse s'effectuer entre Rome et les autres Eglises ; cf. Fede e Vita, mars 1928.



UGO JANNI ET LE PAN-CHRISTIANISME 349

deux principes pourraient se compléter et s'équilibrer de manière
heureuse au lieu de s'opposer. L'Eglise orthodoxe et l'Eglise romaine
insistent sur la valeur des éléments objectifs de la vie religieuse, le

dogme et les sacrements. Le protestantisme au contraire exalte
l'élément subjectif de la foi. Ces deux attitudes aussi peuvent se concilier.
De même l'affirmation de la justification par la foi n'exclut pas la

nécessité des bonnes œuvres.
Enfin les déformations et les dégénérescences (M. Janni emploie

le terme de corruzioni) de la pensée religieuse rendent plus difficile

l'union des croyants. La confusion du dogme et de la théologie
a exercé une influence néfaste sur la doctrine des sacrements. Chacune

des grandes confessions en vient à identifier le dogme de la

présence réelle avec une théorie particulière qui cherche à déterminer
le mode de cette présence. Or aucune de ces théories n'est à proprement

parler de fide mais la majorité des fidèles croit qu'il s'agit d'un
article de foi. M. Janni proteste contre les dégénérescences de la

mentalité et des principes réformés : individualisme, intellectualisme
desséchant, symbolisme exagéré. La virulence avec laquelle le directeur

de Fede e Vita s'en prend aux « rationalistoîdes » et aux «libé-
raloïdes » est même amusante. Mais s'il s'élève contre les déviations
de l'esprit réformé, il proteste avec non moins d'énergie contre les

superstitions qui déshonorent l'Eglise romaine. Pour que les Eglises

puissent s'unir, il faut qu'elles soient renouvelées jusque dans leurs

profondeurs, et non pas seulement réformées et corrigées. Il ne

s'agit pas de rompre avec le christianisme traditionnel mais de

redécouvrir ce qu'il porte en lui d'immortel, de laisser s'épanouir ses

virtualités latentes.
De l'Apologie du protestantisme à La sainte Eglise catholique on peut

discerner une évolution frappante. Et pourtant certaines des positions

de l'auteur ont moins changé qu'on ne le croirait à première
vue. Déjà dans l'Apologie, la notion de la foi est empreinte d'un
certain intellectualisme : la foi implique la croyance comme premier
moment. La tonalité de ces deux ouvrages est cependant bien
différente. M. Janni dans l'Apologie désigne sous le nom de fidéisme l'attitude

religieuse qui considère la foi comme l'unique moyen de salut.

Il voit dans le fidéisme une des grandes forces du protestantisme.
Dans La sainte Eglise catholique (et dans des articles récemment

publiés dans Fede e Vita) le terme de fidéisme est presque toujours
accompagné d'épithètes restrictives et défavorables : pseudofidéisme,

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 8l, I931). 23



350 LYDIA VON AUW

fideismo slombato, sans consistance, sans vigueur. M. Janni n'emploie
plus ce mot sans arrière-pensée et la chose est significative, h'Apologie

a été écrite par un protestant dominé par l'idéal pan-chrétien.
Dans La sainte Eglise catholique l'idéal vieux-catholique s'affirme

puissamment. Un tel jugement est cependant trop simpliste. Disons

plutôt que M. Janni cherche à concilier l'esprit du protestantisme
et les valeurs du catholicisme. Une telle conciliation suppose un
équilibre difficile à trouver et M. Janni peut, semble-t-il, pencher
d'un côté ou de l'autre sans qu'on le taxe d'incohérence et d'infidélité
à ses principes.

M. Janni qualifie sa théologie d'integraliste. Elle l'est en effet,
dominée par le besoin de saisir la vérité chrétienne dans son ensemble

et non de manière fragmentaire. Les demi-vérités de telle confession

particulière ne lui suffisent pas. On pourrait dire que la théologie de

M. Janni est integraliste dans un autre sens aussi. Dogme, tradition,
sacrements, Ecriture sainte, elle prétend embrasser tous les aspects
de la vie de l'Eglise sans les isoler les uns des autres.

Nous n'avons rien dit des préoccupations liturgiques pourtant
très vives de M. Janni. Elles se font jour dans des essais de liturgie
et dans un opuscule intitulé La Cène du Seigneur communément dite
la Messe M. M. Janni y présente une étude bien protestante par sa

méthode d'investigation des textes et de reconstitution des origines
de la sainte Cène. Avec un respect infini, avec adoration, l'auteur
s'attache à montrer toute la richesse et la complexité de ce sacrement.
Il est moins heureux lorsque pour étayer sa théorie de la conversion

mystique des espèces, il fait appel à une théorie des idées-forces,

causée rerum qui sont en Dieu. Qu'on n'admette pas ce point de vue

que M. Janni expose en termes presque platoniciens, et la valeur
mystique du sacrement en est diminuée. M. Janni tombe à cette
occasion dans l'erreur qu'il a reprochée à certains théologiens, celle
de vouloir préciser de manière arbitraire le mode de la présence réelle.
Dans ses essais liturgiques, M. Janni cherche à remettre en valeur
les éléments de la liturgie traditionnelle plutôt que d'innover. Car

pour lui la liturgie est avant tout création spontanée et collective.
La volonté d'un individu ne saurait créer que quelque chose d'artificiel

dans ce domaine.
M. Janni professe une sympathie très grande à l'égard de l'Eglise

anglicane, à cause de son caractère synthétique et compréhensif.

La Cena del Signor comunemente detta la Messa, Pinerolo 1928.



UGO JANNI ET LE PAN-CHRISTIANISME 351

Par contre le modernisme anglican lui semble empreint de

rationalisme, et le rationalisme est, aux yeux de M. Janni, une abomination.

Il y a quelque simplisme dans certaines des sympathies et des

antipathies du directeur de Fede e Vita.

Formuler une appréciation sur l'œuvre de M. Janni n'est point
chose aisée. Il faut le considérer comme le pionnier d'un idéal plutôt
que comme un théologien systématique. Il ouvre des voies nouvelles,

jette des fondements, donne des impulsions intéressantes. Si sa théologie

peut paraître trop simpliste, formée parfois de pièces rapportées,
rappelons-nous qu'un seul homme ne pourrait accomplir la tâche

écrasante d'examiner et de reviser tout le dogme des grandes confessions

chrétiennes en fonction de l'idéal « pan-chrétien ». M. Janni
ne fait, en somme, que reconnaître la situation des Eglises devant

cet idéal, et sa mission est déjà belle.
Nous avons déjà relevé chez M. Janni le contraste d'une culture

très ample et d'une sorte d'ingénuité intellectuelle. Toutes les dualités

de sa pensée ne sont pas surmontées et il lui arrive de prendre

pour une synthèse ce qui n'est qu'une juxtaposition. Mais la critique
la plus sérieuse que nous formulerions à l'égard de sa conception de

l'Eglise et du dogme porte sur l'intellectualisme de cette conception.

Lorsqu'il malmène les rationalistes, M. Janni oublie que le rationalisme

est au fond proche parent de l'intellectualisme. M. Rudolf
Otto a montré que l'orthodoxie tend à rationaliser l'idée de Dieu («>.

Or c'est bien à l'orthodoxie ancienne que M. Janni nous ramène par
des chemins modernes. Orthodoxie élargie, aérée, mais orthodoxie
malgré tout.

L'intellectualisme colore et simplifie sa vision de l'histoire de

l'Eglise qu'il canonise trop facilement. Cette histoire est bien, si l'on
veut, une merveilleuse apologie du christianisme mais elle n'épargne
ni les surprises ni les scandales à qui l'étudié. Le dogme n'a pas été

formulé sans tâtonnements, sans vicissitudes humaines, sans luttes
violentes. Quant à la tradition, telle que la concevait Vincent de

Lérins, a-t-elle existé dans l'Eglise primitive, avec la rigueur et
l'autorité qu'on lui prête? N'était-elle pas plus souple et n'a-t-elle pas
laissé subsister des courants de pensée et de pratique assez

divergents, opposés même?

L'idée que M. Janni se fait de la nature et du rôle du dogme porte

(') Cf. le premier chapitre du Sacré : « Le rationnel et l'irrationnel ».



352 LYDIA VON AUW

tout naturellement le même caractère intellectualiste. Pourtant
M. Janni reconnaît, nous l'avons vu, que la formule du dogme n'est

pas intangible, que l'Eglise pourrait un jour, si elle le voulait, exprimer

sa foi sous d'autres symboles et en d'autres termes. Le dogme,

pour lui, remonte à Jésus-Christ ; il y a parenté directe entre les

affirmations de Jésus et celles des conciles œcuméniques. Admettons-le,
mais reconnaissons que la pensée chrétienne s'est appauvrie et
desséchée. Car entre les paradoxes féconds de Jésus sur le Père
céleste et le Royaume de Dieu et les credos œcuméniques, il y a

malgré tout une distance immense. Le dogme s'arrête aux limites
du rationnel, au delà il ne peut plus que balbutier pour tenter
d'exprimer l'ineffable. Malgré son utilité, sa nécessité, le dogme n'est pas
un instrument de vision aussi adéquat que M. Janni ne le donne à

entendre. Pour lui la foi implique la croyance intellectuelle. Mais

ne peut-on dire plutôt que la foi crée la croyance Et si l'on admet

que le sentiment religieux est sui generis, l'élément intellectuel qui
se mêle à l'expérience du divin est secondaire et dérivé. M. Janni
méconnaît, à notre avis, la part de l'irrationnel dans la vie religieuse des

individus et des collectivités chrétiennes.
Mais ces réserves ne diminuent pas l'admiration que nous éprouvons

devant l'effort de M. Janni. La foi de cet homme est émouvante.
A côté de l'action silencieuse et mystique des Bénédictins d'Amay, à

côté de l'apostolat de M. Heiler en Allemagne et de Mgr Vinnaert
à Paris, les polémiques, les théories, la lutte généreuse de M. Ugo
Janni contribuent à esquisser cette catholicité lointaine encore que
d'aucuns estiment chimérique, mais que des esprits toujours plus
nombreux se prennent à désirer avec ferveur et nostalgie. M. Romolo
Murri écrivait il y a quelque dix ans : « L'unité des Eglises est et
demeurera un rêve limité à quelques pays et stérile tant qu'on le

poursuivra en laissant de côté le catholicisme ». Stérile, le rêve ne

l'a point été, mais il demeure incomplet tant que « Pierre tarde

encore »W. L'œuvre de M. Janni est d'autant plus intéressante qu'elle
s'exerce plus près de Rome, centre d'une catholicité consacrée par
les siècles et qui regarde de très haut l'œcuménisme moderne. M. Janni
est conscient de l'importance de sa position stratégique. « En Italie,
c'est-à-dire à Rome », écrit-il, « la diffusion de l'idée pan-chrétienne
ne peut être qu'intégrale... Nous ne pouvons pas nous limiter à

considérer l'idéal pan-chrétien sous l'aspect qu'il présente vu de Londres,

(') Parole de l'archevêque Söderblom à la conférence de Stockholm.



UGO JANNI ET LE PAN-CHRISTIANISME 353

d'Edimbourg, de Berlin, de Genève ou de Constantinople. L'idéal
pan-chrétien nous devons le voir de Rome, à la lumière de la grande
tradition religieuse italienne, rafraîchie à ses sources authentiques et

purifiée de la poussière et de la boue dont inévitablement elle s'est

couverte au cours des siècles. » On songe sans le vouloir en lisant
ces paroles au rêve de Gioberti : «.riformare Roma con Roman. Convertir
la Rome d'une catholicité puissante, féconde, mais limitée et
intransigeante jusqu'à la dureté, en une Rome nouvelle, plus maternelle,
plus comprehensive, plus spirituelle surtout : il serait difficile de

concevoir un rêve plus audacieux, plus désespérant et pourtant
plus magnifique et plus authentiquement chrétien.

Lydia von AUW.


	Études Critiques : M. Ugo Janni et le pan-christianisme

