
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: Études Critiques : la philosophie de M. André Lalande : évolution et
involution

Autor: La Harpe, Jean de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES CRITIQUES

LA PHILOSOPHIE DE M. ANDRE LALANDE

ÉVOLUTION ET INVOLUTION

André Lalande, membre de l'Institut, professeur à la Sorbonne :

Vocabulaire technique et critique de la philosophie, 2 vol. in-8, Alcan, Paris, 1926.—¦
Lectures sur la philosophie des sciences, 1 vol. in-12, Hachette, Paris, 1929
(10e éd. revue et corrigée). — Les théories de l'induction et de l'expérimentation,
1 vol. in-8, Boivin, Paris, 1929. — La dissolution opposée à l'évolution, 1 vol.
in-8, Alcan, Paris 1899 ; réédité sous un nouveau titre : Les illusions
évolutionnistes, 1 vol. in-8, Alcan, Paris 1930 (édition revue et sensiblement

abrégée). — Raison constituante et raison constituée, in Revue des cours et

conférences, avril 1925. — Lettre à M. Brunschvicg, in Bulletin de la société

française de philosophie, séance du 24 février 1921 (p. 63 à 67).

A cette liste d'ouvrages il conviendrait d'ajouter, pour être complet,

plusieurs articles parus soit dans la Revue philosophique, soit
dans la Revue de métaphysique et de morale dès 1890 W, un Précis
raisonné de morale pratique (chez Alcan, lequel vient d'être réédité),
une thèse sur Bacon, un cours public fait au Caire de 1927 à 1928,

sur La psychologie des jugements de valeur, paru dans les Travaux
de l'Université égyptienne en 1929. On en trouvera la liste
complète dans la préface des Illusions évolutionnistes (p. vu et vm).

Nous nous sommes contenté de prélever sur les nombreux écrits
du professeur de logique et de méthodologie à la Sorbonne ceux qui
nous paraissent les plus caractéristiques de ses tendances philosophiques

et particulièrement intéressants pour les lecteurs de cette
Revue.

(•) Nous avons eu l'honneur de publier une étude de M. Lalande intitulée :

Qu'est-ce que la vérité n° 62, janvier-mars 1927. (Réd.)

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 8l, I931). 22



334 JEAN DE LA HARPE

Nous ne saurions trop recommander aux lecteurs d'œuvres

philosophiques l'excellent Vocabulaire de M. Lalande ; il est très supérieur

aux ouvrages similaires et notamment au vocabulaire
philosophique de M. Goblot. L'un des inconvénients les plus graves de la

philosophie est le manque de précision de son langage. Il est sans

doute des mots dont le sens varie avec les diverses philosophies,
dans la mesure où celles-ci veulent donner à des termes comme
raison, réalité, expérience, vérité etc.. un contenu de plus en plus
riche et cohérent ; mais il en est d'autres, ce sont les plus nombreux,
qui ne manquent de précision qu'à défaut de définitions décisoires
suffisamment étudiées ou par la faute pure et simple de leurs auteurs.
Les philosophes et certains lecteurs ont volontiers la tendance à

considérer sinon le galimatias, du moins la confusion verbale comme
un signe de profondeur de pensée ; en Suisse romande, le goût et le

sens de la précision, de la rigueur verbales ne sont pas des vertus
ataviques. Cela ne signifie pas, inversement, que toute clarté
verbale implique profondeur de pensée : il y a des clartés superficielles ;

mais un esprit exercé a vite fait de démasquer le clinquant vide
sous les dehors d'un langage satisfaisant.

M. Lalande, dans son Vocabulaire philosophique, distingue avec
soin les diverses acceptions dans lesquelles les mots sont employés ;

il cite des textes à l'appui de ses thèses. En outre, l'exposé analytique
des divers sens est complété par un commentaire critique où M.
Lalande précise l'état sémantique et contemporain des mots les plus
importants. Cette étude est souvent complétée par des remarques
critiques dues à divers philosophes contemporains, en général à des

membres de la Société française de philosophie. Ce vocabulaire
philosophique est une œuvre de patiente érudition en même temps
qu'un effort vraiment large et philosophique, où l'on fait avec soin
la part de l'essentiel et de l'accessoire.

Cet immense labeur sera utile au premier chef ; il contribuera à

fixer la langue philosophique, dans les pays de langue française du

moins, et à dégager la langue philosophique à la fois d'une certaine

pédanterie qui forge sans retenue d'obscurs néologismes et de la
tendance inverse à confondre la langue technique avec celle plus
séduisante mais aussi plus dangereuse des écrivains proprement dits.

A cet égard, la langue même de M. Lalande est typique d'un bon

langage philosophique ; le style est clair, précis ; la phrase se calque
sur le mouvement de la pensée et n'essaie pas de le rehausser par



LA PHILOSOPHIE DE M. LALANDE 335

des procédés douteux ; elle est simple et fuit les effets faciles,
tentation à laquelle le talent de M. Bergson a parfois succombé. Je cite

quelques phrases au hasard : « Plus notre conscience s'élargit et

communique avec les autres consciences, plus nous embrassons de

choses par la pensée, plus aussi nous nous replaçons au-dessus du
monde qui nous entoure, nous adaptant le particulier au lieu de nous

adapter à lui, et dissolvant le lien par lequel ce qui nous est étranger
entraîne notre destinée» (Illusions êvol., p. 427). «Ce qui est tenu

pour vrai, ce n'est donc pas une généralisation postérieure à

l'expérience des choses singulières, mais ce qui reste, après critique, du

caractère de généralité qu'enveloppe la perception, et à travers lequel
nous saisissons comme significatifs les changements élémentaires de

nos états de conscience. » (Théories de l'induction, p. 254.) La phrase

comme les mots sont précis : au lecteur habitué à la pensée

philosophique rien n'y paraît obscur et rien surtout ne dénote cette
fluidité verbale qui séduit au premier abord, comme chez M. Le Roy,
mais finit par détourner l'intérêt de la pensée proprement dite pour
le reporter sur l'artifice verbal, lorsqu'elle ne devient pas lassante.

Dans certaines parties des Illusions évolutionnistes notamment,
M. Lalande, lorsqu'il défend des thèses qui lui semblent essentielles,
touche parfois à cette éloquence dépouillée et concentrée, pénétrée
d'ascétisme intellectuel et pourtant fervente, qui touche la conscience

en même temps que l'intelligence. Qu'on me pardonne une nouvelle
citation : « Bien des écrivains modernes qui font sonner haut leur
athéisme et leur matérialisme ont fait plus, sans le savoir, pour
l'affranchissement de cette partie divine qui se trouve dans l'âme
humaine que n'a fait le spiritualiste Victor Cousin... Chez eux, la

révolte contre la tradition spiritualiste et contre la religion part de

l'indignation mêlée de crainte qui soulevait déjà Lucrèce contre les

dieux. Il est aisé d'être juste pour ces grandes doctrines quand on a

vécu dans un milieu intelligent et libéral, quand on n'a pas souffert
des crimes commis en leur nom W, des abus par lesquels leurs défenseurs

ont souvent tourmenté les hommes qui portaient véritablement

en eux l'amour et l'espoir d'un salut pour l'humanité... Il faut
avoir senti soi-même le poids de certains préjugés et le mal qu'ils
peuvent faire quand l'esprit ne les anime plus intérieurement, pour
apprécier le service que rendent aux hommes ceux qui soutiennent

Souligné par l'auteur.



336 JEAN DE LA HARPE

même une erreur avec la passion de la vérité » (Illusions évol., p. 449).
Que voilà des choses dites avec la force que donnent l'exactitude

et la simplicité Nous renvoyons le lecteur à l'incisif portrait que
M. Lalande trace de ceux qu'il nomme « les ennemis nés de la vie
supérieure » (Illusions évol., p. 222 à 224).

M. Lalande enseigne en Sorbonne la logique et la méthodologie
scientifique ; il est, pour dire les choses plus simplement, professeur
de philosophie des sciences, ce qui suppose non seulement qu'on soit

philosophe mais qu'on soit personnellement versé dans les sciences.

Nous recommandons très vivement à ceux qui ont à enseigner la

philosophie des sciences ses Lectures sur la philosophie des sciences,

qui en sont à leur dixième édition. C'est un ouvrage qu'on a le plus
grand profit à mettre entre les mains des débutants et à commenter
avec eux, expérience que j'ai pu faire personnellement. Ceux mêmes

qui ne sont point des néophytes auront intérêt à le méditer, car ces

lectures se distinguent très avantageusement d'ouvrages similaires
à l'usage des candidats aux examens de philosophie, qui trop
souvent ont un caractère artificiel et truqué qui fausse les perspectives de

la méthodologie scientifique et crée dans les esprits une certaine image
conventionnelle et par trop facile de la science, ce que M. Lalande
évite avec soin. Dans le dernier chapitre notamment sur «les sciences

et la Raison », l'auteur esquisse en touches rapides les thèses

maîtresses de son rationalisme.
Les théories de l'induction et de l'expérimentation sont la rédaction

d'un cours fait en Sorbonne en 1921-1922, complété par un appendice
résumant et appréciant certains travaux importants et postérieurs sur
la même question, publiés par MM. Nicod, Dorolle et Bachelard.
C'est actuellement, en français sans aucun doute, l'étude la plus
complète et la plus solide sur le problème si difficile et complexe de

l'induction : elle se rattache de manière implicite aux vues probabi-
listes célèbres qu'Augustin Cournot développait sur le même sujet
et laisse loin derrière elle le volume classique, mais décidément

périmé, de Lachelier sur Le fondement de l'induction ; elle n'est
comparable qu'aux travaux des grands logiciens anglais, Wheewell et

J.-M. Keynes.
M. Lalande dégage les origines de la méthode expérimentale etr



LA PHILOSOPHIE DE M. LALANDE. 337

étudie les divers procédés logiques que requiert la méthode inductive,
tels qu'ils ont été progressivement mis en lumière par les travaux
épistémologiques de savants ou de philosophes : induction de Bacon,
règles posées par Newton depuis les « régulée philosophandi » aux
travaux de Reid, Ampère, Comte et Duhem, la notion d'hypothèse
et sa tradition de Huyghens à Wheewell etc.. Nous insistons sur le

chapitre pénétrant consacré au causalisme de Stuart Mill (théorie
qui passe encore pour conforme dans plusieurs manuels « orthodoxes

» de logique où M. Lalande dénonce avec vigueur les erreurs

qui vicient la théorie du grand logicien ; dans un autre chapitre,
il montre les points sur lesquels les travaux de Claude Bernard,
Mach, Henri Poincaré etc.. ont « précisé ou approfondi l'idée de la
méthode expérimentale ».

Après avoir analysé les « opérations logiques réellement effectuées

par la méthode expérimentale », M. Lalande se pose une double

question, celle de leurs «principes» et celle de leurs «fondements»,

qui ont été constamment confondues à tort en une seule. La question
des principes de l'induction relève des postulats auxquels on peut
ramener, réduire les procédés logiques effectivement employés par
le savant ; c'est un problème d'axiomatique inductive, lequel
commence tout juste à se poser en termes assez précis pour laisser espérer

une réponse positive ; disons seulement qu'il se pose en termes de

probabilité, de manière de plus en plus nette. M. Lalande en distingue
trois : le principe de déductibilité, celui des probabilités complémentaires,

celui d'universalisation ; ces principes ne s'imposent point par
eux-mêmes mais se dégagent des cas d'espèce.

Le problème du fondement de l'induction est tout différent :

« Quelle est la source de notre confiance, et comment la rétablir si4le

scepticisme vient à l'ébranler Telle est la question du fondement,
c'est-à-dire du bien-fondé de l'induction » (Théories de l'ind., p. 250).
Ce dernier problème est sans doute le plus difficile à bien poser ; on
admirera la netteté des vues et surtout ce « bon-sens philosophique »

inspirant à M. Lalande cette maxime de santé rationnelle qui est

aux antipodes aussi bien du scepticisme que du dogmatisme : « Il
n'y a point d'autre méthode de certitude que de soumettre toutes nos

pensées à un arrêt provisoire, et de laisser passer ensuite, une à une,
celles où nous n'apercevons aucune raison spéciale de les tenir pour
suspectes» (ibid., p. 255). Cette méthode présente des dangers
psychologiques, car elle peut conduire à la dissolution de toute pensée ;



338 JEAN DE LA HARPE

« on oublie », écrit-il, « qu'il s'agit de supprimer ce qu'il y a des

raisons de ne pas croire, et l'on cherche des raisons extrinsèques
en faveur même de ce qui n'est ni contesté ni douteux. On a un bel

exemple de cet entraînement dans la phrase célèbre et si profondément

fausse de Pascal sur la véritable méthode... qui consisterait à

définir tous les termes et à prouver toutes les propositions» (ibidem).
C'est notamment à des vues de ce genre qu'on peut rattacher la

magistrale théorie de M. Lalande sur La Raison constituante et la

Raison constituée, théorie qui distingue entre l'effort constituant et
assimilateur de la Raison, irréductible en formules, effort défini par
sa vection, son orientation vers une assimilation croissante des choses

aux esprits et des esprits entre eux ; et entre les résultats moyens
obtenus par les meilleurs esprits d'une époque, résultats consignés
dans des formules qui tendent à se populariser et à devenir le credo

plus ou moins nettement conscient des esprits d'un temps. Ainsi
M. Lalande distingue dans le rationnel le droit du fait, la vection
de la formule, autrement dit la pensée vivante, active et effective
en marche vers la conceptualisation du donné, et la pensée traduite
en formules susceptibles de se communiquer d'une intelligence à

l'autre. L'absolu n'est que dans l'orientation, c'est-à-dire dans la
Raison constituante alors que la Raison constituée est par définition
relative. L'auteur de ces lignes a fait sienne cette théorie et ne s'en
cache point. Du reste jusqu'à ce jour M. Lalande s'est contenté
d'une esquisse ; nous souhaitons qu'un jour vienne où ce grand
maître, trop modeste, se résigne à une publication plus étendue et

nous donne en outre un bon traité de logique (faisant sa part à

la logistique et ne perdant pas trop de temps aux vaines subtilités
syllogistiques, comme M. Goblot qui n'existe plus en français
depuis les grands travaux des Peano, Russell, Hilbert etc..

Mais M. Lalande n'est pas qu'un épistémologue et un logicien
réputé, il est au meilleur sens du mot le philosophe auquel « rien
d'humain n'est étranger ». Pénétré de l'importance des valeurs
morales, protestant d'éducation mais protestant dénué d'esprit
sectaire, M. Lalande est peut-être des penseurs français contemporains
celui qui a dégagé avec le plus de profondeur les principes véritablement

essentiels de la tradition chrétienne, sans pour cela faire de



LA PHILOSOPHIE DE M. LALANDE 339

concessions à une mythologie qui souvent dépare, aux yeux du

philosophe du moins, certaines assertions cardinales.
Dans sa grande thèse de doctorat, La dissolution opposée à

l'évolution, il a développé, dès 1899, les idées que nous résumerons ;
mais trente ans ont passé, des modifications et des allégements
s'imposaient. De plus le mot même de « dissolution » a un sens péjoratif
trop bien installé pour qu'on puisse lui attribuer un sens différent
sans entraîner des confusions presque fatales. Aussi, en 1930, ce

premier ouvrage a été remis au point, abrégé et publié sous un titre
nouveau : Les illusions évolutionnistes.

Vers la fin du siècle, la théorie transformiste de l'évolution
généralisée par Herbert Spencer des idées analogues répandues par
Renan, exerçait un véritable empire sur les esprits. Suivant
l'auteur des Premiers principes, l'évolution va de l'homogène à

l'hétérogène, de l'uniforme au différencié ; la notion de « vie » prend
dans cette perspective nouvelle un sens absolu : chaque cellule tend
à se multiplier indéfiniment et à conquérir l'univers. L'évolutionnisme

a pour corollaire une morale individualiste et impérialiste ;

c'est en quelque sorte une justification philosophique de l'impérialisme

des Etats modernes, de la concurrence vitale, de l'égoïsme et
de l'orgueil humains. C'est précisément contre cette Weltanschauung

que M. Lalande a fait porter l'effort d'une intelligence pénétrante
et d'un sens moral robuste. Il s'agit de montrer combien ce système
« diffère de la savante et méthodique hypothèse de Darwin, avec
laquelle on le confond trop souvent... Il a servi de base au culte de

la guerre absolue, suprême moyen de sélection entre les peuples...
Dans un autre domaine, cette interprétation pseudo-scientifique des

idées darwiniennes a beaucoup contribué à répandre le dogme
marxiste de la lutte des classes... On voit des écrivains à demi-philosophes
faire appel à l'individualisme évolutionniste comme à une loi sacrée

de la nature. Il serait à souhaiter qu'un effort énergique fût fait par
tous ceux qui pensent, pour débarrasser à fond la conscience

commune de ces banalités faussement scientifiques, et pour montrer que
ni l'égoïsme individuel, ni l'esprit de race, de caste ou de classe, ni
les ententes pour l'exploitation du client, ni l'impérialisme politique,
n'ont aucun droit à se justifier au nom des lois générales du progrès
humain. » (Lectures sur la phil. des sciences, p. 333 s.) M. Lalande

s'attaque à la doctrine du « struggle for life », à la religion de la force



340 JEAN DE LA HARPE

qui sévit notamment aussi bien chez les nietzschéens que chez les

maurrasiens.
Seulement les conseils de morale, tout nécessaires qu'ils soient, ne

sont point suffisants ; il convient de montrer non seulement que la
théorie en question a des conséquences néfastes, mais qu'elle est
rationnellement fausse : tout le problème est là, et certes le problème
est singulièrement complexe et difficile.

M. Lalande oppose à l'évolution qui va de l'homogène à l'hétérogène

le mouvement inverse ou involution qui va de l'hétérogène à

l'homogène, des êtres différenciés aux êtres assimilés. «Nous entendrons

par ce mot la transformation du divers au même, la marche à

une ressemblance plus grande, qui s'accompagne dans un grand
nombre de cas, les plus intéressants peut-être, d'un affranchissement
à l'égard de l'unité organique, d'un assouplissement ou même d'une
destruction des systèmes fortement intégrés où les éléments sont
déterminés par l'ensemble, qu'ils le veuillent ou non, à remplir une
fonction et une seule. » (Les illusions évol., p. 21)

Mais M. Lalande n'est point un fanatique ; il fait à la doctrine
de l'évolution, dont les grandes lignes sont aujourd'hui incontestables

dans le domaine biologique de la genèse des êtres vivants,
la place qu'elle mérite ; il serait du reste ridicule de nier certaines

réalités, même sous prétexte de sauver la morale ; en dernière analyse,
cela équivaudrait à ces « mensonges pieux » qui, sous prétexte de

sauver le présent, préparent une aggravation du mal pour l'avenir.
Dans une première partie, M. Lalande étudie la part qui revient

à l'évolution et à l'involution dans les phénomènes physiques ou

biologiques ; dans ceux-ci, le principe de Carnot et la loi d'entropie
jouent le rôle décisif. En biologie, l'évolution qui amène les êtres
à leur état de variétés spécifiques et individuelles est aussitôt
compensée par l'involution.

Dans une seconde partie, il analyse le caractère involutif de

l'activité spirituelle : en philosophie, en morale et en art ; dans une
troisième, l'auteur pose le problème des transformations sociales

et montre dans tous ces domaines le progrès constant, et presque
invincible, de la tendance à l'assimilation et à l'uniformité.

La cinquième partie tire les conséquences et montre qu'en fait
le dualisme est une réalité fondamentale ; c'est dans cette partie qu'on
trouvera le plus nettement condensées les idées maîtresses de M.
Lalande, ce qu'on pourrait nommer ses postulats philosophiques. Dans



LA PHILOSOPHIE DE M. LALANDE 341

la sixième partie, on tire les conséquences de droit relatives aux
« théories de la vie pour la vie » et à la doctrine des valeurs.

Dans l'ensemble l'œuvre est de grande portée : elle met en lumière

nettement, et de manière qui nous semble irréfutable, les erreurs de

la doctrine spencerienne de l'évolution. On a justement remarqué que
L'évolution créatrice de M. Bergson en était une réfutation qui eut
plus d'influence directe que celle de M. Lalande. N'oublions pas
cependant que les perspectives de MM. Bergson et Lalande diffèrent
« radicalement » ; osons lâcher le mot Il reste beaucoup
d'individualisme au sens spencerien chez M. Bergson, alors que M. Lalande
en prend le contre-pied. S'il est une comparaison qui s'impose, c'est

plutôt avec Aug. Cournot ; les deux penseurs suivent presque la
même ligne. Pour tous les deux le vitalisme n'est qu'une étape ;

c'est finalement l'idée d'uniformité, déjà stipulée par les postulats
de la mécanique, qui finalement l'emportera. Le rationnel et le vital
sont antithétiques, alors même que celui-ci soutient celui-là. Les
analogies entre la pensée de Cournot et de M. Lalande sont de l'espèce
des analogies profondes qui subsistent dans des perspectives très
différentes par ailleurs. Même famille d'esprit, même scrupule, même

profondeur, même répugnance pour les succès faciles et l'appel à la
multitude.

Mais cette attitude comporte sa « zone d'ombre » : l'œuvre de

M. Lalande ne l'a point éclairée de manière aussi décisive qu'ailleurs.
Voici l'objection sous sa forme la plus brutale, et sans souci des

nuances. Il n'y a que les « vivants » qui soient aptes à penser : autrement

dit, la vie est la condition de la pensée, a fortiori de la Raison ;

on ne conçoit point une pensée « des morts », en tant que morts en

tout cas, à moins de tomber dans les superstitions magiques des

primitifs. On constate d'autre part une contradiction entre vie et

pensée : la réflexion dissout « l'élan vital » ; ceux-là seuls qui font de

la pensée leur exercice habituel, qui ne l'étouffent point aux heures

tragiques sous certaines concessions à des superstitions même
consolantes, qui n'ont qu'une passion : celle du vrai... savent qu'elle
engendre un certain pessimisme tranquille, parfois une sérénité qui
ne ressemble en rien à l'optimisme bruyant d'un sportsman ou à la
candeur bienfaisante des gens qui n'ont jamais connu d'autre
tradition que celle de leur enfance, pas même à la foi joyeuse de celui

qui se réfère uniquement aux « intuitions du cœur ».

Il est certain qu'une constante pensée de la mort ne dispose pas à



342 JEAN DE LA HARPE

la « lutte pour la vie », pas plus que les grands carnages des boucheries

militaires à « la gloire des armes »

Mais alors ne conviendrait-il pas de poser le problème en d'autres

termes : d'« assimiler » la pensée à la vie, tout en introduisant à

l'intérieur de cette assimilation une opposition entre la vie «

darwinienne » et la pensée égocentrique d'une part et la vie supérieure
et la pensée rationnelle d'autre part Car, même la sereine Raison

ne saurait se passer de vie. N'est-ce point finalement l'implication
profonde de la Raison constituante : être une Raison qui vit Car

finalement, la pensée même implique une part de mystère dans sa

propre connaissance d'elle-même, la part de mystère qui enveloppe
tout ce qui touche à la vie par quelque bout.

J. de LA HARPE.


	Études Critiques : la philosophie de M. André Lalande : évolution et involution

