Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: M. Maurice Blondel et le probleme de l'intelligence
Autor: Reymond, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380206

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

M. MAURICE BLONDEL
ET LE PROBLEME DE L’INTELLIGENCE *

Ce n’est pas la philosophie tout entiere de M. Blondel que me je
propose d’examiner, mais seulement la théorie de la connaissance qui
en constitue, il est vrai, 'introduction. Nous la trouvons formulée
dans L’Action, dans divers articles comme L’tllusion idéaliste (D), et
surtout dans Le procés de Pintelligence (3.

«Un mot a connu en ces derni¢res années», écrivait naguere
M. Paul Archambault®), «une étrange fortune qu’on aurait pu
croire bien mal préparé et qui, avant d’apparaitre éclatant comme
un drapeau, avait longtemps semblé austére et rebutant comme
un titre de chapitre de manuel : 'Intelligence. Non pas, remarquez-
le, les mots de Pensée ou d’Esprit, non pas méme le mot de Raison,
chargé par le XVIIIe siécle de trop d’« affinités électives ». Mais le
mot précis, technique, sec, étroit, d’Intelligence. Oui, 'intelligence,
la vieille faculté aristotélicienne et aussi la faculté kantienne des
catégories, est chargée a4 nouveau de toutes ses antiques besognes. »

Un retour a un certain intellectualisme, dans lequel la connais-
sance intellectuelle serait plus judicieusement analysée et ou la
portée respective de la raison discursive et de intuition serait bien
délimitée, telle parait étre ’orientation de la pensée philosophique,

* Ltude présentée en décembre 1929 au Colloque de philosophie des Etudes de
Lettres, puis, avec diverses modifications au groupe vaudois de la Société romande
de philosophie, en janvier 1g3I.

(¥) Revue de métaphysique et de morale, novembre 1898, p. 726 a 745. —
(2) Article d’une centaine de pages paru dans le recueil d’études que, sous ce titre
méme, les Cahiers de la Nouvelle Journée ont publié en 1922. — (3) L'intelligence
et Uintellectualisme, dans le Procés de Uintelligence, p. 1 a 31.



MAURICE BLONDEL 321

en France notamment (?; Popposition abrupte de Pintelligence et
. de Pintuition que M. Bergson établit dans L’évolution créatrice ne
répond pas 4 la réalité, car les données de P’intuition sont immédiate-
ment intellectualisées par P’esprit. M. Le Roy lui-méme, dans La
pensée intuitive (I, 183), renonce a cette opposition et montre que
I'intuition est pensée. Il est superflu, enfin, de rappeler longuement
comment le probléme de la connaissance a été reposé récemment par
des épistémologues comme M. L. Brunschvicg, M. Lalande ou M. Me-
yerson.

M. Maurice Blondel traite 4 son tour le probléme ; on sait comment
sa these sur L’Action use habilement de la méthode immanentiste
pour condamner la doctrine de Pimmanence, comment elle part de
’idéalisme subjectif pour fonder (Jégitimement ou non, il n’importe
ici) un réalisme intégral. Or, dans Pétude citée, le Procés de Dintelli-
gence, M. Blondel reprend et précise ses déclarations antérieures sur
la question.

Intelligence signifie d’abord, en son acception la plus rudimentaire,
puissance d’adaptation, empirisme lucide, «empirisme organisa-
teur », 3 propos de quoi M. Blondel montre ce qu’a d’insuffisant la
pensée de ceux qui, comme Ch. Maurras, réduisent Pintelligence a
Porganisation du temporel.

La philosophie aristotélicienne fait consister 'intelligence dans la
découverte du substratum commun & x faits particuliers, ou, selon
les termes consacrés, des genres dans lesquels sont incluses les diverses
especes. L’intelligence est essentiellement une puissance d’abstrac-
tion ; elle tire des données singulidres de la sensation le concept
défini, le type universel. Cette définition ne satisfait pas M. Blondel,
car, pour lui, 'objet de la connaissance est, non un ensemble d’abs-
tractions, mais I’étre, dont le fond est singulier et concret 2.

Une autre définition représente l’intelligence comme la faculté ou
mieux P’acte de comprendre. « Comprendre une idée ou une chose »,
dit M. P. Archambault ®, « c’est déterminer, c’est fixer les rapports

(1) En Italie, la philosophie de Benedetto Croce marque trés justement les limites
de I'intuition et du concept, cf. Esthétique comme science de I'expression et linguistique
générale, 1, Théorie, chap. 1 ; Logique comme science du concept pur. — (%) Cette
théorie de I’ universel concret» présent en chaque étre singulier, est soutenue
aujourd’hui par les philosophes anglais Bosanquet, Whitehead et Alexander, ainsi
que par Husserl, 'initiateur de la phénoménologie allemande. Cf. G. GurviTcH,
Les tendances actuelles de la philosophie allemande (1930), p. 41-42. — (3) Op. cit.,
p- 5-6.



322 MARCEL REYMOND

qui les relient a d’autres idées ou & d’autres choses, les rapports aussi
qui relient entre eux leurs divers éléments.» Aux yeux de M. Blondel,
on ne peut définir siirement des rapports entre des choses que ’on
ne connait pas encore dans leur singularité, dans leur originalité
radicale. Cette conception «relationiste » de Dintelligence suppose
qu’on se représente le réel comme un ensemble d’atomes, d’éléments
isolables juxtaposés partes extra partes. Or, cette division n’est pas
dans les choses ; elle est ’ceuvre de I’esprit, qui ne domine le réel
qu’en le morcelant, selon Pexpression de M. Bergson.

« L’intelligence », dit M. Blondel (Procés, p. 236), « apparait comme
une puissance d’intuition possédante... son objet propre et essen-
tiel, c’est a la fois I’étre méme, en ce qu’il a de singulier et d’unique,
res ipsissima, individuum ineffabile, et la solidarité organique et
une qui défie toute analyse et toute synthese factices. Comprenons
donc bien incommensurabilité de la connaissance notionnelle et de la
connaissance réelle : par la premitre, nous nous fabriquons un monde
de représentations, comme en une cage de verre dépoli ou nous ne
sommes en contact qu’avec des produits de l’industrie... par la
connaissance réelle, ce que nous cherchons, ce ne sont pas des repré-
sentations, des images, des symboles, des spécimens, des phénomenes,
c’est la vive présence, l’action effective, I'intussusception, 'union
assimilatrice, la réalité. Et c’est a cela que, pour étre pleinement
clle-méme, I’intelligence aspire. »

Dans L’itinéraire philosophique de Maurice Blondel(™ nous trou-
vons la pensée de notre auteur exprimée sous une forme plus impé-
rieuse encore (p. 201) : « Oui ou non, la connaissance par abstraction
épuise-t-clle ce qui est 4 connaitre, ce qui est connaissable, ce qui est,
ce qu’il y a d’essentiel et de substantiel dans les réalités subsistantes?
Oui ou non, épuise-t-elle notre pouvoir de connaissance intelligente,
de spéculation raisonnable, de certitude et de déterminations objec-
tives ! — Non et non : les raisons que la raison ignore sont encore
des raisons ».

Cela ne signifie pas que la connaissance notionnelle soit vaine.
Mais elle se rattache 4 la connaissance réelle qui, selon M. Blondel, en
est la condition secréte et dont elle rend possible ’avénement. Réser-
vant la discussion de ces vues & plus tard, passons a I’analyse des
méthodes de la connaissance réelle.

(1) Propos recueillis et publiés par Frédéric Lefévre (1928).



MAURICE BLONDEL 323

Désireux d’éviter les deux extrémes — la connaissance rivée au
monde des phénoménes, selon Kant, et Pintuition métaphysique
opposée a lintelligence, selon M. Bergson —, M. Blondel esquisse la
dialectique de la connaissance réelle, laquelle comporte « une mé-
thode précise et une clarté propre» (p. 248). Cette connaissance
réelle, au reste, a déja été décrite par saint Augustin, par Pascal,
par Newman. Jouant sur la difficulté, M. Blondel se sert, pour la
caractériser, des expressions mémes de saint Thomas.

La connaissance réelle est concréte, synthétique, «elle se fonde sur
la disposition méme du sujet qui juge autant que sur P'intime nature
de Pobjet affirmé et appréhendé» (Procés, p. 254). Elle appréhende
’objet dans son originalité irréductible, dans sa singularité ; «il ne
s’agit pas de vérités universelles et communes ; il s’agit de connais-
sances particulieres, concrétes et distinctes... d’une initiation pro-
gressive qui requiert des démarches raisonnables, des justifications
décisives, des preuves originales et accessibles & tous, des lumitres
indéfiniment croissantes et aussi claires que chaudes ».

La connaissance réelle est une connaissance par affinité, selon la
« précieuse vérité» énoncée par saint Thomas et dont M. Blondel
fait la définition méme du principe d’immanence ™ : « Nibil potest
ordinari in finem aliquem, nisi preexistat in ipso quaedam proportio
ad finem» (De veritate, quast. disp. XIV, art. 2).

Elle est connaissance par inclination, elle s’avance vers 'objet,
elle s’offre & lui (contingit aliquem judicare umo modo per modum
wnclinationis; sicut qui bhabet virtutis habitum, recte judicat de bis que
sunt secundum virtutem agenda (1,1, a. 6, ad. 3).

Elle est participation (cf. la pédetic de Platon) a ’objet dans sa
plénitude ; par compassion, elle nous rend coextensifs a I’action et a
Pétre d’autrui ; elle est une coopération.

Une telle connaissance est inséparable de Paction ; on sait le réle
que lui attribue M. Blondel® et le sens qu’il y attache: non pas,

(r) Le P. J. pe Tonqukpkc, dans Immanence (1913), p. 169 n. 3 et M. MARIiTAIN
dans les Réflexions sur I'intelligence et sur sa vie propre (1924), p. 135 n. I relévent
avec raison I'usage illégitime que fait M. Blondel du principe de saint Thomas, posé
d’ailleurs par le docteur angélique a propos de la connaissance surnaturelle. Le
contexte dit expressément que c’est par la foi («et hec est per fidem ») que nous
sommes proportionnés & la fin surnaturelle, & savoir la vision de I'essence divine,
et chacun sait que, pour la théologie, la foi est une grice, un don de Dieu (cf. Epitre
aux Ephésiens 11, 8). — (2) Cf. Ch. WERNER, Le probléme de la destinée bumaine dans
la philosophie de I'action, Revue de théologie et de philosophie, 1913, p. 257 & 271.



324 MARCEL REYMOND

comme le pragmatisme, celui d’instinct, d’impulsion aveugle, d’élan
vital, mais achdvement, «actualisation de toutes les puissances»
(Itinéraire, p. 93). « L’action est la condition de la connaissance réelle,
Porgane éducable et I'instrument de précision méthodiquement ap-
proprié a ’ceuvre de P'intelligence réaliste. » (Procés, p. 265)

La connaissance réelle est une connaissance par connaturalité (cf.
saint Thomas II-11, 45, 2), par amour (p. 271). Mais, dira-t-on, c’est
passer sur le plan affectif, et mettre en cause, pour le croyant, la
grice divine. M. Blondel ne P’entend pas autrement : « La vie parfaite
de Pintelligence ne saurait étre finalement que don, grace, révélation
d’un mystére naturellement inaccessible » (p. 273). C’est 4 quol ten-
dent tous les efforts de l'intelligence, du plus humble au plus élevé.
Il y a solidarité profonde et interdépendance entre les stades de
Pintelligence. Les formes inférieures de celles-ci ne sont possibles que
par la présence de ses virtualités supérieures ; réciproquement, la
fonction supréme de lintelligence présuppose exercice des fonc-
tions subalternes. Ainsi se trouve sauvegardée I'unité de Desprit.
Une fois les prétentions ontologiques de la connaissance notionnelle
écartées, il s’agit d’entrevoir P'unité, Pinséparabilité de ces deux as-
pects de Pintelligence.

M. Blondel se défend de reprendre la vieille question de la pluralité
des formes substantielles. Il entend, au contraire, « refaire la synthese
de Pintelligence, équilibrer la pensée discursive avec lintuition »
(p. 278). Le discours et Pintuition sont solidaires.

Si lintellectualisme a le tort de s’en tenir a la seule spéculation, a
une vue froide et conceptuelle du réel, la philosophie bergsonienne
déprécie indtiment Dintelligence, qu’elle s’obstine a envisager sous sa
forme inférieure : la connaissance de la matiére inerte et discontinue ;
I'intuition que préconise M. Bergson est d’ailleurs, selon M. Blondel,
« bien précaire et bien relative, puisqu’a la limite de sa perfection
une telle connaissance s’absorberait en son objet, dans la perte de
toute conscience personnelle » (p. 288).

Si la philosophie de notre auteur condamne le positivisme et
I'idéalisme, elle se sépare tout autant du bergsonisme, auquel on ’a
parfois, bien a tort, apparentée (. Les préoccupations des deux phi-
losophes sont fort différentes : religieuses et morales chez M. Blondel,

(r) Ci. D. Parobi, La philosophie contemporaine en France, p. 303. Voir aussi : I1i-
néraire, p. 47 s., comme quoi il n’y a pas & parler d’une influence de Bergson sur

Blondel.



MAURICE BLONDEL 325

« scientifiques », cognitives chez M. Bergson, désireux de voir le réel
«comme 1l est » et non au travers d’habitudes mentales ou de « formes »
d’intelligence nées de la pratique. Leurs conséquences sont de méme,
divergentes : augustinisme de M. Blondel mene a une apologétique
d’orientation catholique, Pexpérimentalisme de M. Bergson abou-
tirait, logiquement, 2 une morale de la force ou du sentiment.

Si les termes dont se sert M. Blondel lui sont propres, le probléme
est bien a l’ordre du jour parmi les philosophes. Voyez Pouvrage
récent de M. Le Roy sur la Pensée intuitive, commentaire et mise
au point des écrits de M. Bergson sur la question, surtout dans les cha-
pitres IIl et IV du tome I : Le retour d Pimmédiat et Lacte &intuition.

Apres avoir établi que 'immédiatement donné n’est pas de I’indi-
viduel, M. Le Roy montre que 'immeédiat véritable est nécessairement
incontestable, car le tenir pour relatif a la structure de notre esprit
implique une dépendance de Pimmédiat par rapport a une réalité
antérieure et inconnaissable. Or nous ne pouvons définir la relation
de cette réalité a notre conscience pour porter un jugement négatif
sur immédiat. L’immédiat véritable ne peut étre que le terme
initial, en droit du moins, car ’immédiat, entendu comme lirréduc-
tible, est en fait un point d’arrivée® ; il doit étre retrouvé,
comme le cogito cartésien.

L’immédiat, dit-il, peut étre aussi bien de ’ordre de Dintelligible
que de celui du sensible ; il est essentiellement indéfinissable, mais
on ne peut ’éliminer ; il domine tous les systémes d’expression ; il
est appréhendé par Pintuition. La pensée intuitive est une pensée
immédiate et une pensée de 'immédiat ; elle donne une réalité indu-
bitable et une vérité immédiate. Sans doute, une vérification §’im-
pose-t-elle ; mais elle ne vient pas conférer du dehors 4 Pintuition
une vérité dont celle-ci serait dépourvue (cf. p. 178).

La phénoménologie allemande est aussi un retour aux «données
immédiates de la conscience ». Son inititateur, Husserl, la définit une
description pure du vécu (reiner Erlebnisstrom) ; elle apparait comme

(r) A l'immédiat au sens métaphysique et non chronologique (cf. Le Rov, op. cit.,
p. 107 ; R. BerTHELOT, Un romantisme utilitaire. 11. Le pragmatisme chez Bergson,
p. 209 s.) s’applique la parole d’Aristote To €oxatov €v Th1 dvakioel, mpdrrov év
T Yevéoer. (Ethique @ Nicomaque, 111,5, 1 112 b 23.)



326 MARCEL REYMOND

un « positivisme des essences extra-temporelles », un «appel a la des-
cription, rien qu’a la description des données irréductibles et isolées
de Pintuition pure », selon les termes de son récent historien M. Gur-
vitch. Et c’est la méthode phénoménologique qui a montré a Max
Scheler ’existence, a c6té de ’intuition intellectuelle, d’une intui-
tion émotionnelle, laquelle conduit a faire place, dans ’intemporel,
a coté des essences logiques aux essences alogiques et irrationnelles,
aux valeurs qui échappent a toute définition, en vertu de leur singu-
larité, et ne peuvent étre que vécues. Dans ses études sur la sympa-
thie (), Scheler a repris et illustré les remarques de Pascal sur ’cordre
du cceur ». M. Blondel, lui aussi, s’appuie sur Pascal, ainsi que sur
saint Augustin et sur Newman.

Rappelons bri¢vement, avant d’apporter nos remarques person-
nelles, la critique que le P. de Tonquédec dans Immanence, puis
M. Jacques Maritain dans les Réflexions sur Vintelligence et sur sa
vie propre ont faite de la théorie blondélienne de la connaissance ; le
point de vue thomiste des deux critiques rend leurs observations
d’autant plus intéressantes.

Dans son ouvrage d’une vigoureuse dialectique le P. de Tonqué-
dec examine les divers aspects de la pensée de M. Blondel. Je ne retiens
ici que ce qu’il dit, sur la base des premiers ouvrages de notre philo-
sophe, de sa théorie de la connaissance.

D’une part, M. Blondel déforme la notion de concept et la connais-
sance réfléchie, en attribuant aux intellectualistes ’affirmation selon
laquelle le concret pourrait étre connu par la seule pensée concep-
tuelle, par la seule dialectique. Depuis le positivisme, en effet, nul
ne prétend qu’une idée puisse « égaler » le réel qu’elle exprime.

D’autre part, il place au-dessus de la connaissance intellectuelle
une connaissance directe, vivante, ou la notion de vérité perd sa
signification ; elle devient, en effet, «la cohérence totale de la vie.
Elle est bien encore un rapport, mais, outre que ce rapport n’est
jamais réalis¢, il n’existe pas entre connaissance et réalité. L’équa-
tion qui tend sans cesse a s’établir est celle des virtualités intérieures
et de leurs réalisations » (p. go).

Quant a M. Maritain, il reprend, contre M. Blondel, le proces
séculaire du thomisme contre I’augustinisme. Il maintient une dis-

(*) Wesen und Formen der Sympathie (1923), trad. irang. de M. Lefebvre dans la
collection Payot : Nature et formes de la sympathie (1929).



MAURICE BLONDEL 327

continuité, un hiatus entre la raison et la révélation, entre la pensée
réfléchie et la connaissance par affinité, par amour, qui reléve de la
grice, donc du surnaturel. En effet, si la connaissance par concepts
était finalement dépendante de la connaissance par grice, comment
expliquer la valeur de ’eeuvre d’Aristote, par exemple ?

Du point de vue thomiste, la connaissance notionnelle £st 1a con-
naissance réelle. « Sous prétexte d’assurer P'intégralité et la cohésion
de la vie de Pintelligencen, dit notre critique, con brouille tous les
objets formels. On concerte entre elles avec soin des expressions
empruntées a saint Thomas, et on blesse saint Thomas a la pru-
nelle de ’eil, en supprimant les distinctions essentielles par lesquelles
il assure a la fois et la surnaturalité de la sagesse des saints, et la
vraie nature de Pintelligence humaine, et la valeur de la connais-
sance intellectuelle. On fait en réalité de la contemplation mystique
le terme supréme auquel ’effort philosophique est ordonné, et ’on
refuse toute valeur véritablement réelle et réaliste a la connaissance
tant qu’elle n’est pas parvenue encore a ce terme. » (p. 103)

* * *

La théorie de la connaissance est I’introduction naturelle a ’onto-
logie ; mais comment examiner le problkme de la connaissance si
Pon n’a aucune idée de I’étre ? Réciproquement, comment méditer
sur Pétre sans se soucier de la connaissance que nous en pouvons
acquérir et de ses méthodes ? La théorie de la connaissance et ’onto-
logie se fondent donc réciproquement ; rien d’étonnant par consé-
quent a ce que, déja dans la théorie blondélienne de la connaissance,
nous trouvions une attitude trés nette devant le probléme de étre.

Car pourquoi M. Blondel souligne-t-il P’insuffisance du concept, de
Pactivité réfléchie de ’esprit ? D’ou vient son anti-intellectualisme ?
De sa théorie de I’étre, de son organicisme, d’apres lequel tout tient
d tout, tout dépend de tout. Or, cette interdépendance universelle rend
nécessairement déficiente toute vue fragmentaire du donné, et par 1a
méme insuffisant tout concept déterminé.

Tout est interdépendant : M. Blondel donne a ce principe un sens
trés précis(®; il n’y a rien au-dessous ou au dela du phénomene ;
ce n’est donc pas par un noumeéne sous-jacent que cette interdépen-

(*) Voir P. ARCHAMBAULT, Vers un réalisme intégral. L’ euvre philosopbique de
Maurice Blondel, 12¢ Cahier de la Nouvelle Journée (1928).



328 MARCEL REYMOND

dance est assurée, mais par le sujet connaissant, envisagé comme
sujet d’inhérence.

De 14 la critique que fait M. Blondel de Vextrinsécisme, consistant
a envisager la réalité par pitces isolées, d’on l'on tire des vérités
fragmentaires qu’on juxtapose les unes aux autres. De la son apo-
logie de la connaissance dite «réelle», par affinité; en ce qu’elle ne
morcelle pas le réel comme la connaissance notionnelle.

De ce point de vue, il est clair que tout intellectualisme visant a
superposer au réel un réseau de relations notionnelles n’est pas satis-
faisant.

Pour cette méme raison, M. Blondel affirme une continuité entre
les diverses formes de la connaissance, entre la connaissance notion-
nelle et la connaissance réelle.

Tout est donc suspendu au principe de ’interdépendance, a 1’or-
ganicisme, dont le principe d’unité est le sujet connaissant. Tout
donné est sans doute relatif 4 un esprit qui le pense, mais la critique
blondélienne de la connaissance fragmentaire ne porterait que s’il y
avait interdépendance rigourecuse entre les seuls phénomenes, en
Pabsence de tout sujet. Comme tel n’est le cas, ni en fait, ni dans
la pensée de M. Blondel, la connaissance d’un ensemble limité de
faits n’est pas nécessairement viciée parce que l’attention se porte
sur cet ensemble exclusivement.

En fait, toute connaissance, la connaissance philosophique com-
prise, est limitée ; une connaissance totale est une limite qui se déplace
incessamment. A priori déja, le principe de Pinterdépendance uni-
verselle revient a nier la possibilité méme d’une connaissance réflé-
chie, il mene au scepticisme ; en fait, il est indéfendable ; il y a des
interdépendances, non une interdépendance absolue entre fous les
éléments du donné. Sans doute, plus le champ de la connaissance
s’étend, plus les résultats de la connaissance partielle doivent-ils
étre mis au point, harmonisés entre eux ; mais ils ne doivent pas
nécessairement étre abandonnés ou modifiés entierement.

Les vues de M. Blondel sur la solidarité de la connaissance réfléchie
et de la connaissance mystique apparaissent donc comme non fondées
en fait. Sur ce point, je suis d’accord avec M. Maritain. La connais-
sance dite «réelle» est une connaissance sui gemeris, non indispen-
sable a Pexercice normal de l'intelligence commune. La question de
savoir si cette connaissance est surpaturelle sort de mon propos;
car il faudrait, au préalable, résoudre une foule de problémes ressor-



MAURICE BLONDEL 329

tissant a ’épistémologie et a la métaphysique. Quoi qu’il en soit, il
y a discontinuité entre la connaissance philosophique et la connais-
sance mystique.

La connaissance philosophique ne differe pas radicalement de la
connaissance scientifique, puisque celle-ci reconnait, a c6té des vérités
de faits, des vérités de raison. Celles-ci portent sur un devoir étre
dont la connaissance suppose celle de 1’étre.

Qu’est-ce ensuite que le concept ? Loin d’étre un écran qui mas-
querait le donné a esprit, il apparait comme un réceptacle d’intui-
tions, comme une forme élaborée par P’esprit nous permettant de
grouper nos intuitions, de les manier plus facilement.

D’ailleurs, une critique plus grave peut étre faite a M. Blondel :
la connaissance rationnelle repose non sur le concept mais sur le
jugement ; elle posstde ainsi un dynamisme, une souplesse que
M. Blondel oublie tout a fait dans sa critique, ot il en reste 4 la con-
ception aristotélicienne de Pintelligence. Sans doute pas de jugement
sans concepts ; mais ’acte de esprit est le jugement. Le jugement
porte sur des intuitions, mieux : U'intuition renferme implicitement
un jugement ; il n’est pas d’intuition sans la présence de la pensée
que la réflexion vient déployer. Il y a donc une double erreur a at-
tendre de lintuition, comme M. Le Roy, «un savoir absolument
vrain, car, d’une part, il convient de laisser de c6té ’adverbe « ab-
solument », de ’autre, une intuition ne donne un savoir authentique
que par le jugement qu’elle contient; mais alors, c’est de pensée
réfléchie autant que de pensée intuitive qu’il s’agit. On voit combien
peu est justifiée Pabrupte opposition que statue M. Blondel entre
ces deux modes de connaissance.

L’intuition porte sur Pintelligible et sur le sensible ; Iintuition in-
tellectuelle, dont le cogito de Descartes reste le modele et I’idéal,
Pintuition d’un rapport fonctionnel est aussi réelle que I’intuition
sensible, seule décrite dans la Critique de la raison pure. Entre le
concept et intuition, la différence est celle de la connaissance médiate
et de la connaissance immédiate.

On accorde volontiers que la pensée est présente dans I’intuition
intellectuelle ; il en va de méme, en dépit des apparences, dans I’in-
tuition sensible. Comme le remarque M. A. Spaier (9, «les impressions
sensibles requitrent encore logiquement le jugement et I'impliquent

(*) Quelques aspects de I'idéalisme, dans la Revue des cours et conférences du
15 décembre 1930, p. 24.



330 MARCEL REYMOND

ep fait. Car la conscience n’est pas une scéne sur laquelle viendraient
évoluer des personnages indépendants d’elle et passivement supportés
par elle. Avoir conscience n’est pas soutenir des données mentales,
comme un plateau, ou les contenir, comme un vase : c’est constater
quelque chose, c’est-a-dire porter un jugement existentiel. Une con-
science sans jugements existentiels est une conscience endormie, et
I’éveil d’une conscience consiste en jugements existentiels ».

L’analyse peut bien distinguer entre la sensibilité, I'intuition et le
jugement, ceux-ci n’en sont pas moins associés dans ’acte d’intui-
tion. D’ailleurs, le probléme subsiste : comment accorder a Pintuition
une valeur de vérité en P’absence du jugement, donc de la pensée
réfléchie ?

L’intuition, avons-nous dit, est connaissance immédiate. Le con-
tenu de celle-ci peut-il étre transposé en connaissance médiate ou con-
ceptuelle ? Oui, lorsque le contenu de la connaissance immédiate est
d’ordre sensible ou intelligible. Mais il est, comme 1’a montré Max
Scheler, des contenus qui n’ont pas de significations intellectuelles
directes et que, néanmoins, chacun appréhende immédiatement.
Tels sont Pagréable et le désagréable, le beau et le laid, le bien et le
mal. Ces qualités irréductibles ou valeurs sont appréhendées par une
forme sui generis de Pintuition, I'intuition émotionnelle, laquelle ne
peut aucunement étre ramenée a une forme dégradée de Pintuition
intellectuelle. Ces valeurs sont singuliéres, elles excluent la possibilité
d’une généralité, elles peuvent étre vécues, mais le discours ne peut
les définir, ni les exprimer ; il ne peut que les suggérer a celui qui
les a déja vécues.

On voit combien M. Blondel étend arbitrairement le champ de
Pintelligence en I'identifiant a Pintuition, et sans distinguer les diver-
ses formes d’intuition, l’intuition sensible et P’intuition intellectuelle
rentrant seules dans le domaine de Pintelligence. Aussi la théorie de
M. Blondel, sympathique pourtant dans son aspiration a la connais-
sance totale, ne représente-t-elle pas Pactivité de V’esprit dans sa
rationalité.

M. Blondel se réclame de saint Augustin, de Pascal et de son
«ordre du cceur »; pourtant celui-ci a écrit: « Personne n’ignore
qu’il y a deux entrées par ou les opinions sont regues dans ’dme :
Pentendement et la volonté. La plus naturelle est celle de ’entende-
ment, car on ne devrait jamais consentir qu’aux vérités démontrées;
mais la plus ordinaire, quoique contre la nature, est celle de la



MAURICE BLONDEL 331

volonté car tout ce qu’il y a d’hommes sont presque toujours
emportés i croire non pas par la preuve, mais par ’agrément. Cette
voie est basse, indigne et étrangere...» (De Pesprit géométrique)

Le style chaud, affectif, allusif de M. Blondel évoque plus de choses
que sa pensée n’en étreint, d’autant plus que les exemples sont rares
dans Pexposé de cette philosophie qui entend étre concréte avant
tout. Comme ’augustinisme (9, dont ’esprit a été remarquablement
caractérisé par M. Gilson a la fin de son Introduction 4 Pétude de
saint Augustin, « pour définir un point quelconque de sa doctrine,
il lui faut absolument I’exposer tout entitre» (p. 294). Avec saint
Augustin, M. Blondel proclame l’insuffisance d’une philosophie qui
prétendrait, par un effort purement spéculatif, résoudre les énigmes
que posent ’homme et Punivers. Sa philosophie est un intégrisme ;
chacune de ses theses touche au centre méme de la doctrine. Celle-
ci pourrait étre figurée par une circonférence, alors que des doctrines
plus purement rationnelles — dans D'intention de leur auteur, du
moins — comme le thomisme, font penser & une chaine d’anneaux, a
une succession unilinéaire.

Le défaut de la philosophie de M. Blondel, telle que nous venons
de ’exposer, nous parait résider dans son coefficient d’affectivité et,
pour tout dire, dans sa subjectivité. Certes, nous ne faisons pas fi des
besoins profonds et permanents de ’dme humaine, mais, en matiére
de connaissance, le moi trop présent peut induire en erreur le.phi-
losophe comme le savant. Méme dans Pexamen de problémes qui,
directement ou indirectement, engagent notre destinée, il convient
tout d’abord de pratiquer ’objectivité et le désintéressement.

Le probléme de Pintelligence, en particulier, demande a étre pris
moins en gros, moins en bloc. Le philosophe doit, a la lumiére de
son expérience et de la connaissance scientifique, trop laissée dans
Pombre par M. Blondel, décrire objectivement les conditions iné-
luctables dans lesquelles, en fait, nous pensons. Pour cette tiche,
une expérience strictement personnelle ne saurait suffire; comme
les travaux de M. Brunschvicg sur la philosophie des mathématiques
et des sciences expérimentales le montrent, il faut s’adresser a
Phistoire, c’est-a-dire 4 I’expérience collective de ’humanité. Sans
doute, il faut dépasser I’histoire, et indiquer, comme P’a fait M. La-

(r) Ci. I'article de M. Blondel sur saint Augustin dans le 178 Cahier de la Nouvelle
Journée, 1930.



332 MARCEL RETMOND

lande, en quel sens, dans quelle direction s’oriente la pensée ration-
nelle ; car seule la connaissance de cette direction nous permet de
marcher dans le sens de la vraie rationalité.

La vraie maniere d’étudier le probléme, je la trouve donc dans
les ouvrages des deux philosophes que je viens de citer, comme aussi
dans ceux de M. Meyerson, de M. Spaier, et, chez nous, entre autres,
dans L’idée de la raison, de M. Jean de la Harpe. C’est par une analyse
minutieuse de la pensée a ’ceuvre dans les diverses sciences, dans la
morale et dans la philosophie, qu’on pourra, par approximations
successives, serrer de plus pres le probleme.

Marcel REYMOND.



	M. Maurice Blondel et le problème de l'intelligence

