
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: M. Maurice Blondel et le problème de l'intelligence

Autor: Reymond, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M. MAURICE BLONDEL
ET LE PROBLÈME DE L'INTELLIGENCE*

Ce n'est pas la philosophie tout entière de M. Blondel que me je

propose d'examiner, mais seulement la théorie de la connaissance qui
en constitue, il est vrai, l'introduction. Nous la trouvons formulée
dans L'Action, dans divers articles comme L'illusion idéaliste1-1^, et

surtout dans Le procès de l'intelligence^.
« Un mot a connu en ces dernières années », écrivait naguère

M. Paul Archambault W, « une étrange fortune qu'on aurait pu
croire bien mal préparé et qui, avant d'apparaître éclatant comme
un drapeau, avait longtemps semblé austère et rebutant comme
un titre de chapitre de manuel : l'Intelligence. Non pas, remarquez-
le, les mots de Pensée ou d'Esprit, non pas même le mot de Raison,
chargé par le XVIIIe siècle de trop d'« affinités électives ». Mais le

mot précis, technique, sec, étroit, d'Intelligence. Oui, l'intelligence,
la vieille faculté aristotélicienne et aussi la faculté kantienne des

catégories, est chargée à nouveau de toutes ses antiques besognes. »

Un retour à un certain intellectualisme, dans lequel la connaissance

intellectuelle serait plus judicieusement analysée et où la

portée respective de la raison discursive et de l'intuition serait bien

délimitée, telle paraît être l'orientation de la pensée philosophique,

* Etude ptésentée en décembre 1929 au Colloque de philosophie des Etudes de

Lettres, puis, avec diverses modifications au groupe vaudois de la Société romande

ie philosophie, en janvier 1931.
(1) Revue de métaphysique et de morale, novembre 1898, p. 726 à 745. —

(2) Article d'une centaine de pages paru dans le recueil d'études que, sous ce titre
même, les Cahiers de la Nouvelle Journée ont publié en 1922. — (3) L'intelligence
et l'intellectualisme, dans le Procès ie l'intelligence, p. 1 à 31.



MAURICE BLONDEL 321

en France notamment W ; l'opposition abrupte de l'intelligence et
de l'intuition que M. Bergson établit dans L'évolution créatrice ne

répond pas à la réalité, car les données de l'intuition sont immédiatement

intellectualisées par l'esprit. M. Le Roy lui-même, dans La
pensée intuitive (I, 183), renonce à cette opposition et montre que
l'intuition est pensée. Il est superflu, enfin, de rappeler longuement
comment le problème de la connaissance a été reposé récemment par
des épistémologues comme M. L. Brunschvicg, M. Lalande ou M.

Meyerson.

M. Maurice Blondel traite à son tour le problème ; on sait comment
sa thèse sur L'Action use habilement de la méthode immanentiste

pour condamner la doctrine de l'immanence, comment elle part de

l'idéalisme subjectif pour fonder (légitimement ou non, il n'importe
ici) un réalisme intégral. Or, dans l'étude citée, le Procès de l'intelligence,

M. Blondel reprend et précise ses déclarations antérieures sur
la question.

Intelligence signifie d'abord, en son acception la plus rudimentaire,
puissance d'adaptation, empirisme lucide, « empirisme organisateur

», à propos de quoi M. Blondel montre ce qu'a d'insuffisant la
pensée de ceux qui, comme Ch. Maurras, réduisent l'intelligence à

l'organisation du temporel.
La philosophie aristotélicienne fait consister l'intelligence dans la

découverte du substratum commun à x faits particuliers, ou, selon

les termes consacrés, des genres dans lesquels sont incluses les diverses

espèces. L'intelligence est essentiellement une puissance d'abstraction

; elle tire des données singulières de la sensation le concept
défini, le type universel. Cette définition ne satisfait pas M. Blondel,

car, pour lui, l'objet de la connaissance est, non un ensemble

d'abstractions, mais l'être, dont le fond est singulier et concret <2).

Une autre définition représente l'intelligence comme la faculté ou
mieux l'acte de comprendre. « Comprendre une idée ou une chose »,

dit M. P. Archambault<3>, «c'est déterminer, c'est fixer les rapports

(') En Italie, la philosophie de Benedetto Croce marque très justement les limites
de l'intuition et du concept, cf. Esthétique comme science le Vexpression et linguistique
générale, I, Théorie, chap. 1 ; Logique comme science iu concept pur. — (2) Cette
théorie de 1'« universel concret » présent en chaque être singulier, est soutenue
aujourd'hui par les philosophes anglais Bosanquet, Whitehead et Alexander, ainsi

que par Husserl, l'initiateur de la phénoménologie allemande. Cf. G. Gurvitch,
Les tendances actuelles de la philosophie allemande (1930), p. 41-42. — (3) Op. cit.,
p. 5-6.



322 MARCEL REYMOND

qui les relient à d'autres idées ou à d'autres choses, les rapports aussi

qui relient entre eux leurs divers éléments.» Aux yeux de M. Blondel,
on ne peut définir sûrement des rapports entre des choses que Pon

ne connaît pas encore dans leur singularité, dans leur originalité
radicale. Cette conception « relationiste » de l'intelligence suppose
qu'on se représente le réel comme un ensemble d'atomes, d'éléments
isolables juxtaposés partes extra partes. Or, cette division n'est pas
dans les choses ; elle est l'œuvre de l'esprit, qui ne domine le réel

qu'en le morcelant, selon l'expression de M. Bergson.
« L'intelligence », dit M. Blondel (Procès, p. 236), « apparaît comme

une puissance d'intuition possédante... son objet propre et essentiel,

c'est à la fois l'être même, en ce qu'il a de singulier et d'unique,
res ipsissima, individuum ineffabile, et la solidarité organique et

une qui défie toute analyse et toute synthèse factices. Comprenons
donc bien l'incommensurabilité de la connaissance notionnelle et de la
connaissance réelle : par la première, nous nous fabriquons un monde
de représentations, comme en une cage de verre dépoli où nous ne

sommes en contact qu'avec des produits de l'industrie... par la
connaissance réelle, ce que nous cherchons, ce ne sont pas des

représentations, des images, des symboles, des spécimens, des phénomènes,
c'est la vive présence, l'action effective, l'intussusception, l'union
assimilatrice, la réalité. Et c'est à cela que, pour être pleinement
elle-même, l'intelligence aspire. »

Dans L'itinéraire philosophique de Maurice Blondel^ nous trouvons

la pensée de notre auteur exprimée sous une forme plus
impérieuse encore (p. 201) : « Oui ou non, la connaissance par abstraction

épuise-t-elle ce qui est à connaître, ce qui est connaissable, ce qui est,
ce qu'il y a d'essentiel et de substantiel dans les réalités subsistantes

Oui ou non, épuise-t-elle notre pouvoir de connaissance intelligente,
de spéculation raisonnable, de certitude et de déterminations objectives

— Non et non : les raisons que la raison ignore sont encore
des raisons ».

Cela ne signifie pas que la connaissance notionnelle soit vaine.
Mais elle se rattache à la connaissance réelle qui, selon M. Blondel, en

est la condition secrète et dont elle rend possible l'avènement. Réservant

la discussion de ces vues à plus tard, passons à l'analyse des

méthodes de la connaissance réelle.

(*) Propos recueillis et publiés par Frédéric Lefèvre (1928).



MAURICE BLONDEL 323

Désireux d'éviter les deux extrêmes — la connaissance rivée au
monde des phénomènes, selon Kant, et l'intuition métaphysique
opposée à l'intelligence, selon M. Bergson —, M. Blondel esquisse la

dialectique de la connaissance réelle, laquelle comporte « une
méthode précise et une clarté propre» (p. 248). Cette connaissance

réelle, au reste, a déjà été décrite par saint Augustin, par Pascal,

par Newman. Jouant sur la difficulté, M. Blondel se sert, pour la
caractériser, des expressions mêmes de saint Thomas.

La connaissance réelle est concrète, synthétique, «elle se fonde sur
la disposition même du sujet qui juge autant que sur l'intime nature
de l'objet affirmé et appréhendé » (Procès, p. 254). Elle appréhende

l'objet dans son originalité irréductible, dans sa singularité ; « il ne

s'agit pas de vérités universelles et communes ; il s'agit de connaissances

particulières, concrètes et distinctes... d'une initiation
progressive qui requiert des démarches raisonnables, des justifications
décisives, des preuves originales et accessibles à tous, des lumières
indéfiniment croissantes et aussi claires que chaudes ».

La connaissance réelle est une connaissance par affinité, selon la
« précieuse vérité » énoncée par saint Thomas et dont M. Blondel
fait la définition même du principe d'immanence W : « Nihil potest
ordinari in finem aliquem, nisi prceexistat in ipso queedam proportio
ad finem » (De veritate, quaest. disp. XIV, art. 2).

Elle est connaissance par inclination, elle s'avance vers l'objet,
elle s'offre à lui (contingit aliquem judicare uno modo per modum

inclinationis ; sicut qui habet virtutis habitum, recte judicat de his quce

sunt secundum virtutem agenda (1,1, a. 6, ad. 3).
Elle est participation (cf. la jié9e?tç de Platon) à l'objet dans sa

plénitude ; par compassion, elle nous rend coextensifs à l'action et à

l'être d'autrui ; elle est une coopération.
Une telle connaissance est inséparable de l'action ; on sait le rôle

que lui attribue M. Blondel <2) et le sens qu'il y attache : non pas,

(') Le P. J. de Tonquédec, dans Immanence (1913), p. 169 n. 3 et M. Maritain
dans les Réflexions sur l'intelligence et sur sa vie propre (1924), p. 135 n. I relèvent
avec raison l'usage illégitime que fait M. Blondel du principe de saint Thomas, posé
d'ailleurs par le docteur angélique à propos de la connaissance surnaturelle. Le
contexte dit expressément que c'est par la foi (« et h<sc est per fiiem ») que nous
sommes proportionnés à la fin surnaturelle, à savoir la vision de l'essence divine,
et chacun sait que, pour la théologie, la foi est une grâce, un don de Dieu (cf. Epître
aux Ephésiens 11, 8). —¦ (a) Cf. Ch. Werner, Le problème ie la iestinée humaine dans
la philosophie de l'action, Revue de théologie et de philosophie, 1913, p. 257 à 271.



324 MARCEL REYMOND

comme le pragmatisme, celui d'instinct, d'impulsion aveugle, d'élan

vital, mais achèvement, « actualisation de toutes les puissances »

(Itinéraire, p. 93). « L'action est la condition de la connaissance réelle,

l'organe éducable et l'instrument de précision méthodiquement
approprié à l'œuvre de l'intelligence réaliste. » (Procès, p. 265)

La connaissance réelle est une connaissance par connaturante (cf.
saint Thomas II-11, 45, 2), par amour (p. 271). Mais, dira-t-on, c'est

passer sur le plan affectif, et mettre en cause, pour le croyant, la

grâce divine. M. Blondel ne l'entend pas autrement : « La vie parfaite
de l'intelligence ne saurait être finalement que don, grâce, révélation
d'un mystère naturellement inaccessible» (p. 273). C'est à quoi
tendent tous les efforts de l'intelligence, du plus humble au plus élevé.

Il y a solidarité profonde et interdépendance entre les stades de

l'intelligence. Les formes inférieures de celles-ci ne sont possibles que

par la présence de ses virtualités supérieures ; réciproquement, la
fonction suprême de l'intelligence présuppose l'exercice des fonctions

subalternes. Ainsi se trouve sauvegardée l'unité de l'esprit.
Une fois les prétentions ontologiques de la connaissance notionnelle
écartées, il s'agit d'entrevoir l'unité, l'inséparabilité de ces deux

aspects de l'intelligence.
M. Blondel se défend de reprendre la vieille question de la pluralité

des formes substantielles. Il entend, au contraire, « refaire la synthèse
de l'intelligence, équilibrer la pensée discursive avec l'intuition »

(p. 278). Le discours et l'intuition sont solidaires.
Si l'intellectualisme a le tort de s'en tenir à la seule spéculation, à

une vue froide et conceptuelle du réel, la philosophie bergsonienne
déprécie indûment l'intelligence, qu'elle s'obstine à envisager sous sa

forme inférieure : la connaissance de la matière inerte et discontinue ;

l'intuition que préconise M. Bergson est d'ailleurs, selon M. Blondel,
« bien précaire et bien relative, puisqu'à la limite de sa perfection
une telle connaissance s'absorberait en son objet, dans la perte de

toute conscience personnelle » (p. 288).
Si la philosophie de notre auteur condamne le positivisme et

l'idéalisme, elle se sépare tout autant du bergsonisme, auquel on l'a
parfois, bien à tort, apparentée W. Les préoccupations des deux
philosophes sont fort différentes : religieuses et morales chez M. Blondel,

(') Cf. D. Parodi, La philosophie contemporaine en France, p. 303. Voir aussi :

Itinéraire, p. 47 s., comme quoi il n'y a pas à parler d'une influence de Bergson sur
Blondel.



MAURICE BLONDEL 325

« scientifiques », cognitives chez M. Bergson, désireux de voir le réel
« comme il est » et non au travers d'habitudes mentales ou de « formes »

d'intelligence nées de la pratique. Leurs conséquences sont de même,
divergentes : l'augustinisme de M. Blondel mène à une apologétique
d'orientation catholique, l'expérimentalisme de M. Bergson
aboutirait, logiquement, à une morale de la force ou du sentiment.

Si les termes dont se sert M. Blondel lui sont propres, le problème
est bien à l'ordre du jour parmi les philosophes. Voyez l'ouvrage
récent de M. Le Roy sur la Pensée intuitive, commentaire et mise

au point des écrits de M. Bergson sur la question, surtout dans les

chapitres III et IV du tome I : Le retour à l'immédiat et L'acte d'intuition.
Après avoir établi que l'immédiatement donné n'est pas de

l'individuel, M. Le Roy montre que l'immédiat véritable est nécessairement

incontestable, car le tenir pour relatif à la structure de notre esprit
implique une dépendance de l'immédiat par rapport à une réalité
antérieure et inconnaissable. Or nous ne pouvons définir la relation
de cette réalité à notre conscience pour porter un jugement négatif
sur l'immédiat. L'immédiat véritable ne peut être que le terme
initial, en droit du moins, car l'immédiat, entendu comme l'irréductible,

est en fait un point d'arrivée W ; il doit être retrouvé,
comme le cogito cartésien.

L'immédiat, dit-il, peut être aussi bien de l'ordre de l'intelligible
que de celui du sensible ; il est essentiellement indéfinissable, mais

on ne peut l'éliminer ; il domine tous les systèmes d'expression ; il
est appréhendé par l'intuition. La pensée intuitive est une pensée
immédiate et une pensée de l'immédiat ; elle donne une réalité
indubitable et une vérité immédiate. Sans doute, une vérification s'im-

pose-t-elle ; mais elle ne vient pas conférer du dehors à l'intuition
une vérité dont celle-ci serait dépourvue (cf. p. 178).

La phénoménologie allemande est aussi un retour aux « données

immédiates de la conscience ». Son inititateur, Husserl, la définit une

description pure du vécu (reiner Erlebnisstrom) ; elle apparaît comme

(') A l'immédiat au sens métaphysique et non chronologique (cf. Le Roy, op. cit.,
p. 107 ; R. Berthelot, Un romantisme utilitaire. II. Le pragmatisme chez Bergson,

p. 209 s.) s'applique la parole d'Aristote Tò éo"X<*TOV êv Tfli àvaXiicfei, irpûiTOV ev

Ttil YEvéaei. (Ethique à Nicomaque, III,5, 1 112 b 23.)



326 MARCEL REYMOND

un « positivisme des essences extra-temporelles », un « appel à la
description, rien qu'à la description des données irréductibles et isolées

de l'intuition pure », selon les termes de son récent historien M. Gur-
vitch. Et c'est la méthode phénoménologique qui a montré à Max
Scheler l'existence, à côté de l'intuition intellectuelle, d'une intuition

émotionnelle, laquelle conduit à faire place, dans l'intemporel,
à côté des essences logiques aux essences alogiques et irrationnelles,
aux valeurs qui échappent à toute définition, en vertu de leur singularité,

et ne peuvent être que vécues. Dans ses études sur la sympathie

(l), Scheler a repris et illustré les remarques de Pascal sur P« ordre
du cœur ». M. Blondel, lui aussi, s'appuie sur Pascal, ainsi que sur
saint Augustin et sur Newman.

Rappelons brièvement, avant d'apporter nos remarques personnelles,

la critique que le P. de Tonquédec dans Immanence, puis
M. Jacques Maritain dans les Réflexions sur l'intelligence et sur sa

vie propre ont faite de la théorie blondélienne de la connaissance ; le

point de vue thomiste des deux critiques rend leurs observations
d'autant plus intéressantes.

Dans son ouvrage d'une vigoureuse dialectique le P. de Tonquédec

examine les divers aspects de la pensée de M. Blondel. Je ne retiens
ici que ce qu'il dit, sur la base des premiers ouvrages de notre
philosophe, de sa théorie de la connaissance.

D'une part, M. Blondel déforme la notion de concept et la connaissance

réfléchie, en attribuant aux intellectualistes l'affirmation selon

laquelle le concret pourrait être connu par la seule pensée conceptuelle,

par la seule dialectique. Depuis le positivisme, en effet, nul
ne prétend qu'une idée puisse « égaler » le réel qu'elle exprime.

D'autre part, il place au-dessus de la connaissance intellectuelle
une connaissance directe, vivante, où la notion de vérité perd sa

signification ; elle devient, en effet, « la cohérence totale de la vie.
Elle est bien encore un rapport, mais, outre que ce rapport n'est
jamais réalisé, il n'existe pas entre connaissance et réalité. L'équation

qui tend sans cesse à s'établir est celle des virtualités intérieures
et de leurs réalisations » (p. 90).

Quant à M. Maritain, il reprend, contre M. Blondel, le procès
séculaire du thomisme contre l'augustinisme. Il maintient une dis-

(') Wesen und Formen der Sympathie (1923), trad, franc, de M. Lefebvre dans la
collection Payot : Nature et formes de la sympathie (1929).



MAURICE BLONDEL 327

continuité, un hiatus entre la raison et la révélation, entre la pensée
réfléchie et la connaissance par affinité, par amour, qui relève de la

grâce, donc du surnaturel. En effet, si la connaissance par concepts
était finalement dépendante de la connaissance par grâce, comment
expliquer la valeur de l'œuvre d'Aristote, par exemple

Du point de vue thomiste, la connaissance notionnelle est la
connaissance réelle. « Sous prétexte d'assurer l'intégralité et la cohésion
de la vie de l'intelligence», dit notre critique, «on brouille tous les

objets formels. On concerte entre elles avec soin des expressions

empruntées à saint Thomas, et l'on blesse saint Thomas à la
prunelle de l'œil, en supprimant les distinctions essentielles par lesquelles
il assure à la fois et la surnaturalité de la sagesse des saints, et la
vraie nature de l'intelligence humaine, et la valeur de la connaissance

intellectuelle. On fait en réalité de la contemplation mystique
le terme suprême auquel l'effort philosophique est ordonné, et Pon

refuse toute valeur véritablement réelle et réaliste à la connaissance

tant qu'elle n'est pas parvenue encore à ce terme. » (p. 103)

La théorie de la connaissance est l'introduction naturelle à l'ontologie

; mais comment examiner le problème de la connaissance si

l'on n'a aucune idée de l'être Réciproquement, comment méditer

sur l'être sans se soucier de la connaissance que nous en pouvons
acquérir et de ses méthodes La théorie de la connaissance et l'ontologie

se fondent donc réciproquement ; rien d'étonnant par conséquent

à ce que, déjà dans la théorie blondélienne de la connaissance,

nous trouvions une attitude très nette devant le problème de l'être.
Car pourquoi M. Blondel souligne-t-il l'insuffisance du concept, de

l'activité réfléchie de l'esprit D'où vient son anti-intellectualisme
De sa théorie de l'être, de son organicisme, d'après lequel tout tient
à tout, tout dépend de tout. Or, cette interdépendance universelle rend

nécessairement déficiente toute vue fragmentaire du donné, et par là
même insuffisant tout concept déterminé.

Tout est interdépendant : M. Blondel donne à ce principe un sens

t rès précis W ; il n'y a rien au-dessous ou au delà du phénomène ;

ce n'est donc pas par un noumène sous-jacent que cette interdépen-

(') Voir P. Archambault, Vers un réalisme intégral. L'œuvre philosophique de

Maurice Blondel, 12e Cahier de la Nouvelle Journée (1928).



328 MARCEL REYMOND

dance est assurée, mais par le sujet connaissant, envisagé comme
sujet d'inhérence.

De là la critique que fait M. Blondel de l'extrinsécisme, consistant
à envisager la réalité par pièces isolées, d'où l'on tire des vérités
fragmentaires qu'on juxtapose les unes aux autres. De là son
apologie de la connaissance dite « réelle », par affinité, en ce qu'elle ne
morcelle pas le réel comme la connaissance notionnelle.

De ce point de vue, il est clair que tout intellectualisme visant à

superposer au réel un réseau de relations notionnelles n'est pas
satisfaisant.

Pour cette même raison, M. Blondel affirme une continuité entre
les diverses formes de la connaissance, entre la connaissance notionnelle

et la connaissance réelle.

Tout est donc suspendu au principe de l'interdépendance, à l'or-
ganicisme, dont le principe d'unité est le sujet connaissant. Tout
donné est sans doute relatif à un esprit qui le pense, mais la critique
blondélienne de la connaissance fragmentaire ne porterait que s'il y
avait interdépendance rigoureuse entre les seuls phénomènes, en
l'absence de tout sujet. Comme tel n'est le cas, ni en fait, ni dans

la pensée de M. Blondel, la connaissance d'un ensemble limité de

faits n'est pas nécessairement viciée parce que l'attention se porte
sur cet ensemble exclusivement.

En fait, toute connaissance, la connaissance philosophique
comprise, est limitée ; une connaissance totale est une limite qui se déplace
incessamment. A priori déjà, le principe de l'interdépendance
universelle revient à nier la possibilité même d'une connaissance réfléchie,

il mène au scepticisme ; en fait, il est indéfendable ; il y a des

interdépendances, non une interdépendance absolue entre tous les

éléments du donné. Sans doute, plus le champ de la connaissance

s'étend, plus les résultats de la connaissance partielle doivent-ils
être mis au point, harmonisés entre eux ; mais ils ne doivent pas
nécessairement être abandonnés ou modifiés entièrement.

Les vues de M. Blondel sur la solidarité de la connaissance réfléchie

et de la connaissance mystique apparaissent donc comme non fondées

en fait. Sur ce point, je suis d'accord avec M. Maritain. La connaissance

dite « réelle » est une connaissance sui generis, non indispensable

à l'exercice normal de l'intelligence commune. La question de

savoir si cette connaissance est surnaturelle sort de mon propos ;

car il faudrait, au préalable, résoudre une foule de problèmes ressor-



MAURICE BLONDEL 329

tissant à l'epistemologie et à la métaphysique. Quoi qu'il en soit, il
y a discontinuité entre la connaissance philosophique et la connaissance

mystique.
La connaissance philosophique ne diffère pas radicalement de la

connaissance scientifique, puisque celle-ci reconnaît, à côté des vérités
de faits, des vérités de raison. Celles-ci portent sur un devoir être
dont la connaissance suppose celle de l'être.

Qu'est-ce ensuite que le concept Loin d'être un écran qui
masquerait le donné à l'esprit, il apparaît comme un réceptacle d'intuitions,

comme une forme élaborée par l'esprit nous permettant de

grouper nos intuitions, de les manier plus facilement.
D'ailleurs, une critique plus grave peut être faite à M. Blondel :

la connaissance rationnelle repose non sur le concept mais sur le

jugement ; elle possède ainsi un dynamisme, une souplesse que
M. Blondel oublie tout à fait dans sa critique, où il en reste à la
conception aristotélicienne de l'intelligence. Sans doute pas de jugement
sans concepts ; mais l'acte de l'esprit est le jugement. Le jugement
porte sur des intuitions, mieux : l'intuition renferme implicitement
un jugement ; il n'est pas d'intuition sans la présence de la pensée

que la réflexion vient déployer. Il y a donc une double erreur à

attendre de l'intuition, comme M. Le Roy, « un savoir absolument
vrai », car, d'une part, il convient de laisser de côté l'adverbe «

absolument », de l'autre, une intuition ne donne un savoir authentique
que par le jugement qu'elle contient ; mais alors, c'est de pensée
réfléchie autant que de pensée intuitive qu'il s'agit. On voit combien

peu est justifiée l'abrupte opposition que statue M. Blondel entre
ces deux modes de connaissance.

L'intuition porte sur l'intelligible et sur le sensible ; l'intuition
intellectuelle, dont le cogito de Descartes reste le modèle et l'idéal,
l'intuition d'un rapport fonctionnel est aussi réelle que l'intuition
sensible, seule décrite dans la Critique de la raison pure. Entre le

concept et l'intuition, la différence est celle de la connaissance médiate

et de la connaissance immédiate.
On accorde volontiers que la pensée est présente dans l'intuition

intellectuelle ; il en va de même, en dépit des apparences, dans
l'intuition sensible. Comme le remarque M. A. Spaier(l), «les impressions
sensibles requièrent encore logiquement le jugement et l'impliquent

(•) Quelques aspects ie l'idéalisme, dans la Revue des cours et conférences du

15 décembre 1930, p. 24.



330 MARCEL REYMOND

en fait. Car la conscience n'est pas une scène sur laquelle viendraient
évoluer des personnages indépendants d'elle et passivement supportés

par elle. Avoir conscience n'est pas soutenir des données mentales,

comme un plateau, ou les contenir, comme un vase : c'est constater

quelque chose, c'est-à-dire porter un jugement existentiel. Une
conscience sans jugements existentiels est une conscience endormie, et
l'éveil d'une conscience consiste en jugements existentiels ».

L'analyse peut bien distinguer entre la sensibilité, l'intuition et le

jugement, ceux-ci n'en sont pas moins associés dans l'acte d'intuition.

D'ailleurs, le problème subsiste : comment accorder à l'intuition
une valeur de vérité en l'absence du jugement, donc de la pensée
réfléchie

L'intuition, avons-nous dit, est connaissance immédiate. Le
contenu de celle-ci peut-il être transposé en connaissance médiate ou
conceptuelle Oui, lorsque le contenu de la connaissance immédiate est

d'ordre sensible ou intelligible. Mais il est, comme Pa montré Max
Scheler, des contenus qui n'ont pas de significations intellectuelles
directes et que, néanmoins, chacun appréhende immédiatement.
Tels sont l'agréable et le désagréable, le beau et le laid, le bien et le
mal. Ces qualités irréductibles ou valeurs sont appréhendées par une
forme sui generis de l'intuition, l'intuition émotionnelle, laquelle ne

peut aucunement être ramenée à une forme dégradée de l'intuition
intellectuelle. Ces valeurs sont singulières, elles excluent la possibilité
d'une généralité, elles peuvent être vécues, mais le discours ne peut
les définir, ni les exprimer ; il ne peut que les suggérer à celui qui
les a déjà vécues.

On voit combien M. Blondel étend arbitrairement le champ de

l'intelligence en l'identifiant à l'intuition, et sans distinguer les diverses

formes d'intuition, l'intuition sensible et l'intuition intellectuelle
rentrant seules dans le domaine de l'intelligence. Aussi la théorie de

M. Blondel, sympathique pourtant dans son aspiration à la connaissance

totale, ne représente-t-elle pas l'activité de l'esprit dans sa

rationalité.
M- Blondel se réclame de saint Augustin, de Pascal et de son

« ordre du cœur » ; pourtant celui-ci a écrit : « Personne n'ignore
qu'il y a deux entrées par où les opinions sont reçues dans l'âme :

l'entendement et la volonté. La plus naturelle est celle de l'entendement,

car on ne devrait jamais consentir qu'aux vérités démontrées;
mais la plus ordinaire, quoique contre la nature, est celle de la



MAURICE BLONDEL 331

volonté car tout ce qu'il y a d'hommes sont presque toujours
emportés à croire non pas par la preuve, mais par l'agrément. Cette
voie est basse, indigne et étrangère... » (De l'esprit géométrique)

Le style chaud, affectif, allusif de M. Blondel évoque plus de choses

que sa pensée n'en étreint, d'autant plus que les exemples sont rares
dans l'exposé de cette philosophie qui entend être concrète avant
tout. Comme l'augustinisme M, dont l'esprit a été remarquablement
caractérisé par M. Gilson à la fin de son Introduction à l'étude de

saint Augustin, «pour définir un point quelconque de sa doctrine,
il lui faut absolument l'exposer tout entière » (p. 294). Avec saint

Augustin, M. Blondel proclame l'insuffisance d'une philosophie qui
prétendrait, par un effort purement spéculatif, résoudre les énigmes

que posent l'homme et l'univers. Sa philosophie est un intégrisme ;

chacune de ses thèses touche au centre même de la doctrine. Celle-

ci pourrait être figurée par une circonférence, alors que des doctrines

plus purement rationnelles — dans l'intention de leur auteur, du
moins — comme le thomisme, font penser à une chaîne d'anneaux, à

une succession unilinéaire.
Le défaut de la philosophie de M. Blondel, telle que nous venons

de l'exposer, nous paraît résider dans son coefficient d'affectivité et,

pour tout dire, dans sa subjectivité. Certes, nous ne faisons pas fi des

besoins profonds et permanents de l'âme humaine, mais, en matière
de connaissance, le moi trop présent peut induire en erreur le .phi¬

losophe comme le savant. Même dans l'examen de problèmes qui,
directement ou indirectement, engagent notre destinée, il convient

tout d'abord de pratiquer l'objectivité et le désintéressement.

Le problème de l'intelligence, en particulier, demande à être pris
moins en gros, moins en bloc. Le philosophe doit, à la lumière de

son expérience et de la connaissance scientifique, trop laissée dans

l'ombre par M. Blondel, décrire objectivement les conditions
inéluctables dans lesquelles, en fait, nous pensons. Pour cette tâche,

une expérience strictement personnelle ne saurait suffire ; comme
les travaux de M. Brunschvicg sur la philosophie des mathématiques
et des sciences expérimentales le montrent, il faut s'adresser à

l'histoire, c'est-à-dire à l'expérience collective de l'humanité. Sans

doute, il faut dépasser l'histoire, et indiquer, comme l'a fait M. La-

(') Cf. l'article de M. Blondel sur saint Augustin dans le 17e Cahier de la Nouvelle
Journée, 1930.



332 MARCEL REYMOND

lande, en quel sens, dans quelle direction s'oriente la pensée rationnelle

; car seule la connaissance de cette direction nous permet de

marcher dans le sens de la vraie rationalité.
La vraie manière d'étudier le problème, je la trouve donc dans

les ouvrages des deux philosophes que je viens de citer, comme aussi

dans ceux de M. Meyerson, de M. Spaier, et, chez nous, entre autres,
dans L'idée de la raison, de M. Jean de la Harpe. C'est par une analyse
minutieuse de la pensée à l'œuvre dans les diverses sciences, dans la
morale et dans la philosophie, qu'on pourra, par approximations
successives, serrer de plus près le problème.

Marcel REYMOND.


	M. Maurice Blondel et le problème de l'intelligence

