Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: Théologie et métaphysique. Partie |, Le probleme de la méthode en
théologie

Autor: Fornerod, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380205

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEOLOGIE ET METAPHYSIQUE

I

LE PROBLEME DE LA METHODE EN THEOLOGIE

Rien n’est plus faux que de se représenter le développement de
Phumanité comme une poussée irrésistible vers le progrés, poussée
s'orientant dans une seule direction, toujours rectiligne. Rien n’est
plus cahotique, au contraire, que les mouvements qui se dessinent
au sein des sociétés humaines. Les hommes seront toujours ballottés
par des courants divers, opposés. Si la mer a ses marées, avec
leurs flux et reflux, notre vie spirituelle est soumise aux rythmes
les plus variés. En une seule génération nous assistons a des revi-
rements complets, qui sont toujours des plus suggestifs. C’est pré-
cisément a la lumiére d’un de ces revirements dans le domaine de
la théologie que nous voudrions examiner le probléme de la
méthode en théologie.

Pour caractériser D’orientation des esprits a 1’époque de norte
jeunesse, nous pourrions reprendre le titre d’une brochure qui fit
beaucoup de bruit en son temps : Théologie et métaphysique, due a la
plume du professeur Ritschl de Géttingen que nous eimes le bonheur
d’entendre au cours du semestre d’été 1886. La thése soutenue dans
cette étude était celle de Paffranchissement de la servitude de la
métaphysique grecque, dont les dogmes des grands conciles cecu-
méniques du quatrieme siécle sont tout imprégnés. Et en revendi-
quant ’autonomie pour la vie religieuse et chrétienne, Ritschl pous-
sait ses disciples a rechercher le terrain historique comme le véritable
fondement de I’édifice chrétien. De la métaphysique a Phistoire,
tel était le mot d’ordre.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. §., t. x1x (N° 81, 1931). 20



302 ALO1S FORNEROD

Cette orientation des esprits n’était pas le fait de Pécole ritsch-
lienne seule, c’était un courant général. Nous en avons été enveloppé
dés notre enfance.

Le changement de programme dans nos écoles primaires, qui a
substitué I’histoire sainte au fameux catéchisme d’Ostervald, en
est une manifestation. A P’dge de huit 4 neuf ans, en classe, trois ou
quatre fois par semaine nous avons 4nonné les demandes et les
réponses de I’« & quoi tend » et de P«est-ce assez», sans les comprendre ;
le premier contact avec la théologie ne nous a laissé que des impres-
sions d’aridité, de lassitude et d’ennui. Au college communal d’Aven-
ches, Thistoire biblique de ’Ancien et du Nouveau Testament étant
bien plus a la portée des enfants que la dogmatique catéchétique,
nous avons vivement apprécié ce progrés pédagogique fortement
influencé par le courant général qui délaissait les spéculations théo-
logiques pour s’attacher d’autant plus aux faits de I’histoire biblique
et de I’histoire chrétienne.

Si cette orientation des esprits avait ses répercussions a I’école
elle s’est fait sentir puissamment dans les catéchismes. Nous avons eu,
pour notre part, une instruction religieuse tout a fait ancien style.
Nous conservons une grande reconnaissance a notre respectable
pasteur qui a si puissamment inculqué a notre cceur et & notre cons-
cience la certitude que la religion est le bien supréme et que I’Evan-
gile renferme la supréme réalité. Ah! si tous les cours de catéchisme
avaient ce résultat-la ! Seulement, la religion nous était présentée par
notre vénéré catéchete, Francois Jomini, dans les cadres d’une théo-
logie supranaturaliste. Le manuel employé était le Catéchisme évan-
gélique. Tout était imprégné de ce surnaturel physique a haute dose
qui faisait des vérités chrétiennes des dogmes planant au-dessus de
la raison humaine, mais se justifiant par la preuve des miracles.
Le cadre de ce catéchisme ne nous paraissait pas s’accorder avec
la vie humaine; notre conscience de catéchumene en était troublée.
Aussi fmes-nous singulierement soulagé lorsque nous apprimes
que, contrairement a l’usage, notre pasteur ne réclamerait pas de
nous cette année-la une confession de foi détaillée. Décidément, le
germe de Phérésie était déja en nous!

Ce genre de catéchisme a été abandonné. Si nous prenons les
catéchismes qui ont été en usage depuis une quarantaine d’années,
nous constatons que les préoccupations d’ordre pratique et d’ordre
historique sont devenues prépondérantes. L’élément de vie est bien



LA METHODE EN THEOLOGIE 303

plus accentué et I’emporte sur la spéculation théologique, Dans le
domaine de la catéchisation nous constatons donc [cette orientation
des esprits : de la métaphysique a P’histoire. _

Cette orientation-la était souveraine aussi dans nos Facultés de
théologie.

Lorsque nous sommes entré en Faculté, la vocation pastorale
nous attirait; elle nous a séduit dés notre enfance. Mais ce n’était
pas son empreinte pratique qui nous fascinait, lors de notre sortie
du gymnase. Nous étions dominé par une soif dévorante de vérité.
Nous désirions étre au clair sur les graves problemes de la vérité
religieuse et chrétienne. Et nous espérions bien trouver enfin en
théologie un systéme complet, absolu, des formules intangibles. Nous
n’avons pas trouvé ce que nous cherchions, mais nous avons trouvé
plus et mieux. Grice & nos vénérés et aimés professeurs Eugene
Dandiran, Paul Chapuis, Henri Vuilleumier, Louis Durand, nous
avons saisi la distinction fondamentale qui existe entre inspiration
chrétienne et les formules qui cherchent a exprimer. cette inspira-
tion. Au cours de nos études, il nous a été donné de faire de véri-
tables expériences religieuses et chrétiennes. Pour nous, le principe
matériel du protestantisme In’est pas une simple doctrine mais un
principe de vie. La communion personnelle avec le Christ, notre Sau-
veur, qui nous assure le pardon et la grice de notre Pere céleste, est
ce qu’il y a de plus profond dans la piété chrétienne. Si Pinspiration
de vie est ’essence du christianisme, les formules qui cherchent a
rendre compte de cette inspiration, si nécessaires, si indispensables
qu’elles soient, doivent toujours rester subordonnées a cette inspi-
ration. C’est 1a le terrain sur lequel nous avons cherché a bitir notre
dogmatique. En nous plagant sur le plan de la vie chrétienne, nous
nous efforcons de trouver les formules, les doctrines qui rendent le
mieux compte de cette vie, de cette inspiration divine. Notre posi-
tion prise en dogmatique est fidele a Pexpérience chrétienne faite en
Faculté de théologie.

Et si en théologie nous n’avons pas trouvé un systéme de vérités
intellectuelles absolues mais bien la vérité dans son sens absolu, dans
Pinspiration chrétienne elle-méme par contre, nous avons rencontré
Papplication la plus loyale de la méthode historique aux documents
religieux. Le respect des textes et des documents,’étude la plus scru-
puleuse de tous les courants et de tous les systémes ont été poussés
dans nos Facultés de théologie aussi loin que possible. Les disciplines



304 ALOIS FORNEROD

historiques n’absorbent-elles pas la plus grande place dans nos pro-
grammes, ne constituent-elles pas le noyau de I’enseignement théo-
logique? Grace a la méthode historique, les religions de ’humanité
sont examinées avec impartialité. L’Ancien Testament n’est plus
envisagé comme un bloc, mais une histoire d’Israél et de sa religion
avec ses phases principales a vu le jour. Le Nouveau Testament, avec
ses courants variés, nous montre les divers aspects de ’impression
puissante faite par le Christ sur la premieére génération chrétienne.
Et Phistoire du christianisme, I’histoire des dogmes, ’histoire de la
théologie moderne font ressortir tous les développements de la
vie et des idées qui ont surgi au cours de I’évolution du christianisme
a travers les siecles. Lors de notre séjour a Paris en 1888, nous
avons encore per¢u dans le monde protestant les remous produits
par une lecon d’ouverture du professeur Auguste Sabatier sur
Pévolution des dogmes. L’idée d’un dogme qui nait, qui se développe,
qui se cristallise ou se volatilise paraissait encore singuliérement
tandancieuse a ses auditeurs. Elle était pourtant toute naturelle:
c’était une simple conséquence de I’application de la méthode his-
torique aux manifestations religieuses.

De la métaphysique a l’histoire, telle était donc l’orientation des
esprits vers la fin du dix-neuviéme siecle.

Et maintenant nous constatons autour de nous un fort mouve-
ment de réaction. Nous sommes enveloppés d’une tout autre atmos-
phere. Le mot d’ordre actuel est: de Phistoire a4 la métaphysique.
L’histoire, oui, continuons a en faire, mais, nous dit-on, I’histoire ne
peut pas nous fournir une base solide pour nos convictions chré-
tiennes, nous avons besoin d’un fondement métaphysique.

Quelle est la cause principale de ce revirement des esprits? A nos
yeux, elle réside principalement dans le relativisme qui a été mis en
évidence surtout par les études du Nouveau Testament. Le relati-
visme ne saurait engendrer que des probabilités, que des conclusions
des plus fluides, des plus subjectives. Le relativisme est ’antithese de
Pabsolu. Or la foi ne saurait se passer de certitudes absolues.

La crise en théologie est parallel. a celle qui s’est déroulée dans
le domaine de la philosophie. Au milien du dix-neuviéme sitcle, le
mirage de la science exergait toute sa séduction. Les progres scien-
tifiques étaient si merveilleux que la méthode scientifique était pronée
non seulement dans les domaines ou son application est légitime et
normale, & savoir dans toutes les sciences phénoménales ot, en face



LA METHODE EN THEOLOGIE 305

des diverses familles de phénomenes, le savant recherche les rapports
qui existent entre eux, mais elle paraissait devoir donner la solu-
tion a tous les problémes que I’esprit humain se pose. La méthode
scientifique était prise comme un principe métaphysique, devant
donner une explication de tout. Le mouvement positiviste d’un
Auguste Comte n’est-il pas l’illustration de [cette application uni-
verselle de la méthode scientifique, ne devait-il pas amener ’ave-
nement de ’¢re nouvelle positiviste, succédant a I’¢re mythique
religieuse, a I’¢re métaphysique? Souvenez-vous des trois dges suc-
cessifs. Cette hégémonie universelle de la science n’éclate-t-elle pas
dans les ceuvres d’un Taine, d’un Renan? L’opposition des inspirations
religieuse et morale de la vie spirituelle et des nécessités de la mé-
thode scientifique a joué un réle dans la formation de la théologie
d’un Auguste Sabatier, qui s’efforgait de concilier et les exigences de
la foi religieuse et celles de la science. Aussi, dans un monde si pénétré
de la valeur universelle de la science, P’article du distingué critique
littéraire Ferdinand Brunetiére sur la faillite de la science a retenti
comme un clairon au sein de la bataille. Et depuis, que constatons-
nous? La science n’est pas morte, elle n’a pas fait banqueroute, elle
continue a faire des découvertes merveilleuses. Dans chaque domaine
scientifique, la méthode continue a étre appliquée et & produire ses
effets salutaires, elle est plus forte que jamais. Pour saisir les rapports
des phénomenes entre eux, aucune autre méthode ne saurait se
substituer a la méthode d’observation et d’expérimentation. Et un
fait constaté par cette méthode poss¢de une valeur, une réalité que
rien ne pourra lui enlever. Mais si la méthode scientifique comme
telle se porte 4 merveille, il n’en est pas de méme de la méthode
scientifique envisagée comme principe métaphysique, c’est-a-dire
comme devant nous donner la solution de toutes les énigmes de ’uni-
vers. Les limites de la science ont été de plus en plus mises au jour.
L’école de philosophie frangaise des Poincaré, des Boutroux, des
Bergson y a fortement contribué pour sa part.

En théologie, nous avons connu aussi le mirage de la méthode
historique. Non seulement P’application de la méthode historique aux
documents religieux paraissait légitime, normale, heureuse, mais
le plan historique semblait devoir nous fournir le seul fondement pour
nos certitudes religieuses chrétiennes.

Certes, nous pouvons comprendre ce mirage de la méthode histo-
rique, car en dépit des exagérations d’une critique négative les



306 ALOIS FORNEROD

résultats acquis du travail théologique et historique sont admirables
et ne sauraient étre niés. Ses découvertes sont merveilleuses.

Larésurrection du monothéisme juif n’en est-il pas un bel exemple?
Grace a la critique biblique, les vues sur ’Ancien Testament ont été
renouvelées du tout au tout et les puissantes personnalités des
prophetes, de ces hommes de Dieu qui constituent une série unique
au sein de ’antiquité, sont apparues si vivantes. Quel contraste, en
effet, entre les conceptions sur PAncien Testament qui prévalaient
au sein de la tradition orthodoxe protestante régnant lors de notre
jeunesse et les conceptions autrement plus psychologiques, plus
vraies, de la théologie historique actuelle! L’Ancien Testament n’était
qu’un recueil de dicta probantia en faveur de la dogmatique ortho-
doxe. On y cherchait des textes qu’on isolait de leur contexte pour
prouver le dogme de la Trinité par exemple. Les livres des prophetes
ne servaient qu’a établir des prophéties formelles indiquant des
sitcles & I’avance quelques détails de la vie du Christ. Mais quant a
Phistoire réelle, si palpitante, d’Israél et de sa religion avec ses
courants différents, avec ses périodes progressives, il n’en était pas
question. L’hégémonie de la dogmatique voilait, laissait dans ’ombre
les faits eux-mémes de l’histoire. Le comble de cette hégémonie de
la dogmatique nous est apparu dans la maniére dont un pasteur de
notre connaissance pratiquait son instruction catéchétique: avec
ses éleves il trouvait moyen de trouver toute la matiére de son ensei-
gnement en commentant simplement les deux premiers chapitres
de la Genese! Quelle découverte que celle de la vie de tous ces pro-
phetes de ’ancienne alliance quand on les replace dans leur cadre, au
milieu de toutes leurs luttes, au sein de toutes les circonstances poli-
tiques, sociales, religicuses de leur époque. Oui, ce fut une véritable
résurrection. Les 4mes chrétiennes, comme elles peuvent s’étancher
a cette source toujours jaillissante du monothéisme juif! Il n’y a pas,
pour ’Ancien Testament, de conflit entre la science historique et la foi.
Les deux peuvent fort bien se pénétrer et bénéficier 'une de I’autre.

Et si engouement pour Ihistoire religieuse se comprend lorsqu’on
s’agit de ’Ancien Testament, il s’explique tout aussi bien lorsqu’on
se place sur le terrain du Nouveau Testament et en face de la person-
nalité de Jésus de Nazareth.

La Vie de fésus, ’Ernest Renan, est de 1863. Son apparition a
produit un grand scandale dans le monde catholique et protestant.
Nous n’avons pas ici & caractériser ce portrait, qui est plus ’ceuvre



LA METHODE EN THEOLOGIE 107

d’un esthete que celle d’un vrai psychologue religieux, ce qui nous
fait comprendre ce scandale. Mais dans le monde des indifférents,
des sceptiques, cet ouvrage fit une impression fort différente: il donna
Pimpression que le Christ pouvait étre une véritable personnalité
historique. Le Christ ne lui était connu que par les statues des Eglises,
par les images religieuses ; il planait dans ’empyrée, dans un monde
céleste qui n’avait pas plus de réalité que les mythes. Alors ce Jésus
de Nazareth, replacé dans son cadre historique, prenait une exis-
tence humaine. On pouvait concevoir sa réalité. Sur le terrain de ’his-
toire, le Christ reprenait vie.

Cette impression produite sur le monde profane par la Vie de Fésus
de Renan, nous en retrouvons une analogie dans le monde théologique.
Aussisous ’empire des préoccupations historiques, la floraison de Vies
de Jésus se comprend, s’explique. Quelles que soient les plateformes
infiniment variées ou se sont placés leurs auteurs, il y avait un effort
' commun, ils obéissaient aux mémes mobiles : tous voulaient retrouver
la base historique, seule vraie a leurs yeux pour esquisser sa per-
sonnalité. Les spéculations christologiques, toutes pénétrées de méta-
physique, voilaient par trop de nuées auréolées son humanité. Avec
Papplication de la méthode historique aux documents évangéliques
on découvrait le sol ferme de P’histoire, on retrouvait ’humanité du
Christ. Les premiers disciples ne pouvaient douter de la réelle huma-
nité du Christ, eux qui ont commencé par aller de lieu en lieu avec’
Jésus de Nazareth, préchant la bonne nouvelle du Royaume de
Dieu, guérissant les malades. Avec le cadre de la vie terrestre de
notre Sauveur, il nous semblait avoir retrouvé le point de départ
pour examiner sa personne et son ceuvre. La base historique parais-
sait meilleure que la base métaphysique des grands conciles cecumé-
niques.

Et ce qui, avec la méthode historique, paraissait une nécessité:
prendre pour point de départ le Christ historique, se fit sentir dans
le domaine dogmatique. Le professeur Frédéric Godet, de Neuchitel,
était, alors que nous étions étudiants, une véritable colonne du monde
théologique romand. Il était entouré d’estime, de respect par tous.
En christologie, quelle doctrine professait-il? Il était 'un des
représentants les plus brillants de la doctrine de la kénose. Cette
doctrine passait alors pour la doctrine la mieux venue. C’était 'or-
thodoxie du temps, alors que finalement elle était une hérésie en
regard de orthodoxie de Nicée, une hérésie que nos jeunes réac



308 ALOIS FORNEROD

tionnaires d’aujourd’hui ne comprennent plus, qu’ils ignorent plutét.
La doctrine de la kénose n’était-elle pas finalement une tentative
ingénieuse de combiner les bases, les éléments essentiels de la christolo-
gie des grands conciles ecuméniques du quatrieme siécle avec les
exigences de la méthode historique? De la la these centrale de la
doctrine kénosiste. Le Christ A0yog en s’incarnant, en venant prendre
la forme humaine pour avoir une existence terrestre, s’est dépouillé
de ses attributs divins et n’a conservé, comme le disait le professeur
Gretillat, « que son moi nu divin», renongant aux attributs de ce
moi divin. Jésus de Nazareth a eu une véritable existence humaine.
La doctrine de la kénose justifiait donc le courant historique qui
cherchait a reconstituer le cadre de la vie de Jésus.

Retrouver le fondement historique de la personne du Christ est
un besoin des plus légitimes. Il est normal, il est rationnel. La méthode
historique est toute justifiée lorsqu’elle examine avec minutie les
textes du Nouveau Testament,

Seulement, malgré ses résultats heureux, la méthode historique
est pourtant incapable a elle seule de fournir les certitudes dont
la piété a besoin; elle ne met pas ’Ame en contact avec I’absolu ;
elle ne s’occupe que des manifestations de la vie chrétienne ; elle ne
saurait étre envisagée comme la source méme de la vie religieuse.
Avec la méthode historique nous restons toujours sur le plan phéno-
ménal, nous nageons en plein relativisme, nous sommes enfermés
dans le domaine du relatif et nous ne pouvons en sortir sans étre
infideles a la méthode historique elle-méme.

Or ce relativisme des choses historiques a été mis de plus en plus
en évidence, surtout au cours des études exégétiques du Nouveau
Testament. Si ’Ame chrétienne peut encore se désaltérer a la source
du monothéisme des grands prophetes malgré le relativisme de
Phistoire d’Israél, ’4me chrétienne souffre du relativisme de I’his-
toire évangélique ; elle réclame tout naturellement un fondement
plus certain, plus solide que le fondement historique. Les certitudes
chrétiennes ne sauraient se passer de métaphysique.

Le relativisme historique n’engendre-t-il pas nécessairement le
subjectivisme, lorsqu’il s’agit non pas seulement de la constatation
de faits précis bien documentés, mais de vues générales, de repré-
sentations plus ou moins hypothétiques?

Que constatons-nous dans le domaine religieux ? Les divers cou-
rants n’ont-ils pas tous la tendance a se représenter les origines du



LA METHODE EN THEOLOGIE 309

christianisme & I'image de leurs propres conceptions ? Jésus-Christ
a été le meilleur médium pour les spirites. Il a été le scientiste avant
la lettre pour les disciples de Mrs Eddy. Le christianisme social ne
veut voir en Jésus qu’un réformateur social. Le catholicisme trouve
déja en germe dans le groupe des douze apétres tous les éléments du
systéme catholique. Tandis que les Quakers soutiennent, avec plus
de raison, le haut spiritualisme du christianisme primitif.

Eh bien, cette différence d’appréciations des origines chrétiennes
par les divers courants religieux, vous la rencontrez dans le domaine
théologique, alors méme qu’il semblerait qu’avec une application
loyale de la méthode historique on devrait arriver & une impartialité,
a une objectivité aboutissant a4 des conclusions semblables, pour ne
pas dire identiques. Or cette unité de vues sur le Christ historique
n’est qu’une illusion. Nous nous trouvons en présence d’une variété
infinie de portraits du Christ. Vous n’avez pas deux Vies de Jésus
identiques. Autant d’auteurs de Vies de Jésus, autant de représen-
tations différentes. Chacune reflete le point de vue théologique de
son auteur. Les Vies de Jésus mettent bien en évidence le subjecti-
visme inhérent aux représentations religieuses, lorsqu’il ne s’agit
plus de faits bien précis et documeatés, mais de vues générales.

Et avec le subjectivisme, le relativisme historique met en saillie
le role si grand que I’hypothese joue au sein des recherches histori-
ques. Or quoi de moins certain que Phypothese! Les conjectures
dans les problémes que soulévent nos évangiles paraissent devenir
plus prépondérantes que jamais. L’évolution du probléme synop-
tique en fournit la preuve. Au temps de nos études, la jrecherche des
sources dominait tout. Quel réle a joué la tradition orale ! Dans
quels rapports devions-nous concevoir les hoyia de Matthieu et le
premier Marc ? Ces sources ne fournissaient-elles pas une base his-
rique solide ? Mais voila que I’axe des problémes s’est déplacé. Il
s’agit aujourd’hui de découvrir le Jésus de Nazareth vraiment histo-
rique et de le dégager de nos sources, tout imprégnées de l’in-
fluence des premieres communautés. Car nos évangiles synoptiques ne
sauraient étre envisagés comme de véritables histoires, au sens
moderne de ce mot. Ne sont-ils pas plut6t des écrits de propagande,
de véritables catécheses reflétant les préoccupations théologiques ou
liturgiques des milieux chrétiens d’ou ils sont sortis ? Or, en I’absence
de documents remontant plus haut que ’an 70, ce départ entre le
Christ historique et les influences déformantes des communautés



j10 ALOIS FORNEROD

chrétiennes sur nos documents donne naissance non pas a des certi-
tudes, mais a une infinité d’hypotheses des plus problématiques.
Certes, Papplication de la méthode historique aux évangiles synop-
tiques n’implique pas Pobligation de prendre les hypotheses les plus
aventureuses comme les plus plausibles. Pour notre part, alors méme
que les influences des premiers milieux chrétiens sur nos documents
nous paraissent incontestables, nous sommes persuadé que la tra-
dition chrétienne renferme un noyau de données primitives bien
plus considérable que ne se ’imaginent les représentants des theéses
les plus avancées. Mais toujours est-il que nos évangiles synoptiques
soulevent de nombreux problémes en présence desquels nous ne
saurions arriver 4 des conclusions admises par tous les historiens. Si
fausse que nous paraisse la these d’un Couchoud, qui range la per-
sonne du Christ dans le domaine mythique, cette thése n’en existe
pas moins, établissant par sa présence méme le relativisme des
recherches historiques.

Et alors, en présence de ’empreinte subjective et hypothétique du
relativisme historique, nous comprenons la réaction de nos jeunes
de la génération d’aprés-guerre. Ils ont soif de certitudes, ils récla-
ment un fondement plus solide que le terrain fangeux et mouvant
du phénoménisme des manifestations historiques. Et ils se tournent
anxieusement du c6té de la métaphysique religieuse. La plateforme
des spéculations théologiques et philosophiques ne serait-elle pas
plus propice pour y fixer les assises de leur foi ? Et les uns retrouvent
la métaphysique des grands conciles cecuméniques du quatrieme
siecle, interprétée par la Somme de Thomas d’Aquin: c’est donc par
un retour au moyen age qu’ils cherchent a se libérer du subjecti-
visme et du relativisme des recherches historiques. D’autres de-
mandent leur salut aux spéculations de nos réformateurs, im-
prégnées du témoignage du Saint-Esprit : de la un retour a
Pautorité de Calvin. Le mot d’ordre est donc aujourd’hui: de
Phistoire a la métaphysique.

Examinons a la lumitre de ce revirement des esprits le pro-
bléme de la méthode en théologie.

Malgré tous les déficits, toutes les incertitudes, toutes les lacunes
que la méthode historique apporte dans ses conclusions, cette méthode
ne saurait étre discréditée. Du moment que nos livres bibliques et
symboliques sont des documents littéraires, ils ne sauraient étre



LA METHODE EN THEOLOGIE k33

soustraits 4 Pexamen minutieux de la critique historique. La méthode
allégorique, la méthode spéculative ne sauraient se substituer a la
méthode de l’histoire. L’application loyale de cette méthode se
légitime dés qu’on abandonne la doctrine de la théopneustie qui
voudrait soustraire les livres bibliques aux condition humaines de
toute production littéraire. Le probléme le plus discuté au sein de la
Société vaudoise de théologie dans le dernier quart du dix-neuvieme
siécle a été celui de Pinspiration des Ecritures et de 1’autorité de la
Bible. Nous revoyons les premiéres séances auxquelles nous avons
assisté, et particulierement la figure du professeur Astié, ce défenseur
si distingué du spiritualisme et de l’individualisme chrétiens. Il
revenait sans cesse sur l’autorité interne, sur Pévidence comme

orme de la vérité, repoussant toute notion d’autorité extérieure
imprégnée de plus ou moins de théopneustie. Astié avait raison.
La Bible ne saurait plus étre prise comme un seul bloc, soustrait aux
conditions humaines de la formation d’une littérature religieuse. Les
livres bibliques doivent &tre examinés les uns aprés les autres,
replacés dans leurs cadres, expliqués par les circonstances histori-
ques de leur formation. Et leur valeur religieuse se dégagera tou-
jours de leur contenu, dans la mesure ou ils renferment l’inspira-
tion du monothéisme juif et surtout Dinspiration chrétienne elle-
méme. La théorie du bloc a recu son coup de mort; I’application
loyale de la méthode historique aux livres bibliques ne saurait étre
que le seul procédé de Pexégese. Les apotres du mouvement de la
Dréme, les chefs de cette brigade revivaliste, si pénétrés qu’ils soient
d’autorité divine, si bien disposés qu’ils soient religieusement, en
reprenant la theése de la théopneustie la plus stricte n’arriveront
jamais a lui redonner la vie, car rien ne peut contre la vérité. Sur le
terrain historique la vérité éclate par I’étude impartiale des docu-
ments. Si la méthode scientifique ne saurait étre anéantie, la
méthode historique ne saurait rester ignorée, elle triomphera toujours.

Et non seulement la méthode historique conserve toujours sa
valeur mais la recherche d’un fondement historique pour notre foi
se justifie et s’imposera toujours & nous. La foi vient, disait ’apbtre
Paul, de ce que l’on entend. La condition extérieure pour que la
piété éclose dans une dme est le contact avec les traditions histo-
riques d’une religion. Une 4me brahmane ne se congoit qu’enveloppée
de traditions brahmaniques. La foi musulmane ne peut surgir que
dans un milieu mahométan tout pénétré de traditions islamiques.



312 ALOIS FORNEROD

Vous ne rencontrerez pas davantage de chrétiens quileseraient devenus
sans un contact quelconque avec les traditions chrétiennes, Des lors
si I’élément extérieur des traditions religieuses est une des conditions
de la naissance de la piété, il importe de fixer dans le temps et dans
Pespace les origines de notre religion. Notre foi n’est pas indépen-
dante des faits historiques qui ont enveloppé la source de I’inspiration
chrétienne dont nous bénéficions aujourd’hui encore. Nos recherches
historiques pourront nous faire modifier méme singuliérement les
représentations que nous nous faisions de nos origines chrétiennes,
elles pourront nous présenter les lacunes, les mysteéres dont ces origi-
nes sont encore enveloppées. Elles ne deviendraient désastreuses
pour notre foi que si elles aboutissaient a4 la négation pure, 3 la
confirmation de la theése d’un Couchoud que Jésus-Christ n’est qu’un
mythe. Notre foi, c’est 1a un de ses postulats, veut que la source de
la vie chrétienne ait jailli, au sein de I’humanité, de la personne histo-
rique de Jésus de Nazareth. Sans cette base historique notre foi ne
serait qu’un simple mirage d’idées mythologiques. Aussi le probleme
de Phistoricité de la personne du Christ reste un des problemes les
plus capitaux. Seulement sila subjectivité et la relativité du domaine
historique permet la naissance des hypotheéses les plus saugrenues
et des plus négatives, la these d’un Couchoud ne saurait passer
pour une véritable donnée historique; elle n’est qu’une hypothese
en face de laquelle la theése de P’historicité de Jésus s’oppose avec
des arguments bien plus solides. Le postulat de notre foi n’est donc
point en contradiction avec des faits établis d’une fagon incontes-
table par la méthode historique. Nous avons pour le christianisme
un fondement historique. Nous ne saurions nous en passer.

La méthode historique conserve sa valeur, inspiration qui est a la
base des études historiques du Nouveau Testament se justifie.
Maintenant si nous devons toujours soigneusement distinguer entre
les hypotheses, les théories qui sont tout imprégnées de relativisme
et les faits eux-mémes attestés par une documentation exacte et
minutieuse, nous devons accorder une grande valeur a ces faits, ils
Pemporteront toujours sur toutes les théories et sur toutes les hypo-
theses. Rien n’est brutal comme un fait, rien ne peut résister a un
fait. Les systémes les plus beaux, les réves les plus brillants, les
théories les plus parfaites sont renversées au contact du moindre
fait qui se trouve en contradiction avec eux.

Prenons la premiere page de la Genese. Une fois que la critique



LA METHODE EN THEOLOGIE 313

historique nous a fait voir les deux sources élohiste et jahviste de la
cosmogonie hébraique, nous ne pouvons plus ne pas les voir, ne pas
reconnaitre leurs divergences. Dés lors toute théorie qui méconnait
ces faits ne saurait étre admise ; elle doit étre repoussée. Sous ’empire
de la dogmatique orthodoxe on cherchait des preuves de la Trinité
dans la premitre page de la Bible. Maintenant sous ’empire de la
réaction la Trinité est de nouveau au premier plan. Et dans ce milien
on est tenté de retrouver la Trinité partout, méme dans la cosmogonie
hébraique. Comme nous faisions cette remarque a un de nos étu-
diants : « Vous ne pouvez pourtant pas avec les représentations
modernes de la critique vous représenter que les sages hébreux
rédacteurs de la Genése aient eu I'idée de la Trinité chrétienne ».
— « Oh non », nous fut-il répondu, « mais la Trinité est quand méme
dans cette premitre page de la Bible. » Entre la maniére historique et
la maniére spéculative d’envisager les textes nous ne devons pas
hésiter. La maniére historique ’emporte et de beaucoup sur la
maniére spéculative. En cas de conflit c’est la spéculation qui doit
respecter les faits mis au jour et non pas I’histoire se courber devant
les exigences d’une théorie qui se trouve en contradiction avec les faits.

Mais si nous reconnaissons tous les droits de la méthode historique
pour établir le fondement historique de notre foi, nous reconnaissons
aussi ses limites. Elle a sa raison d’étre au sein des manifestations
religieuses, elle est au service d’une science phénoménale dont elle
ne saurait dépasser les limites sans étre infidele a elle-méme. Or la
foi dépasse le monde phénoménal, elle a soif de certitudes pour ses
convictions. A cet égard la méthode historique ne saurait nous suf-
fire ; nous devons nous placer sur un autre plan pour trouver la
véritable source des certitudes religieuses et chrétiennes.

Si indispensable que soit le contact avec des traditions historiques
pour qu’une 4me naisse a la piété, ce facteur n’est qu’une des condi-
tions de la vie religieuse, il n’en est pas la source méme. Ce ne sont
pas ceux qui connaissent le mieux les faits religieux qui sont les
plus pieux.

L’intensité de la vie chrétienne ne se mesure pas a ’aune des
connaissances exégétiques. La foi est d’un autre ordre que l’ordre
historique pur, la foi dépasse le monde phénoménal. La foi est un
principe de vie qui a son caractére spécifique. Le fidele est celui qui
vit en communion avec le divin, avec Dieu. Ce contact, s’il est
conditionné par les traditions d’un milieux religieux donné, pro-



314 ALOIS FORNEROD

voque I’éclosion d’un germe de vie qui dépend et des dispositions
religieuses et morales du fidele et de P’action méme de Dieu en
I’homme. Avec la vie religieuse, avec la vie chrétienne nous dépas-
sons la sphere d’une science phénoménale qui ne s’occupe que des
manifestations religieuses, nous sommes transplantés sur le plan
métaphysique, si par métaphysique nous entendons ce qui dépasse
le monde phénoménal, le monde physique. Affirmer un contact réel
de ’homme avec Dieu, c’est admettre ’existence de la transcen-
dance, le domaine du noumene, la sphére du surnaturel, le monde
du divin, la réalité de Dieu. Si la piété est le fruit, le résultat de
cette emprise de ’dme par le divin, par Dieu, la source de toutes les
certitudes religicuses réside dans cette emprise. Aussila piété possede-t-
elle son évidence en elle-méme, elle est 1a vraie source des convictions
fermes et solides. Comme pour le psalmiste, Dieu est et sera tou-
jours pour elle son rocher, sa forteresse.

Prenons les expériences religieuses de PPhumanité. Tiele examine
si, parmi la variété inouie des formes que nous présentent les reli-
gions, il se trouve des éléments permanents que ’on rencontre dans
toutes les religions; et il signale particuli¢rement ces trois éléments :
la priére, le sacrifice, la foi. Vous pouvez concevoir une philosophie
religieuse sans priére, mais la priere n’est jamais absente d’une reli-
gion positive. L’animisme lui-méme ne connait-il pas la priére magi-
que ? Il est des sacrifices grotesques, cruels, impurs, mais toute
religion positive a des sacrifices offerts aux dieux. Et un minimum de
croyance, la fol en une ‘ou plusieurs puissances surhumaines se
trouve a la base de toutes les religions. C’est 13 un axiome de la vie
religieuse. Il n’y a pas deffideles, dans n’importe quelle religion, qui
ne croient a la réalité des esprits des dieux desquels ils attendent
le secours ou dont ils craignent les maléfices. Cet axiome qui est a
la base des religions repose-t-il sur une réalité ou ne serait-il qu’une
vaine illusion ? Qui a raison, de Feuerbach ou de saint Paul ? Feuer-
bach soutient que dans les dieux que ’homme adore il n’y a que
Pextériorisation des éléments qui constituent notre for intérieur,
éléments idéalisés, portés a leur perfection. L’homme s’adorerait
lui-méme. La Trinité chrétienne ne serait en définitive que Pintelli-
gence, le ceeur et la volonté extériorisds, idéalisés, mais ne corres-
pondant a aucune réalité extérieure 4 homme. L’apétre Paul, se
trouvant a Athénes et découvrant au milieu de tous les temples
consacrés aux divinités du monde grec un autel au Dieu inconnu,



LA METHODE EN THEOLOGIE 315

reconnaissait dans ces diverses manifestations religieuses I’aspiration
de Phumanité a entrer en communion avec Dieu. « Le Dieu qui a fait
le monde et tout ce qui s’y trouve a voulu que tous les hommes
sortis d’un seul sang habitassent sur toute la surface de la terre,
ayant déterminé la durée des temps et les bornes de leur demeure ; il
a voulu qu’ils cherchassent le Seigneur et qu’ils s’efforcassent de le
trouver en titonnant, bien qu’il ne soit pas loin de chacun de nous,
car en lui nous avons la vie, le mouvement et ’étre. »

Certes, ’homme ne peut se faire des représentations du divin
qu’a P’aide d’images provenant du monde des sens, aussi a-t-il tou-
jours congu Dieu a son image, et les croyances des religions sont la
pour attester la grande part de vérité de la boutade de Voltaire :
« 81 Dieu a créé ’homme a son image, il faut avouer que ’homme le
lui a bien rendu». Et les croyances des diverses religions semblent,
au premier abord, donner une apparence de raison a la these de
Feuerbach. Mais ces croyances, toutes pénétrées de représentations
humaines du divin, n’attestent-elles pas au contraire P’aspiration
profonde du cceur de I’homme a trouver en dehors de lui la source
méme de la vie, le principe, la raison derniere de P’existence humaine
et de univers? Le sentiment religieux plane, comme le disait Ben-
jamin Constant, au-dessus de toutes les formes religieuses et le senti-
ment religieux s’attache au divin comme a la réalité derniere, dis-
tincte de ’homme et de I’univers. Sans un réel contact avec le divin,
on ne peut pas expliquer les religions de ’humanité. Sile divin a une
telle puissance sur les hommes, c’est que les hommes ont conscience
d’une puissance divine qui les dépasse. De 1a la vitalité de la foi
religieuse.

Si la réalité d’une puissance surhumaine est ’axiome sur lequel
reposent toutes les religions ipositives, la foi en une communion réelle
avec Dieu n’est-elle pas P’expérience chrétienne par excellence ?

Prenons notre protestantisme. Il n’est pas le fruit d’une poussée
de libéralisme voulant briser toutes les entraves des autorités du
seiziéme siécle, alors méme que toutes les libertés modernes sont
bien des filles authentiques du germe religieux mis en relief par nos
réformateurs. Non, notre protestantisme est le fruit d’une inspira-
tion religieuse positive. Avec beaucoup de raison le principe maté-
riel de la justification par la foi peut étre envisagé comme 1’dme
méme du protestantisme. Or cette doctrine est la source de toutes
nos certitudes chrétiennes. Le salut ne dépend pas des ceuvres tou-



316 ALOIS FORNEROD

jours imparfaites des fidéles, il ne dépend pas non plus des pratiques
ritualistes d’une institution ecclésiastique, il ne dépend que de la
grice divine que notre Pere céleste nous offre en Jésus-Christ notre
Sauveur. L’Ame en est certaine ; en recevant simplement le don de
Pamour divin, elle est assurée d’étre pardonnée, elle participe a
I’élection divine. Et cette acceptation est scellée par Paction méme
du Saint-Esprit qui établit entre ’Ame chrétienne et son Pére céleste
en Jésus-Christ une véritable communion. De 1a le role capital que
joue avec tant de raison le témoignage du Saint-Esprit dans Pceuvre
d’un Calvin. Nous avons bien 1i le noyau de linspiration de la
Réforme du seizieme siécle. Par ce contact direct de la conscience
chrétienne avec la grice divine nous saisissons la source méme de
toutes les certitudes chrétiennes, nous sommes convaincus de la
vérité absolue de cette inspiration divine. Cette inspiration chré-
tienne n’est donc pas d’un ordre purement historique, elle est bien
de Pordre métaphysique, puisque dans cette expérience intime de
I’4me chrétienne nous saisissons une réalité spirituelle qui dépasse
le monde phénoménal. La source méme de la vie chrétienne est
divine par ses origines. L’intensité des certitudes chrétiennes ne
dépend donc pas des recherches historiques qui se poursuivent
uniquement sur le terrain des manifestations chrétiennes, c’est-a-dire
des extériorisations de Dinspiration chrétienne. Elle dépend des
expériences de la piété personnelle qui nous transportent du domaine
historique au domaine métaphysique. Si le christianisme a un
fondement historique, il a aussi un fondement métaphysique.
Seulement, si nous reconnaissons qu’il y a un fondement méta-
physique dans Pexpérience religieuse et chrétienne, pour traduire
ce fondement métaphysique en propositions philosophiques ou théolo-
giques il faut nécessairement faire appel a la raison qui est toujours
déterminée par la mentalité d’une époque. Cette traduction ne sau-
rait jamais étre identique a I’élément métaphysique lui-méme con-
tenu dans les expériences. Aussi les représentations métaphysiques
devront toujours rester subordonnées a 'inspiration religieuse elle-
méme, elles ne seront jamais que Peffort intellectuel des fideles pour
saisir Pinspiration chrétienne elle-méme. Aussi cet effort aura tout
naturellement une marche progressive, ce que nous ne devons jamais
oublier. Les partisans de la métaphysique traditionnelle prennent le
dogme de la Trinité comme point de départ et envisagent ce dogme
comme constituant un mystére divin, le mystére méme du christia-



L4 METHODE EN THEOLOGIE 317

nisme, de I’essence du christianisme. Mais ils oublient que le dogme
de la Trinité des grands conciles cecuméniques n’est que le terme
d’une lente évolution. Alors méme qu’ils voient dans la formule
baptismale les éléments de ce dogme au sein méme des synoptiques,
toujours est-il que le dogme lui-méme ne se trouve pas enseigné dans
les livres du Nouveau Testament. Si la notion de la préexistence de
’homme pneumatique qu’est le Christ dans la théologie paulinienne
et la notion du Aéyog du quatriéme évangile peuvent étre envisagées
comme les phases transitoires qui nous conduisent des synoptiques
a la théologie du deuxieme, du troisi¢me, du quatrieéme siecle, tou-
jours est-il que I’élaboration du dogme de la Trinité est le fruit de
nombreuses luttes, de nombreux débats. Il ne saurait des lors étre
considéré comme identique a Dinspiration chrétienne elle-méme.
Des lors, la traduction du fondement métaphysique qui se trouve
au sein des expériences chrétiennes, si 1égitime, si normale soit-elle,
nous parait devoir étre subordonnée a deux conditions essentielles.
Nous ne devons pas préter aux propositions intellectuelles métaphy-
siques une valeur absolue qui ne convient qu’a Dieu seul. L’4me
peut et doit se confier d’une maniére absolue en son Pere céleste, en
sa grice manifestée en Jésus-Christ, mais nous ne saurions préter
la méme empreinte de ’absolu aux représentations intellectuelles
qui dépendent d’une mentalité humaine conditionnée par des cir-
constances historiques. A cet égard ayons le courage de rester pro-
testants et de ne pas adopter la méthode catholique.

Le catholicisme, ce grand édifice d’autorité extérieure, identifie,
lui, le christianisme avec un systeéme doctrinal déterminé ainsi qu’avec
un systéme ecclésiastique unique. De mé&me que la notion du royaume
de Dieu se confond avec la notion de ’Eglise catholique, de telle sorte
qu’il ne saurait y avoir qu’une institution ecclésiastique et que hors
d’clle il n’y a pas de salut, il ne saurait y avoir qu’un systéme doc-
trinal, ce systéme seul étant revétu de ’empreinte de ’absolu. La
métaphysique dont les dogmes érigés en doctrine officielle des
grands conciles cecuméniques sont imprégnés, serait seule la méta-
physique divine qui doit étre imposée aux fideles au nom de Iau-
torité divine de ’Eglise. Sous P’influence de la puissance de la tradi-
tion, il semble a4 plus d’un de nos réactionnaires que du moment
quwon reconnait nécessaire un fondement métaphysique, le plus sage
est d’accepter cette métaphysique-la, revétue de la patine du temps,
auréolée par la tradition ecclésiastique. Et c’est ainsi que des fils

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. x1x (N° 81, 1931). 21



318 ALOIS FORNEROD

de la Réforme ayant bénéficié du mouvement qui a revendiqué le
contact direct de ’Ame avec Dieu par Christ, abandonnent la voie
de P’autorité interne de 1’évidence pour se montrer des disciples des
plus soumis du principe de Pautorité extérieure en matitre de foil

Le protestantisme, lui, ne saurait identifier le christianisme lui-
méme avec un systéme doctrinal déterminé pas plus qu’avec un
systéme ecclésiastique unique. Le christianisme est avant tout pour
lui, une inspiration de vie, de vie divine qui renferme des germes de
doctrines et d’institutions ecclésiastiques, mais qui domine ces
germes. La notion du royaume de Dieu est d’un autre ordre que la
notion d’une institution ecclésiastique. Le royaume de Dieu, réalité
spirituelle, peut s’incarner dans des systémes ecclésiastiques divers
qui, eux, ne sont que des sociétés de développement du royaume
de Dieu, ayant leur raison d’étre dans leurs rapports avec le royaume.
Le systéme catholique a beau réclamer ce monopole, il y a de véri-
tables Eglises chrétiennes en dehors de ’Eglise romaine. Il en est
des systémes de doctrines comme des systemes d’institutions ecclé-
siastiques. Le christianisme, source de la vie chrétienne, renferme
des germes de doctrines, de métaphysique religieuse, mais il ne
saurait s’identifier avec un systéme métaphysique spiritualiste
particulier. Si la métaphysique grecque explique les formes de la
doctrine chrétienne traditionnelle, une métaphysique plus moderne,
plus inspirée du spiritualisme de I’Evangile ne pourrait-elle pas
exprimer encore mieux, selon nous, cet élément métaphysique
contenu dans la foi chrétienne ¥ Un protestant doit s’efforcer de
rechercher les formules les meilleures de sa foi vécue. Ces formules
resteront toujours subordonnées i linspiration chrétienne elle-
méme.

Apres cette premitre condition nous en signalons une seconde. Si
nous reconnaissons et la légitimité d’un fondement historique pour
notre foi et la 1égitimité d’un fondement métaphysique, nous devons
nous garder d’établir une opposition irréductible entre I’ordre histo-
rique et Pordre métaphysique, comme si une proposition pouvait
étre vraie dans le domaine métaphysique et fausse dans le domaine
historique, ou vice-versa.

Dans la théorie kantienne, il est un point vulnérable ; Kant ne
nous fournit pas le point de contact entre le moi nouménal et le moi
phénoménal, de telle sorte qu’il peut affirmer pour ’homme a la fois
la thése du déterminisme et la these de la liberté. Le moi phénoménal



LA METHODE EN THEOLOGIE 319

est soumis 2 la loi du déterminisme qui, selon Kant, domine tout le
monde phénoménal. Par contre, le moi nouménal qui appartient
au monde de la raison pure, dominé par Pimpératif catégorique,
poss¢de Dattribut de la liberté. Comment I’homme peut-il étre
absolument déterminé et libre & la fois ? Nous ne pouvons
admettre une pareille contradiction. Nous ne pourrons pas davan-
tage admettre des contradictions entre la métaphysique et ’histoire.
Certes, le contact de ’Ame humaine avec le monde transcendantal,
nouménal, divin est un mystere, il constitue un élément mystique que
nous ne pourrons jamais expliquer rationnellement. Mais ce mystére
ne saurait jamais justifier des contradictions entre les propositions
qui doivent nous rendre compte de ’élément métaphysique contenu
dans la foi chrétienne et les propositions qui peuvent étre établies
dans le domaine des manifestations religieuses par la méthode histo-
rique. Ainsi Pinspiration et la révélation sont des notions impliquées
dans toute foi religieuse, mais certaines théories soit de ’inspiration,
soit de la révélation, se trouvent étre en flagrante contradiction avec
les faits. Dans ce cas, ce sont les théories qui doivent étre modifiées
de tellefagon queles représentations de Pinspiration et de la révélation
puissent cadrer avec les faits constatés. De méme, des hypotheses
soi-disant scientifiques qui ne sont pas des faits mais de pures
théories explicatives et qui méconnaitraient toute idée d’inspiration
et de révélation doivent &tre rejetées, parce qu’elles méprisent ce
qui constitue ’Ame méme des phénomenes religieux. Pour la foi, la
métaphysique a besoin de I’histoire comme I’histoire de la métaphy-
sique. Sans base historique véritable, la foi n’est plus que songe illu-
soire, mythe. Sans base métaphysique, la foi ne devient qu’un en-
semble de propositions historiques, toutes pénétrées de subjectivisme,
de relativisme, manquant de certitudes morales et religieuses dont
’Ame puisse se nourrir. Histoire et métaphysiqueloin donc des’opposer
doivent vivre en contact I'une avec ’autre. C’est de leur contact seul
que peut éclore une théologie vivante, o le fidele puisse trouver les sa-
tisfactions a la fois de son intelligence et de sa conscience chrétienne.

Nous ne faisons 14 qu’indiquer les lignes théoriques du probleme
de la méthode en théologie. Nous aimerions en faire encore ’appli-
cation et la contre-épreuve en abondant le probléme le plus capital,
celui qui est selon nous au centre méme des préoccupations théolo-
giques actuelles, le probléme christologique.

A. FORNEROD.



	Théologie et métaphysique. Partie I, Le problème de la méthode en théologie

