
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 81

Artikel: Théologie et métaphysique. Partie I, Le problème de la méthode en
théologie

Autor: Fornerod, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


THEOLOGIE ET METAPHYSIQUE

LE PROBLEME DE LA METHODE EN THEOLOGIE

Rien n'est plus faux que de se représenter le développement de

l'humanité comme une poussée irrésistible vers le progrès, poussée
s'orientant dans une seule direction, toujours rectiligne. Rien n'est

plus cahotique, au contraire, que les mouvements qui se dessinent

au sein des sociétés humaines. Les hommes seront [toujours ballottés

par des courants divers, opposés. Si la mer a ses marées, avec
leurs flux et reflux, notre vie spirituelle est soumise aux rythmes
les plus variés. En une seule génération nous assistons à des

revirements complets, qui sont toujours des plus suggestifs. C'est
précisément à la lumière d'un de ces revirements dans le domaine de

la théologie que nous voudrions examiner le problème de la

méthode en théologie.
Pour caractériser l'orientation des esprits à l'époque de norte

jeunesse, nous pourrions reprendre le titre d'une brochure qui fit
beaucoup de bruit en son temps : Théologie et métaphysique, due à la

plume du professeur Ritschl de Göttingen que nous eûmes le bonheur
d'entendre au cours du semestre d'été 1886. La thèse soutenue dans

cette étude était celle de l'affranchissement de la servitude de la

métaphysique grecque, dont les dogmes des grands conciles

œcuméniques du quatrième siècle sont tout imprégnés. Et en revendiquant

l'autonomie pour la vie religieuse et chrétienne, Ritschl poussait

ses disciples à rechercher le terrain historique comme le véritable
fondement de l'édifice chrétien. De la métaphysique à l'histoire,
tel était le mot d'ordre.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 8l, I931). 20



302 ALOIS FORNEROD

Cette orientation des esprits n'était pas le fait de l'école ritschlienne

seule, c'était un courant général. Nous en avons été enveloppé
dès notre enfance.

Le changement de programme dans nos écoles primaires, qui a

substitué l'histoire sainte au fameux catéchisme d'Ostervald, en

est une manifestation. A l'âge de huit à neuf ans, en classe, trois ou

quatre fois par semaine nous avons ânonné les demandes et les

réponses de P« à quoi tend » et de P«est-ce assez», sans les comprendre ;

le premier contact avec la théologie ne nous a laissé que des impressions

d'aridité, de lassitude et d'ennui. Au collège communal d'Aven-
ches, l'histoire biblique de l'Ancien et du Nouveau Testament étant
bien plus à la portée des enfants que la dogmatique catéchétique,
nous avons vivement apprécié ce progrès pédagogique fortement
influencé par le courant général qui délaissait les spéculations
théologiques pour s'attacher d'autant plus aux faits de l'histoire biblique
et de l'histoire chrétienne.

Si cette orientation des esprits avait ses répercussions à l'école
elle s'est fait sentir puissamment dans les catéchismes. Nous avons eu,

pour notre part, une instruction religieuse tout à fait ancien style.
Nous conservons une grande reconnaissance à notre respectable

pasteur qui a si puissamment inculqué à notre cœur et à notre
conscience la certitude que la religion est le bien suprême et que l'Evangile

renferme la suprême réalité. Ah si tous les cours de catéchisme

avaient ce résultat-là Seulement, la religion nous était présentée par
notre vénéré catéchète, François Jomini, dans les cadres d'une théologie

supranaturaliste. Le manuel employé était le Catéchisme

évangélique. Tout était imprégné de ce surnaturel physique à haute dose

qui faisait des vérités chrétiennes des dogmes planant au-dessus de

la raison humaine, mais se justifiant par la preuve des miracles.
Le cadre de ce catéchisme ne nous paraissait pas s'accorder avec
la vie humaine ; notre conscience de catéchumène en était troublée.
Aussi fûmes-nous singulièrement soulagé lorsque nous apprîmes

que, contrairement à l'usage, notre pasteur ne réclamerait pas de

nous cette année-là une confession de foi détaillée. Décidément, le

germe de l'hérésie était déjà en nous
Ce genre de catéchisme a été abandonné. Si nous prenons les

catéchismes qui ont été en usage depuis une quarantaine d'années,

nous constatons que les préoccupations d'ordre pratique et d'ordre

historique sont devenues prépondérantes. L'élément de vie est bien



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 303

plus accentué et l'emporte sur la spéculation théologique. Dans le

domaine de la catéchisation nous constatons donc [cette orientation
des esprits : de la métaphysique à l'histoire.

Cette orientation-là était souveraine aussi dans nos Facultés de

théologie.
Lorsque nous sommes entré en Faculté, la vocation pastorale

nous attirait ; elle nous a séduit dès notre enfance. Mais ce n'était

pas son empreinte pratique qui nous fascinait, lors de notre sortie
du gymnase. Nous étions dominé par une soif dévorante de vérité.
Nous désirions être au clair sur les graves problèmes de la vérité
religieuse et chrétienne. Et nous espérions bien trouver enfin en

théologie un système complet, absolu, des formules intangibles. Nous

n'avons pas trouvé ce que nous cherchions, mais nous avons trouvé
plus et mieux. Grâce à nos vénérés et aimés professeurs Eugène

Dandiran, Paul Chapuis, Henri Vuilleumier, Louis Durand, nous

avons saisi la distinction fondamentale qui existe entr,e l'inspiration
chrétienne et les formules qui cherchent à exprimer cette inspiration.

Au cours de nos études, il nous a été donné de faire de

véritables expériences religieuses et chrétiennes. Pour nous, le principe
matériel du protestantisme 'n'est pas une simple doctrine mais un
principe de vie. La communion personnelle avec le Christ, notre
Sauveur, qui nous assure le pardon et la grâce de notre Père céleste, est

ce qu'il y a de plus profond dans la piété chrétienne. Si l'inspiration
de vie est l'essence du christianisme, les formules qui cherchent à

rendre compte de cette inspiration, si nécessaires, si indispensables
qu'elles soient, doivent toujours rester subordonnées à cette
inspiration. C'est là le terrain sur lequel nous avons cherché à bâtir notre
dogmatique. En nous plaçant sur le plan de la vie chrétienne, nous

nous efforçons de trouver les formules, les doctrines qui rendent le
mieux compte de cette vie, de cette inspiration divine. Notre position

prise en dogmatique est fidèle à l'expérience chrétienne faite en
Faculté de théologie.

Et si en théologie nous n'avons pas trouvé un système de vérités
intellectuelles absolues mais bien la vérité dans son sens absolu, dans

l'inspiration chrétienne elle-même par contre, nous avons rencontré

l'application la plus loyale de la méthode historique aux documents

religieux. Le respect des textes et des documents, l'étude la plus
scrupuleuse de tous les courants et de tous les systèmes ont été poussés
dans nos Facultés de théologie aussi loin que possible. Les disciplines



3o4 ALOIS FORNEROD

historiques n'absorbent-elles pas la plus grande place dans nos

programmes, ne constituent-elles pas le noyau de l'enseignement
théologique? Grâce à la méthode historique, les religions de l'humanité
sont examinées avec impartialité. L'Ancien Testament n'est plus
envisagé comme un bloc, mais une histoire d'Israël et de sa religion
avec ses phases principales a vu le jour. Le Nouveau Testament, avec

ses courants variés, nous montre les divers aspects de l'impression
puissante faite par le Christ sur la première génération chrétienne.
Et l'histoire du christianisme, l'histoire des dogmes, l'histoire de la

théologie moderne font ressortir tous les développements de la
vie et des idées qui ont surgi au cours de l'évolution du christianisme
à travers les siècles. Lors de notre séjour à Paris en 1888, nous

avons encore perçu dans le monde protestant les remous produits
par une leçon d'ouverture du professeur Auguste Sabatier sur
l'évolution des dogmes. L'idée d'un dogme qui naît, qui se développe,

qui se cristallise ou se volatilise paraissait encore singulièrement
tandancieuse à ses auditeurs. Elle était pourtant toute naturelle:
c'était une simple conséquence de l'application de la méthode

historique aux manifestations religieuses.
De la métaphysique à l'histoire, telle était donc l'orientation des

esprits vers la fin du dix-neuvième siècle.

Et maintenant nous constatons autour de nous un fort mouvement

de réaction. Nous sommes enveloppés d'une tout autre atmosphère.

Le mot d'ordre actuel est : de l'histoire à la métaphysique.
L'histoire, oui, continuons à en faire, mais, nous dit-on, l'histoire ne

peut pas nous fournir une base solide pour nos convictions
chrétiennes, nous avons besoin d'un fondement métaphysique.

Quelle est la cause principale de ce revirement des esprits A nos

yeux, elle réside principalement dans le relativisme qui a été mis en
évidence surtout par les études du Nouveau Testament. Le relativisme

ne saurait engendrer que des probabilités, que des conclusions
des plus fluides, des plus subjectives. Le relativisme est l'antithèse de

l'absolu. Or la foi ne saurait se passer de certitudes absolues.

La crise en théologie est parallèL à celle qui s'est déroulée dans

le domaine de la philosophie. Au milieu du dix-neuvième siècle, le

mirage de la science exerçait toute sa séduction. Les progrès
scientifiques étaient si merveilleux que la méthode scientifique était prônée

non seulement dans les domaines où son application est légitime et
normale, à savoir dans toutes les sciences phénoménales où, en face



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 305

des diverses familles de phénomènes, le savant recherche les rapports
qui existent entre eux, mais elle paraissait devoir donner la solution

à tous les problèmes que l'esprit humain se pose. La méthode

scientifique était prise comme un principe métaphysique, devant
donner une explication de tout. Le mouvement positiviste d'un

Auguste Comte n'est-il pas l'illustration de [cette application
universelle de la méthode scientifique, ne devait-il pas amener
l'avènement de l'ère nouvelle positiviste, succédant à l'ère mythique
religieuse, à l'ère métaphysique? Souvenez-vous des trois âges
successifs. Cette hégémonie universelle de la science n'éclate-t-elle pas
dans les œuvres d'un Taine, d'un Renan L'opposition des inspirations
religieuse et morale de la vie spirituelle et des nécessités de la
méthode scientifique a joué un rôle dans la formation de la théologie
d'un Auguste Sabatier, qui s'efforçait de concilier et les exigences de

la foi religieuse et celles de la science. Aussi, dans un monde si pénétré
de la valeur universelle de la science, l'article du distingué critique
littéraire Ferdinand Brunetière sur la faillite de la science a retenti
comme un clairon au sein de la bataille. Et depuis, que constatons-
nous? La science n'est pas morte, elle n'a pas fait banqueroute, elle
continue à faire des découvertes merveilleuses. Dans chaque domaine

scientifique, la méthode continue à être appliquée et à produire ses

effets salutaires, elle est plus forte que jamais. Pour saisir les rapports
des phénomènes entre eux, aucune autre méthode ne saurait se

substituer à la méthode d'observation et d'expérimentation. Et un
fait constaté par cette méthode possède une valeur, une réalité que
rien ne pourra lui enlever. Mais si la méthode scientifique comme
telle se porte à merveille, il n'en est pas de même de la méthode

scientifique envisagée comme principe métaphysique, c'est-à-dire

comme devant nous donner la solution de toutes les énigmes de l'univers.

Les limites de la science ont été de plus en plus mises au jour.
L'école de philosophie française des Poincaré, des Boutroux, des

Bergson y a fortement contribué pour sa part.
En théologie, nous avons connu aussi le mirage de la méthode

historique. Non seulement l'application de la méthode historique aux
documents religieux paraissait légitime, normale, heureuse, mais

le plan historique semblait devoir nous fournir le seul fondement pour
nos certitudes religieuses chrétiennes.

Certes, nous pouvons comprendre ce mirage de la méthode historique,

car en dépit des exagérations d'une critique négative les



3o6 ALOIS FORNEROD

résultats acquis du travail théologique et historique sont admirables

et ne sauraient être niés. Ses découvertes sont merveilleuses.

La résurrection du monothéisme juif n'en est-il pas un bel exemple
Grâce à la critique biblique, les vues sur l'Ancien Testament ont été

renouvelées du tout au tout et les puissantes personnalités des

prophètes, de ces hommes de Dieu qui constituent une série unique
au sein de l'antiquité, sont apparues si vivantes. Quel contraste, en

effet, entre les conceptions sur l'Ancien Testament qui prévalaient
au sein de la tradition orthodoxe protestante régnant lors de notre
jeunesse et les conceptions autrement plus psychologiques, plus
vraies, de la théologie historique actuelle L'Ancien Testament n'était
qu'un recueil de dicta probantia en faveur de la dogmatique orthodoxe.

On y cherchait des textes qu'on isolait de leur contexte pour
prouver le dogme de la Trinité par exemple. Les livres des prophètes
ne servaient qu'à établir des prophéties formelles indiquant des

siècles à l'avance quelques détails de la vie du Christ. Mais quant à

l'histoire réelle, si palpitante, d'Israël et de sa religion avec ses

courants différents, avec ses périodes progressives, il n'en était pas
question. L'hégémonie de la dogmatique voilait, laissait dans l'ombre
les faits eux-mêmes de l'histoire. Le comble de cette hégémonie de

la dogmatique nous est apparu dans la manière dont un pasteur de

notre connaissance pratiquait son instruction catéchétique : avec
ses élèves il trouvait moyen de trouver toute la matière de son

enseignement en commentant simplement les deux premiers chapitres
de la Genèse Quelle découverte que celle de la vie de tous ces

prophètes de l'ancienne alliance quand on les replace dans leur cadre, au
milieu de toutes leurs luttes, au sein de toutes les circonstances
politiques, sociales, religieuses de leur époque. Oui, ce fut une véritable
résurrection. Les âmes chrétiennes, comme elles peuvent s'étancher
à cette source toujours jaillissante du monothéisme juif Il n'y a pas,

pour l'Ancien Testament, de conflit entre la science historique et la foi.
Les deux peuvent fort bien se pénétrer et bénéficier l'une de l'autre.

Et si l'engouement pour l'histoire religieuse se comprend lorsqu'on
s'agit de l'Ancien Testament, il s'explique tout aussi bien lorsqu'on
se place sur le terram du Nouveau Testament et en face de la personnalité

de Jésus de Nazareth.
La Vie de Jésus, d'Ernest Renan, est de 1863. Son apparition a

produit un grand scandale dans le monde catholique et protestant.
Nous n'avons pas ici à caractériser ce portrait, qui est plus l'œuvre



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 307

d'un esthète que celle d'un vrai psychologue religieux, ce qui nous
fait comprendre ce scandale. Mais dans le monde des indifférents,
des sceptiques, cet ouvrage fit une impression fort différente : il donna

l'impression que le Christ pouvait être une véritable personnalité
historique. Le Christ ne lui était connu que par les statues des Eglises,

par les images religieuses ; il planait dans l'empyrée, dans un monde
céleste qui n'avait pas plus de réalité que les mythes. Alors ce Jésus
de Nazareth, replacé dans son cadre historique, prenait une
existence humaine. On pouvait concevoir sa réalité. Sur le terrain de

l'histoire, le Christ reprenait vie.
Cette impression produite sur le monde profane par la Vie de Jésus

de Renan, nous en retrouvons une analogie dans le monde théologique.
Aussi sous l'empire des préoccupations historiques, la floraison de Vies
de Jésus se comprend, s'explique. Quelles que soient les plateformes
infiniment variées où se sont placés leurs auteurs, il y avait un effort

commun, ils obéissaient aux mêmes mobiles : tous voulaient retrouver
la base historique, seule vraie à leurs yeux pour esquisser sa
personnalité. Les spéculations christologiques, toutes pénétrées de

métaphysique, voilaient par trop de nuées auréolées son humanité. Avec

l'application de la méthode historique aux documents évangéliques
on découvrait le sol ferme de l'histoire, on retrouvait l'humanité du
Christ. Les premiers disciples ne pouvaient douter de la réelle humanité

du Christ, eux qui ont commencé par aller de lieu en lieu avec
'

Jésus de Nazareth, prêchant la bonne nouvelle du Royaume de

Dieu, guérissant les malades. Avec le cadre de la vie terrestre de

notre Sauveur, il nous semblait avoir retrouvé le point de départ

pour examiner sa personne et son œuvre. La base historique paraissait

meilleure que la base métaphysique des grands conciles œcuméniques.

Et ce qui, avec la méthode historique, paraissait une nécessité :

prendre pour point de départ le Christ historique, se fit sentir dans

le domaine dogmatique. Le professeur Frédéric Godet, de Neuchâtel,
était, alors que nous étions étudiants, une véritable colonne du monde

théologique romand. Il était entouré d'estime, de respect par tous.
En christologie, quelle doctrine professait-il? Il était l'un des

représentants les plus brillants de la doctrine de la kénose. Cette

doctrine passait alors pour la doctrine la mieux venue. C'était
l'orthodoxie du temps, alors que finalement elle était une hérésie en

regard de l'orthodoxie de Nicée, une hérésie que nos jeunes réac



3o8 ALOIS FORNEROD

tionnaires d'aujourd'hui ne comprennent plus, qu'ils ignorent plutôt.
La doctrine de la kénose n'était-elle pas finalement une tentative
ingénieuse de combiner les bases, les éléments essentiels de la christologie

des grands conciles œcuméniques du quatrième siècle avec les

exigences de la méthode historique? De là la thèse centrale de la
doctrine kénosiste. Le Christ Xoyoç en s'incarnant, en venant prendre
la forme humaine pour avoir une existence terrestre, s'est dépouillé
de ses attributs divins et n'a conservé, comme le disait le professeur
Gretillat, «que son moi nu divin», renonçant aux attributs de ce

moi divin. Jésus de Nazareth a eu une véritable existence humaine.
La doctrine de la kénose justifiait donc le courant historique qui
cherchait à reconstituer le cadre de la vie de Jésus.

Retrouver le fondement historique de la personne du Christ est

un besoin des plus légitimes. Il est normal, il est rationnel. La méthode

historique est toute justifiée lorsqu'elle examine avec minutie les

textes du Nouveau Testament.
Seulement, malgré ses résultats heureux, la méthode historique

est pourtant incapable à elle seule de fournir les certitudes dont
la piété a besoin ; elle ne met pas l'âme en contact avec l'absolu ;

elle ne s'occupe que des manifestations de la vie chrétienne ; elle ne
saurait être envisagée comme la source même de la vie religieuse.
Avec la méthode historique nous restons toujours sur le plan phénoménal,

nous nageons en plein relativisme, nous sommes enfermés
dans le domaine du relatif et nous ne pouvons en sortir sans être
infidèles à la méthode historique elle-même.

Or ce relativisme des choses historiques a été mis de plus en plus
en évidence, surtout au cours des études exégétiques du Nouveau
Testament. Si l'âme chrétienne peut encore se désaltérer à la source
du monothéisme des grands prophètes malgré le relativisme de

l'histoire d'Israël, l'âme chrétienne souffre du relativisme de l'histoire

évangélique ; elle réclame tout naturellement un fondement

plus certain, plus solide que le fondement historique. Les certitudes
chrétiennes ne sauraient se passer de métaphysique.

Le relativisme historique n'engendre-t-il pas nécessairement le

subjectivisme, lorsqu'il s'agit non pas seulement de la constatation
de faits précis bien documentés, mais de vues générales, de

représentations plus ou moins hypothétiques?
Que constatons-nous dans le domaine religieux Les divers

courants n'ont-ils pas tous la tendance à se représenter les origines du



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 309

christianisme à l'image de leurs propres conceptions Jésus-Christ
a été le meilleur médium pour les spirites. Il a été le scientiste avant
la lettre pour les disciples de Mrs Eddy. Le christianisme social ne

veut voir en Jésus qu'un réformateur social. Le catholicisme trouve
déjà en germe dans le groupe des douze apôtres tous les éléments du

système catholique. Tandis que les Quakers soutiennent, avec plus
de raison, le haut spiritualisme du christianisme primitif.

Eh bien, cette différence d'appréciations des origines chrétiennes

par les divers courants religieux, vous la rencontrez dans le domaine

théologique, alors même qu'il semblerait qu'avec une application
loyale de la méthode historique on devrait arriver à une impartialité,
à une objectivité aboutissant à des conclusions semblables, pour ne

pas dire identiques. Or cette unité de vues sur le Christ historique
n'est qu'une illusion. Nous nous trouvons en présence d'une variété
infinie de portraits du Christ. Vous n'avez pas deux Vies de Jésus

identiques. Autant d'auteurs de Vies de Jésus, autant de représentations

différentes. Chacune reflète le point de vue théologique de

son auteur. Les Vies de Jésus mettent bien en évidence le subjectivisme

inhérent aux représentations religieuses, lorsqu'il ne s'agit
plus de faits bien précis et documeLités, mais de vues générales.

Et avec le subjectivisme, le relativisme historique met en saillie
le rôle si grand que l'hypothèse joue au sein des recherches historiques.

Or quoi de moins certain que l'hypothèse Les conjectures
dans les problèmes que soulèvent nos évangiles paraissent devenir

plus prépondérantes que jamais. L'évolution du problème synoptique

en fournit la preuve. Au temps de nos études, la [recherche des

sources dominait tout. Quel rôle a joué la tradition orale Dans

quels rapports devions-nous concevoir les Xofia de Matthieu et le

premier Marc Ces sources ne fournissaient-elles pas une base his-
rique solide Mais voilà que l'axe des problèmes s'est déplacé. Il
s'agit aujourd'hui de découvrir le Jésus de Nazareth vraiment historique

et de le dégager de nos sources, tout imprégnées de
l'influence des premières communautés. Car nos évangiles synoptiques ne
sauraient être envisagés comme de véritables histoires, au sens

moderne de ce mot. Ne sont-ils pas plutôt des écrits de propagande,
de véritables catéchèses reflétant les préoccupations théologiques ou

liturgiques des milieux chrétiens d'où ils sont sortis Or, en l'absence
de documents remontant plus haut que l'an 70, ce départ entre le
Christ historique et les influences déformantes des communautés



310 ALOIS FORNEROD

chrétiennes sur nos documents donne naissance non pas à des

certitudes, mais à une infinité d'hypothèses des plus problématiques.
Certes, l'application de la méthode historique aux évangiles synoptiques

n'implique pas l'obligation de prendre les hypothèses les plus
aventureuses comme les plus plausibles. Pour notre part, alors même

que les influences des premiers milieux chrétiens sur nos documents

nous paraissent incontestables, nous sommes persuadé que la
tradition chrétienne renferme un noyau de données primitives bien

plus considérable que ne se l'imaginent les représentants des thèses

les plus avancées. Mais toujours est-il que nos évangiles synoptiques
soulèvent de nombreux problèmes en présence desquels nous ne

saurions arriver à des conclusions admises par tous les historiens. Si

fausse que nous paraisse la thèse d'un Couchoud, qui range la
personne du Christ dans le domaine mythique, cette thèse n'en existe

pas moins, établissant par sa présence même le relativisme des

recherches historiques.
Et alors, en présence de l'empreinte subjective et hypothétique du

relativisme historique, nous comprenons la réaction de nos jeunes
de la génération d'après-guerre. Ils ont soif de certitudes, ils réclament

un fondement plus solide que le terrain fangeux et mouvant
du phénoménisme des manifestations historiques. Et ils se tournent
anxieusement du côté de la métaphysique religieuse. La plateforme
des spéculations théologiques et philosophiques ne serait-elle pas
plus propice pour y fixer les assises de leur foi Et les uns retrouvent
la métaphysique des grands conciles œcuméniques du quatrième
siècle, interprétée par la Somme de Thomas d'Aquin : c'est donc par
un retour au moyen âge qu'ils cherchent à se libérer du subjectivisme

et du relativisme des recherches historiques. D'autres
demandent leur salut aux spéculations de nos réformateurs,
imprégnées du témoignage du Saint-Esprit : de là un retour à

l'autorité de Calvin. Le mot d'ordre est donc aujourd'hui : de

l'histoire à la métaphysique.
Examinons à la lumière de ce revirement des esprits le

problème de la méthode en théologie.

Malgré tous les déficits, toutes les incertitudes, toutes les lacunes

que la méthode historique apporte dans ses conclusions, cette méthode

ne saurait être discréditée. Du moment que nos livres bibliques et

symboliques sont des documents littéraires, ils ne sauraient être



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 311

soustraits à l'examen minutieux de la critique historique. La méthode

allégorique, la méthode spéculative ne sauraient se substituer à la
méthode de l'histoire. L'application loyale de cette méthode se

légitime dès qu'on abandonne la doctrine de la théopneustie qui
voudrait soustraire les livres bibliques aux condition humaines de

toute production littéraire. Le problème le plus discuté au sein de la
Société vaudoise de théologie dans le dernier quart du dix-neuvième
siècle a été celui de l'inspiration des Ecritures et de l'autorité de la
Bible. Nous revoyons les premières séances auxquelles nous avons
assisté, et particulièrement la figure du professeur Astié, ce défenseur
si distingué du spiritualisme et de l'individualisme chrétiens. Il
revenait sans cesse sur l'autorité interne, sur l'évidence comme

orme de la vérité, repoussant toute notion d'autorité extérieure

imprégnée de plus ou moins de théopneustie. Astié avait raison.
La Bible ne saurait plus être prise comme un seul bloc, soustrait aux
conditions humaines de la formation d'une littérature religieuse. Les

livres bibliques doivent être examinés les uns après les autres,
replacés dans leurs cadres, expliqués par les circonstances historiques

de leur formation. Et leur valeur religieuse se dégagera
toujours de leur contenu, dans la mesure où ils renferment l'inspiration

du monothéisme juif et surtout l'inspiration chrétienne elle-
même. La théorie du bloc a reçu son coup de mort ; l'application
loyale de la méthode historique aux livres bibliques ne saurait être

que le seul procédé de l'exégèse. Les apôtres du mouvement de la

Drôme, les chefs de cette brigade revivaliste, si pénétrés qu'ils soient
d'autorité divine, si bien disposés qu'ils soient religieusement, en

reprenant la thèse de la théopneustie la plus stricte n'arriveront
jamais à lui redonner la vie, car rien ne peut contre la vérité. Sur le
terrain historique la vérité éclate par l'étude impartiale des

documents. Si la méthode scientifique ne saurait être anéantie, la

méthode historique ne saurait rester ignorée, elle triomphera toujours.
Et non seulement la méthode historique conserve toujours sa

valeur mais la recherche d'un fondement historique pour notre foi
se justifie et s'imposera toujours à nous. La foi vient, disait l'apôtre
Paul, de ce que l'on entend. La condition extérieure pour que la

piété éclose dans une âme est le contact avec les traditions
historiques d'une religion. Une âme brahmane ne se conçoit qu'enveloppée
de traditions brahmaniques. La foi musulmane ne peut surgir que
dans un milieu mahométan tout pénétré de traditions islamiques.



312 ALOIS FORNEROD

Vous ne rencontrerez pas davantage de chrétiens qui le seraient devenus

sans un contact quelconque avec les traditions chrétiennes. Dès lors
si l'élément extérieur des traditions religieuses est une des conditions
de la naissance de la piété, il importe de fixer dans le temps et dans

l'espace les origines de notre religion. Notre foi n'est pas indépendante

des faits historiques qui ont enveloppé la source de l'inspiration
chrétienne dont nous bénéficions aujourd'hui encore. Nos recherches

historiques pourront nous faire modifier même singulièrement les

représentations que nous nous faisions de nos origines chrétiennes,
elles pourront nous présenter les lacunes, les mystères dont ces origines

sont encore enveloppées. Elles ne deviendraient désastreuses

pour notre foi que si elles aboutissaient à la négation pure, à la

confirmation de la thèse d'un Couchoud que Jésus-Christ n'est qu'un
mythe. Notre foi, c'est là un de ses postulats, veut que la source de

la vie chrétienne ait jailli, au sein de l'humanité, de la personne historique

de Jésus de Nazareth. Sans cette base historique notre foi ne
serait qu'un simple mirage d'idées mythologiques. Aussi le problème
de l'historicité de la personne du Christ reste un des problèmes les

plus capitaux. Seulement si la subjectivité et la relativité du domaine

historique permet la naissance des hypothèses les plus saugrenues
et des plus négatives, la thèse d'un Couchoud ne saurait passer

pour une véritable donnée historique; elle n'est qu'une hypothèse
en face de laquelle la thèse de l'historicité de Jésus s'oppose avec
des arguments bien plus solides. Le postulat de notre foi n'est donc

point en contradiction avec des faits établis d'une façon incontestable

par la méthode historique. Nous avons pour le christianisme

un fondement historique. Nous ne saurions nous en passer.
La méthode historique conserve sa valeur, l'inspiration qui est à la

base des études historiques du Nouveau Testament se justifie.
Maintenant si nous devons toujours soigneusement distinguer entre
les hypothèses, les théories qui sont tout imprégnées de relativisme
et les faits eux-mêmes attestés par une documentation exacte et
minutieuse, nous devons accorder une grande valeur à ces faits, ils

l'emporteront toujours sur toutes les théories et sur toutes les
hypothèses. Rien n'est brutal comme un fait, rien ne peut résister à un
fait. Les systèmes les plus beaux, les rêves les plus brillants, les

théories les plus parfaites sont renversées au contact du moindre
fait qui se trouve en contradiction avec eux.

Prenons la première page de la Genèse. Une fois que la critique



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 313

historique nous a fait voir les deux sources élohiste et jahviste de la

cosmogonie hébraïque, nous ne pouvons plus ne pas les voir, ne pas
reconnaître leurs divergences. Dès lors toute théorie qui méconnaît

ces faits ne saurait être admise ; elle doit être repoussée. Sous l'empire
de la dogmatique orthodoxe on cherchait des preuves de la Trinité
dans la première page de la Bible. Maintenant sous l'empire de la
réaction la Trinité est de nouveau au premier plan. Et dans ce milieu
on est tenté de retrouver la Trinité partout, même dans la cosmogonie

hébraïque. Comme nous faisions cette remarque à un de nos
étudiants : « Vous ne pouvez pourtant pas avec les représentations
modernes de la critique vous représenter que les sages hébreux
rédacteurs de la Genèse aient eu l'idée de la Trinité chrétienne ».

— « Oh non », nous fut-il répondu, « mais la Trinité est quand même
dans cette première page de la Bible. » Entre la manière historique et
la manière spéculative d'envisager les textes nous ne devons pas
hésiter. La manière historique l'emporte et de beaucoup sur la
manière spéculative. En cas de conflit c'est la spéculation qui doit

respecter les faits mis au jour et non pas l'histoire se courber devant
les exigences d'une théorie qui se trouve en contradiction avec les faits.

Mais si nous reconnaissons tous les droits de la méthode historique

pour établir le fondement historique de notre foi, nous reconnaissons

aussi ses limites. Elle a sa raison d'être au sein des manifestations

religieuses, elle est au service d'une science phénoménale dont elle

ne saurait dépasser les limites sans être infidèle à elle-même. Or la

foi dépasse le monde phénoménal, elle a soif de certitudes pour ses

convictions. A cet égard la méthode historique ne saurait nous suffire

; nous devons nous placer sur un autre plan pour trouver la

véritable source des certitudes religieuses et chrétiennes.
Si indispensable que soit le contact avec des traditions historiques

pour qu'une âme naisse à la piété, ce facteur n'est qu'une des conditions

de la vie religieuse, il n'en est pas la source même. Ce ne sont

pas ceux qui connaissent le mieux les faits religieux qui sont les

plus pieux.
L'intensité de la vie chrétienne ne se mesure pas à l'aune des

connaissances exégétiques. La foi est d'un autre ordre que l'ordre

historique pur, la foi dépasse le monde phénoménal. La foi est un
principe de vie qui a son caractère spécifique. Le fidèle est celui qui
vit en communion avec le divin, avec Dieu. Ce contact, s'il est

conditionné par les traditions d'un milieux religieux donné, pro-



314 ALOIS FORNEROD

voque l'éclosion d'un germe de vie qui dépend et des dispositions
religieuses et morales du fidèle et de l'action même de Dieu en
l'homme. Avec la vie religieuse, avec la vie chrétienne nous dépassons

la sphère d'une science phénoménale qui ne s'occupe que des

manifestations religieuses, nous sommes transplantés sur le plan
métaphysique, si par métaphysique nous entendons ce qui dépasse
le monde phénoménal, le monde physique. Affirmer un contact réel
de l'homme avec Dieu, c'est admettre l'existence de la transcendance,

le domaine du noumène, la sphère du surnaturel, le monde
du divin, la réalité de Dieu. Si la piété est le fruit, le résultat de

cette emprise de l'âme par le divin, par Dieu, la source de toutes les

certitudes religieuses réside dans cette emprise. Aussi la piété possédé-telle

son évidence en elle-même, elle est la vraie source des convictions
fermes et solides. Comme pour le psalmiste, Dieu est et sera
toujours pour elle son rocher, sa forteresse.

Prenons les expériences religieuses de l'humanité. Tiele examine

si, parmi la variété inouïe des formes que nous présentent les

religions, il se trouve des éléments permanents que l'on rencontre dans

toutes les religions ; et il signale particulièrement ces trois éléments :

la prière, le sacrifice, la foi. Vous pouvez concevoir une philosophie
religieuse sans prière, mais la prière n'est jamais absente d'une
religion positive. L'animisme lui-même ne connaît-il pas la prière magique

Il est des sacrifices grotesques, cruels, impurs, mais toute
religion positive a des sacrifices offerts aux dieux. Et un minimum de

croyance, la foi en une ou plusieurs puissances surhumaines se

trouve à la base de toutes les religions. C'est là un axiome de la vie

religieuse. Il n'y a pas de|fidèles, dans n'importe quelle religion, qui
ne croient à la réalité des esprits des dieux desquels ils attendent
le secours ou dont ils craignent les maléfices. Cet axiome qui est à

la base des religions repose-t-il sur une réalité ou ne serait-il qu'une
vaine illusion Qui a raison, de Feuerbach ou de saint Paul Feuerbach

soutient que dans les dieux que l'homme adore il n'y a que
l'extériorisation des éléments qui constituent notre for intérieur,
éléments idéalisés, portés à leur perfection. L'homme s'adorerait
lui-même. La Trinité chrétienne ne serait en définitive que l'intelligence,

le cœur et la volonté extériorisés, idéalisés, mais ne
correspondant à aucune réalité extérieure à l'homme. L'apôtre Paul, se

trouvant à Athènes et découvrant au milieu de tous les temples
consacrés aux divinités du monde grec un autel au Dieu inconnu,



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 315

reconnaissait dans ces diverses manifestations religieuses l'aspiration
de l'humanité à entrer en communion avec Dieu. « Le Dieu qui a fait
le monde et tout ce qui s'y trouve a voulu que tous les hommes

sortis d'un seul sang habitassent sur toute la surface de la terre,
ayant déterminé la durée des temps et les bornes de leur demeure ; il
a voulu qu'ils cherchassent le Seigneur et qu'ils s'efforçassent de le

trouver en tâtonnant, bien qu'il ne soit pas loin de chacun de nous,
car en lui nous avons la vie, le mouvement et l'être. »

Certes, l'homme ne peut se faire des représentations du divin
qu'à l'aide d'images provenant du monde des sens, aussi a-t-il
toujours conçu Dieu à son image, et les croyances des religions sont là

pour attester la grande part de vérité de la boutade de Voltaire :

« Si Dieu a créé l'homme à son image, il faut avouer que l'homme le

lui a bien rendu ». Et les croyances des diverses religions semblent,
au premier abord, donner une apparence de raison à la thèse de

Feuerbach. Mais ces croyances, toutes pénétrées de représentations
humaines du divin, n'attestent-elles pas au contraire l'aspiration
profonde du cœur de l'homme à trouver en dehors de lui la source
même de la vie, le principe, la raison dernière de l'existence humaine

et de l'univers Le sentiment religieux plane, comme le disait
Benjamin Constant, au-dessus de toutes les formes religieuses et le sentiment

religieux s'attache au divin comme à la réalité dernière,
distincte de l'homme et de l'univers. Sans un réel contact avec le divin,
on ne peut pas expliquer les religions de l'humanité. Si le divin a une
telle puissance sur les hommes, c'est que les hommes ont conscience

d'une puissance divine qui les dépasse. De là la vitalité de la foi
religieuse.

Si la réalité d'une puissance surhumaine est l'axiome sur lequel

reposent toutes les religions positives, la foi en une communion réelle

avec Dieu n'est-elle pas l'expérience chrétienne par excellence

Prenons notre protestantisme. Il n'est pas le fruit d'une poussée
de libéralisme voulant briser toutes les entraves des autorités du

seizième siècle, alors même que toutes les libertés modernes sont
bien des filles authentiques du germe religieux mis en relief par nos

réformateurs. Non, notre protestantisme est le fruit d'une inspiration

religieuse positive. Avec beaucoup de raison le principe matériel

de la justification par la foi peut être envisagé comme l'âme
même du protestantisme. Or cette doctrine est la source de toutes
nos certitudes chrétiennes. Le salut ne dépend pas des œuvres tou-



316 ALOIS FORNEROD

jours imparfaites des fidèles, il ne dépend pas non plus des pratiques
ritualistes d'une institution ecclésiastique, il ne dépend que de la

grâce divine que notre Père céleste nous offre en Jésus-Christ notre
Sauveur. L'âme en est certaine ; en recevant simplement le don de

l'amour divin, elle est assurée d'être pardonnée, elle participe à

l'élection divine. Et cette acceptation est scellée par l'action même
du Saint-Esprit qui établit entre l'âme chrétienne et son Père céleste

en Jésus-Christ une véritable communion. De là le rôle capital que
joue avec tant de raison le témoignage du Saint-Esprit dans l'œuvre
d'un Calvin. Nous avons bien là le noyau de l'inspiration de la
Réforme du seizième siècle. Par ce contact direct de la conscience

chrétienne avec la grâce divine nous saisissons la source même de

toutes les certitudes chrétiennes, nous sommes convaincus de la
vérité absolue de cette inspiration divine. Cette inspiration
chrétienne n'est donc pas d'un ordre purement historique, elle est bien
de l'ordre métaphysique, puisque dans cette expérience intime de

l'âme chrétienne nous saisissons une réalité spirituelle qui dépasse
le monde phénoménal. La source même de la vie chrétienne est
divine par ses origines. L'intensité des certitudes chrétiennes ne

dépend donc pas des recherches historiques qui se poursuivent
uniquement sur le terrain des manifestations chrétiennes, c'est-à-dire
des extériorisations de l'inspiration chrétienne. Elle dépend des

expériences de la piété personnelle qui nous transportent du domaine

historique au domaine métaphysique. Si le christianisme a un
fondement historique, il a aussi un fondement métaphysique.

Seulement, si nous reconnaissons qu'il y a un fondement
métaphysique dans l'expérience religieuse et chrétienne, pour traduire
ce fondement métaphysique en propositions philosophiques ou théologiques

il faut nécessairement faire appel à la raison qui est toujours
déterminée par la mentalité d'une époque. Cette traduction ne saurait

jamais être identique à l'élément métaphysique lui-même
contenu dans les expériences. Aussi les représentations métaphysiques
devront toujours rester subordonnées à l'inspiration religieuse elle-

même, elles ne seront jamais que l'effort intellectuel des fidèles pour
saisir l'inspiration chrétienne elle-même. Aussi cet effort aura tout
naturellement une marche progressive, ce que nous ne devons jamais
oublier. Les partisans de la métaphysique traditionnelle prennent le

dogme de la Trinité comme point de départ et envisagent ce dogme

comme constituant un mystère divin, le mystère même du christia-



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 317

nisme, de l'essence du christianisme. Mais ils oublient que le dogme
de la Trinité des grands conciles œcuméniques n'est que le terme
d'une lente évolution. Alors même qu'ils voient dans la formule
baptismale les éléments de ce dogme au sein même des synoptiques,
toujours est-il que le dogme lui-même ne se trouve pas enseigné dans

les livres du Nouveau Testament. Si la notion de la préexistence de

l'homme pneumatique qu'est le Christ dans la théologie paulinienne
et la notion du Xó^oc du quatrième évangile peuvent être envisagées

comme les phases transitoires qui nous conduisent des synoptiques
à la théologie du deuxième, du troisième, du quatrième siècle,
toujours est-il que l'élaboration du dogme de la Trinité est le fruit de

nombreuses luttes, de nombreux débats. Il ne saurait dès lors être
considéré comme identique à l'inspiration chrétienne elle-même.
Dès lors, la traduction du fondement métaphysique qui se trouve
au sein des expériences chrétiennes, si légitime, si normale soit-elle,
nous paraît devoir être subordonnée à deux conditions essentielles.
Nous ne devons pas prêter aux propositions intellectuelles métaphysiques

une valeur absolue qui ne convient qu'à Dieu seul. L'âme

peut et doit se confier d'une manière absolue en son Père céleste, en

sa grâce manifestée en Jésus-Christ, mais nous ne saurions prêter
la même empreinte de l'absolu aux représentations intellectuelles

qui dépendent d'une mentalité humaine conditionnée par des

circonstances historiques. A cet égard ayons le courage de rester
protestants et de ne pas adopter la méthode catholique.

Le catholicisme, ce grand édifice d'autorité extérieure, identifie,
lui, le christianisme avec un système doctrinal déterminé ainsi qu'avec
un système ecclésiastique unique. De même que la notion du royaume
de Dieu se confond avec la notion de l'Eglise catholique, de telle sorte

qu'il ne saurait y avoir qu'une institution ecclésiastique et que hors

d'elle il n'y a pas de salut, il ne saurait y avoir qu'un système
doctrinal, ce système seul étant revêtu de l'empreinte de l'absolu. La

métaphysique dont les dogmes érigés en doctrine officielle des

grands conciles œcuméniques sont imprégnés, serait seule la

métaphysique divine qui doit être imposée aux fidèles au nom de

l'autorité divine de l'Eglise. Sous l'influence de la puissance de la tradition,

il semble à plus d'un de nos réactionnaires que du moment
qu'on reconnaît nécessaire un fondement métaphysique, le plus sage

est d'accepter cette métaphysique-là, revêtue de la patine du temps,
auréolée par la tradition ecclésiastique. Et c'est ainsi que des fils

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S.., t. XIX (N° 8l, 1931). 21



3i8 ALOIS FORNEROD

de la Réforme ayant bénéficié du mouvement qui a revendiqué le

contact direct de l'âme avec Dieu par Christ, abandonnent la voie
de l'autorité interne de l'évidence pour se montrer des disciples des

plus soumis du principe de l'autorité extérieure en matière de foi!
Le protestantisme, lui, ne saurait identifier le christianisme lui-

même avec un système doctrinal déterminé pas plus qu'avec un
système ecclésiastique unique. Le christianisme est avant tout pour
lui, une inspiration de vie, de vie divine qui renferme des germes de

doctrines et d'institutions ecclésiastiques, mais qui domine ces

germes. La notion du royaume de Dieu est d'un autre ordre que la
notion d'une institution ecclésiastique. Le royaume de Dieu, réalité
spirituelle, peut s'incarner dans des systèmes ecclésiastiques divers

qui, eux, ne sont que des sociétés de développement du royaume
de Dieu, ayant leur raison d'être dans leurs rapports avec le royaume.
Le système catholique a beau réclamer ce monopole, il y a de

véritables Eglises chrétiennes en dehors de l'Eglise romaine. Il en est
des systèmes de doctrines comme des systèmes d'institutions
ecclésiastiques. Le christianisme, source de la vie chrétienne, renferme
des germes de doctrines, de métaphysique religieuse, mais il ne
saurait s'identifier avec un système métaphysique spiritualiste
particulier. Si la métaphysique grecque explique les formes de la
doctrine chrétienne traditionnelle, une métaphysique plus moderne,
plus inspirée du spiritualisme de l'Evangile ne pourrait-elle pas
exprimer encore mieux, selon nous, cet élément métaphysique
contenu dans la foi chrétienne Un protestant doit s'efforcer de

rechercher les formules les meilleures de sa foi vécue. Ces formules

resteront toujours subordonnées à l'inspiration chrétienne elle-
même.

Après cette première condition nous en signalons une seconde. Si

nous reconnaissons et la légitimité d'un fondement historique pour
notre foi et la légitimité d'un fondement métaphysique, nous devons

nous garder d'établir une opposition irréductible entre l'ordre historique

et l'ordre métaphysique, comme si une proposition pouvait
être vraie dans le domaine métaphysique et fausse dans le domaine

historique, ou vice-versa.
Dans la théorie kantienne, il est un point vulnérable ; Kant ne

nous fournit pas le point de contact entre le moi nouménal et le moi
phénoménal, de telle sorte qu'il peut affirmer pour l'homme à la fois
la thèse du déterminisme et la thèse de la liberté. Le moi phénoménal



LA MÉTHODE EN THÉOLOGIE 319

est soumis à la loi du déterminisme qui, selon Kant, domine tout le

monde phénoménal. Par contre, le moi nouménal qui appartient
au monde de la raison pure, dominé par l'impératif catégorique,
possède l'attribut de la liberté. Comment l'homme peut-il être
absolument déterminé et libre à la fois Nous ne pouvons
admettre une pareille contradiction. Nous ne pourrons pas davantage

admettre des contradictions entre la métaphysique et l'histoire.
Certes, le contact de Pâme humaine avec le monde transcendantal,
nouménal, divin est un mystère, il constitue un élément mystique que
nous ne pourrons jamais expliquer rationnellement. Mais ce mystère
ne saurait jamais justifier des contradictions entre les propositions
qui doivent nous rendre compte de l'élément métaphysique contenu
dans la foi chrétienne et les propositions qui peuvent être établies
dans le domaine des manifestations religieuses par la méthode historique.

Ainsi l'inspiration et la révélation sont des notions impliquées
dans toute foi religieuse, mais certaines théories soit de l'inspiration,
soit de la révélation, se trouvent être en flagrante contradiction avec
les faits. Dans ce cas, ce sont les théories qui doivent être modifiées
de telle façon que les représentations de l'inspiration et de la révélation

puissent cadrer avec les faits constatés. De même, des hypothèses
soi-disant scientifiques qui ne sont pas des faits mais de pures
théories explicatives et qui méconnaîtraient toute idée d'inspiration
et de révélation doivent être rejetées, parce qu'elles méprisent ce

qui constitue l'âme même des phénomènes religieux. Pour la foi, la

métaphysique a besoin de l'histoire comme l'histoire de la métaphysique.

Sans base historique véritable, la foi n'est plus que songe
illusoire, mythe. Sans base métaphysique, la foi ne devient qu'un
ensemble de propositions historiques, toutes pénétrées de subjectivisme,
de relativisme, manquant de certitudes morales et religieuses dont
l'âme puisse se nourrir. Histoire et métaphysique loin donc de s'opposer
doivent vivre en contact l'une avec l'autre. C'est de leur contact seul

que peut éclore une théologie vivante, où le fidèle puisse trouver les

satisfactions à la fois de son intelligence et de sa conscience chrétienne.
Nous ne faisons là qu'indiquer les lignes théoriques du problème

de la méthode en théologie. Nous aimerions en faire encore l'application

et la contre-épreuve en abondant le problème le plus capital,
celui qui est selon nous au centre même des préoccupations théologiques

actuelles, le problème christologique.
A. FORNEROD.


	Théologie et métaphysique. Partie I, Le problème de la méthode en théologie

