
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 80

Artikel: De la foi individuelle à la croyance collective : et de l'utilité d'une
confession de foi

Autor: Berguer, Henry

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA FOI INDIVIDUELLE A LA CROYANCE

COLLECTIVE

ET DE L'UTILITÉ D'UNE CONFESSION DE FOI1

En face des menaces qui planent sur la civilisation contemporaine
nous posons l'axiome chrétien : la vie religieuse est la seule base non
précaire de la collectivité humaine. Et, en tant que chrétiens, nous
affirmons que la vie chrétienne normale est la seule vie religieuse

qui en même temps puisse être essentiellement individuelle et devenir

intégralement sociale. En son essence elle est individuelle, communion

par Christ avec Dieu, mais par ses fruits normaux elle devient
sociale.

Cette vie, et la foi qui en est la source, sont-elles indispensables

aux relations humaines normales C'est notre conviction. Le lien

entre les hommes ne peut-il être exclusivement moral Non. Il est
de fait que les morales indépendantes n'ont pas justifié leurs
prétentions, car leurs impératifs abstraits ne s'adressent pas aux
éléments affectifs de nos personnalités. A lui seul le devoir ne fait pas
aimer. Et l'extrême diversité des devoirs pratiques délimite et isole

plus qu'elle ne rapproche et amalgame. Or la qualité caractéristique
de la vie humaine est une qualité sociale. L'âme ne trouve son plein
épanouissement, sa totale valeur et son action spécifique que dans

l'épanouissement et la valeur d'autres âmes. Mais ce n'est pas une

expérience que provoquent des âmes quelconques. Elle ne naît que
du contact d'âmes accessibles, de vies voisines, aux joies, aux souf-

1 Nous avons demandé à M. le pasteur Henry Berguer l'autorisation de publier
cette étude lue devant les sociétés genevoise et vaudoise de théologie, où elle a

suscité de fécondes discussions. Il nous a paru intéressant de la rapprocher de

l'article de M. le professeur Neeser. (Réd.)



28o HENRY BERGUER

frances, aux forces et aux faiblesses desquelles on est initié. Jésus

a gravé la formule et la réalité : « Aime ton prochain comme toi-
même ». Jamais on n'aimera comme soi-même des lointains. Cette

qualité, cette capacité essentielle, caractéristique, de la vie humaine,
capacité sociale, n'est pas réalisée par la simple prise en considération

des intérêts de l'individu, ni même de ses devoirs qui, au point
de vue naturel, ne sont que ses intérêts supérieurs. Pour justifier tant
de sacrifices de ce qui lui apparaît comme son bien, pour unir ces

corps simples des égoïsmes particuliers en cette synthèse nouvelle
et douée de qualités et de valeurs toutes différentes, l'altruisme,
l'amour des autres, pour dégager dans les individus l'énergie de

cette capacité sociale, il faut un coup de chalumeau que jamais la
morale indépendante n'a réussi à donner. La foi seule y réussit
quelquefois. C'est l'élément transcendant qui est le coup de chalumeau.
Toutes les vraies victoires altruistes en sont la démonstration :

l'abolition de la traite et de l'esclavage, la Croix-Bleue, la lutte
contre la traite des blanches, le proxénétisme et les stupéfiants, les

œuvres de sauvegarde des jeunes filles, la Croix-Rouge, etc. Tout
cela plonge ses racines nourricières dans des âmes de croyants. Le

germe de ces efforts et de ces victoires est sorti de cœurs qui, par le

Christ, appartiennent à Dieu.

I. LE FONDEMENT PROTESTANT DE LA FOI CHRETIENNE.

Puisque le bien social dépend si profondément de la foi chrétienne,
il importe de voir quel est le fondement de cette foi. Sur quelle base

est assise ma foi, dans quel terrain trouve-t-elle sa vie Il s'agit en
effet d'une question personnelle. Il n'y a pas de foi en général. Celle

que je connais, c'est la mienne. Ma foi est une foi chrétienne. C'est
dire qu'elle a en Jésus-Christ l'essentiel de sa raison d'être. Elle est
issue d'un fait de l'histoire. C'est un fait historique qui l'a provoquée
et dans lequel elle plonge encore maintenant ses racines essentielles.

On peut aujourd'hui cesser de tenir compte des efforts tentés il y
a deux ou trois décennies par des hommes de culture moyenne ou

par des spécialistes de la polémique, étrangers aux méthodes
historiques, pour jeter le doute sur l'existence historique de Jésus. On

ne peut plus contester qu'il y a eu, au VIIIe siècle de Rome, en

Palestine, un groupe d'hommes qui ont été extraordinairement
impressionnés par la vie, l'enseignement et la mort d'un maître qui a



DE L'UTILITÉ D'UNE CONFESSION DE FOI 281

vécu peu d'années avec eux et dont la fin fut tragique. Ces hommes,
devenus tout autres qu'ils n'étaient par les expériences que la vie

avec Jésus leur fit faire, n'ont plus eu d'autre but que d'en gagner
d'autres à ces expériences et de les amener à cette communion

spirituelle avec Jésus qui était devenu le sens nouveau de leur vie.
Et l'œuvre incontestée de saint Paul ne fut que la généralisation,
l'universalisation de ce fait subjectif. Ce que ces hommes ont
expérimenté, dès lors des milliers, des millions d'hommes des générations
successives l'ont expérimenté de même.

Ma foi, fondée sur ce fait de l'histoire et appuyée de ces innombrables

faits successifs analogues, est constituée des mêmes expériences.

J'ai essayé à mon tour de vivre dans l'intimité de Jésus, en m'ap-
prochant de l'âme si simple et si riche qui palpite dans les récits et
les paroles des évangiles. Et peu à peu j'ai fait, dans ma vie si

différente de celles de ces hommes du premier siècle, les mêmes

expériences, en tout cas des expériences de même qualité spirituelle.
J'essaie de noter les principales :

1. Je n'ai plus pu me contenter de la vie de jouissance, de culture,
de littérature, d'amitié, de lyrisme qui m'était apparue d'abord

comme un but suffisant. Ce témoin vivant condamnait par sa

présence ce sens de ma vie. Et bien que je me sois longtemps et
habilement défendu, il m'a fallu céder, il m'a fallu devenir lentement

autre, non pas jusqu'au rejet de ce qu'il y avait de beau et de valable
dans ma conception première, mais jusqu'au sacrifice de bien des

choses et au renoncement à certains buts. Je n'emploierai pas le

mot de conversion parce que ma mère, dès ma tendre enfance,
m'avait habitué à Jésus. Mais au bout du compte, ce fut bien cela :

un autre chemin suivi, une courbe d'existence différemment infléchie,

un autre sens de la vie qui s'établissait sûrement, une présence

meilleure, plus saine, plus forte, plus pure, purifiant le sens de la

vie comme un oxygène plus abondant purifie l'atmosphère.

2. Cette influence de Jésus a intensifié la lutte morale. Elle m'a

empêché de prendre mon parti de certaines choses que je passais

facilement par profits et pertes. Elle m'a imposé la vie comme une
bataille, avec des chutes, mais avec des victoires auxquelles il faut
parvenir. Mais en même temps elle s'est imposée comme une force

dans cette bataille et comme une impossibilité de consentement à la



282 HENRY BERGUER

défaite. Elle m'a donné, sans rien m'ôter de mon optimisme natif,
un sentiment plus tragique de la vie et un besoin de victoire pour
les autres comme pour moi.

3. L'influence de Jésus m'a mis vis-à-vis des fautes nombreuses

et vis-à-vis du sens instinctif de la vie naturelle comme ma conscience

n'avait pas suffi à m'y mettre. Elle m'a fait subir l'anxiété, l'angoisse,
la terreur du péché, du mal destructeur. C'est elle qui m'a amené à

dire : «Je déteste, j'ai horreur, je ne veux plus!» Elle m'a appris la

repentance, car la repentance vraie, c'est le détachement, c'est la
condamnation de ce dont on a honte.

4. Puis cette influence est arrivée à quelque chose de plus décisif.
Elle m'a appris le pardon. Quand on vit dans l'intimité d'un être qui
aime autant, et d'une telle qualité d'amour, on se sent peu à peu
imprégné de cette atmosphère d'amour. Quand Jésus parle du fils

prodigue qui revient repentant et meurtri au pays, à la maison et

au père, je sens un amour tel qu'il passe par-dessus les fautes
accumulées comme une marée d'équinoxe par-dessus les digues, et qu'il
fait la place neuve et nette. Le pardon, c'est le maximum de l'amour.
L'âme qui pardonne est à la plus haute tension d'amour. Seul
pardonne celui qui aime infiniment. Jésus me fait faire, par cette certitude

du pardon qui émane de lui, l'expérience complémentaire de

celle de la repentance, l'expérience du pardon, c'est-à-dire l'expérience

de l'amour paternel infini.

5. C'est aussi dans l'intimité de Jésus que je suis devenu sûr de la
vie future, il serait plus exact de dire : conscient de la vie digne de

durer. Et ce n'est que dans son intimité que, vis-à-vis des démentis
de l'existence, j'en demeure convaincu. Cependant il n'en a presque
pas parlé. C'est vrai une ou deux fois seulement, avec une netteté
parfaite d'affirmation. Mais ce n'est pas cela qui convainc. C'est la

qualité de vie qu'on respire près de lui qui peu à peu s'affirme et
s'établit comme définitive. On ne craint plus la destruction pour ce

qui est pur et vrai. Et si insuffisamment que je me laisse imprégner

par lui, et quelles que soient les portions de mon être qui demeurent

encore soustraites à son influence, pourtant, à cause de ce peu de

moi qui lui appartient, je n'ai plus d'anxiété vis-à-vis de l'avenir.
La réalité décisive de la vie s'impose à moi comme un axiome. Je
suis tranquille à cause de cette qualité de vie qui de lui est venue à



DE L'UTILITÉ D'UNE CONFESSION DE FOI 283

moi, je m'efforce d'y habituer le reste de mon être et je répète dans

un tout autre sens que Job : « Tu ne permettras pas que celui qui a

commencé d'être à toi voie la corruption ».

Qu'est-ce que tout cela Ce sont des faits, des réalités internes
de ma vie. J'ai choisi. Il y en a d'autres de même ordre et de même

source comme, par exemple, celle de l'équilibre apporté dans ma
vie après tant d'oscillations, comme aussi, comme surtout celle que
je ne puis pas faire de ma vie ce qui me convient, que mon bonheur

personnel importe peu, que ce qui importe, c'est la part de ma vie
donnée à d'autres. Peut-être est-ce là que l'influence de Jésus est le

plus décisive, le plus réitérée, le plus fidèle dans ses lancinantes

exigences, quand par tous ses actes il répète à mon égoïsme
perpétuellement en résurrection: «Non pour être servi, mais pour servir».
Cette expérience-là est encore quotidiennement en cause et je sens

que c'est l'influence de Jésus qui m'y astreint.

II. LA PROFESSION DE CES EXPERIENCES.

Je constate ces faits. Ces expériences sont des faits de ma vie,
aussi réels dans ma vie que les angoisses de la guerre et des troubles
actuels. Je les rencontre, identiques ou analogues, dans des milliers,
des millions de consciences. Mais ce sont des faits uniquement
subjectifs et spirituels. Que si vous vous contentez de les attribuer à un
automatisme psychique, si vous les appelez auto-suggestion, cela

ne les dépouille nullement de leur réalité. Ils sont. Et cela revient
au même quant à la valeur de la source d'où ils viennent. Quelle

puissance psychique formidable, et quelle valeur spirituelle faut-il
qu'il y ait dans le fait initial pour qu'il continue à produire dans

tant de millions d'âmes, et malgré le cycle épuisant de tant de

générations, des expériences de même ordre et de même valeur
Nous chrétiens, nous nous confions dans la valeur intrinsèque de

ces expériences et dans la réalité et la valeur de ce fait initial et

permanent. Et quand nous entendons Jésus la rendre intelligible à

soi-même et aux siens disant : « Mon Père », avec lui nous disons :

« Notre Père ».

Puisque ce sont des faits purement spirituels, ayant ici-bas leur

point de départ dans un fait historique, nous pouvons tenter de les

exprimer aussi bien que possible et formuler ainsi notre croyance



2 84 HENRY BER G UE R

collective. Ayant en nous ces expériences, nous dirons donc, ce sera

notre credo :

« Nous croyons que l'être humain a un but.
Nous affirmons qu'il y a en nous un mal qui nous empêche

d'atteindre ce but.
Nous croyons au changement possible du sens instinctif de la vie.
Nous croyons à la lutte victorieuse contre le mal.
Nous croyons à la possibilité d'atteindre ce but.
Nous croyons, nous pécheurs, à la repentance.
Nous croyons, nous repentants, au pardon de nos péchés.
Nous croyons à la vie spirituelle indestructible.
Nous croyons que le sens vrai de nos existences, c'est le service

des autres.»
Et, puisque toutes ces convictions, nées d'expériences, nous viennent

de l'influence présente de Jésus, nous affirmons comme expression

de notre expérience ce fait, qui a sa base dans l'histoire, et nous
disons :

« Nous croyons que la vie de Jésus, sa mort et sa résurrection ont
mis à la portée de l'homme une énergie capable de rompre au profit
de la vie spirituelle l'équilibre des forces mécaniques qui assujettissent

l'existence.
Nous croyons que cette vie spirituelle crée la seule réalité sociale

digne de ce nom, le Royaume de Dieu.
Nous croyons donc que Jésus est notre Sauveur.

Nous croyons, par confiance entière en lui, que Dieu est notre Père.

Nous voulons vivre dans la communion de notre Sauveur et de

notre Père et réaliser toujours mieux, en leur obéissant, cette fraternité

humaine qui est le Royaume de Dieu ici-bas.
Nous attendons, comme Jésus et avec lui, cette réalisation

suprême dans l'avenir, sur la terre ou ailleurs.»

Une telle profession de foi est tout autre que celles de jadis, mais

c'est à plus juste titre et dans le sens bien plus réel de l'expression,
une profession de foi.

Elle est, elle peut être collective donc, une confession. Et on ne
considérera jamais comme hérétiques ceux qui, pour mieux exprimer
leur expérience, ne la prendront pas au pied de la lettre, dans sa

teneur textuelle, comme immuable et intangible. Elle exprimera



DE L'UTILITÉ D'UNE CONFESSION DE FOI 285

l'essentiel de ce que l'influence de Jésus produit dans les âmes,

l'essentiel de la vie spirituelle et de la vie morale individuelle et
collective. Elle sera donc le témoignage le plus catégorique rendu
à la puissance et à l'amour de Jésus et de Dieu. C'est une confession
de foi bien autrement religieuse que celles d'antan, puisqu'au lieu de

présenter des définitions toujours insuffisantes et hypothétiques de

Dieu et du Christ, de leur mode d'être, de leurs relations réciproques
ou de leur mode d'activité, ce qu'elle exprime, ce sont les états d'âme

créés par l'influence de Jésus, par l'action paternelle de Dieu. Elle
affirme des faits internes, constatables par l'individu chrétien et
constatés par lui, et en proclame, par cette induction légitime qu'est
l'acte de foi, la source créatrice.

III. L UTILITE D UNE CONFESSION DE FOI.

Cette utilité est mise en doute par l'individualisme chrétien. Elle

est au contraire exagérée par les ritualistes qui voient dans la
confession de foi la sauvegarde, presque la créatrice de la foi. On a dit
pour prendre la défense d'un parti qui dans l'Eglise orthodoxe

grecque s'opposait à la diffusion du Nouveau Testament en grec
moderne, que l'Eglise a été de tous temp= la base de la vie spirituelle.
Et c'est juste le contraire qui est vrai. L'Eglise, en restreignant la

foi à l'adhésion servile à une confession de croyance exprimant des

idées incontrôlables sur Dieu, le Christ, etc., a stérilisé la vie
spirituelle. Elle a trompé l'appétit spirituel par un fallacieux Surrogat.
L'adhésion à la confession de foi imposée fait des expériences
spirituelles quelque chose de superflu, de surérogatoire pour le simple
fidèle, — et seuls les saints, qui par définition sont hors cadre, iront
jusque-là.

On a dit, chez nous, à propos d'un projet modifiant l'organisation
de l'Eglise genevoise, que la plupart des membres de l'Eglise ne

songent pas à définir avec précision leurs croyances. Et c'est une
constatation lamentablement vraie, parce qu'on se figure toujours

que les croyances doivent porter sur des idées relatives à Dieu, à

Jésus-Christ, etc.. et qu'on se sent inapte à en apprécier le sens et
la valeur. Mais, quand on aura consenti à voir que l'essentiel de

nos croyances doit se composer d'expériences faites, on en comprendra
mieux le sens et la valeur. Et ici la foi consciente d'un certain nombre
viendra au secours de la foi du grand nombre des inaptes à exprimer,

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 8o, 1931). I9



286 HENRY BERGUER

en ieur proposant des affirmations d'accord avec leurs expériences
intimes. C'est au fond ce que les communautés primitives appelaient
« la communion des saints ». Ces inaptes à exprimer reconnaîtront
dans ces affirmations ce qui s'est passé en eux-mêmes ¦—¦ peut-être
seulement ce qui a commencé à y être — et y donneront leur adhésion

tout autrement qu'ils ne peuvent le faire en face d'affirmations
dogmatiques qui ne concordent en rien avec ce qui s'est passé dans

leurs âmes.

On a reproché à l'Eglise de Genève de s'être contentée, dans son
Acte constitutif, d'une affirmation minimum, sans comprendre qu'il
s'agit de l'affirmation essentielle, et que l'essentiel n'est jamais un
minimum. Et on a dit que la foi ne se contentera jamais de cette
imprécision et de cette approximation, sans voir qu'affirmer Dieu
comme Père et Jésus comme Sauveur est une décisive précision et

une pleine confession. Mais rien n'empêche d'y ajouter d'autres
expériences spirituelles, comme celles que j'ai indiquées. Vous direz

peut-être : mais l'expression de ces expériences ne satisfera pas
chacun. Elle ne représentera pas exactement ni totalement ce qui se

sera passé en tous. C'est évident, et il le faut. Nous avons appris,
et pour ne plus l'oublier, qu'il y a un élément caractéristique de

liberté dans tout acte religieux et que l'expression de notre foi ne peut
pas être clichée sur celle de notre prochain. Mais tous ceux qui ont
reconnu Jésus comme leur Sauveur trouveront dans ces simples et
larges affirmations de vie spirituelle profonde des faits de chez eux,
des expériences peut-être un peu différentes, mais de même qualité,
et ils y adhéreront. Quand l'essentiel est là, on se soucie moins
du secondaire. — J'ai, et vous avez l'expérience qu'on se sent
souvent en pleine communion de foi avec des êtres qui n'expriment
pas leurs croyances avec les mêmes mots et les mêmes phrases,

parce qu'on se sent dans la même réalité qu'eux. L'intuition l'emporte
sur la définition. Une vérité scientifique n'a qu'une seule expression
qui rend parfaitement compte du phénomène. Une vérité spirituelle
peut rendre compte du même fait et de la même expérience par de

expressions différentes. Chaque phénomène est le duplicat des autres
qui se produisent dans des conditions identiques. Chaque expérience

spirituelle est unique, bien qu'un grand nombre d'entre elles
participent à une identité foncière. Leurs coefficients personnels empêchent

qu'on puisse les emprisonner dans l'ombre translucide d'une



DE L'UTILITÉ D'UNE CONFESSION DE FOI 287

formule adéquate à toutes. Les formules seront donc toujours
approximatives. Mais cela ne les dépouille pas de leur utilité.

En effet, que furent les confessions de foi du passé?

Elles n'existèrent pas dès le début, ce qui montre qu'elles ne sont

pas un élément constitutif de la communauté et indispensable à

celle-ci. Elles naquirent quand on voulut se rendre compte de ce

qu'on possédait et en témoigner à ceux du dehors. Et voici à mon
sens la valeur qu'elles eurent, qu'elles gardent, et que de nouvelles

peuvent retrouver. Des confessions de foi sont des sommaires des

expériences faites, des compendiums des gains spirituels, comme aussi

des affirmations des faits certains. Toute l'histoire primitive de

l'Eglise et de ses victoires, par exemple, est indirectement inscrite
dans ces mots du Symbole des apôtres : «crucifié, mort et enseveli».

Pourquoi ce rappel martelé de faits objectifs? Parce que l'Eglise,
déjà dans sa première période, avait eu à lutter contre une tendance

ultra-spiritualisante qui faisait bon marché des faits historiques et
eût volontiers dépouillé Jésus de la réalité de ses souffrances et de

sa mort. Ces mots sont demeurés comme le sillon d'une phase décisive.

Certes les confessions de foi portent trop ostensiblement les marques
des polémiques dont elles sont issues, aussi bien celles des anciens

conciles que celles de l'époque de la Réformation. Et ces marques
sont ce qu'il y a de caduc en elles. Pour nous ceci n'a plus de vie.

D'autre part elles offrent, sous une forme fixe et résumée, les

réalités de Fexpérience spirituelle, autant qu'elles peuvent être
rendues par le langage d'une époque et la culture d'un groupe ou
d'une société. Seulement ces réalités sont aperçues et données à voir
plutôt de l'extérieur que de l'intérieur. Ces formules visent la cause

objective plutôt que le fait interne et subjectif. C'était inévitable

aux époques où elles naquirent. On pensait ainsi et pour s'adresser

aux masses spirituellement inaccessibles il fallait parler ainsi. D'ailleurs

c'était un avantage réel de codifier pour les successeurs les

résultats auxquels une génération ou un siècle, ou même une période,
était parvenu. Ce n'était pas le temps où chaque génération s'offrait
le luxe de réfléchir. Celle qui l'avait fait l'avait fait pour plusieurs.
Ce fut un grand service rendu. Ces conciles et ces synodes fixèrent
la carte des contrées spirituelles, carte approximative, dès lors

provisoire, mais qu'on commit l'erreur de croire définitive, intangible ;

— et cependant précieuse à ces millions de voyageurs inaptes à



288 HENRY BERGUER

faire par leurs seules ressources ces voyages de découverte au pays
des réalités spirituelles. Aujourd'hui la responsabilité de la vie
spirituelle est tout autre. Le chrétien — en tout cas celui qui agira —
doit faire une expérience qui soit la sienne ; personne ne peut faire

pour lui le voyage dans la vie invisible. Il peut être aidé au début ou

au cours de son expérience par toutes les victoires de ceux qui l'ont
précédé et de ceux qui l'entourent. Il peut être aussi entravé. Mais

en tous cas le chrétien ne saurait être un imitateur, une réplique
sortie d'un moule ayant déjà servi. Son rôle actuel comporte une
originalité personnelle. Chaque chrétien authentique est un nouvel

ouvrage de l'influence de Jésus. Il n'appartient pas à la vie
spirituelle de donner de guerre lasse son acquiescement à des formules,
sans avoir rien fait des expériences que ces formules expriment.

IV. CES CONFESSIONS DE FOI, CES CREDO SONT-ILS

NÉCESSAIRES AUJOURD'HUI?

Est-ce que cette forme d'affirmation et d'enseignement n'a pas
fait son temps? Elle a rempli son rôle historique, pédagogique,
providentiel. A-t-elle encore aujourd'hui sa raison d'être Quand
les expériences sont là, à quoi bon les formules?

Elles sont en effet, je crois, d'importance secondaire pour l'individu.

Mais leur utilité subsiste et va peut-être s'affermir avec une
autorité rajeunie dans la mesure même où notre foi s'arrachera à

l'égoïsme du salut individuel et se consacrera au salut et au sens

de la vie des autres. Les confessions de foi vont devenir une obligation

chrétienne sociale. Voici pourquoi :

I. Elles aident ceux qui ont acquis à garder leurs gains. Ce sont
des bourses, non pas de celles qui ne s'usent pas, mais de celles qui
durent utilement un temps. Dans un sens bien plus grave que celui
de Boileau on ne possède vraiment et avec sécurité que ce que l'on
sait exprimer. Les réalités internes dont on n'a qu'une vague
conscience ne vous appartiennent guère. Ici la pensée peut apporter une
aide efficace à l'intuition et à l'expérience. Ici la pensée devient

un élément d'édification, c'est-à-dire de construction, en arrêtant
les oscillations du sentiment et en stabilisant par une expression

adéquate les expériences vécues. Il est d'une grande valeur pour la

pensée de pouvoir enclore dans une sentence brève et saisissante

tout un processus d'expérience. Cette expression, quand elle est bien



DE L'UTILITÉ D'UNE CONFESSION DE FOI 289

trouvée, met le sceau visible de la certitude sur les vérités lentement

et difficilement atteintes. Elle condense, elle scelle, elle unifie

et elle simplifie l'expérience que l'âme a faite. Elle n'est pas certes

l'enfant qui est mis au monde, mais elle est le berceau où repose
vivant l'enfant qui est né. Un jour l'enfant aura assez grandi

pour que le berceau ne convienne plus.
2. La confession de foi est entre chrétiens le lien qui forme la

phalange. Elle est le pacte social de ceux qui se sentent infiniment
plus forts d'avoir avec d'autres une même croyance. Il y a certainement

une analogie entre le lien qui unit une famille et celui d'une
communauté spirituelle. Le lien de famille est singulièrement fort.
Mais quand on veut l'analyser, il ne se prête pas aisément à l'explication.

Il est le résultat, il est la synthèse de myriades d'expériences
communes qui se résument et s'expriment en quelques expressions,

quelques phrases qui ont un sens intime pour la famille seulement,
accessible aux seuls initiés. Là s'est déposée la tradition d'anciennes

demeures, de figures familières, d'occupations de jadis, d'association

d'idées héréditaires, de vieilles plaisanteries. Un mot évoque
des années, une génération. Toute famille a ses mots, ses sentences,
chacune les siens, et chacun est un sommaire. Une phrase qui ne

dit rien ou qui dit peu à l'étranger apporte à ceux de la famille toute
une légion de souvenirs. Il suffit qu'elle soit prononcée et le passé
ressuscite avec son sens et ses valeurs. Les credos sont pour la famille
chrétienne des sommaires de la vie en Christ avec ses joies, ses forces,
ses expériences passées et avec ses espoirs et ses indéfinissables
confiances. C'est donc un lien qui constate la commune origine et
le but commun. Ceux de la primitive Eglise se disaient l'un à l'autre
dans une langue inconnue à ceux du dehors : « Maran atha »

« Seigneur viens » C'était comme leur mot de passe, cela concentrait
l'espérance dominante de leurs vies. C'était le premier credo, le

lien de leur communauté, d'autant plus riche de sens pour eux qu'il
était plus concis de forme.

Enfin 3. Une vraie confession de foi n'est pas un but atteint, mais

une base d'où partir pour aller plus loin. Si elle est, comme nous le

proposons, composée d'expériences spirituelles analogues faites

par un grand nombre, elle est constituée de réalités vivantes, pleines
de virtualités qui ne demandent qu'à s'épanouir. La confession de

Jésus comme Messie fut l'aboutissement d'un stade du développement

de la communauté primitive ; mais elle fut aussi le point de



2go HENRY BERGUER

départ de futurs développements de pensée et d'expérience. La
confession fixait quelque chose, qui devait être fixé avant qu'on pût
aller de l'avant. La confession de foi, entendue non pas comme la
coulée en airain d'une vérité intangible, mais comme le souple
vêtement d'une réalité vivante, prêt à disparaître quand une réalité
plus vivante encore aura fait son apparition dans la conscience, la

confession de foi est l'assimilation sociale des expériences individuelles.
Voilà son rôle et sa valeur. Par la confession de foi, la communauté
chrétienne reconnaît comme siennes les richesses de ses membres.

Et j'ajoute que si c'est précieux pour le groupe, c'est utile aussi

pour l'individu. La piété individuelle a quelque chose à recevoir de

ces sommaires. Ils n'arrêteront pas les progrès de son voyage vers
Dieu. Ils y aideront au contraire, en communiquant à l'âme dans
les heures difficiles l'assurance qui vient d'une foi commune à un
grand nombre. La « multitude des témoins » n'est pas une vaine
image, et la confession de foi de cette multitude confirme le piéton
solitaire dans sa conviction qu'il n'est pas sur une voie sans issue,
mais sur le grand chemin du Roi.

Nombreux sont aujourd'hui ceux qui croient le moment venu

pour le chrétien vivant de s'entendre sur les affirmations essentielles.

Leur tradition n'est peut-être pas celle d'une Eglise à credo, mais
ils sont en quête de la place et de la forme à donner dans la vie
chrétienne à une confession de foi, à cette condition expresse que
jamais une formule intellectuelle ne sera considérée comme l'équivalent

de la réalité de la foi. La foi vivante débordera toujours toute
formule. Ceux qui cherchent cet accord nouveau, parce qu'ils croiem

qu'un accord visible importe aux croyants, n'accepteront jamais
une expression verbale de la foi justifiée uniquement par son
antiquité ou par une autorité extérieure. Seule l'émergence de faits
démonstratifs établit la validité des affirmations religieuses.

Je crois donc l'heure favorable pour proposer cet essai d'établir
une confession de foi entre chrétiens de n'importe quelle Eglise ou
d'aucune Eglise, — non pas sur des définitions retouchées ou nouvelles
des objets de la foi, mais sur les expériences essentielles des chrétiens,

et peut-être sur les inductions légitimes qui en procèdent. Ce serait
enfin non plus le credo d'une Eglise, mais le credo de l'Eglise vivante.

Henry BERGUER


	De la foi individuelle à la croyance collective : et de l'utilité d'une confession de foi

