Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie
Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 80

Artikel: De la foi individuelle a la croyance collective : et de l'utilité d'une
confession de foi

Autor: Berguer, Henry

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380203

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE LA FOI INDIVIDUELLE A LA CROYANCE
COLLECTIVE

ET DE L’UTILITE D’UNE CONFESSION DE FOI*

En face des menaces qui planent sur la civilisation contemporaine
nous posons ’axiome chrétien : la vie religieuse est la seule base non
précaire de la collectivité humaine. Et, en tant que chrétiens, nous
affirmons que la vie chrétienne normale est la seule vie religieuse
qui en méme temps puisse étre essentiellement individuelle et devenir
intégralement sociale. En son essence elle est individuelle, commu-
nion par Christ avec Dieu, mais par ses fruits normaux elle devient
sociale.

Cette vie, et la foi qui en est la source, sont-elles indispensables
aux relations humaines normales ? C’est notre conviction. Le lien
entre les hommes ne peut-il étre exclusivement moral ? Non. Il est
de fait que les morales indépendantes n’ont pas justifié leurs pré-
tentions, car leurs impératifs abstraits ne s’adressent pas aux élé-
ments affectifs de nos personnalités. A lui seul le devoir ne fait pas
aimer. Et I'extréme diversité des devoirs pratiques délimite et isole
plus qu’elle ne rapproche et amalgame. Or la qualité caractéristique
de la vie humaine est une qualité sociale. L’Ame ne trouve son plein
épanouissement, sa totale valeur et son action spécifique que dans
Pépanouissement et la valeur d’autres dmes. Mais ce n’est pas une
expérience que provoquent des dmes quelconques. Elle ne nait que
du contact d’Ames accessibles, de vies voisines, aux joies, aux souf-

1 Nous avons demandé i M. le pasteur Henry Berguer 'autorisation de publier
cette étude lue devant les sociétés genevoise et vaudoise de théologie, ou elle a
suscité de fécondes discussions. Il nous a paru intéressant de la rapprocher de
I’article de M. le professeur Neeser. (Réd.)



280 HENRY BERGUER

frances, aux forces et aux faiblesses desquelles on est initié. Jésus
a gravé la formule et la réalité: « Aime ton prochain comme toi-
méme ». Jamais on n’aimera comme soi-méme des lointains. Cette
qualité, cette capacité essentielle, caractéristique, de la vie humaine,
capacité sociale, n’est pas réalisée par la simple prise en considéra-
tion des intéréts de ’individu, ni méme de ses devoirs qui, au point
de vue naturel, ne sont que ses intéréts supérieurs. Pour justifier tant
de sacrifices de ce qui lui apparait comme son bien, pour unir ces
corps simples des égoismes particuliers en cette syntheése nouvelle
et douée de qualités et de valeurs toutes différentes, Paltruisme,
Pamour des autres, pour dégager dans les individus Pénergie de
cette capacité sociale, il faut un coup de chalumeau que jamais la
morale indépendante n’a réussi a donner. La foi seule y réussit quel-
quefois. C’est I’élément transcendant qui est le coup de chalumeau.
Toutes les vraies victoires altruistes en sont la démonstration :
Pabolition de la traite et de lesclavage, la Croix-Bleue, la lutte
contre la traite des blanches, le proxénétisme et les stupéfiants, les
ceuvres de sauvegarde des jeunes filles, la Croix-Rouge, etc. Tout
cela plonge ses racines nourricieéres dans des 4mes de croyants. Le
germe de ces efforts et de ces victoires est sorti de cceurs qui, par le
Christ, appartiennent a Dieu.

I. LE FONDEMENT PROTESTANT DE LA FOI CHRETIENNE,

Puisque le bien social dépend si profondément de la foi chrétienne,
il importe de voir quel est le fondement de cette foi. Sur quelle base
est assise ma fol, dans quel terrain trouve-t-elle sa vie ? Il s’agit en
effet d’une question personnelle. I1 n’y a pas de foi en général. Celle
que je connais, c’est la mienne. Ma foi est une foi chrétienne. Clest
dire qu’elle a en Jésus-Christ I'essentiel de sa raison d’étre. Elle est
issue d’un fait de I’histoire. Cest un fait bistorique qui I’a provoquée
et dans lequel elle plonge encore maintenant ses racines essentielles.

On peut aujourd’hui cesser de tenir compte des efforts tentés il y
a deux ou trois décennies par des hommes de culture moyenne ou
par des spécialistes de la polémique, étrangers aux méthodes histo-
riques, pour jeter le doute sur Pexistence historique de Jésus. On
ne peut plus contester qu’il y a eu, au VIIIe sitécle de Rome, en
Palestine, un groupe d’hommes qui ont été extraordinairement im-
pressionnés par la vie, ’enseignement et la mort d’un maitre qui a



DE L'UTILITE D’UNE CONFESSION DE FOI 281

vécu peu d’années avec eux et dont la fin fut tragique. Ces hommes,
devenus tout autres qu’ils n’étaient par les expériences que la vie
avec Jésus leur fit faire, n’ont plus eu d’autre but que d’en gagner
d’autres a4 ces expériences et de les amener a cette communion
spirituelle avec Jésus qui était devenu le sens nouveau de leur vie.
Et Peeuvre incontestée de saint Paul ne fut que la généralisation,
Puniversalisation de ce fait subjectif. Ce que ces hommes ont expé-
rimenté, dés lors des milliers, des millions d’hommes des générations
successives ’ont expérimenté de méme.

Ma foi, fondée sur ce fait de histoire et appuyée de ces innombra-
bles faits successifs analogues, est constituée des mémes expériences.
J’ai essayé a4 mon tour de vivre dans Pintimité de Jésus, en m’ap-
prochant de ’4me si simple et si riche qui palpite dans les récits et
les paroles des évangiles. Et peu a peu j’ai fait, dans ma vie si dif-
férente de celles de ces hommes du premier siécle, les mémes expé-
riences, en tout cas des expériences de méme qualité spirituelle.
Jessaie de noter les principales :

1. Je n’ai plus pu me contenter de la vie de jouissance, de culture,
de littérature, d’amitié, de lyrisme qui m’était apparue d’abord
comme un but suffisant. Ce témoin vivant condamnait par sa pré-
sence ce sens de ma vie. Et bien que je me sois longtemps et habi-
lement défendu, il m’a fallu céder, il m’a fallu devenir lentement
autre, non pas jusqu’au rejet de ce qu’il y avait de beau et de valable
dans ma conception premitre, mais jusqu’au sacrifice de bien des
choses et au renoncement & certains buts. Je n’emploierai pas le
mot de conversion parce que ma mere, dés ma tendre enfance,
m’avait habitué a Jésus. Mais au bout du compte, ce fut bien cela :
un autre chemin suivi, une courbe d’existence différemment inflé-
chie, un autre sens de la vie qui s’établissait sfirement, une présence
meilleure, plus saine, plus forte, plus pure, purifiant le sens de la
vie comme un oxygeéne plus abondant purifie Patmosphere.

2. Cette influence de Jésus a intensifié la lutte morale. Elle m’a
empéché de prendre mon parti de certaines choses que je passais
facilement par profits et pertes. Elle m’a imposé la vie comme une
bataille, avec des chutes, mais avec des victoires auxquelles il faut
parvenir. Mais en méme temps elle s’est imposée comme une force
dans cette bataille et comme une impossibilité de consentement a la



282 HENRY BERGUER

défaite. Elle m’a donné, sans rien m’6ter de mon optimisme natif,
un sentiment plus tragique de la vie et un besoin de victoire pour
les autres comme pour moi.

3. L’influence de Jésus m’a mis vis-3-vis des fautes nombreuses
et vis-a-vis du sens instinctif de la vie naturelle comme ma conscience
navait pas suffi 4 m’y mettre. Elle m’a fait subir anxiété, Pangoisse,
la terreur du péché, du mal destructeur. C’est elle qui m’a amené a
dire : « Je déteste, j’ai horreur, je ne veux plus!» Elle m’a appris la
repentance, car la repentance vraie, c’est le détachement, c’est la
condamnation de ce dont on a honte.

4. Puis cette influence est arrivée a quelque chose de plus décisif.
Elle m’a appris le pardon. Quand on vit dans 'intimité d’un étre qui
aime autant, et d’une telle qualité d’amour, on se sent peu a peu
imprégné de cette atmosphere d’amour. Quand Jésus parle du fils
prodigue qui revient repentant et meurtri au pays, a la maison et
au pere, je sens un amour tel qu’il passe par-dessus les fautes accu-
mulées comme une marée d’équinoxe par-dessus les digues, et qu’il
fait la place neuve et nette. Le pardon, c’est le maximum de ’amour.
L’ame qui pardonne est 4 la plus haute tension d’amour. Seul par-
donne celui qui aime infiniment. Jésus me fait faire, par cette certi-
tude du pardon qui émane de lui, 'expérience complémentaire de
celle de la repentance, Pexpérience du pardon, c’est-a-dire Pexpé-
rience de ’amour paternel infini. ‘

5. C’est aussi dans I’intimité de Jésus que je suis devenu sfir de la
vie future, il serait plus exact de dire: conscient de la vie digne de
durer. Et ce n’est que dans son intimité que, vis-a-vis des démentis
de Pexistence, j’en demeure convaincu. Cependant il n’en a presque
pas parlé. C’est vrai! une ou deux fois seulement, avec une netteté
parfaite d’affirmation. Mais ce n’est pas cela qui convainc. C’est la
qualité de vie qu’on respire pres de lui qui peu a peu s’affirme et
s’établit comme définitive. On ne craint plus la destruction pour ce
qui est pur et vrai. Et si insufisamment que je me laisse imprégner
par lui, et quelles que solent les portions de mon étre qui demeurent
encore soustraites a4 son influence, pourtant, a cause de ce peu de
moi qui lui appartient, je n’ai plus d’anxiété vis-a-vis de I’avenir.
La réalité décisive de la vie simpose & moi comme un axiome. Je
suis tranquille 2 cause de cette qualité de vie qui de lui est venue 2



DE L’UTILITE D'UNE CONFESSION DE FOI 283

moi, je m’efforce d’y habituer le reste de mon étre et je répéte dans
un tout autre sens que Job : « Tu ne permettras pas que celui qui a
commencé d’étre & toi voie la corruption ».

Qu’est-ce que tout cela ? Ce sont des faits, des réalités internes
de ma vie. J’ai choisi. Il y en a d’autres de méme ordre et de méme
source comme, par exemple, celle de I’équilibre apporté dans ma
vie apreés tant d’oscillations, comme aussi, comme surtout celle que
je ne puis pas faire de ma vie ce qui me convient, que mon bonheur
personnel importe peu, que ce qui importe, c’est la part de ma vie
donnée a d’autres. Peut-étre est-ce 1a que P'influence de Jésus est le
plus décisive, le plus réitérée, le plus fide¢le dans ses lancinantes
exigences, quand par tous ses actes il répete a mon égoisme perpé-
tuellement en résurrection: «Non pour étre servi, mais pour servir».
Cette expérience-la est encore quotidiennement en cause et je sens
que c’est 'influence de Jésus qui m’y astreint.

I1. LA PROFESSION DE CES EXPERIENCES.

Je constate ces faits. Ces expériences sont des faits de ma vie,
aussi réels dans ma vie que les angoisses de la guerre et des troubles
actuels. Je les rencontre, identiques ou analogues, dans des milliers,
des millions de consciences. Mais ce sont des faits uniguement sub-
jectifs et spirituels. Que si vous vous contentez de les attribuer 4 un
automatisme psychique, si vous les appelez auto-suggestion, cela
ne les dépouille nullement de leur réalité. Ils sont. Et cela revient
au méme quant a la valeur de la source d’ou ils viennent. Quelle
puissance psychique formidable, et quelle valeur spirituelle faut-il
qu’il y ait dans le fait initial pour qu’il continue & produire dans
tant de millions d’Ames, et malgré le cycle épuisant de tant de géné-
rations, des expériences de méme ordre et de méme valeur !

Nous chrétiens, nous nous confions dans la valeur intrinséque de
ces expériences et dans la réalité et la valeur de ce fait initial et
permanent. Et quand nous entendons Jésus la rendre intelligible a
soi-méme et aux siens disant: « Mon Pére», avec lui nous disons :
« Notre Pére».

Puisque ce sont des faits purement spirituels, ayant ici-bas leur
point de départ dans un fait historique, nous pouvons tenter de les
exprimer aussi bien que possible et formuler ainsi notre croyance



234 HENRY BERGUER

collective. Ayant en nous ces expériences, nous dirons donc, ce sera
notre credo :

« Nous croyons que I’8tre humain a un but.

Nous affirmons qu’il y a en nous un mal qui nous empéche d’at-
teindre ce but.

Nous croyons au changement possible du sens instinctif de la vie.

Nous croyons 4 la lutte victorieuse contre le mal.

‘Nous croyons a la possibilité d’atteindre ce but.

Nous croyons, nous pécheurs, a la repentance.

Nous croyons, nous repentants, au pardon de nos péchés.

Nous croyons a la vie spirituelle indestructible.

Nous croyons que le sens vrai de nos existences, c’est le service
des autres.»

Et, puisque toutes ces convictions, nées d’expériences, nous vien-
nent de l'influence présente de Jésus, nous affirmons comme expres-
sion de notre expérience ce fait, qui a sa base dans I’histoire, et nous
disons :

« Nous croyons que la vie de Jésus, sa mort et sa résurrection ont
mis a la portée de ’homme une énergie capable de rompre au profit
de la vie spirituelle I’équilibre des forces mécaniques qui assujettis-
sent ’existence.

Nous croyons que cette vie spirituelle crée la seule réalité sociale
digne de ce nom, le Royaume de Dieu.

Nous croyons donc que Fésus est notre Sauveur.

Nous croyons, par confiance entiére en lui, que Dieu est notre Pére.

Nous voulons vivre dans la communion de notre Sauveur et de
notre Pére et réaliser toujours mieux, en leur obéissant, cette frater-
nité humaine qui est le Royaume de Dieu ici-bas.

Nous attendons, comme Jésus et avec lui, cette réalisation su-
préme dans Pavenir, sur la terre ou ailleurs.»

Une telle profession de foi est tout autre que celles de jadis, mais
c’est a plus juste titre et dans le sens bien plus réel de ’expression,
une profession de for.

Elle est, elle peut étre collective donc, une confession. Et on ne con-
sidérera jamais comme hérétiques ceux qui, pour mieux exprimer
leur expérience, ne la prendront pas au pied de la lettre, dans sa
teneur textuelle, comme immuable et intangible. Elle exprimera



DE L’UTILITE D'UNE CONFESSION DE FOI 285

Pessentiel de ce que linfluence de Jésus produit dans les dmes,
Pessentiel de la vie spirituelle et de la vie morale individuelle et
collective. Elle sera donc le témoignage le plus catégorique rendu
a la puissance et a ’amour de Jésus et de Dieu. C’est une confession
de foi bien autrement religicuse que celles d’antan, puisqu’au lieu de
présenter des définitions toujours insuffisantes et hypothétiques de
Dieu et du Christ, de leur mode d’étre, de leurs relations réciproques
ou de leur mode d’activité, ce qu’elle exprime, ce sont les états d’dme
créés par Dinfluence de Fésus, par Daction paternelle de Dieu. Elle
affirme des faits internes, constatables par l’individu chrétien et
constatés par lui, et en proclame, par cette induction légitime qu’est
Pacte de foi, la source créatrice.

111. L’UTILITE D’UNE CONFESSION DE FOI.

Cette utilité est mise en doute par l'individualisme chrétien. Elle
est au contraire exagérée par les ritualistes qui voient dans la con-
fession de foi la sauvegarde, presque la créatrice de la foi. On a dit
pour prendre la défense d’un parti qui dans PEglise orthodoxe
grecque s’opposait a la diffusion du Nouveau Testament en grec
moderne, que PEglise a été de tous temps la base de la vie spirituelle.
Et c’est juste le contraire qui est vrai. L’Eglise, en restreignant la
foi a Padhésion servile 4 une confession de croyance exprimant des
idées incontrolables sur Dieu, le Christ,etc., a stérilisé la vie spiri-
tuelle. Elle a trompé Pappétit spirituel par un fallacieux surrogat.
L’adhésion a la confession de foi imposée fait des expériences spiri-
tuelles quelque chose de superflu, de surérogatoire pour le simple
fidele, — et seuls les saints, qui par définition sont hors cadre, iront
jusque-la.

On a dit, chez nous, a propos d’un projet modifiant I’organisation
de PEglise genevoise, que la plupart des membres de PEglise ne
songent pas 4 définir avec précision leurs croyances. Et c’est une
constatation lamentablement vraie, parce qu’on se figure toujours
que les croyances doivent porter sur des idées relatives a Dieu, a
Jésus-Christ, etc... et qu’on se sent inapte a en apprécier le sens et
la valeur. Mais, quand on aura consenti 4 voir que l’essentiel de
nos croyances doit se composer d’expériences faites, on en comprendra
mieux le sens et la valeur. Et ici la fol consciente d’un certain nombre
viendra au secours de la foi du grand nombre des inaptes a exprimer,

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s., t. x1x (N° 8o, 1931). 19



286 HENRY BERGUER

en leur proposant des affirmations d’accord avec leurs expériences
intimes. C’est au fond ce que les communautés primitives appelaient
«la communion des saints». Ces inaptes & exprimer reconnaitront
dans ces aflirmations ce qui s’est passé en eux-mémes — peut-€tre
seulement ce qui a commencé 3 y étre — et y donneront leur adhé-
sion tout autrement qu’ils ne peuvent le faire en face d’affirmations
dogmatiques qui ne concordent en rien avec ce qui s’est passé dans
leurs Ames, '

On a reproché a ’Eglise de Gendve de s’étre contentée, dans son
Acte constitutif, d’une affirmation minimum, sans comprendre qu’il
s’agit de Vaflirmation essentielle, et que Pessentiel n’est jamais un
minimum. Et on a dit que la foi ne se contentera jamais de cette
imprécision et de cette approximation, sans voir qu’affirmer Dieu
comme Pere et Jésus comme Sauveur est une décisive précision et
une pleine confession. Mais rien n’empéche d’y ajouter d’autres
expériences spirituelles, comme celles que j’ai indiquées. Vous direz
peut-8tre : mais l’expression de ces expériences ne satisfera pas
chacun. Elle ne représentera pas exactement ni totalement ce qui se
sera passé en tous. C’est évident, et il le faut. Nous avons appris,
et pour ne plus l'oublier, qu’il y a un élément caractéristique de
liberté dans tout acte religicux et que ’expression de notre foi ne peut
pas étre clichée sur celle de notre prochain. Mais tous ceux qui ont
reconnu Jésus comme leur Sauveur trouveront dans ces simples et
larges affirmations de vie spirituelle profonde des faits de chez eux,
des expériences peut-étre un peu différentes, mais de méme qualité,
et ils y adhéreront. Quand D’essentiel est 13, on se soucie moins
du secondaire. — J’ai, et vous avez Pexpérience qu’on se sent sou-
vent en pleine communion de foi avec des étres qui n’expriment
pas leurs croyances avec les mémes mots et les mémes phrases,
parce qu’on se sent dans la méme réalité qu’eux. L’intuition ’emporte
sur la définition. Une vérité scientifique n’a qu’une seule expression
qui rend parfaitement compte du phénomeéne. Une vérité spirituelle
peut rendre compte du méme fait et de la méme expérience par de
expressions différentes. Chaque phénomeéne est le duplicat des autres
qui se produisent dans des conditions identiques. Chaque expérience
spsrituelle est unique, bien qu’un grand nombre d’entre elles parti-
cipent a une identité fonciere. Leurs coefficients personnels empé-
chent qu’on puisse les emprisonner dans ombre translucide d’une



DE L’UTILITE D’UNE CONFESSION DE FOI 287

formule adéquate a toutes. Les formules seront donc toujours appro-
ximatives. Mais cela ne les dépouille pas de leur utilité.

En effet, que furent les confessions de for du passé?

Elles n’existerent pas dés le début, ce qui montre qu’elles ne sont
pas un élément constitutif de la communauté et indispensable a
celle-ci. Elles naquirent quand on voulut se rendre compte de ce
qu’on possédait et en témoigner a ceux du dehors. Et voici a mon
sens la valeur qu’elles eurent, qu’elles gardent, et que de nouvelles
peuvent retrouver. Des confessions de foi sont des sommaires des
expériences faites, des compendiums des gains spirituels, comme aussi
des affirmations des faits certains. Toute histoire primitive de
PEglise et de ses victoires, par exemple, est indirectement inscrite
dans ces mots du Symbole des apbtres : « crucifié, mort et ensevelin.
Pourquoi ce rappel martelé de faits objectifs? Parce que I'Eglise,
déja dans sa premitre période, avait eu a lutter contre une tendance
ultra-spiritualisante qui faisait bon marché des faits historiques et
elit volontiers dépouillé Jésus de la réalité de ses souffrances et de
sa mort, Ces mots sont demeurés comme le sillon d’une phase décisive.

Certes les confessions de foi portent trop ostensiblement les marques
des polémiques dont elles sont issues, aussi bien celles des anciens
conciles que cellss de I’époque de la Réformation. Et ces marques
sont ce qu’il y a de caduc en elles. Pour nous ceci n’a plus de vie.

D’autre part elles offrent, sous une forme fixe et résumée, les
réalités de Dexpérience spirituelle, autant qu’elles peuvent étre
rendues par le langage d’une époque et la culture d’un groupe ou
d’une société. Seulement ces réalités sont apercgues et données a voir
plut6t de Pextérieur que de Pintérieur. Ces formules visent la cause
objective plutdt que le fait interne et subjectif. C’était inévitable
aux époques ou elles naquirent. On pensait ainsi et pour s’adresser
aux masses spirituellement inaccessibles il fallait parler ainsi. D’ail-
leurs c’était un avantage réel de codifier pour les successeurs les
résultats auxquels une génération ou un siecle, ou méme une période,
était parvenu. Ce n’était pas le temps ou chaque génération s’offrait
le luxe de réfléchir. Celle qui I’avait fait ’avait fait pour plusieurs.
Ce fut un grand service rendu. Ces conciles et ces synodes fixérent
la carte des contrées spirituelles, carte approximative, de¢s lors
provisoire, mais qu’on commit Perreur de croire définstive, intangible ;
— et cependant précieuse a ces millions de voyageurs inaptes a



288 HENRY BERGUER

faire par leurs seules ressources ces voyages de découverte au pays
des réalités spirituelles. Aujourd’hui la responsabilité de la vie spiri-
tuelle est tout autre. Le chrétien — en tout cas celui qui agira —
doit faire une expérience qui soit la sienne ; personne ne peut faire
pour lui le voyage dans la vie invisible. Il peut étre aidé au début ou
au cours de son expérience par toutes les victoires de ceux qui l’ont
précédé et de ceux qui Pentourent. Il peut étre aussi entravé. Mais
en tous cas le chrétien ne saurait étre un imitateur, une réplique
sortie d’un moule ayant déja servi. Son réle actuel comporte une
originalité personnelle. Chaque chrétien authentique est un nouvel
ouvrage de l'influence de Jésus. Il n’appartient pas a la vie spiri-

tuelle de donner de guerre lasse son acquiescement a des formules,
sans avoir rien fait des expériences que ces formules expriment.

IV. CES CONFESSIONS DE FOI, CES CREDO SONT-ILS
NECESSAIRES AUJOURD’HUI?

Est-ce que cette forme d’affirmation et d’enseignement n’a pas
fait son temps? Elle a rempli son role historique, pédagogique,
providentiel. A-t-elle encore aujourd’hui sa raison d’étre? Quand
les expériences sont la, & quoi bon les formules?

Elles sont en effet, je crois, d’importance secondaire pour I’indi-
vidu. Mais leur utilité subsiste et va peut-étre s’affermir avec une
autorité rajeunie dans la mesure méme ou notre foi s’arrachera a
Pégoisme du salut individuel et se consacrera au salut et au sens
de la vie des autres. Les confessions de foi vont devenir une obliga-
tion chrétienne sociale. Voici pourquoi :

1. Elles aident ceux qui ont acquis a garder leurs gains. Ce sont
des bourses, non pas de celles qui ne s’usent pas, mais de celles qui
durent utilement un temps. Dans un sens bien plus grave que celui
de Boileau on ne posstéde vraiment et avec sécurité que ce que ’on
sait exprimer. Les réalités internes dont on n’a qu’une vague con-
science ne vous appartiennent guere. Ici la pensée peut apporter une
aide efficace a Pintuition et a P’expérience. Ici la pensée devient
un élément d’édification, c’est-ad-dire de construction, en arrétant
les oscillations du sentiment et en stabilisant par une expression
adéquate les expériences vécues. Il est d’une grande valeur pour la
pensée de pouvoir enclore dans une sentence bréve et saisissante
tout un processus d’expérience. Cette expression, quand elle est bien



DE L'UTILITE D'UNE CONFESSION DE FOI 289

trouvée, met le sceau visible de la certitude sur les vérités lente-
ment et difficilement atteintes. Elle condense, elle scelle, elle unifie
et elle simplifie ’expérience que Pame a faite. Elle n’est pas certes
Penfant qui est mis au monde, mais elle est le berceau ol repose
vivant D’enfant qui est né. Un jour Penfant aura assez grandi
pour que le berceau ne convienne plus.

2. La confession de foi est entre chrétiens le lien qui forme la
phalange. Elle est le pacte social de ceux qui se sentent infiniment
plus forts d’avoir avec d’autres une méme croyance. Il y a certaine-
ment une analogie entre le lien qui unit une famille et celui d’une
communauté spirituelle. Le lien de famille est singuli¢rement fort.
Mais quand on veut P’analyser, il ne se préte pas aisément a ’expli-
cation. Il est le résultat, il est la synthese de myriades d’expériences
communes qui se résument et s’expriment en quelques expressions,
quelques phrases qui ont un sens intime pour la famille seulement,
accessible aux seuls initiés. La s’est déposée la tradition d’anciennes
demeures, de figures familieres, d’occupations de jadis, d’associa-
tion d’idées héréditaires, de vieilles plaisanteries. Un mot évoque
des années, une génération. Toute famille a ses mots, ses sentences,
chacune les siens, et chacun est un sommaire. Une phrase qui ne
dit rien ou qui dit peu a I’étranger apporte & ceux de la famille toute
une légion de souvenirs. Il suffit qu’elle soit prononcée et le passé
rassuscite avec son sens et ses valeurs, Les credos sont pour la famille
chrétienne des sommaires de la vie en Christ avec ses joles, ses forces,
ses expériences passées et avec ses espoirs et ses indéfinissables
confiances. C’est donc un lien qui constate la commune origine et
le but commun. Ceux de la primitive Eglise se disaient 'un a ’autre
dans une langue inconnue 3 ceux du dehors: «Maran atha!»
« Seigneur viens!» C’était comme leur mot de passe, cela concentrait
Pespérance dominante de leurs vies. C’était le premier credo, le
lien de leur communauté, d’autant plus riche de sens pour eux qu’il
était plus concis de forme.

Enfin 3. Une vraie confession de foi n’est pas un but atteint, mais
une base d’oti partir pour aller plus loin. Si elle est, comme nous le
proposons, composée d’expériences spirituelles analogues faites
par un grand nombre, elle est constituée de réalités vivantes, pleines
de virtualités qui ne demandent qu’a s’épanouir. La confession de
Jésus comme Messie fut I’aboutissement d’un stade du développe-
ment de la communauté primitive ; mais elle fut aussi le point de



290 HENRY BERGUER

départ de futurs développements de pensée et d’expérience. La
confession fixait quelque chose, qui devait étre fixé avant qu’on pit
aller de P’avant. La confession de foi, entendue non pas comme la
coulée en airain d’une vérité intangible, mais comme le souple véte-
ment d’une réalité vivante, prét a disparaitre quand une réalité
plus vivante encore aura fait son apparition dans la conscience, la
confession de foi est Passimilation sociale des expériences individuelles.
Voila son réle et sa valeur. Par la confession de foi, la communauté
chrétienne reconnait comme siennes les richesses de ses membres.

Et j’ajoute que si c’est précieux pour le groupe, c’est utile aussi
pour Pindividu. La piété individuelle a quelque chose a recevoir de
ces sommaires. Ils n’arréteront pas les progrés de son voyage vers
Dieu. Ils y aideront au contraire, en communiquant a ’Ame dans
les heures difficiles 1’assurance qui vient d’une foi commune a un
grand nombre. La «multitude des témoins» n’est pas une vaine
image, et la confession de foi de cette multitude confirme le piéton
solitaire dans sa conviction qu’il n’est pas sur une voie sans issue,
mais sur le grand chemin du Roi.

*
* *

Nombreux sont aujourd’hui ceux qui croient le moment venu
pour lz chrétien vivant de s’entendre sur les affirmations essentielles.
Leur tradition n’est peut-étre pas celle d’une Eglise a credo, mais
ils sont en quéte de la place et de la forme a donner dans la vie
chrétienne a une confession de foi, a cette condition expresse que
jamais une formule intellectuelle ne sera considérée comme ’équiva-
lent de la réalité de la foi. La foi vivante débordera toujours toute
formule. Ceux qui cherchent cet accord nouveau, parce qu’ils croien:
qu’un accord visible importe aux croyants, n’accepteront jamais
une expression verbale de la foi justifiée uniquement par son anti-
quité ou par,une autorité extérieure. Seule I’émergence de faits
démonstratifs établit la validité des affirmations religieusss.

Je crois donc ’heure favorable pour proposer cet essai d’établir
une confession de foi entre chrétiens de n’importe quelle Eglise ou
d’aucune Eglise, — non pas sur des définitions retouchées ou nouvelles
des objets de la foi, mais sur les expériences essentielles des chrétiens,
et peut-étre sur les inductions légitimes qui en proceédent. Ce serait
enfin non plus le credo d’une Eglise, mais le credo de ’Eglise vivante.

Henry BERGUER



	De la foi individuelle à la croyance collective : et de l'utilité d'une confession de foi

