
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 80

Artikel: Le problème de la confession de foi : tel qu'il se présente à nos églises

Autor: Neeser, Maurice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PROBLEME DE LA CONFESSION DE FOI

tel qu'il se présente a nos églises

Le Colloque des pasteurs nationaux de Genève, Vaud, Neuchâtel
et du Jura Bernois, réuni à Yverdon les 17 et 18 juin 1930^') avait
à son programme le sujet suivant: «le problème de la confession
de foi tel qu'il se présente à nos Eglises romandes. » Qualificatif à

souligner. La direction du Colloque a vu d'emblée qu'il serait impossible,

ou peu intéressant, de restreindre l'étude de la question aux
limites des seules Eglises nationales, dites multitudinistes. Le
multitudinisme en effet, ou l'étendue vraiment nationale de nos

Eglises, est moins pour elles un point de départ qu'un point
d'arrivée, moins une réalité qu'une ambition. Au point de départ,
dans nos Eglises officielles aussi, et en dépit des lois qui ouvrent les

parvis du temple à chacun, il y a l'individu qu'il s'agit de

conquérir à l'Evangile, de sortir de la multitude des indifférents, de

grouper en ce noyau des fidèles destiné, lui, à constituer un jour la

multitude de ceux qui croiront.
Précisément, le caractère commun de nos Eglises romandes (et

ce serait encore vrai de nos Eglises suisses) est d'être des sociétés

de croyants et non des institutions. Eglises réformées, à base

individualiste, où l'élection, la sélection de l'individu joue un rôle essentiel,

l'individu distingué par le témoignage du Saint-Esprit, plus simplement

par l'action spirituelle de la Parole ; Eglises qui reçoivent sans

cesse leur force de la qualité spirituelle des individus. Tandis que
l'Eglise catholique et les Eglises catholicisantes sont des institutions
où l'Eglise en tant que telle, en tant qu'institution sacramentelle et

(•) C'est à cette occasion que furent composées les pages qui suivent.



LE PROBLÈME DE LA CONFESSION DE FOI 263

dogmatique est censée dominer l'individu qu'elle enfante, nourrit
et élève.

Cette distinction entre les deux types essentiels d'Eglises domine,

on voit aisément pourquoi, le problème de la confession de foi.
Et l'on voit aisément aussi pourquoi, très simple dans les Eglises

institutions, il l'est beaucoup moins dans les Eglises sociétés de

croyants. — Mais distinguons entre l'état de fait au sein de nos
Eglises romandes et la position des principes.

L ETAT DE FAIT.

I. Nos Eglises nationales n'ont pas de confession de foi; elles n'en
confessent pas moins leur foi et la confesseront dans l'avenir de façon

plus directe que par le passé.

Nos Eglises nationales n'ont pas, à proprement parler, de confession
de foi. Berne, Vaud, Neuchâtel, Eglises nationales unies à l'Etat
sont régies chacune par une loi constitutionnelle dont la préoccupation

initiale est d'éviter la confession de foi en tant que condition
d'entrée dans l'Eglise. Quant à l'Eglise nationale genevoise, séparée
de l'Etat, elle affirme expressément qu'elle « ouvre ses portes » à

tous les protestants de Genève, « sans leur imposer aucune confession
de foi » (Constitution, Titre I).

Mais les mêmes Eglises n'en confessent pas moins leur foi. C'est

ce qu'ont bien voulu reconnaître les organisateurs de la conférence de

Lausanne (On faith and order, 1927). On peut lire, en effet, dans le

rapport du Conseil de la Fédération des Eglises protestantes de la
Suisse, pour 1926, les lignes suivantes :

La Fédération des Eglises suisses a été très aimablement invitée à se faire

représenter par cinq délégués à la conférence Foi et Discipline... Le Conseil

accepta en principe cette invitation, mais il se réserva de déterminer le
caractère qu'il donnerait à sa délégation, du fait que la Fédération et un
certain nombre d'Eglises suisses n'ont pas de confession de foi. Nous avons

reçu dès lors une invitation nouvelle et pressante qui nous assurait que
notre participation à ladite conférence ne soulève aucune difficulté. Le
contenu de nos liturgies, les professions de foi exprimées dans les formules
de consécration et l'attitude des Eglises suisses à l'égard de la Bible... offrent,
paraît-il, des garanties suffisantes.

Cette profession générale de la foi chrétienne que nous reconnais-



264 MAURICE NEESER

saient ainsi l'ensemble des Eglises non romaines, est du reste impliquée

par les mêmes lois et règlements officiels soi-disant opposés au

principe de la confession.

Il n'en est pas de l'Eglise nationale bernoise comme de la
neuchâteloise, de laquelle, selon un mot d'allure assez cornélienne,
« on ne sort que par la prison, l'exil ou la mort ». Une simple
déclaration faite devant le Conseil de paroisse permet au citoyen de s'en

éloigner (art. 8). Et si l'on use de ce droit c'est sans doute, entre
autres raisons éventuelles, parce que l'on n'est pas d'accord avec la
foi confessée par l'Eglise. L'Eglise nationale bernoise confesse la
foi chrétienne, aussi bien que ses sœurs vaudoise et neuchâteloise.

La loi vaudoise est très explicite à cet égard :

L'Eglise nationale du canton de Vaud professe la religion chrétienne selon
les principes de la communion évangélique réformée. Sont membres de

l'Eglise nationale toutes les personnes qui acceptent les principes et les

formes organiques de cette Eglise (loi de 1908, art. I, 13). Vous promettez —
demande-t-elle aux candidats à la consécration — de prêcher la parole de
Dieu dans sa pureté et dans son intégrité, telle qu'elle est contenue dans
l'Ecriture sainte (art. 52).

Le règlement neuchâtelois relève de la même inspiration :

L'Eglise nationale du canton de Neuchâtel est l'une des branches de

l'Eglise évangélique réformée... (art. 1). Les fonctions des pasteurs sont de

vaquer à la prédication de l'Evangile d'après les saintes Ecritures de l'Ancien
et du Nouveau Testament... etc. (art. 79).

Quant à la constitution de l'Eglise nationale de Genève, elle précise

de façon intéressante :

L'Eglise se rattache aux Eglises issues comme elle de la Réformation et
entretient des rapports particulièrement étroits avec les Eglises réformées
de la Suisse. Elle place à la base de son enseignement la Bible librement étudiée

à la lumière de la conscience chrétienne et de la science... (titre I).

La Bible, même étudiée à la lumière de la conscience chrétienne

et de la science, c'est encore la Bible. Or une Eglise qui a pour base

la Bible, quelle que soit par ailleurs la liberté doctrinale que ses

règlements lui assurent, reste dans les limites de la foi évangélique.
Il suffit que l'Eglise en question soit reconnue par la loi comme
chrétienne et comme chrétienne réformée ; il suffit que son règlement lui
fasse un devoir d'annoncer la parole biblique : les gnoses étrangères

ne s'introduiront pas en elle ; le gnostique ne se sentira pas à l'aise



LE PROBLÈME DE LA CONFESSION DE FOI 265

chez elle. Elle ne le vomira pas de sa bouche ; mais il ne s'assimilera

pas à elle et ira respirer l'air des cénacles anthroposophiques, libres

penseurs ou catholiques, à son choix ; vous apprendrez demain

que la Fondation-destinée-à-former-des-leader-pour-la-vie-morale se

l'est agrégé... l'Eglise officiellement fondée sur la Bible a dans cette
dernière, et dans les précisions que lui donnent les liturgies, les

hymnes, les formules de réception des catéchumènes ou de consécration

des ministres sa confession de foi, éliminatoire en fait jusqu'à
un certain point, cela est indubitable.

Or nos Eglises nationales s'aiguillent peu à peu vers la notion d'une
confession de foi plus explicite que ne le sont les saintes Ecritures
considérées dans leur ensemble.

Unies à l'Etat ou non, elles sont appelées à prendre une conscience

croissante de leur autonomie spirituelle. Il y a là une nécessité vitale

pour elles. L'Eglise ne peut vivre que si elle est spirituellement
autonome, c'est-à-dire en mesure de se définir elle-même et donc de

définir sa foi. C'est l'invincible vérité de cet axiome qui s'affirme dans

la restriction apportée à la loi neuchâteloise de 1873 par le règlement
de 1874. La ^0* et son fameux article 12, inspirés du libéralisme
protestataire déchaîné dans le monde non catholique par le triomphe
du dogmatisme au Concile du Vatican, réaction jusqu'à un certain

point justifiée, pouvait être dangereuse pour l'Eglise. Le césarisme

extrême qui enlevait au synode la direction des études de théologie
menaçait l'autonomie spirituelle de l'Eglise, et l'on sait assez que
c'est cette menace qui provoqua la fondation de l'Eglise indépendante.

Mais le règlement intervient. Et il intervient en vertu d'une
nécessité organique, parce que l'Eglise neuchâteloise est, de tradition,
une Eglise chrétienne réformée et qu'elle mourra si, s'adonnant au

premier rationalisme venu, elle ne confesse pas sa foi dans les saintes

Ecritures.
La loi de l'Eglise nationale vaudoise (1908) insiste plus que le

règlement neuchâtelois de 1874. Les ministres promettent «de
prêcher la parole de Dieu telle qu'elle est contenue dans l'Ecriture sainte,
dans sa pureté et dans son intégrité ». Ne serait-ce pas que, à ce

moment-là, la question ecclésiastique s'est posée avec âpreté en
France et à Genève (1905), à Neuchâtel (1907), et que l'Eglise éprouve
le besoin d'insister sur les bases positives de son autonomie
spirituelle



266 MAURICE NEESER

Cette nécessité vitale, à laquelle aucune Eglise ne saurait échapper,
se trouve appuyée de nos jours par le mouvement qui porte les

Eglises à se rapprocher. Les Eglises qui fusionnent ou se fédèrent

sont appelées à choisir un drapeau commun.
A Neuchâtel, en 1921, l'Eglise nationale se trouvait disposée, en

vue de la reconstitution de l'unité ecclésiastique brisée en 1873, à

réintégrer le synode, pour une part essentielle, dans ses fonctions de

directeur des études de théologie. Surtout, elle était disposée à

admettre la confession de foi proposée par la commission interecclésiastique

chargée d'étudier les conditions de l'unité rêvée et que
voici :

L'Eglise réformée neuchâteloise reconnaît dans les saintes Ecritures

de l'Ancien et du Nouveau Testament le document des révélations

divines. Elle appelle ses membres à une foi agissante parla charité et les

invite à la confesser en disant :
Nous adorons le Dieu vivant, souverain Maître des cieux et de la terre.

Devant sa sainteté nous sommes de pauvres pêcheurs. Mais Dieu a tant
aimé le monde qu'il a donné son Fils unique... Unis par la foi en ce

Sauveur mort et ressuscité pour nous, nous voulons aimer Dieu de tout
notre cœur et travailler au salut de nos frères. Nous lutterons contre
le mal sous toutes ses formes et nous proclamerons au près et au loin

l'Evangile de grâce et de vérité, source inépuisable de régénération pour
les âmes, de rénovation sociale et d'espérance éternelle.

Que ton Esprit, ô Dieu, subvienne à notre faiblesse et qu'à Toi soit
la gloire aux siècles des siècles. Amen.

L'Eglise nationale, dont les pasteurs n'ont cessé de « vaquer à la

prédication de l'Evangile d'après les saintes Ecritures », acceptait
sans difficulté cette honorable formule. Et les historiens diront que
la résistance de l'Eglise indépendante devant le projet d'union ne

vint pas essentiellement d'une répugnance qu'elle aurait eue à

l'accepter en échange de la sienne te).

f1) Le passage essentiel de la confession de foi de l'Eglise indépendante : Fidèle
à la vérité sainte que les apôtres ont prêchée et que les réformateurs ont remise en lumière,
l'Eglise évangélique neuchâteloise, inlépenlante ie l'Etat, reconnaît comme source et

unique règle ie sa foi les saintes Ecritures ie l'Ancien et du Nouveau Testament, elle

proclame avec toute l'Eglise chrétienne les grands faits du salut résumés dans le symbole
appelé symbole des Apôtres ; elle croit en Dieu le Père qui nous a sauvés par la vie,
la mort et la résurrection de Jésus-Christ, son Fils unique, notre seul Seigneur, et qui
nous régénère par le Saint-Esprit; et elle confesse cette foi en célébrant, selon l'institution

du Seigneur, les sacrements du baptême et de la sainte Cène.



LE PROBLÈME DE LA CONFESSION DE FOI 267

Nous serions surpris qu'à l'heure actuelle l'Eglise nationale
vaudoise, où la parole de Dieu est prêchée « dans sa pureté et dans son

intégrité telle qu'elle est contenue dans l'Ecriture sainte», se déclarât
hostile à la confession de l'Eglise libre (1905), dont le projet
neuchâtelois de 1921 s'est si visiblement inspiré :

L'Eglise évangélique libre du canton de Vaud, en communion

avec les fidèles de tous les temps qui ont proclamé le salut gratuit par
Jésus-Christ, se rattache en particulier aux Eglises issues de la
Réformation. Elle affirme avec ces Eglises l'inspiration divine de l'Ecriture
sainte, telle qu'elle se manifeste à chaque croyant par le témoignage du
saint Esprit... Cherchant l'union des cœurs et des volontés dans un
même amour pour Jésus-Christ, l'Eglise libre travaille à développer
chez ses membres la foi évangélique, qu'elle confesse en ces termes :

Nous adorons le Dieu vivant qui s'est révélé en Jésus-Christ.
En présence de sa loi sainte, nous nous reconnaissons pécheurs et

dignes de condamnation.

Mais Dieu a tellement aimé le monde

Nous nous unissons par la foi à ce Jésus, qui nous a acquis une

pleine rédemption par sa vie sainte, sa mort et sa résurrection...
Nous voulons nous consacrer à lui, le servir dans la personne de

nos frères et travailler de tout notre pouvoir aux progrès de son règne,
assurés de son triomphe et saluant par l'espérance le jour où Dieu sera

tout en tous.

A Celui qui... peut faire infiniment au delà de ce que nous demandons

et pensons soit la gloire... Amen.

Il suffit au surplus de comparer les deux textes pour constater

que les Neuchâtelois de 1921 en mal d'unité s'inspiraient très
généreusement des libristes vaudois de 1905.

Aucune de nos Eglises n'est donc sans drapeau ; aucune ne craint
la confession de foi ; leurs confessions de foi adoptées soit en réalité,
soit virtuellement, sont si proches les unes des autres qu'il est assez

vain de les distinguer. Le jour viendra sans doute où la Fédération des

Eglises suisses aura la sienne et pourra participer à une nouvelle
conférence de Lausanne non plus en observatrice aimablement
invitée mais en partenaire active. Et déjà M. Eugène Choisy a posé
la question bravement : pourquoi la confession de foi des Eglises
suisses ne serait-elle pas dans le symbole nicéo-constantinopolitain
proposé précisément par les organisateurs de la Conférence de

Lausanne? (Cf. Semaine religieuse du 27 août 1927.)



268 MAURICE NEESER

II. Toutefois, si nos Eglises éprouvent le besoin, qu'elles n'ont jamais
perdu, de confesser leur foi, elles ne reviendront pas à la notion
dogmatique de la confession de foi, nos Eglises libres pas plus que nos

Eglises nationales.

Nos Eglises nationales tiennent à la liberté de l'interprétation
scientifique des Ecritures. En 1920-21 on vit à Neuchâtel le Conseil
des professeurs de la Faculté universitaire de théologie, étroitement
liée à l'Eglise nationale, demander l'introduction, dans le projet
de confession de foi rappelé tout à l'heure, du principe mis en évidence

par la constitution de l'Eglise de Genève : « la Bible librement étudiée,
etc.»te) En fait ce principe se trouve appliqué dans toutes nos écoles

de théologie.
Quant aux Eglises libres et en particulier à celles d'entre elles

que leur importance numérique a permis de rattacher à la Fédération

suisse, à savoir la neuchâteloise et la vaudoise, leur attitude
sur le point en jeu paraît claire, si nous tenons compte non pas du

texte de leurs confessions, en lui-même banal, mais de la portée que
les théologiens libristes attribuent à ce texte. Voici à cet égard le

témoignage autorisé de M. Georges Godet :

Remarquons qu'aucune de ces confessions de foi... ne formule un dogme.
Ni l'inspiration de l'Ecriture, ni la divinité de Jésus-Christ, ni l'expiation n'y
sont à proprement parler définies. On se borne à les affirmer, sans entrer dans

aucune explication théologique... Le dogme théopneustique, si cher aux
théologiens orthodoxes et aux hommes du Réveil, en est absent... La lettre
du symbole n'est nullement envisagée comme liant la foi de l'Eglise ou du

pasteur... Il n'y a pas d'incompatibilité entre la confession de foi ainsi comprise

et l'indépendance de pensée du théologien, pour autant que celui-ci est

en communion avec la foi de l'Eglise...te)

La confession de foi, dans les Eglises libres, n'est donc pas revêtue
de l'autorité particulière et absolue du dogme, au sens technique de

ce terme qui est aussi le sens catholique : proposition reconnue infaillible

jusque dans sa lettre et imposée comme étant de fide. Il n'y a

plus de dogme en ce sens-là dans une Eglise qui renonce à la
théopneustie, c'est-à-dire à l'idée que la Bible est parole de Dieu au sens

propre et exclusif, c'est-à-dire au dogme fondamental du dogmatisme.
Et voilà qui achève de rapprocher le point de vue de nos Eglises

(») Voir le Rapport présenté au Synode de l'Eglise nationale... le 29 mars 1921,

par Albert Lequin, pasteur. Neuchâtel, 1921, p. 12. — (2) G. Godet, L'Eglise et

la confession de foi, Neuchâtel, 1906.



LE PROBLEME DE LA CONFESSION DE FOI 269

libres de celui de nos Eglises nationales, surtout si Pon tient compte
du fait que, dans ces dernières aussi la qualité de membre de l'Eglise
dépend finalement, comme dans les Eglises libres, de l'attitude de

l'individu devant la confession de foi qui lui est proposée en fait
par toute l'activité de l'Eglise.

A cet égard, peu importe que l'on dise avec l'Eglise nationale
vaudoise (art. 1) : « Sont membres de l'Eglise nationale toutes les

personnes qui acceptent les principes et les formes organiques de

cette Eglise » ou, avec l'Eglise indépendante neuchâteloise (art: 3) :

« Sont membres de l'Eglise évangélique neuchâteloise, indépendante
de l'Etat, tous ceux qui, ayant été baptisés et admis à la sainte Cène,

ont témoigné le désir d'en faire partie et adhèrent à sa constitution »...

Peu importe si, dans l'Eglise nationale neuchâteloise, par exemple,
la ratification est considérée comme acte d'adhésion personnelle à

l'Eglise, ou si, dans quelques paroisses de l'Eglise indépendante, on
laisse passer quatre semaines après l'instruction religieuse avant de

demander un acte d'adhésion signé... Ce sont des nuances au total à

peu près négligeables. Ce qui est évident c'est, d'une part, la base

essentiellement individualiste de nos diverses Eglises, c'est-à-dire
leur caractère foncier de sociétés de croyants ; de l'autre le fait que
nos diverses Eglises ont renoncé à la portée proprement dogmatique
de la confession de foi pour en reconnaître, comme l'Eglise
nationale de Genève, avec plus ou moins de crânerie et de façon

plus ou moins implicite, la portée pragmatique et symboliste.
L'observation vaut du reste pour l'ensemble des Eglises suisses.

La dernière des confessions de foi communes aux protestants de

Suisse, cette Formula Consensus Ecclesiarum Helveticarum, de 1675,

qui consacrait le triomphe du littéralisme en affirmant l'origine
divine des points-voyelles du texte hébreu de l'Ancien Testament,
n'eut force de loi générale que pendant cinquante ans. Et si quelques

Eglises de la Suisse allemande maintinrent jusqu'à la fin du dix-neuvième

siècle telle ou telle formule antérieure à laquelle elle était
revenue (ainsi à Zurich la Confessio Helvetica posterior de 1562),

l'obligation d'y souscrire a dès lors été abrogée.

III. Cela signifie-t-il que nos Eglises soient parfaitement au clair
sur le principe lui-même de la confession de foi?

Le problème de la confession de foi est lié à celui de la notion
même de la révélation et, en particulier, de la révélation par l'organe

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 8o, I931). l8



270 MAURICE NEESER

de la Parole divine. Les confessions en reviennent toujours, en effet,
ou prétendent en revenir à la Parole révélatrice, c'est-à-dire à la
Bible. Elles estiment en être le résumé ou le développement : résumé

qui soulignerait les points jugés essentiels ; développement normal
d'un germe caché au centre du livre. Les catholiques et les protestants

sont en somme d'accord à cet égard.
La question préalable et capitale, c'est celle de la portée que l'on

attribue à la Parole révélatrice.
Il n'y a certes pas lieu de souligner comme un avantage le silence

d'une confession sur ce point, comme il semble que le fait M. Georges
Godet à propos de la formule de l'Eglise indépendante neuchâteloise

: «Le dogme théopneus tique... en est absent ». Il est vrai que le

silence, aux yeux de M. Godet, est une manière de se prononcer
négativement, c'est-à-dire, dans le cas particulier, contre la théopneustie.
Mais une affirmation positive vaudrait mieux.

Il ne suffit en tous cas pas de dire, avec la confession indépendante

encore, que l'Eglise assurera « la prédication du pur Evangile »,

ou avec le règlement de l'Eglise nationale neuchâteloise que les

pasteurs prêcheront l'Evangile «d'après les saintes Ecritures», ou

avec la loi vaudoise officielle, insistant, que cet Evangile sera prêché
et « dans sa pureté et dans son intégrité ». Ce sont là des formules

honorables mais vagues, qui ne touchent pas au cœur du
problème.

Il devient plus intéressant de dire au titre préliminaire, avec la
confession de l'Eglise libre vaudoise : Nous affirmons « l'inspiration
divine de l'Ecriture sainte telle qu'elle se manifeste à chaque

croyant par le Saint-Esprit », ou bien, avec l'Eglise nationale de Genève :

L'Eglise « place à la base de son enseignement la Bible librement
étudiée à la lumière de la conscience chrétienne et de la science ».

Ces affirmations touchent au principe ou y reviennent (et c'est la
seule chose qui compte) : le document vaudois se bornant à relever
de façon un peu générale le point de vue calviniste historique sur

l'inspiration de la Bible et le document de Genève résumant l'apport
du dix-neuvième siècle sur ce même problème.

Mais le protestantisme peut-il en cette matière s'en tenir au
calvinisme traditionnel évoqué par la confession vaudoise, et la
solution du dix-neuvième siècle résumée par la déclaration genevoise
est-elle entièrement satisfaisante?

C'est à ce point que s'impose le rappel des principes.



LE PROBLÈME DE LA CONFESSION DE FOI 271

LES PRINCIPES.

I. Le protestantisme peut-il en rester dans sa conception de la Parole
de Dieu au calvinisme traditionnel évoqué par la confession de foi de

l'Eglise libre vaudoise?

«Elle affirme... l'inspiration divine de l'Ecriture sainte, telle

qu'elle se manifeste à chaque croyant par le témoignage du Saint-

Esprit, et bénit Dieu pour le don de cette source inépuisable de

lumière et de vie. »

Il faut préciser.
Dans Calvin, le témoignage du Saint-Esprit a une double mission :

l'une religieuse, en vertu de laquelle l'élu se reconnaît élu (cf. Rom.

vm, 15-17) ; l'autre dogmatique, en vertu de laquelle l'élu connaît

que l'Ecriture est, au sens propre et direct des mots, parole de Dieu.
C'est ce dernier aspect de l'œuvre du Saint-Esprit qui a surtout
intéressé l'orthodoxie réformée des seizième, dix-septième et dix-
huitième siècles. Pour cette dernière, l'Ecriture sera parole de Dieu

au sens littéral de l'expression, selon l'acception courante au

moyen âge, avec cette différence que la garantie de ce caractère

divin, au lieu de résider dans l'affirmation de l'Eglise, résidera dans

le témoignage intérieur du Saint-Esprit, c'est-à-dire dans l'assurance

personnelle que le Saint-Esprit en donne au chrétien. Insistons un

peu.
A la base des confessions de foi calvinistes traditionnelles se trouve

la croyance au caractère directement divin de la parole de Dieu
dans la Bible, au miracle d'une Parole divine descendue tout entière
du ciel et qui n'aurait rien de réellement humain. C'est ce que l'on
peut appeler le monisme métaphysique dans la notion de parole de

Dieu ; monisme : la parole n'a qu'un aspect ; monisme métaphysique :

ce seul aspect est tout entier divin. De cette origine découle l'autorité
attribuée à la Parole dans le cas particulier, celle du dogmatisme :

la parole est source du dogme au sens spécial du terme ; elle est en
elle-même dogme en ce sens-là, c'est-à-dire que, telle qu'elle est,
prise à la lettre et dans tous ses détails, elle doit être admise sans

discussion, sans vérification dans l'expérience...
Cette base, admise au moyen âge déjà, se trouve être commune

après la Réforme et aux Eglises protestantes et à l'Eglise catholique,
mais avec une différence. La différence gît dans la garantie sur la-



272 MAURICE NEESER

quelle s'appuie le caractère uniquement divin de la Parole. De part
et d'autre on éprouve le besoin d'une garantie. Mais tandis que l'Eglise
romaine, au concile de Trente, confirme sa conviction que la garantie
est offerte par le magistère de l'Eglise et a en conséquence un caractère

surtout social, Calvin la trouve dans le témoignage du Saint-

Esprit et n'hésite pas à lui reconnaître un caractère éminemment
individuel. Le catholique croit que la Bible est parole de Dieu parce
que l'Eglise le lui affirme ; il le croit dans et par l'Eglise. Le calviniste

croit parce que le Saint-Esprit le lui affirme, à lui
personnellement.

De là découleront des conséquences importantes quant à l'étendue
et quant à l'autorité de la confession de foi. Le calvinisme aura sa

confession de foi dans la Bible elle-même et dans la Bible seule, car
le témoignage ne porte que sur cette dernière, sur la lettre du texte,
que les formulaires prétendront se borner à résumer. Le catholicisme

l'aura dans la Bible aussi, mais dans la Bible explicitée par
l'Eglise, c'est-à-dire dans l'ensemble du catéchisme officiel. L'autorité
de cette confession sera de part et d'autre celle du dogmatisme
intellectualiste : la confession de foi s'imposera en vertu de son caractère

intrinsèque de parole métaphysiquement divine, en vertu de son

prestigieux monisme, indépendamment de toute discussion, de

toute vérification expérimentale.

La notion calviniste traditionnelle de la confession de foi est donc

une variante de la notion catholique : elle est l'expression individualiste

de ce dogmatisme dont le catholicisme donne l'expression
ecclésiastique ou sociale. Et il n'est pas indispendable de réfléchir

longuement pour constater de quel côté serait l'avantage : il faudrait

préférer la notion catholique de la confession de foi — si la victoire
du dogmatisme dans la notion catholique n'était aussi sa condamnation.

Je reprends chacun de ces deux points.
Le dogmatisme catholique paraît préférable, du point de vue de

la confession de la foi et sur le terrain du dogmatisme, au point de

vue calviniste traditionnel.
Des points de vue religieux et scientifique, à vrai dire, les

inconvénients se valent à peu près. Nous trouvons là, de part et d'autre,
une notion de la Parole divine religieusement superficielle, dépourvue
de toute humilité : l'homme prétend y être en possession d'une rêvé-



LE PROBLÈME DE LA CONFESSION DE FOI 273

lation sans voile, qui lui découvrirait sans aucun reste, dès ici-bas,

toute la pensée de Dieu et la pensée de Dieu dans sa forme définitive
(cf. I Cor. xm fin). Notion scientifiquement insoutenable aussi :

elle porte à méconnaître l'évidence, c'est-à-dire l'aspect naturel et
humain de la parole biblique ; elle porte à la méconnaître ou à en

interdire l'étude.
Mais, s'agissant de confession de la foi, s'il est vrai que la confession

de la foi est affaire sociale, s'il est vrai qu'elle sert surtout de signe
de reconnaissance entre membres d'un groupe social, on mesure
les avantages de la conception catholique. La confession calviniste,
outre qu'elle ne porte que sur la lettre biblique, quelquefois obscure,

n'oblige strictement que l'individu ; car rien n'est plus individuel;
selon Calvin, que le témoignage du Saint-Esprit. Elle se trouve donc

incapable de dominer le groupe, de l'organiser en un corps, d'unifier

l'Eglise et finalement de servir de confession de foi. La confession

catholique en revanche, outre qu'elle s'étend à une explicitation
dogmatique qui pourrait, en principe du moins, éclairer le germe
biblique, oblige l'individu précisément dans son rapport avec l'Eglise,
en tant que sujet de l'Eglise. Elle unifie l'Eglise : c'est un fait...

L'avantage serait donc de ce côté si la victoire du dogmatisme

catholique, par quoi je veux dire sa supériorité relative dans le

domaine du dogmatisme, n'impliquait finalement sa condamnation.
C'est en lui, pourrait-on dire, que les déficits religieux et scientifiques

de la notion dogmatique de la Parole divine sont sinon les

plus accentués du moins les plus irrémédiables, parce que le monisme

métaphysique y est plus étroitement surveillé et maintenu. Je

n'insiste pas. Il suffit de ceci : c'est en lui qu'apparaît avec le plus
d'évidence l'incapacité du dogmatisme à donner à l'Eglise universelle

une confession universellement unifiante. Le catholicisme possède la
confession de foi la plus Unifiante, pour lui-même et à l'intérieur

de ses propres limites : c'est un fait. Un autre fait, non moins

indiscutable et accablant, c'est que cette confession est aussi le plus
manifestement incapable, et précisément parce qu'elle hausse le

dogmatisme à son comble, d'établir l'unité universelle. Voyez
l'absence de Rome aux conférences de Stockholm et de Lausanne...

Un dogmatisme moins mauvais que celui du catholicisme, parce
qu'il offre moins de cohérence ecclésiastique, tel apparaît donc le

calvinisme traditionnel sur le point qui nous occupe : ce n'est pas une
raison pour le retenir tel quel. La confession future de nos Eglises ne



274 MAURICE NEESER

pourra donc se borner à reprendre, sans autre explication, le principe

trop vaguement évoqué par la confession de foi de l'Eglise libre
vaudoise.

Celui de l'Eglise nationale de Genève est supérieur.

IL En fait, le calvinisme traditionnel a débouché dans le protestantisme

du dix-neuvième siècle, dont la déclaration de l'Eglise de Genève

résume l'attitude quant au principe de la confession de foi. Par un
remarquable retour, cette attitude s'inspire d'un aspect (l'aspect durable)
du calvinisme primitif.

« La Bible étudiée à la lumière de la conscience chrétienne et de

la science. »

Cette attitude, qui paraît toute moderne, se trouve au vrai principe

de la Réforme, si du moins le principe de la Réforme est dans

l'expérience religieuse; s'il est vrai qu'au principe de la Réforme se

trouve d'une part l'expérience luthérienne du salut par la foi, de

l'autre l'expérience calvinienne de l'élection, œuvre du Saint-Esprit
dans sa mission essentielle et première. Ce sont là, qu'on veuille y
réfléchir, deux variantes de la même expérience de ce face à face avec
Dieu qui fait tout le sens et toute la grandeur de la Réforme et dans

laquelle se trouve en germe tout le dualisme symboliste de la théologie
du dix-neuvième siècle. Face à face redoutable et précieux : il sauve

indépendamment du dogme officiel, indépendamment du catéchisme

qui prétend expliciter la lettre biblique ; indépendamment de

cette dernière elle-même. De là l'indépendance relative des

réformateurs et leur liberté, au début de leur œuvre, à l'égard de la lettre ;

de là leur tranquille admission, au début, des droits de la critique
historique ; c'est-à-dire leur acceptation de l'aspect humain de

la Parole divine. De là, au sein de la pensée protestante, le germe de

la conception dualiste de la Parole d'où sortira en son temps le
symbolisme : l'idée que la parole humaine est en son humanité le symbole

ou l'image de la Parole divine...
De quoi découlent d'importantes conséquences pour l'étendue et

l'autorité de la confession de foi. La voici réduite, strictement,
au message de la grâce. Voici la Parole concentrée en une parole,
en cette parole que les essais de confession de foi particulières
cherchent à relever et que plusieurs trouvent dans Jean ni, 16.

Une parole, et qui suffira, pourvu qu'elle soit l'une des expressions

bibliques de la 'grâce que Dieu donne en Jésus-Christ. Une parole,



LE PROBLÈME DE LA CONFESSION DE FOI 275

une seule pourra suffire. Et son autorité se déduira de l'expérience. Sa

garantie — car il lui en faut une — sera celle qui s'impose dans l'expérience

et qui est individuelle assurément, comme dans le calvinisme
traditionnel, mais qui n'est plus dogmatique : elle résulte de la
vérification expérimentale ; elle est devenue, redevenue, spirituelle
et morale.

Subjectivisme ne manqueront pas de s'écrier certains. Comme

s'il n'y avait pas une part de subjectivisme en toute conviction et
même dans la conviction dogmatique. Comme si l'œuvre de la
Parole dans la formation de l'expérience chrétienne n'était point
clairement objective : Parole qui se propose à l'expérience informe,
qui lui donne sa forme et qui, objectivement présente, objectivement
active au cours de l'opération, en sort objectivement confirmée.
Comme si l'autorité vraie, en matière religieuse, pouvait naître
d'autre façon que par le contact et l'accord de la Parole objective et
du sujet...

C'est là ce que nous a laissé le dix-neuvième siècle : une théologie
de l'expérience individuelle, ce symbolisme individualiste qui fut
celui de la première heure de la Réforme. Il n'a cessé de soutenir la
Réforme au travers même des siècles du dogmatisme officiel. Il s'est

épanoui dans l'œuvre de Schleiermacher, de Vinet, de tant de maîtres
auxquels la présomptueuse infidélité de plusieurs ne nous empêchera

pas de rester fidèles. Attitude essentielle, fondamentale pour la
notion évangélique réformée de l'Eglise, à tel point que l'abandonner,
c'est n'avoir d'autre refuge final que l'Eglise de Rome.

Attitude essentielle. Est-elle à elle seule suffisante? c'est une
autre question.

III. Le symbolisme individualiste, qui réduit la confession de foi
du protestantisme soit au message du salut par la foi soit à celui de

Vélection, est essentiel à nos Eglises. Il n'est pas suffisant et doit se

développer en un symbolisme proprement ecclésiastique. La formule genevoise,

la mieux au point de nos formules jusqu'à présent, doit être entendue

à l'avenir dans ce sens : l'Eglise place à la base de sa foi la Bible librement

étudiée à la lumière de la science et de la conscience chrétienne

individuelle et ecclésiastique.

La Bible étudiée sous l'angle de la science? Sans doute. A cause



276 MAURICE NEESER

du dualisme de la Parole : parce que la Parole a été faite chair et

qu'elle a pris la forme humaine, s'exposant ainsi, de par la volonté

divine, aux indiscrétions humaines. Par tout un côté,la Parole biblique
est, dans toute son étendue, parole humaine, que l'on peut donc

étudier selon les méthodes critiques humaines. Cette étude est dans

la tradition protestante et constitue la meilleure mise en garde

contre le dogmatisme, le rappel efficace du caractère essentiel de la

foi, qui est tout le contraire de la vue. Elle doit être entreprise et

poursuivie en toute liberté, en toute sincérité, jusqu'en ses

conséquences extrêmes, et même là où elle aboutirait à établir le plein
état d'abaissement du Verbe. Il n'y a rien là qui soit opposé aux
intentions divines (I Cor. 11 ; Phil. n, 5-10).

Mais encore devrait-il être entendu que cette étude de la Parole

sous l'angle humain, au sein de nos Eglises et dans nos Facultés
de théologie, demeure au second plan ; au premier, à titre préliminaire

peut-être; finalement, et eu égard à l'intérêt que lui porte l'Eglise,
au second ; c'est ce que dit la formule genevoise ; c'est ce qu'elle dira

plus clairement encore, une fois élargie selon les entières exigences
de l'Evangile : « à la lumière de la conscience chrétienne individuelle
et ecclésiastique, et de la science » (où l'on n'arrive pas à la science

sans quelque essoufflement.) Il y a quelque part dans Calvin
(Institution, I, vm) un salutaire avertissement sur la place respective à

accorder à l'étude scientifique et à l'étude religieuse de la Parole. Les

Facultés protestantes de théologie l'ont peut-être trop oublié. C'en

est assez de l'étude historique et critique mise au premier plan.
Il s'agit, au premier plan, d'étudier la Bible sous l'angle de la

conscience individuelle, pour le salut de l'âme par la foi. Cela, qui
se fit jusqu'à maintenant, se fera encore et toujours. Mais en outre ceci:
la Bible étudiée en plus, et davantage, sous l'angle de la conscience

fraternelle, ou du corps formé par les consciences associées. Après
les membres, le corps. Après ne faut-il pas dire en même temps
ne faut-il pas que la pensée protestante, trop habituée à considérer
les membres indépendamment du corps, s'habitue à les considérer
dans le corps, dans ce corps qu'est l'Eglise, même là où elle est
société de croyants? La Bible donc, étudiée dans sa portée
ecclésiastique, en elle-même, et aussi dans le développement séculaire

que la pensée chrétienne lui a donné en vue même de l'édification de

l'Eglise.
Et de ce point de vue la confession de foi s'élargit jusqu'au symbole



LE PROBLÈME DE LA CONFESSION DE FOI 277

nicéen Oui, s'il est entendu que ce symbole est un symbole au

sens profond du terme, c'est-à-dire une expression humaine et

imagée de l'éternelle vérité. Mais pourquoi s'arrêter là Comment arrêter

au quatrième siècle le normal pouvoir d'explicitation que l'évangile

selon saint Jean promet à l'Eglise (chap, xvi) Partie du centre
individualiste le plus restreint, et provisoirement réduite au seul

message du salut et à tel aspect du message qui aura frappé et
convaincu l'individu, la confession s'étend peu à peu. Elle s'empare

peu à peu de la Bible entière, qui s'empare d'elle. Elle gagne les

limites extrêmes de la Parole biblique : de cette Genèse, qui met
en scène l'humanité autant que l'homme, à cette Apocalypse où

il est question de l'Eglise autant et plus que du croyant. Ces limites,
elle les dépasse bientôt pour comprendre la collection entière des

symboles séculaires (s'il est entendu qu'il s'agit en eux de symboles),
tout ce développement du germe évangélique auquel a contribué
la nuée des véritables témoins, les penseurs inspirés du sens de

l'Eglise universelle.
La confession s'élargit ainsi à l'ensemble de la pensée ecclésiastique,

sous la réserve qu'elle est non pas arbitrairement imposée, mais

librement proposée à l'Eglise. C'est dire que l'autorité en reste
spirituelle et morale, acceptée par l'Eglise sous l'influence de Vexpérience

ecclésiastique, comme la confession restreinte est acceptée par
l'individu sous l'influence de l'expérience individuelle.

C'est dire, et voici notre conclusion, à quel point il importe que
l'Eglise vive, et se développe, et s'unifie. A quel point il importe de

prêter l'oreille à ce que l'Esprit dit aux Eglises à l'heure actuelle,
à ce témoignage ecclésiastique du Saint-Esprit qui est aussi dans la
divine mission du Saint-Esprit A quel point il importe d'admettre
qu'à l'ère des juxtapositions, des additions analytiques, a succédé

l'ère des synthèses, à celle des membres celle du corps, commencée de

longue date, sonnée en 1925 et 1927 à Stockholm et à Lausanne...

La conférence de Lausanne propose à la réflexion des Eglises un
texte de confession de foi commune à maints égards intéressant,
constitué par les trois éléments suivants : respect des anciennes

formules œcuméniques nicéennes et du symbole des Apôtres, admission

de l'éventualité de formules nouvelles que l'Esprit dicterait



278 MAURICE NEESER

aux Eglises en qualité de développement des précédentes, place faite
à l'expérience (dans l'établissement de l'autorité?)te)

Il y manque un passage, à notre sens capital, sur la portée même
de la Parole et sur le genre d'autorité attribuée à la confession. Le

texte lui-même, adopté pour étude, ne pouvait réunir le consentement

unanime des « évêques » présents. Il y avait là des représentants
des deux tendances ecclésiastiques signalées au début de cet article

et la confrontation de ces deux tendances résume toute l'histoire du

congrès. La confrontation ne pouvait aboutir du premier coup à

l'union, ni même à la fédération. Réjouissons-nous néanmoins de ce

que, à Lausanne comme à Stockholm, l'expérience de l'Eglise
universelle ait fait un pas en avant. De l'expérience peu à peu complète
se dégagera la confession peu à peu complète.

Maurice NEESER.

(•) Nous sommes unis ians une commune foi chrétienne, proclamée ians les

saintes Ecritures, attestée et sauvegardée dans le symbole œcuménique communément

appelé le symbole de Nicée, et dans le symbole des Apôtres, constamment confirmée par
V expérience spirituelle de l'Eglise iu Christ.

Nous croyons que le Saint-Esprit, en coniuisant l'Eglise ians toute la vérité,

peut la renire capable l'exprimer les vérités le la révélation sous d'autres formes, au
fur et à mesure que de nouveaux problèmes le rendent nécessaire.

Enfin, nous tenons à affirmer d'une manière solennelle et d'un commun accord que
l'adhésion à des normes externes et écrites ne saurait aucunement suffire sans l'expérience

personnelle et intime de l'union avec Dieu en Christ.


	Le problème de la confession de foi : tel qu'il se présente à nos églises

