
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 80

Artikel: Un essai de restauration calvinienne

Autor: Daulte, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380201

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE

Un désir de reconstruction doctrinale, inspiré d'une grande lassitude

à l'endroit de l'analyse et de la critique, se manifeste dans le

protestantisme d'aujourd'hui.
Revenus de l'agnosticisme ou du fidéisme dont s'enchantaient tant

de représentants de la génération précédente, plusieurs de nos
contemporains réclament une définition précise, rigoureuse, systématique
de la foi chrétienne. Lassés d'« un christianisme à bien plaire que
chacun... refera selon ses désirs » ils demandent à l'Eglise de leur

proposer « un christianisme intégral, objectif, aux couleurs tranchées,
même s'il... heurte et choque»te). Et, soit qu'ils aient appris à mieux
discerner le lien qui unit la pensée à la vie et que la faiblesse d'un
christianisme purement mystique ou pratique, sans ossature intellectuelle,

leur soit apparue dans un jour plus net ; soit que, cédant à la

loi du moindre effort, ils désirent des solutions uniformes et toutes
faites qui les dispensent de l'âpre mais tonique discipline de la
recherche personnelle ; soit enfin qu'effrayés du renouveau catholique
ou de l'apparition du bolchévisme, ils veulent pouvoir opposer aux
dogmes de l'Eglise romaine ou de l'athéisme un dogme protestant,
ces esprits s'accordent pour affirmer qu'un réveil de l'Eglise suppose
nécessairement une restauration dogmatique.

En France et depuis peu en Suisse romande, cette tendance prend
la forme d'un retour au calvinisme. Les doctrines du réformateur de

(J) Robert de Traz, Editorial des Cahiers protestants, 1929, n° 6.



234 PHILIPPE DAULTE

Genève apparaissent comme le havre sûr où la pensée protestante
ballottée sur la mer du subjectivisme trouvera le repos.

Parmi les représentants les plus autorisés de ce néo-calvinisme

figure l'auteur de l'ouvrage te) dont nous voulons entretenir les lecteurs
de la Revue. M. Jean de Saussure a tout d'abord attiré l'attention
sur lui par une thèse présentée à la Faculté de théologie de l'Eglise
libre du canton de Vaud et qu'il a publiée en 1926 sous ce titre :

Les contradictions de la pensée religieuse te). Dans ce livre qui révèle,

au dire de M. le professeur Philippe Bridel (3), « un penseur vigoureux »,

le jeune théologien genevois défendait l'idée que le principe de

contradiction, qui régit la pensée humaine et auquel Pon ne saurait se

soustraire sans tomber dans un arbitraire radical, revêt diverses
formes suivant qu'il fonctionne dans le domaine scientifique ou dans
le domaine moral et religieux, d'où il résulte que telles affirmations,
comme, par exemple, celles de la souveraineté de Dieu et de la liberté
de l'homme — intellectuellement mais non absolument contradictoires —,
peuvent être maintenues simultanément si elles se présentent comme
des postulats de la conscience ou comme des données de l'expérience
chrétienne.

Nous verrons qu'en se mettant à l'école de Calvin, après s'être
dans son premier ouvrage surtout inspiré du professeur Heim de

Tubingue et de Gaston Frommel, M. de Saussure est demeuré fidèle
à ce que l'on pourrait appeler son irrationalisme relatif, c'est-à-dire à

un point de vue qui reconnaît l'autorité de la raison dans l'ordre
de la connaissance scientifique, mais qui la récuse dans celui de la foi.

Depuis qu'il a fait paraître son premier livre, M. de Saussure est
devenu pasteur de Saint-Pierre à Genève où ses dons de prédicateur
et de théologien attirent un grand nombre d'auditeurs au pied de

sa chaire. Sollicité de traiter, d'une manière plus suivie et plus
approfondie que ne le permet la prédication, des grands points de la
doctrine chrétienne il a abordé, dans une série d'études, ces quatre
sujets essentiels : Qu'est-ce que Dieu Qu'est-ce que l'homme Qu'est-
ce que Jésus-Christ? Qu'est-ce que le chrétien? Ces conférences,
données à Genève tout d'abord, puis à Lausanne et à Neuchâtel,
ont eu un vif succès. Les ayant remaniées et enrichies, M. de Saussure

nous les offre maintenant sous la forme d'un petit volume

portant le titre : A l'école de Calvin.

(•) A l'école de Calvin, Editions « Je sers », Paris 1930. — (2) Georg & C°, S. A.,
Genève. — (3) Logique, science et religion, Gazette de Lausanne, 8 août 1926.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 235

Ce livre mérite de retenir notre attention pour diverses raisons.

Tout d'abord il a une valeur représentative II est, en Suisse romande,
le premier témoignage significatif de cette renaissance calviniste qui,
en France, a déjà donné le jour à quelques écrits d'importance.

Ensuite cet ouvrage a pris figure de manifeste. Quelques semaines

après sa parution M. Alex. Lavanchy le signalait en termes enthousiastes

aux lecteurs de la Gazette de Lausanne dans un article te) où

il félicitait l'auteur d'avoir « exaucé » le vœu de beaucoup en publiant
ce «catéchisme pour adultes» dont le besoin se faisait si âprement
sentir, et il approuvait sans réserves le pasteur de Genève de n'avoir
cherché les matériaux de sa construction théologique « ni dans le

rationalisme, ni dans le volontarisme, ni dans le jeanjacqueroussé-
lisme » mais bien dans l'Institution chrétienne. Tandis que, quelques
jours plus tard, dans le même journal te); M. Michel Epuy disait
P « impression pénible » qu'avait faite sur lui et sur « plusieurs âmes »

le même ouvrage et exprimait son inquiétude à la pensée que l'on
pût encore, en plein XXe siècle, prêcher le Dieu de Calvin. N'y a-t-il

pas là une invite à prendre position à l'égard d'un essai qui provoque
des jugements aussi opposés?

Enfin, la récente publication de M. de Saussure mérite d'être lue

parce qu'elle est une œuvre forte et longuement mûrie. Même si l'on
ne peut en adopter ni toutes les prémisses ni toutes les conclusions,
l'on ne peut s'empêcher d'admirer les qualités de forme et de fond
dont elle témoigne. M. de Saussure parle une belle langue, claire,
ferme, nette, un peu sèche peut-être, mais qui n'exclut pas par
moments l'éloquence. Il possède un remarquable don d'exposition ;

il excelle à présenter dans un raccourci sobre et vigoureux les questions

les plus hautes de la foi et de la pensée chrétiennes de telle
sorte que ceux-là mêmes qui ne sont pas théologiens, pourvu qu'ils
possèdent quelque culture et qu'ils aient quelque expérience
religieuse, le suivent sans peine et sans fatigue, d'autant plus que
l'attention du lecteur est sans cesse stimulée par des citations de

l'Institution chrétienne, faites d'après l'édition française de 1541.
Ces mérites formels se doublent d'une fermeté de pensée, d'une

pénétration psychologique et d'un sens spirituel remarquables, à

quoi s'ajoute ce quelque chose d'indéfinissable qui peut-être, plus

(') 15 janvier 1931. — (2) Le retour à la dogmatique calviniste, 30 janvier 1931.



236 PHILIPPE DAULTE

que tout le reste, explique l'influence qu'a si rapidement conquise
M. de Saussure et qui s'appelle... l'autorité.

Disons encore, pour achever ces remarques préliminaires, que le

titre du livre que nous allons étudier doit être pris dans son sens

le plus strict et le plus plein. Ces mots : à l'école de Calvin que M. de

Saussure a inscrits en exergue de ses conférences sont tout autre
chose que l'hommage respectueux mais... lointain et qui ne tire pas
à conséquence d'un membre de la Vénérable Compagnie des pasteurs
de la Genève d'aujourd'hui à celui qui en fut l'illustre fondateur et le

maître incontesté ; ils expriment une vérité littérale.
Voulant exposer la doctrine chrétienne et se jugeant insuffisant pour

remplir seul une tâche aussi redoutable M. de Saussure a pris Calvin
comme guide ; il s'est mis docilement, cordialement à l'école du grand
docteur du seizième siècle pour trouver auprès de lui « une inspiration...

et une direction à transmettre à nos contemporains en quête
de certitude »te). M. de Saussure ne s'est pas condamné pour cela

à suivre aveuglément son maître. Calviniste, il veut l'être, il déclare

l'être, mais comme peut l'être un protestant, c'est-à-dire « en gardant
son jugement d'homme du XXe siècle » te) et en refusant d'identifier
la théologie de VInstitution avec la révélation biblique. C'est dire

que M. de Saussure ne craint pas, le cas échéant, de se séparer de son

guide. Ainsi, nous le verrons, il n'accepte ni l'idée d'une double
prédestination supralapsaire ni celle d'une sainteté parfaite du premier
homme avant la chute. Mais, à part ces deux points, il reproduit dans

ses lignes maîtresses le schéma de la doctrine calvinienne.

Le premier chapitre de A l'école de Calvin, intitulé : Qu'est-ce que
Dieu? traite avant tout le problème de la connaissance de Dieu,
Comme son maître, qui deux siècles avant Kant se persuadait déjà
de l'inutilité des preuves traditionnelles de l'existence de Dieu,
M. de Saussure estime que nous n'avons pas à démontrer la réalité
de Dieu. Celle-ci s'éprouve, elle ne se prouve pas.

Le Dieu auquel l'homme religieux a affaire n'est ni une idée
construite par la raison ni un postulat de la conscience, mais bien une
« donnée, à accepter telle qu'elle est »te). Il ne peut être connu que

(») P. n. — te) P. 16. — (3) P. 22.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 237

s'il se révèle et dans la mesure où il se révèle. Toute prétention de

l'atteindre en dehors d'une révélation est chimérique.
Mais comment Dieu se révèle-t-il à l'homme? Tout d'abord dans

les profondeurs de l'âme. Seulement cet obscur sentiment de Dieu,
s'il suffit à attester que Dieu est, échoue à faire connaître ce jw'est
Dieu. Il nous faut donc une révélation complémentaire que ni la

nature ni l'histoire, au témoignage trop ambigu, ne peuvent nous
fournir et qui ne peut être qu'une révélation extérieure, surnaturelle.

On s'attendrait ici à voir M. de Saussure, sinon étudier les révélations

religieuses dont l'humanité a bénéficié en dehors d'Israël, du
moins indiquer rapidement le rôle qu'elles ont pu jouer. Mais nulle
mention n'en est faite et l'on passe immédiatement à la révélation

biblique.
M. de Saussure ne nous cache pas que l'attitude d'un théologien

du vingtième siècle à l'égard de l'Ecriture ne peut plus être exactement

celle des croyants du seizième. Il relève le travail accompli par
la critique, il lui rend même hommage et reconnaît son bon droit à

condition qu'elle ne sorte pas de ses limites ; cependant il n'en affirme

pas moins sans restrictions ou explications que nous sommes « aussi

libres que Calvin de voir en la Bible la Parole de Dieu » te).

Mais qu'est-ce qui nous garantit la vérité de l'Ecriture Qu'est-ce

qui en atteste le caractère divin? Ici M. de Saussure fait intervenir
le témoignage du Saint-Esprit — qui joue un rôle si capital dans la

pensée des réformateurs et auquel la théologie protestante, d'une
manière ou d'une autre, en a toujours appelé — mais en spécifiant

que ce témoignage ne se confond ni avec la simple évidence naturelle

ni avec le jugement propre de l'individu, étant réellement une
attestation de l'Esprit objectif, surnaturel et transcendant qui agit
chez tous les croyants.

L'autorité divine de l'Ecriture ainsi établie, M. de Saussure

esquisse à grands traits, toujours d'après Calvin, la notion biblique de

Dieu : Dieu tout puissant et tout actif, créateur et gouverneur du

monde, Dieu qui étend sur toutes choses et sur tous les hommes sa

providence, laquelle « se manifeste justice et jugement à l'égard de

l'impiété, mais... miséricorde et grâce envers la piété » t2), Dieu saint

et miséricordieux tout ensemble, Dieu Père de qui tout procède et à

qui tout aboutit.
Peu importe si ces affirmations sur Dieu semblent difficilement

p. 39. _ (a) p. Si.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 8o, I931). l6



238 PHILIPPE DAULTE

conciliables avec les leçons de la vie. « Il ne saurait être question de

soumettre notre adhésion aux données bibliques à leur concordance

avec nos expériences... Ce serait subordonner la révélation biblique
à la révélation naturelle, historique ou intérieure... Ce serait
entreprendre de nouveau d'inventer Dieu d'après nos connaissances, nos

préférences, nos expériences de la vie et du monde, au lieu de le
recevoir tel qu'il se révèle à nous... La seule voie qui reste ouverte
est donc d'accepter la révélation biblique... puis de chercher comment
concilier, non plus notre notion de Dieu avec notre expérience du

monde, mais, au contraire, notre vision du monde avec la révélation
scripturaire de Dieu.»(l) —

Sans nous prononcer ici sur la notion de Dieu qui nous est
présentée, félicitons M. de Saussure d'avoir réappris à l'école de Calvin
le rôle et l'importance de la Révélation que certaines « théologies de

la conscience » ou « de l'expérience » ont, involontairement peut-être,
mais certainement trop effacés et remercions-le de nous rappeler que
la connaissance vivante de Dieu s'inaugure nécessairement par
un acte d'humilité et de foi, par un abandon à une Révélation qui nous
domine et nous subjugue.

Le christianisme en effet n'est ni une philosophie ni une création
de la conscience religieuse individuelle ; il repose sur un Message

objectif, il est fondé sur une Parole de Dieu. Et la démarche initiale
de la théologie consiste à recueillir ce Message de vie, cette Parole
divine — la source véritable de la dogmatique étant, non la simple
expérience du croyant, mais plutôt, comme l'affirme avec raison
M. Reinhold Seeberg te), par exemple, la Révélation saisie par la foi
ou devenue objet d'expérience.

Mais une fois que l'on a établi la nécessité et la réalité d'une révélation

spéciale, une fois même que l'on a acquis la conviction, grâce au

témoignage du Saint-Esprit, que la Bible est le document de cette
révélation, le problème de la connaissance de Dieu ou de la vérité
chrétienne n'est pas encore résolu. De graves, de délicates questions
se posent que le théologien n'a pas le droit d'éluder.

Quel rapport y a-t-il entre la Révélation divine et le texte de l'Ecriture

Celui-ci s'identifie-t-il avec celle-là La Bible se confond-elle

(•) P. 55-56. — (2) « Die wirkliche Quelle ist... die Offenbarung. Aber Offenbarung

ist nur das, was Glauben erweckt und erwecken kann... Dann aber werden wir
gut tun als Quelle der Dogmatik die geglaubte oder erfahrene Offenbarung zu
bezeichnen. » Christliche Dogmatik, I, 239.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 239

avec la Parole de Dieu de telle sorte que toutes les déclarations
scripturaires, quel qu'en soit l'auteur, d'où qu'elles soient tirées, quelque
forme qu'elle revêtent, manifestent au même titre la pensée divine
Ou bien doit-on distinguer dans le message biblique l'accessoire
de l'essentiel, le temporaire du définitif, l'enveloppe humaine
contingente de la Révélation de cette Révélation elle-même Et dans

ce cas, d'après quelles normes, en vertu de quels critères doit-on
faire ces distinctions et ces évaluations

M. de Saussure ne pose même pas ces questions. Sans doute il sait

qu'elles existent. Dans une note te) il marque la place d'une étude
des rapports de la Bible et de la Parole de Dieu tout en s'excusant
de ne pouvoir l'aborder faute de temps. Mais s'il se dérobe ainsi ne
serait-ce pas qu'il incline vers l'opinion de ceux qui conçoivent l'Ecriture

comme un bloc, estimant qu'à tout prendre elle se confond

avec la Parole de Dieu et que par conséquent la dogmatique ne se

distingue guère de la théologie biblique. Je ne prétends pas qu'un tel
point de vue soit exactement celui de M. de Saussure. Mais lorsqu'on
le voit trancher certains problèmes, par exemple celui de la
prédestination, à coup de citations bibliques prises dans n'importe quel
livre et dans n'importe quel contexte, comme si une remarque
incidente d'un texte narratif de l'Ancien Testament avait le même poids
qu'une déclaration expresse de Jésus ou qu'un enseignement de Paul,
l'on a peine à se défaire de l'impression que l'on nous ramène à la
méthode des dicta probantia que l'on pouvait croire définitivement
abandonnée par les théologiens protestants. Et l'on s'étonne de voir
un homme que ses études ont initié aux saines méthodes exégétiques
et critiques faire parfois un usage de la Bible que condamnent aussi

bien le sens spirituel que le sens scientifique.

Avec le deuxième chapitre du livre nous passons à l'examen de

cette question : Qu'est-ce que l'homme Renouant avec la grande
tradition augustinienne et réformatrice, M. de Saussure relève, d'une

part, la misère actuelle de l'homme, l'inexistence de ses vertus, son
péché radical qui vicie son être tout entier : le cœur, la volonté, la
conscience et jusqu'à l'entendement qui, lorsqu'il s'applique aux
réalités du monde spirituel, s'avère foncièrement obscurci — et,
d'autre part, la grandeur de l'homme, créature divine destinée à la

perfection et à la vie éternelle.

W P- 39-



240 PHILIPPE DAULTE

Pour expliquer un état aussi contradictoire, pour rendre compte et
de cette destination sublime de l'homme et de son absolue incapacité
à la remplir, M. de Saussure estime nécessaire de recourir à l'idée de

la chute qui, malgré ses obscurités, a le mérite décisif de sauvegarder
le caractère accidentel du péché.

Mais pour accorder le dogme avec les données de la science moderne

qui a considérablement reculé les origines de la souffrance et de la

mort — des millénaires avant l'apparition de l'homme la terre se

rougissait déjà du sang des espèces animales qui s'entredévoraient —¦

il faut reculer aussi les origines du mal et placer avant la chute
d'Adam une chute de la créature primitive — ou d'une des créatures

primitives, de Satan — à laquelle l'on peut rapporter le désordre du

monde dont l'homme ne saurait être rendu responsable. M. de Saussure

est ainsi amené à défendre l'hypothèse d'une chute précosmique
et à esquisser une théorie des origines — d'aucuns diront un roman
métaphysique — qui ne manque pas d'ampleur et qui rappelle les

hautes spéculations d'Origène, de Charles Secrétan ou, plus près
de nous encore, de M. Aloys Berthoud.

La place nous manque pour résumer cette théorie. Notons seulement

que l'état de l'homme avant sa déchéance est défini comme un
état d'innocence et non pas d'intégrité, de sainteté parfaite comme
l'enseigne Calvin, ce qui a pour effet de rendre incompréhensible
la désobéissance d'Adam. C'est le premier point sur lequel M. de

Saussure se sépare expressément de son guide.
Par contre il le suit de nouveau pour affirmer, en opposition à tout

pélagianisme ancien ou moderne, le péché originel qui se transmet par
hérédité et qui vicie dès leur naissance tous les descendants d'Adam.
De même M. de Saussure reprend à son compte, et dans toute leur

rigide intransigeance, les déclarations de Calvin sur le serf-arbitre
de l'homme naturel.

Par lui-même, tant qu'il n'a pas passé par la régénération, l'homme
est absolument incapable d'aucun bien. Il ne peut que pécher, il
pèche nécessairement et toutefois volontairement, c'est-à-dire de son

propre mouvement, non sous l'impulsion d'une contrainte extérieure.
Avec une netteté qui ne manque pas de crânerie, M. de Saussure

coupe le lien que notre tradition morale romande, j'entends celle
des Vinet, des Secrétan, des Frommel, a toujours maintenu entre la
liberté et la responsabilité et il soutient avec Calvin que l'homme



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 241

irrégénéré, bien que dépouillé de son libre arbitre, garde néanmoins

une entière culpabilité quant à son péché.

Pour prouver que cette doctrine, qui choque si fort le sens

commun, est conforme à la révélation biblique et à l'expérience
chrétienne, M. de Saussure se borne à invoquer un passage de l'évangile
de Jean (vm, 32-44) et la Confession des péchés des Eglises réformées
de France, où l'aveu d'une impuissance radicale s'allie à la contrition

la plus fervente.
Ce chapitre sur l'homme s'achève par un paragraphe sur la Loi

où l'auteur définit le rôle de la Loi qui n'est pas de donner à l'homme,
avec la connaissance de son devoir, la possibilité de l'accomplir,
mais : i° de lui faire prendre conscience de sa misère, 20 d'inciter
l'homme pécheur à faire le bien par crainte de la punition (ce qui ne
le rend pas plus juste devant Dieu), 30 d'éclairer l'homme régénéré

sur la volonté divine. Ainsi c'est sous le règne de la grâce uniquement

— pour le chrétien seul — que la Loi a une utilité positive. —
En une époque où le sens du péché tend à s'émousser, l'on ne peut

que se réjouir de voir des théologiens retrouver quelque chose de la

gravité d'un saint Paul ou d'un Calvin, pour décrire la grande misère

de la créature déchue, à condition qu'ils ne tombent pas dans un
dogmatisme rigide que l'expérience et l'Ecriture impartialement
consultées démentiraient et qui, après tout, irait à fin contraire

puisque par ses outrances il détournerait les esprits d'une sincère

contrition.
M. de Saussure a-t-il toujours su éviter cet écueil Il ne me le

paraît pas. Ainsi il néglige de nous direte) que la déchéance de l'homme

n'empêche pas celui-ci de pratiquer quelques vertus, de manifester

une certaine bonté, un certain désintéressement, une certaine maîtrise

de soi, ce que font pourtant des calvinistes de la stricte
observance, comme Hodge te) par exemple, le célèbre théoricien de

l'orthodoxie réformée américaine du siècle dernier.

Ensuite, ce qui est plus grave peut-être, M. de Saussure refuse

tout libre arbitre à l'homme naturel, thèse dont le radicalisme ne

(') Tout au moins dans le chapitre : Qu'est-ce que l'homme Lorsqu'il parle du
chrétien, il est vrai, M. de Saussure laisse entendre (p. 161) qu'il peut y avoir quelque
bien chez les païens ou les athées, mais c'est trop tard. — (*) « By the affirmation
that man by nature is totally lepravei... is not to be unlerstooi that... unregenerated
men... are incapable of disinterested affections and actions in their various relations
with their fellow-men » ; Outlines of Theology, p. 328-329.



242 PHILIPPE DAULTE

nous paraît pas confirmé par l'expérience. Incapable de faire le bien,
incapable de se régénérer lui-même, incapable de transformer les

tendances profondes de son moi pécheur, certes l'homme l'est. Mais
s'ensuit-il qu'il ne possède plus aucune parcelle, aucun germe de

liberté La détermination au mal épuise-t-elle la substance de son
vouloir Ne garde-t-il aucune possibilité de choix, fût-ce dans les

limites les plus étroites Nous ne le pensons pas. Nous persistons à

croire qu'il y a des heures où l'homme, oui même l'homme irrégénéré,
se trouve en présence d'une alternative, en face d'un carrefour où
la faculté lui est laissée de choisir entre deux partis, de s'engager dans

une voie ou dans une autre, suivant qu'il obéit ou résiste au devoir
plus ou moins clairement perçu dans sa conscience.

Et si M. de Saussure répondait (ce qui est possible, quoique je n'en
sois pas absolument certain) qu'il en tombe d'accord, mais que
l'homme irrégénéré qui se détermine pour le bien ne le fait que sous

l'impulsion de la grâce prévenante, que par conséquent la thèse de

l'absolue servitude de l'homme pécheur livré à ses seules forces
demeure intacte, je répliquerais alors que la distinction rigoureuse de

l'homme naturel et de l'homme régénéré tombe.
En fait, l'homme abandonné au seul déterminisme du péché originel,

soustrait à toute influence divine ; l'homme qui ne pense, ne veut,
n'agit que du propre mouvement — si l'on peut dire — de son moi

corrompu, que ne soulève aucune impulsion de l'Esprit, cet homme-
là est une fiction, une abstraction théologique. Dans la réalité tout
homme, oui même le plus déchu, demeure dans les profondeurs de

son être en relation avec Dieu, reste soumis à l'action que Dieu

exerce à la racine de sa volonté et, par conséquent, garde quelque
embryon de liberté. Gaston Frommel, entr'autres, l'a montré dans

ses pénétrantes analyses de la conscience. Nous regrettons que, sur
ce point, M. de Saussure n'ait pas accordé plus d'attention aux
enseignements de son premier maître. S'il l'eût fait il aurait compris

que « pour que la déchéance [de l'homme] soit réelle, il n'est pas
nécessaire qu'elle soit intégrale, il suffit qu'elle soit exactement ce

que nous la voyons et la sentons être : à la fois profonde et
partielle »te). Toute théologie donc qui veut rester fidèle à l'expérience
sans s'inféoder à des schémas abstraits, commodes peut-être mais

trop simplistes, doit reconnaître que chez l'homme, oui même chez

(J) Gaston Frommel, La vérité humaine, III, 124.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 243

l'homme irrégénéré, la liberté et le déterminisme se mêlent et se

limitent réciproquement.
Reste la question de la responsabilité. L'homme qu'on nous

présente serf du péché, foncièrement contaminé par la tare héréditaire,
radicalement incapable de faire et de vouloir le moindre bien, est-il
responsable? M. de Saussure n'hésite pas à répondre par l'affirmative.

Nous ne nous contenterons pas de lui opposer cette objection
sommaire : semblable attitude implique contradiction. La liberté et la

responsabilité se conditionnent réciproquement. Ou l'homme est
libre et par conséquent responsable ; ou il n'est pas libre et consé-

quemment aussi irresponsable. Car, en cette matière comme en beaucoup

d'autres, la réalité psychologique déborde les cadres étroits d'une

logique conceptuelle. De nombreux témoignages attestent que dans

la conscience religieuse le sentiment de la culpabilité peut s'allier
à celui de la fatalité du péché. Auguste Sabatier n'écrivait-il pas :

« Je sens très clairement que je ne suis pas libre de faire ce qui est bien,
et je me condamne d'autant plus douloureusement de faire le mal,
en sorte que cette sentence de condamnation porte à la fois sur l'acte

et sur l'auteur de l'acte, et m'affirme non seulement que mon péché

est mauvais, parce qu'il est la transgression de la loi, mais que moi-
même je suis pécheur et, comme tel, punissable »te).

Mais nous reprocherons à M. de Saussure d'avoir, par goût des

affirmations massives qui est si caractéristique de sa manière, négligé
des distinctions et des nuances importantes. Ainsi ne faut-il pas distinguer

dans la souffrance dont s'accompagne la conscience du péché
deux sentiments qui, pour être très proches, ne se confondent cependant

pas : un sentiment d'humiliation et un sentiment de culpabilité

proprement dite? Le jugement que nous portons sur cette
nature mauvaise que nous avons héritée de nos pères n'est-il pas
différent de celui par lequel nous flétrissons nos propres fautes, nos
désobéissances individuelles, fautes et désobéissances dont quelque
chose nous dit que nous aurions pu les éviter te)?

Ensuite, n'est-on pas obligé d'avouer qu'il y a des degrés dans

la responsabilité comme il y en a dans la liberté ou dans l'esclavage du

péché? N'est-il pas certain que l'individu qui réfléchit se juge plus
ou moins sévèrement suivant qu'il se reconnaît plus ou moins

responsable, et qu'il se reconnaît plus ou moins responsable suivant

(J) Auguste Sabatier, Esquisse l'une philosophie ie la religion, 8e éd., p. x. —
(2) Cf. Albert Matter, Etuie de la doctrine chrétienne, I, 332.



244 PHILIPPE DAULTE

qu'il a été placé dans des conditions plus ou moins favorables et qu'il
a été plus ou moins éclairé?

Jésus le disait te) : « Le serviteur qui, ayant connu la volonté
de son maître... n'aura pas fait cette volonté sera battu de plusieurs

coups. Mais celui qui ne l'a pas connue et qui a fait des choses dignes
de châtiment, sera battu de peu de coups. A quiconque il a été

beaucoup donné, il sera beaucoup redemandé ».

Par conséquent, si disposé que l'on soit à avouer que, dans la
conscience de l'homme religieux, le sentiment de la culpabilité prend, si

l'on peut dire, une extension plus grande que celui de la liberté, ne
faut-il pas, tout de même, reconnaître que ces deux sentiments sont
interdépendants et que la négation radicale du libre arbitre, si elle
était réellement prise au sérieux, aurait pour effet d'oblitérer et
finalement même de détruire le sens de la responsabilité?

L'étude de l'homme s'achève sur un aveu de perdition. Incapable

par lui-même tant de faire le bien que de connaître et d'aimer Dieu,
ce Dieu de la communion duquel il s'est exclu, l'homme n'a d'autre
perspective que la mort — à moins qu'une intervention surnaturelle
ne se produise. Celle-ci — la Bible nous l'enseigne —- s'est réalisée.

En Jésus-Christ, Dieu s'est fait homme, est descendu jusqu'à nous

pour nous sauver. Voilà le fait objectif sur lequel repose notre salut.
Mais Qu'est ce Jésus-Christ, en qui et par qui l'homme retrouve

Dieu et accède à la vie éternelle? A cette question, M. de Saussure

répond conformément au dogme christologique de l'Eglise ancienne —
dogme repris dans ses grandes lignes par Calvin : il est « vrai Dieu »

et « vrai homme » ; mais, sous prétexte que la théologie a pour mission

d'exposer et non d'expliquer les mystères de la révélation, aucune
interprétation quelconque ne nous est donnée de cette coexistence,
dans le même être, d'une pleine humanité et d'une pleine divinité.

Ajoutons, pour bien mettre en relief la pensée de notre auteur, que
la divinité du Christ doit être conçue, non comme une divinité
acquise ou comme une divinité morale, qui ne serait autre chose que
la plénitude de l'humanité ou de la sainteté, mais bien comme une
divinité essentielle et de nature. D'où il résulte, puisque Dieu et le
Christ (et encore l'Esprit) sont co-éternels, que le seul moyen d'éviter
le polythéisme est d'accepter le dogme de la Trinité quelque inadéquats

que puissent nous en paraître les termes.

(«) Luc xn, 47-48.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 245

Voilà pour la christologie. Quant à la conception que M. de Saussure

se fait de la rédemption elle garde la rigueur de celle de l'orthodoxie

protestante et elle peut se résumer en ces termes :

Le salut, gratuit pour l'offenseur, ne peut l'être pour l'offensé.
Dieu ne peut, sans se déjuger, remettre purement et simplement le

péché de l'homme. Sa justice, pour être satisfaite, réclame une expiation

et une expiation infinie comme l'offense dont il a été l'objet.
Mais comme l'homme est incapable de fournir cette expiation,

Dieu, s'il veut pardonner, n'a d'autre ressource que d'offrir lui-
même la satisfaction nécessaire. Et comme, avant de se substituer
au coupable, l'innocent doit s'identifier avec lui, Dieu s'est fait
homme pour sauver l'humanité. Le Christ qui était un avec Dieu
est devenu un avec l'homme pour pouvoir accomplir le grand sacrifice

rédempteur. Au Calvaire, Jésus a pleinement satisfait à la justice
divine par sa parfaite soumission et par ses souffrances, et par le don
de lui-même il a pleinement manifesté l'amour de Dieu.

La Croix est ainsi, tout ensemble, un sacrifice envers Dieu et un
sacrifice de Dieu librement consenti pour sauver une race rebelle et
coupable.

Enfin — M. de Saussure le relève fortement — la Croix est
inséparable de la Résurrection qui confirme la divinité du Christ et nous
fournit un gage de notre propre résurrection. Depuis son triomphe
sur la mort, Jésus est « assis à la droite du Père », il partage pleinement
la majesté et la toute-puissance divines qui demeuraient voilées aux
jours de sa vie terrestre, il continue son œuvre de salut jusqu'à ce

qu'il ait vaincu ses ennemis et établi son Royaume, ce Royaume que,
contrairement à une illusion trop répandue aujourd'hui, nous n'avons

pas à faire « de main d'homme », mais que nous avons à attendre

puisqu'il ne peut que « descendre du ciel ». —
Que penser de cette christologie? Nous y distinguerons une

affirmation religieuse à laquelle tout chrétien ne peut que souscrire, et

une formule dogmatique qui appelle de nombreuses réserves Autant
nous nous sentons d'accord avec M. de Saussure quand il proclame la

grandeur souveraine, surnaturelle, divine du Christ ; quand il
présente le Christ comme le Médiateur nécessaire et permanent entre
les hommes et Dieu, autant nous avons de la peine à le suivre quand
il nous invite à revenir au dogme de l'Eglise ancienne ; car enfin c'est

ce dogme qui forme la substructure de la construction christologique
de Calvin.



246 PHILIPPE DAULTE

Nous ne pouvons pas soumettre celle-ci à une critique détaillée.
Nous chercherons seulement à dire pourquoi la tentative de M. de

Saussure pour restaurer la christologie dite orthodoxe ne nous paraît
pas victorieuse.

Tout d'abord la justification biblique qui nous est fournie du

dogme s'avère singulièrement rapide et insuffisante. Trop souvent
M. de Saussure donne pour établi ce qui précisément est en question.
Ainsi il affirme, sans aucune discussion de textes, que l'idée de la

Trinité est enseignée par l'Ecriture. Mais de ce que le Nouveau
Testament soit trinitaire en sens ce qu'il nous présente un Dieu qui
se révèle en Jésus-Christ et par l'action du Saint-Esprit il ne résulte

pas nécessairement que la révélation biblique renferme la doctrine

qui veut que « nous adorions un seul Dieu dans la Trinité et la Trinité
dans l'unité, sans confondre les personnes ni diviser la substance»,

qui enseigne que le « Père n'est ni fait, ni créé, ni engendré; [que] le
Fils est du Père seul, ni fait, ni créé, mais engendré ; [que] le Saint-

Esprit est du Père et du Fils, ni fait, ni créé, ni engendré, mais
procédant... et [que] dans cette Trinité aucun n'est antérieur ou postérieur

à l'autre, aucun n'est supérieur ou inférieur à l'autre », comme
le veut le Symbole d'Athanase te).

De même, de ce que le Prologue de l'évangile de Jean appelle le

Christ «la Parole faite chair » et de ce qu'un passage de la première
épître à Timothée applique à Jésus, d'après l'une des interprétations
possibles, l'épithète « Dieu béni éternellement », il ne s'ensuit pas
immédiatement que le témoignage du Nouveau Testament, unanime
et indistinct, corrobore la notion métaphysique de la divinité
substantielle du Fils.

En second lieu la justification expérimentale, psychologique du

dogme, quoique plus développée, parfois même pénétrante, ne
force pas l'adhésion ne serait-ce qu'à cause des simplifications excessives

dont elle témoigne.
M. de Saussure est très fort et, selon nous, parfaitement convaincant,

lorsqu'il montre, à la suite de Gaston Frommel, que, conçu
sous la seule catégorie de l'humain, le Jésus des évangiles qui malgré
son humilité élève des prétentions exorbitantes de la part d'un

simple mortel, prend quelque chose de monstrueux.
Mais il fausse les vraies perspectives du problème quand il laisse

Cité d'après la traduction d'Albert Réville, Histoire du dogme de la divinité
de Jésus-Christ, p. nò-m.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 247

entendre que la pensée chrétienne est acculée à cette alternative:
ou ne retenir en Jésus que l'homme ou confesser qu'il est « vrai
Dieu » au sens que les vieux symboles donnent à ces termes. Tous

ceux qui sont quelque peu familiarisés avec l'histoire des doctrines

christologiques savent bien qu'au cours des siècles l'on a interprété
et que, dans la chrétienté d'aujourd'hui, l'on interprète de diverses
manières l'affirmation de la divinité du Christ.

Combien de théologiens modernes, sans revenir aux formules de

Nicée ou de Chalcédoine, n'ont pas sauvegardé, dans leurs essais de

christologie, ce fait central, décisif qu'en Jésus-Christ Dieu a exprimé
parfaitement, a « incarné » sa pensée éternelle — son Verbe comme
dit le Prologue de Jean — et que c'est en Jésus-Christ, par Jésus-
Christ, que Dieu se révèle à nous, comme notre Père, qu'il nous
courbe sous son autorité sainte et miséricordieuse, qu'il nous
communique sa grâce

Il me suffit de nommer, entre plusieurs autres, Gaston Frommel

que M. de Saussure reconnaissait, il y a quelques années, qu'il
reconnaît encore peut-être comme l'un de ses maîtres et qui — on le

sait — cherchait la solution religieuse du problème de la divinité du

Christ dans cette formule : « Jésus est une action personnelle de

Dieu, humainement personnalisée »te).

Sans doute M. de Saussure a le droit de juger insuffisante ou
fausse cette solution comme aussi toutes celles qui interprètent la
divinité du Christ en termes plus moraux et psychologiques que
métaphysiques. Mais comme ces interprétations existent et qu'elles
ont gagné l'adhésion de beaucoup d'esprits il aurait fallu les examiner

et les réfuter, ne fût-ce que très sommairement, au lieu de s'en

prendre, ce qui était plus aisé, à la conception purement adoptienne
d'un Jésus homme, élevé progressivement à la sainteté et par suite
à la divinité.

Enfin la manière de présenter la coexistence en Jésus-Christ de

l'humain et du divin nous paraît particulièrement insuffisante.
M. de Saussure — il n'est que justice de le reconnaître —¦ répudie
la terminologie substantialiste du dogme des « deux natures ». Mais

comme il en admet semble-t-il, les conceptions essentielles et comme il
se refuse à nous donner la moindre explication sur la façon dont nous

pouvons entrevoir que Jésus-Christ ait été aux jours de son minis-

L'expérience religieuse, II, 218.



248 PHILIPPE DAULTE

tère terrestre « vrai homme » et « vrai Dieu », nous nous demandons

avec inquiétude si cet essai de restauration de la christologie
calvinienne va nous ramener aux aberrations d'un dogme qui, au

mépris du témoignage des évangiles où la personne du Sauveur garde

une unité indestructible, a forgé cette conception irréalisable,
monstrueuse, d'un être qui, quant à son humanité, souffre, lutte, est

tenté, ignore certaines choses, meurt tandis que, quant à sa divinité,
il demeure impassible, omniscient, tout-puissant et éternel.

Nous ne pouvons entrer plus à fond dans le problème christologique.

Quant à la doctrine de la rédemption qu'expose M. de Saussure

nous nous bornerons à lui faire, comme à toutes les doctrines
dites juridiques, l'objection suivante :

Toute l'argumentation est suspendue à la thèse de l'irréductible
contradiction de la justice et de l'amour divins. Mais cette thèse

n'est pas corroborée par l'Ecriture qui, dans maints passages, nous

montre la justice de Dieu se manifestant, non pas seulement par le

châtiment du pécheur, mais bien aussi par le pardon. Elle ne s'appuie

pas non plus sur le témoignage de la conscience chrétienne.
Car — ainsi que l'a relevé avec raison M. Mackintosh te) — « c'est l'âme
troublée... qui conçoit inévitablement la justice de Dieu de telle
sorte qu'elle doit entrer en conflit avec son amour. Mais du point de

vue de la foi la justice de Dieu la plus rigoureuse est perçue comme
s'harmonisant avec son amour et lui servant d'instrument ». L'on ne
saurait donc transporter en Dieu une contradiction qui affecte la
conscience anormale de l'homme pécheur, et le devoir s'impose
d'interpréter le drame du Calvaire dans d'autres termes que ceux qu'a
popularisés la spéculation de saint Anselme.

Avec le dernier chapitre de l'ouvrage, intitulé : Qu'est-ce que le

chrétien nous arrivons aux doctrines de la justification, de la
prédestination et de la sanctification.

Après avoir décrit la misère de l'homme esclave du péché, M. de

Saussure nous montre la grâce se déployant dans le chrétien qui,
affranchi de la tyrannie du mal, promu à la liberté vraie, devient de plus
en plus capable d'accomplir la volonté de Dieu. Cette grâce ne doit
pas être conçue comme une récompense divine accordée aux efforts

ou aux mérites de l'homme. Elle précède toute démarche individuelle,
elle entre en jeu sans que l'homme ait rien fait pour en déclencher

(•) The Christian Apprehension of God, p. 167.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 249

l'intervention. Sans doute il faut se l'approprier, la saisir par la foi.
Seulement cette foi qui s'empare de la grâce n'est pas une œuvre de

l'homme, elle est un don de Dieu, ainsi que l'atteste l'Ecriture et

que les exigences de la vie spirituelle le postulent puisque seule cette
affirmation donne une pleine certitude du salut au croyant et que
seule aussi elle le met à l'abri de tout pharisaïsme.

Nous sommes ainsi amenés à la doctrine de la prédestination, à

cette mystérieuse et redoutable doctrine que tous les théologiens de

la grâce ont acceptée sous une forme ou sous une autre et que l'auteur
de l'Institution a développée avec une impitoyable logique. Ici, et

pour la deuxième fois, M. de Saussure corrige l'enseignement de son
maître par fidélité à la leçon de l'Ecriture qui ne lui paraît pas favorable

à l'idée d'une double prédestination supralapsaire et il se

borne à affirmer que les élus sont éternellement voués au salut sans
décider si les réprouvés sont, dès avant la création du monde, l'objet
d'un décret divin de perdition.

Mais pourquoi Dieu choisit-il parmi les hommes pécheurs, dans

cette massa perditionis, un certain nombre d'individus pour en faire
ses élus Est-ce seulement le fait d'une incompréhensible partialité
— Non, la prédestination individuelle est, dans l'intention de Dieu,
un moyen de salut universel ; elle a pour fin le bien de l'ensemble ;

elle sert au redressement d'une humanité égarée et perdue. Et puis
surtout elle sert la gloire de Dieu puisque, par elle, le Tout-Puissant
fait éclater, d'un côté, sa miséricorde — en appelant à la vie
gratuitement et sans aucun mérite de leur part les élus — et, d'un autre
côté, sa justice — en livrant les réprouvés à la perdition que mérite
leur péché.

« Sauf pour l'individualisme absolu, destructeur de toute société

et, par conséquent, de tout Royaume de Dieu, la perte de quelques-
uns n'est-elle pas admissible si, par suite du crime de la création tout
entière, elle reste l'unique moyen de sauver encore l'ensemble qui, ne
l'oublions jamais, mérite tout entier l'anéantissement. Surtout que
ces « quelques-uns » ne sont pas les douteurs et les chercheurs
sincères, dont le trouble... prouve à lui seul qu'ils ont été touchés par
la grâce et sont au nombre des élus, mais uniquement les endurcis,
les obstinés, qui ne veulent pas de l'Evangile et se condamnent eux-
mêmes en repoussant consciemment le geste de pardon de leur
Sauveur, »te)

(«) P. 207-208.



250 PHILIPPE DAULTE

Quel qu'en soit d'ailleurs le motif l'élection divine se manifeste

par la vocation et à celle-ci correspond, du côté de l'homme, la
conversion qui est un effet de la grâce et non le résultat d'une simple
décision de la volonté.

Enfin le chapitre et le livre s'achèvent par quelques pages
substantielles où l'auteur marque, d'un trait ferme, les rapports qui,
dans la pensée de Calvin, relient la justification à la régénération et
à la sanctification, et où il répond pertinemment au reproche que le

catholicisme a toujours fait au protestantisme de répandre une
doctrine immorale en prêchant le salut par la foi. —

Dans ce dernier chapitre qui renferme nombre de remarques et

d'analyses judicieuses, profondes, pénétrantes nous ne nous arrêterons

qu'à ce qui concerne la doctrine de la prédestination.
Disons-le d'emblée : sur ce point, comme sur la plupart de ceux

qui ont déjà été touchés, nous nous sentons étrangement partagé
entre la sympathie que nous inspire un effort loyal, opportun,
courageux de remettre en lumière les grandes affirmations de la piété la

plus spécifiquement chrétienne de tous les siècles et l'inquiétude que
nous causent les formules dogmatiques dans lesquelles l'on exprime
ces affirmations.

Nous ne méconnaissons pas les intuitions justes et vraies qui
constituent la racine religieuse de la doctrine de la prédestination ;

nous savons le rôle que cette doctrine a joué dans l'histoire, l'assurance,

la force, l'indéfectible courage qu'y ont puisés certaines âmes

aux temps héroïques des premiers siècles de l'Eglise ou de la
Réformation ; nous avouons aussi que l'expérience de la grâce, lorsqu'elle
se réalise dans toute sa plénitude, aboutit presque nécessairement à

l'idée de l'élection divine, et par conséquent, nous reconnaissons à

celle-ci son droit de cité dans la dogmatique chrétienne, mais ce

que nous ne saurions approuver c'est une restauration de la doctrine
de la prédestination sous la forme qu'elle a revêtue dans le calvinisme
strict et pas davantage sous la forme légèrement atténuée qu'elle
prend chez notre auteur.

Envisagée des trois points de vue auxquels M. de Saussure se place
lui-même pour la défendre, sa théorie prête le flanc à des critiques
péremptoires.

Tout d'abord cette théorie ne nous paraît pas authentiquement
biblique. Sans doute l'on trouve dans l'Ecriture une série de passages
qui soulignent exclusivement la part de Dieu, l'initiative souveraine



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 251

du Tout-Puissant dans la foi comme dans la destinée des individus, et

qui ont l'air de limiter la promesse du salut. Mais, à côté, il est une
autre série de textes qui relèvent non moins énergiquement la part
de l'homme dans l'acte de foi, dans la prise de possession du salut

et qui proclament l'universalisme de la grâce. Or comme « cette
antithèse fondamentale entre l'activité divine et la liberté humaine
se trouve dans tous les écrits du Nouveau Testament » — ainsi que
le faisait remarquer Paul Lobsteinte) — l'on ne peut pas, si l'on
prétend se soumettre à l'autorité souveraine des Ecritures, édifier,
comme M. de Saussure, une théorie qui retienne uniquement le
déterminisme de la grâce et ignore la liberté de l'homme.

Ensuite cette doctrine de la prédestination ne nous paraît pas
avoir l'efficacité pratique qu'on lui attribue. On nous dit que le seul

moyen de prémunir les âmes contre le pharisaïsme c'est d'absolument
tout attribuer à Dieu dans l'œuvre du salut : non pas seulement la

grâce, mais la foi qui s'en empare. Admettons que, par cette voie,
l'on préserve le croyant de la tentation de l'orgueil, encore que la

pensée d'avoir été élu entre beaucoup d'autres auxquels ce privilège
a été refusé ne soit pas uniquement propre à favoriser l'humilité
Mais qui ne voit, par contre, le danger que l'on court d'entretenir
certaines âmes dans une fausse quiétude et surtout peut-être de

pousser au découragement, voire au désespoir, telles autres qui,
s'acheminant au travers des doutes et des tâtonnements vers l'Evangile

du salut, sont tout d'un coup assaillies par cette pensée : si je
n'étais pas au nombre des élus, si la grâce de la foi m'avait été

refusée

Enfin nous ne pensons pas que la doctrine calvinienne de la
prédestination serve vraiment la gloire de Dieu. On nous dit : Dieu

opère un triage parmi les hommes pécheurs. De toute éternité il
décrète que, parmi les fils d'Adam, un certain nombre recevront par
l'action de la grâce, d'une grâce absolument imméritée et souveraine,
le don de la foi et conséquemment seront sauvés, les autres devant
subir le châtiment mérité de leurs fautes et être voués à la damnation.

Quand bien même l'on cherche à nous persuader de l'incompré-
hensibilité des voies divines nous ne pouvons pas nous empêcher de

demander : Est-ce équitable Est-ce digne du Dieu saint et juste,
du Père miséricordieux dont la révélation nous a été donnée en

Article : Prédestination, Enciclopédie des sciences religieuses.



252 PHILIPPE DAULTE

Jésus-Christ Si le fait de croire ou de ne pas croire ne dépend en

rien de la liberté du sujet, si pour prédestiner au salut certains hommes

Dieu ne tient nul compte de ce qu'il prévoit qu'ils seront et
feront, pourquoi particularise-t-il, pourquoi limite-t-il le décret de

grâce
A ces questions M. de Saussure répond que cette inégalité de

traitement glorifie Dieu en lui permettant de manifester à la fois sa

justice et son amour. Oui, mais quelle justice et quel amour cette
méthode manifeste-t-elle N'est-ce pas, de toute évidence, une
justice partiale et un amour limité, trop faible pour embrasser toutes
les créatures, c'est-à-dire une justice et un amour qui n'exaltent
guère la perfection divine

D'autre part, si la justice de Dieu, satisfaite par le sacrifice expiatoire

du Christ, peut, sans se renier, consentir au pardon des élus,

pourquoi doit-elle cependant éclater dans le châtiment de « quelques-
uns » — Pour donner au reste des hommes le sentiment de leur
misère et pour les incliner vers le libérateur, nous répond-on.

Mais la damnation n'est pas un fait qui tombe sous les sens, et qui,
à ce titre, puisse servir d'épouvantail salutaire. Considérez la vie des

rebelles les plus endurcis, des incrédules les plus notoires vous n'y
percevrez jamais une marque certaine, indubitable de réprobation.
Vous pouvez croire que ces êtres marchent à une ruine éternelle,
mais rien ne vous le prouve. Il en va de même pour le salut des élus.

On peut donner des indices, énumérer les signes très probables de

leur élection ; quant à démontrer ou à constater celle-ci il n'y faut

pas songer. Dès lors je ne vois pas ce que cette inégalité de traitement,

que postulent les prédestinatiens mais que rien ne rend sensible,

ajoute d'efficacité à la révélation que Dieu nous donne de sa sainteté

et de sa miséricorde dans l'Evangile.
Comment concevoir, en outre, dans un système de déterminisme

radical, que Dieu doive recourir à la punition des damnés pour susciter

la foi chez les élus? Puisque Dieu fait tout, puisqu'il n'a pas à

compter avec une liberté qu'il refuserait de violenter, puisqu'il
donne la foi selon son bon plaisir, pourquoi serait-il obligé de recourir
à une procédure aussi cruelle que celle qui consiste à opérer un triage
parmi les hommes et à en damner quelques-uns pour sauver les

autres
La pensée que certaines âmes puissent, par une libre et volontaire

incrédulité, se condamner à une perdition éternelle donne déjà le



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 253

frisson. Mais enseigner que « quelques-uns » roulent dans l'enfer ou
dans le néant parce que Dieu n'a pas jugé bon deles élire tandis qu'il
a accordé sa grâce à d'autres qui ne valaient pas mieux, cela a

quelque chose d'atroce
M. de Saussure cherche à nous rassurer en nous disant que ces

damnés ne sont pas les douteurs et les chercheurs sincères dont le

trouble même atteste qu'ils ont été touchés par la grâce, mais

uniquement les obstinés, les endurcis qui ne veulent pas de l'Evangile.
Nous prenons acte avec joie de cette explication qui lève ou, en

tout cas, atténue très sensiblement le scandale de la prédestination.
Mais elle ne nous satisfait qu'à moitié puisqu'elle apparaît dans

le système de M. de Saussure comme une contradiction. En effet si,

par eux-mêmes, les hommes pécheurs sont incapables du moindre

mouvement de foi, on ne peut pas considérer les incrédules comme
des obstinés qui « se condamnent eux-mêmes en repoussant consciemment

le geste de pardon de leur Sauveur ». S'ils ne croient pas c'est

que la grâce leur a été refusée. On n'a donc pas le droit de les juger,
on ne peut que les plaindre.

Mais peut-être M. de Saussure se retranche-t-il, comme en un
bastion inexpugnable, dans la thèse de l'incompréhensibilité des voies

divines. Peut-être, comme Calvin recommandait aux croyants de le

faire, se borne-t-il à opposer à toutes les critiques et objections que
soulève l'idée de la prédestination cette pensée que « la justice de

Dieu est plus haute et excellente que de devoir estre réduite à la

mesure humaine, ou estre comprinse en la petitesse de l'entendement
des hommes... et [que]... c'est une rage prodigieuse aux hommes,

quand ils prétendent d'enclorre ce qui est infini et incompréhensible,
en une si petite mesure comme est leur entendement »te).

Concédons-lui ce droit. Seulement, s'il n'y a pas de commune
mesure entre la justice divine et la justice humaine, si ce qui paraît
inique à la conscience chrétienne peut être souverainement équitable
du point de vue de Dieu, alors, que l'on soit conséquent, que l'on
renonce à justifier une doctrine qui, par définition, échappe à toute
démonstration ; que l'on se borne à affirmer la prédestination comme
vérité scripturaire ou comme intuition religieuse irrationnelle et que
l'on ne s'expose pas à tenter des explications aussi choquantes que
celles par lesquelles M. de Saussure conclut son argumentation :

(¦) Institution chrétienne, éd. de 1560 ; Liv. III, ch. xxm, § 4.

rev. de théol. et de phil. — n. s., t. xix (N° 80, 1931). 17



254 PHILIPPE DAULTE

«Toute créature, qu'elle l'accepte ou non, sert la gloire de Dieu,
tant par les châtiments que par les grâces dont elle est l'objet. Toute
destinée ne devient-elle pas, dès lors, aux yeux du croyant, un
ministère, un service de Dieu et du monde, où les peines des réprouvés
ne sont pas plus révoltantes, après tout, que les sacrifices des saints
Par des voies... quelque peu différentes, les uns et les autres servent;
les uns et les autres souffrent pour servir. » te)

Pareilles déclarations reflètent peut-être l'esprit du calvinisme

authentique, mais, j'ai beau faire, je n'y retrouve pas l'esprit de

l'Evangile. Je ne me représente pas Jésus-Christ parlant avec cette
espèce de détachement olympien de la perdition des réprouvés ; lui
qui versait des larmes sur Jérusalem à la pensée du châtiment qui
menaçait la ville rebelle, je ne l'imagine pas exposant une théodicée
où la punition des uns rentre aussi facilement que le salut des autres
dans le plan divin et où les tortures des damnés glorifient Dieu
aussi bien que les souffrances librement consenties des saints et des

martyrs.

Qu'il nous soit permis, avant d'esquisser un jugement d'ensemble

sur l'essai de M. de Saussure, de présenter encore quelques remarques
sur sa méthode. Celle-ci veut être biblique. Dans quelle mesure elle
l'est réellement nous avons eu l'occasion de le voir. A mainte reprise
nous avons constaté que M. de Saussure était plus fidèle aux formules
de la dogmatique calvinienne qu'à la pensée scripturaire dégagée
suivant une saine exégèse à la fois grammaticale, historique et

spirituelle. Nous ne reviendrons pas sur ce déficit, encore qu'il soit

grave chez un théologien qui défend avec autant de vigueur l'autorité
souveraine des Ecritures.

Par contre, il est deux points que nous n'avons pas encore
suffisamment relevés et qui appellent la critique. C'est tout d'abord la

conception que notre auteur se fait de la théologie. M. de Saussure

estime que celle-ci a pour tâche essentielle de rassembler et d'exposer
les données du message biblique et de l'expérience chrétienne. Nous

en tombons d'accord, mais là où nous ne pouvons plus suivre M. de

Saussure c'est lorsqu'il passe ou a Pair de passer condamnation

sur tout essai d'expliquer ces données. « La tâche de la théologie
consiste », écrit-il te)} « à exposer le plus clairement et surtout le plus

(i) P. 208-209. — (a) P. 131.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 255

complètement, le plus fidèlement possible, dans toute son intégrité,
la révélation divine, et non pas à la rendre, au prix d'amputations et
de déformations, admissible à l'intelligence. »

Certes le théologien doit toujours se mettre en garde contre le

danger de fausser ou de mutiler la vérité chrétienne par ses commentaires

et ses théories. Mais ce souci ne doit pas l'empêcher de tenter,
de proposer des explications. Il est des exigences d'unité, de cohérence

intérieure, d'assimilation intellectuelle que la dogmatique ne peut
méconnaître sans perdre son caractère scientifique te). Que l'on arrête

l'effort d'explication et d'unification lorsque l'on aboutit aux bornes

ultimes de la pensée, aux « concepts-limites » de la Révélation, rien
de plus sage, de plus légitime ; mais que l'on ne refuse pas d'emblée

au penseur chrétien le droit de chercher à comprendre, à s'assimiler
les données de l'Ecriture et de l'expérience, car autrement on le

condamnerait à accepter d'autorité des thèses qui sont ou bien
invérifiables en elles-mêmes ou bien inconciliables entre elles. N'est-ce

pas à ce résultat que nous conduit M. de Saussure lorsque, par exemple,
il juxtapose la « vraie humanité » et « la vraie divinité » en Jésus-

Christ, sans tenter d'aucune manière de nous faire comprendre, ou

tout au moins entrevoir, comment elles peuvent s'accorder chez

un seul et même être?

En second lieu nous avons également des réserves à faire sur
l'attitude que M. de Saussure prend à l'égard de la logique et de la
science. Cette attitude nous paraît quelque peu ambiguë. D'une

part M. de Saussure récuse l'autorité de la logique dans le domaine
des réalités spirituelles ; il dénie à la raison humaine, obscurcie par
le péché, le droit de statuer « sur ce que peut et ne peut pas être
Dieu » te) ; il n'éprouve aucun scrupule à poser simultanément des

affirmations qui se contredisent sur le plan intellectuel. Et d'autre part
il recourt à la logique pour tirer les conclusions de telles prémisses,

pour tracer de la manière la plus abrupte les lignes de la doctrine
chrétienne, pour établir la vérité de certaines formules, réputées
orthodoxes. Cela est très frappant, par exemple, lorsqu'il expose ce

qu'il fallait te) que Dieu fît pour accorder^dans l'œuvre de la rédemption,

son amour avec sa justice ou lorsqu'il affirme que la sauvegarde
de l'humilité chrétienne exige nécessairement, logiquement te) que le

croyant n'ait aucune part dans son salut.

(') Ce mot « scientifique » étant pris dans sa plus large acception. — (2) P. 68.
(3) P. 141. —(4) P. 184.



256 PHILIPPE DAULTE

Quelle que soit la solution que l'on adopte du problème si
complexe du rôle de la raison dans la connaissance religieuse et dans

l'établissement de la vérité chrétienne, ne doit-on pas convenir qu'il
est illégitime d'invoquer et de récuser tout à la fois l'autorité de la

logique dans le même domaine? Si la raison est foncièrement
incompétente en matière spirituelle il ne faut pas s'appuyer sur elle pour
défendre une thèse dogmatique, le recours à l'Ecriture ou à l'expérience

pouvant seul servir de critère. Et si l'on se croit autorisé à

établir ou à justifier par voie de raisonnement logique tel ou tel
article de la doctrine évangélique, alors il faut renoncer à poser en

principe l'irrationalisme radical de la Révélation
Une contradiction analogue se retrouve, me semble-t-il, dans

l'attitude de M. de Saussure à l'égard de la science. D'une part il en

prend de très haut avec elle ; il a l'air de nier que la théologie,
discipline du surnaturel, exposition de la Révélation divine, ait à compter
avec elle. Ne déclare-t-il pas, à la fin de son chapitre sur Dieu, que
nous devons nous garder d'accommoder la notion biblique de Dieu
à « nos expériences de la vie et du monde », ce qui aurait pour effet
de subordonner Dieu à nos connaissances toujours inadéquates et à

nos conceptions forcément bornées? Et d'autre part, dans l'exposé
du dogme de la chute, M. de Saussure prend la liberté de prolonger
les lignes de la révélation biblique pour accorder son explication des

origines du mal avec les découvertes de la paléontologie, de la géologie
et de l'astronomie. Ici encore un choix ne s'imposait-il pas entre deux

points de vue opposés
Mais nous n'insistons pas davantage. Il nous suffit d'avoir montré

par ces quelques exemples que la méthode de M. de Saussure, si

ferme, si nette, si maîtresse d'elle-même qu'elle paraisse au premier
abord — et qu'elle soit dans une large mesure —, n'échappe cependant

pas à certains flottements et à certaines contradictions qui en

infirment la solidité.

Et maintenant, arrivé au terme de notre exposé critique, nous

pouvons examiner la question que la lecture du livre de M. de Saussure

pose inévitablement. Est-ce que le système théologique du

réformateur de Genève nous fournit la formule adéquate et quasi-
définitive de la foi chrétienne? Est-ce que le redressement doctrinal



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 257

que plusieurs réclament aujourd'hui doit nécessairement aboutir à

une restauration du calvinisme strict?
A cette question nous répondons négativement(l). L'essai de

M. de Saussure, si probe, si vigoureusement conduit, qui témoigne
d'une volonté si ferme de s'assimiler le dogme réformé, l'atteste d'une

manière péremptoire à nos yeux : quelle que soit notre admiration

pour l'auteur de P Institution et si petit que nous nous sentions

devant lui, nous est'mons qu'il est impossible, à des croyants du
vingtième siècle, de reprendre telles quelles les formules qu'il a forgées

pour exprimer et pour défendre sa foi. M. de Saussure lui-même n'a

pu s'empêcher de fausser compagnie à son guide sur deux ou trois

points, d'importance secondaire il est vrai. Et nous avons constaté,

nous, que la doctrine de Calvin appelle des remaniements

plus nombreux et plus profonds encore.
Quoi d'étonnant d'ailleurs? Le travail théologique de ces derniers

siècles, sur lequel il est de bon ton de jeter le discrédit dans certains

milieux, ne s'est tout de même pas poursuivi en pure perte. Il a établi

que certaines voies, qui paraissaient bonnes et sûres à nos devanciers,

étaient en réalité impraticables, qu'elles conduisaient à des

impasses. Il a montré, en dégageant leurs conséquences
insoupçonnées, ce que certains principes avaient de caduc ou de partiellement

erroné. Il a renouvelé, par les lumières dont il nous a doté en
matière d'histoire, de psychologie, d'epistemologie, d'exégèse,
certains problèmes qui, dès lors, ne peuvent plus être posés exactement
dans les mêmes termes qu'au seizième siècle. De ce nombre est le

problème de la liberté humaine.
Calvin a mis dans un relief éblouissant la souveraineté de Dieu.

Il a souligné, avec une insistance opiniâtre, l'initiative divine dans

l'œuvre du salut. Au pélagianisme latent ou manifeste de l'Eglise
romaine, à sa doctrine du mérite, de la pénitence, des œuvres pies
il n'a cessé d'opposer la doctrine de la grâce. Pour enlever à l'homme
tout sujet d'orgueil et de confiance en lui-même, pour l'inciter à

tout attendre de la miséricorde de Dieu, Calvin a affirmé âpre-
ment le serf-arbitre, refusant théoriquement à l'individu toute
possibilité personnelle de choix entre la foi et l'incrédulité — les uns

Nous sommes heureux de nous trouver d'accord dans ce jugement avec
M. le professeur Philippe Bridel. Voir le pénétrant article qu'il a consacré au livre
de M. de Saussure : Remarques sur un essai ie néo-calvinisme, Cahiers protestants
1931,11° 4.



258 PHILIPPE DAULTE

croient parce que Dieu, qui les prédestine au salut, leur a accordé
le don de la foi ; les autres ne croient pas parce que Dieu, qui les

prédestine à la perdition, leur a refusé ce même don.
Et cette doctrine qui semblait devoir détendre les volontés, affaiblir

les caractères, émousser le sens du devoir et de la responsabilité
a produit, tout au contraire — du moins tant que son aspect positif
a prévalu dans l'Eglise réformée — quelques-unes des personnalités
chrétiennes les plus fortes, les plus inflexibles, les plus réellement

indépendantes qui aient jamais existé.
Mais ce résultat dont les néo-calvinistes ont tendance à exagérer

la portée ne doit pas nous faire méconnaître ce qu'il y a d'inacceptable

dans les constructions théologiques du grand réformateur.
De quelque manière qu'on l'entende, l'histoire du salut ne peut

être conçue que comme un drame où deux acteurs entrent en jeu :

le Créateur et la créature. Si Dieu fait tout, s'il ne laisse aucune
initiative quelconque, aucune liberté de choix quelconque, aucune

part quelconque à l'homme ; si celui-ci n'a, en lui-même, aucune
possibilité d'acquiescer ou de résister à la grâce, d'obéir ou de désobéir

au devoir, de saisir ou de repousser la bouée de sauvetage que
l'amour divin lui tend ; s'il est déterminé, absolument déterminé dans

tous ses actes et dans toutes ses démarches ; si « la dignité de la
causalité » pour parler avec Pascal, lui est totalement refusée ; si le

mal tout comme le bien qu'il accomplit est également voulu de Dieu,
alors le salut perd son caractère moral, la destinée devient
incompréhensible, aucune lueur n'éclaire plus pour nous le mystère du

péché, de la souffrance et de la mort. Reconnaissons-le, la théologie
chrétienne ne peut s'accommoder d'une doctrine de la rédemption
qui réduise l'activité propre de l'homme à un pur zéro. « Il y a dans

mon salut quelque chose de moi ; Dieu a pris quelque chose de moi

pour me sauver ; il m'a employé à mon salut. On ne peut se refuser
à cette conclusion dans aucun système, si l'on veut rester dans les

termes de la déclaration du Sauveur : « Dieu a tant aimé le monde

qu'il a donné son fils unique au monde, afin que quiconque croit en

lui ne périsse point, mais qu'il ait la vie éternelle ». Ce n'est donc

pas moi qui me sauverai, en aucune façon, en aucune mesure ; mais

on ne me sauvera pas sans moi», a écrit Vinet te).

Dès lors, il ne reste que deux solutions. Ou bien juxtaposer, en

(i) Cité d'après J.-F. Astié, L'esprit d'Alexandre Vinet, I, 122.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 259

une antinomie rationnellement irréductible, la liberté humaine et la
souveraineté divine chez le non-régénéré comme chez le chrétien.
Affirmer, avec Jules Bovon par exemple, que du point de vue
religieux te) « le salut est tout entier l'œuvre de Dieu » tandis que, du

point de vue moral te); il est « tout entier l'œuvre de l'homme » te) —
conception qui a le mérite de tenir compte des deux courants qui
se manifestent soit dans l'Ecriture soit dans l'expérience chrétienne

et qui présente d'incontestables avantages pratiques, mais qui
implique un sacrifice intellectuel que beaucoup d'esprits ne se résolvent

pas à accepter.
Ou bien concilier la liberté humaine et la souveraineté divine en

affirmant, avec Charles Secrétan par exemple, qu'en posant en face
de soi des êtres distincts et virtuellement libres Dieu s'est volontairement

limité, a mis une borne à sa toute-puissance — conception
qui implique certaines difficultés métaphysiques, mais qui me paraît
plus assimilable à notre intelligence que la précédente et qui exalte
la majesté de Dieu tout autant —je dirai même plus — que la notion
calvinienne d'une omnipotence autocratique. N'est-elle pas, en effet,
sublime cette idée d'un Dieu qui, par amour, s'abaisse, renonce à

exercer sa toute-puissance, respecte la liberté dont il a doté ses

créatures et, par cela même, consent à patienter, à attendre, à

retarder l'exécution de ses éternelles volontés « Il est impossible
d'entendre comment il [Dieu] peut vouloir... se limiter, se rabaisser »,

écrivait le philosophe lausannois. « Et pourtant il faut bien qu'il se

restreigne et se fasse petit pour laisser place à nos caprices, à notre
orgueil, à notre méchanceté. Il faut qu'il soit patient, il faut qu'il
souffre, puisqu'il veut le bien et voit le mal. Il faut qu'il soit patient,
c'est-à-dire qu'il soit petit. Mais c'est alors qu'il est le plus grand, »te)

Or quelle que soit celle de ces deux solutions que l'on adopte ¦—

que l'on s'engage dans la voie d'un Jules Bovon ou dans celle d'un
Charles Secrétan — l'on est amené à reprendre sous un angle
nouveau les problèmes du péché, de la grâce, de la foi, de la prédestination

et à les résoudre d'une manière qui s'écarte, plus ou moins

sensiblement, des formules calviniennes.
En résulte-t-il que l'on ait tort de se mettre aujourd'hui « à l'école

(*) Nous préférerions dire « objectif ». — (2) Et ici « subjectif » parce que cette
façon d'opposer la morale et la religion nous paraît méconnaître la vraie nature
tant de la morale que de la religion. —- (3) Dogmatique chrétienne, II, 427. —
(4) La philosophie le la liberté, I, 473.



26o PHILIPPE DAULTE

de Calvin »? Non certes. Les écrits du grand réformateur demeurent,

pour le théologien contemporain, une source inépuisable et vivifiante,
et cela peut-être d'autant plus qu'on y cherche moins un dogme à

accepter et à enseigner dans toute sa rigidité qu'une inspiration et

qu'une aide pour avancer dans l'intelligence de la vérité chrétienne.
Les réserves que la loyauté nous a obligé de faire sur plusieurs des

idées émises dans le livre que nous venons d'étudier ne nous empêchent

pas de penser que, dans son commerce intime et prolongé avec

Calvin, M. de Saussure a puisé nombre d'éléments utiles, féconds,
d'une actualité incontestable ou d'une vérité permanentete). Et
comme lui, quoique d'une manière un peu différente, nous affirmons

qu'il y a un bénéfice immense à méditer la leçon de l'Institution
chrétienne.

Dans l'impossibilité où nous sommes de le montrer ici en détail,
bornons-nous à indiquer deux points parmi ceux qu'il importe
particulièrement de relever quand on aborde le problème de la «

reconstruction doctrinale » ou, comme nous préférons dire plus humblement,
quand on considère la tâche de la théologie à l'heure présente.

Tout d'abord la lecture de Calvin nous rappelle, avec une autorité
et une force exceptionnelles, que le devoir primordial du théologien
consiste à revenir perpétuellement aux sources, à chercher dans

l'Ecriture la Parole vivante et éternelle de Dieu, et par là même

elle nous achemine vers une intelligence nouvelle de ces grandes
affirmations de la gravité du péché, de l'impuissance de l'homme livré
à lui-même, de l'efficace et de la gratuité de la grâce, de la médiation
nécessaire du Christ, qui ne sont l'apanage d'aucune théologie
particulière et qu'il est possible de maintenir en dehors des cadres du
calvinisme orthodoxe.

En second lieu l'étude de VInstitution est éminemment propre à

nous donner le sens de la complexité du fait chrétien et à nous
prémunir contre la tentation toujours renaissante de rationaliser l'Evan-

(') Nous exprimons cependant le regret (qui, nous le savons, est celui de plusieurs
connaisseurs de Calvin) que M. de Saussure ait négligé certains éléments de la pensée
du réformateur dont la prise en considération aurait donné à ses conférences un
tour moins rigidement systématique, plus vivant, plus intime, plus authentiquement

spirituel. N'est-il pas singulier, pour nous borner à ce seul exemple, que, dans
l'étude intitulée : Qu'est-ce que le chrétien M. de Saussure ne nomme même pas la
prière tandis que Calvin, dans le troisième livre de son Institution, place, avant
l'exposé de l'idée de l'élection, un admirable chapitre sur 1'« oraison : laquelle est
le principal exercice de foy, et par laquelle nous recevons journellement les bénéfices

de Dieu »



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 261

gilè et d'éliminer certaines données de l'expérience sous prétexte
d'atteindre à une plus belle unité logique. Comme antidote à

certaines pensées dont la clarté apparente cache mal la pauvreté intrinsèque,

la dogmatique calvinienne, qui s'articule en grandes antinomies,

a une vertu que l'on ne saurait exagérer —¦ à condition que
l'on y apprenne le respect des antinomies réelles de la vie et de la
révélation chrétiennes et non pas celui des contradictions (et il y en

a chez M. de Saussure comme chez Calvin) qui résultent d'une
observation insuffisante des faits, ou qui sont les fruits de l'esprit de

système.

Ph. DAULTE.


	Un essai de restauration calvinienne

