Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1931)

Heft: 80

Artikel: Un essai de restauration calvinienne
Autor: Daulte, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380201

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380201
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE

Un désir de reconstruction doctrinale, inspiré d’une grande lassi-
tude a ’endroit de ’analyse et de la critique, se manifeste dans le
protestantisme d’aujourd’hui. ‘

Revenus de ’agnosticisme ou du fidéisme dont s’enchantaient tant
de représentants de la génération précédente, plusieurs de nos con-
temporains réclament une définition précise, rigoureuse, systématique
de la foi chrétienne. Lassés d’cun christianisme a4 bien plaire que
chacun... refera selon ses désirs» ils demandent a I’Eglise de leur
proposer « un christianisme intégral, objectif, aux couleurs tranchées,
méme s’il... heurte et choque»®. Et, soit qu’ils aient appris 4 mieux
discerner le lien qui unit la pensée a la vie et que la faiblesse d’un
christianisme purement mystique ou pratique, sans ossature intellec-
tuelle, leur soit apparue dans un jour plus net ; soit que, cédant a la
loi du moindre effort, ils désirent des solutions uniformes et toutes
faites qui les dispensent de ’4pre mais tonique discipline de la re-
cherche personnelle ; soit enfin qu’effrayés du renouveau catholique
ou de ’apparition du bolchévisme, ils veulent pouvoir opposer aux
dogmes de ’Eglise romaine ou de I’athéisme un dogme protestant,
ces esprits s’accordent pour affirmer qu’un réveil de ’Eglise suppose
nécessairement une restauration dogmatique.

En France et depuis peu en Suisse romande, cette tendance prend
la forme d’un retour au calvinisme. Les doctrines du réformateur de

(*) Robert oE TrAz, Editorial des Cahiers protestants, 1929, n° 6.



234 PHILIPPE DAULTE

Geneve apparaissent comme le hivre sir ou la pensée protestante
ballottée sur la mer du subjectivisme trouvera le repos.

Parmi les représentants les plus autorisés de ce néo-calvinisme
figure auteur de Pouvrage (® dont nous voulons entretenir les lecteurs
de la Revue. M. Jean de Saussure a tout d’abord attiré attention
sur lui par une thése présentée & la Faculté de théologie de PEglise
libre du canton de Vaud et qu’il a publiée en 1926 sous ce titre:
Les contradictions de la pensée religieuse . Dans ce livre qui révele,
au dire de M. le professeur Philippe Bridel (3), « un penseur vigoureux »,
le jeune théologien genevois défendait I’idée que le principe de con-
tradiction, qui régit la pensée humaine et auquel ’on ne saurait se
soustraire sans tomber dans un arbitraire radical, revét diverses
formes suivant qu’il fonctionne dans le domaine scientifique ou dans
le domaine moral et religieux, d’ou il résulte que telles affirmations,
comme, par exemple, celles de la souveraineté de Dieu et de la liberté
de Phomme — intellectuellement mais non absolument contradictoires —,
peuvent &tre maintenues simultanément si elles se présentent comme
des postulats de la conscience ou comme des données de ’expérience
chrétienne.

Nous verrons qu’en se mettant a 1’école de Calvin, aprés s’étre
dans son premier ouvrage surtout inspiré du professeur Heim de
Tubingue et de Gaston Frommel, M. de Saussure est demeuré fidele
a ce que on pourrait appeler son irrationalisme relatif, c’est-a-dire a
un point de vue qui reconnait P’autorité de la raison dans Pordre
de la connaissance scientifique, mais qui la récuse dans celui de la foi.

Depuis qu’il a fait paraitre son premier livre, M. de Saussure est
devenu pasteur de Saint-Pierre 2 Geneve ou ses dons de prédicateur
et de théologien attirent un grand nombre d’auditeurs au pied de
sa chaire. Sollicité de traiter, d’une maniére plus suivie et plus ap-
profondie que ne le permet la prédication, des grands points de la
doctrine chrétienne il a abordé, dans une série d’études, ces quatre
sujets essentiecls: Qu’est-ce que Dieu? Qu’est-ce que ’homme? Qu’est-
ce que Jésus-Christ? Qu’est-ce que le chrétien? Ces conférences,
données a Geneve tout d’abord, puis a Lausanne et 4 Neuchitel,
ont eu un vif succes. Les ayant remaniées et enrichies, M. de Saus-
sure nous les offre maintenant sous la forme d’un petit volume
portant le titre : 4 Pécole de Calvin.

(1) 4 'école de Calvin, Editions « Je sers », Paris 1930. — (2) Georg & Co°, S. A.,
Genéve, — (3) Logique, science er religion, Gazette de Lausanne, 8 aolit 1926.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 235

Ce livre mérite de retenir notre attention pour diverses raisons.
Tout d’abord il a une valeur représentative Il est, en Suisse romande,
le premier témoignage significatif de cette renaissance calviniste qui,
en France, a déja donné le jour a quelques écrits d’impor-
tance.

Ensuite cet ouvrage a pris figure de manifeste. Quelques semaines
apres sa parution M. Alex. Lavanchy le signalait en termes enthou-
siastes aux lecteurs de la Gazette de Lausanne dans un article (™ ou
il félicitait ’auteur d’avoir « exaucé » le veeu de beaucoup en publiant
ce « catéchisme pour adultes» dont le besoin se faisait si Aprement
sentir, et il approuvait sans réserves le pasteur de Genéve de n’avoir
cherché les matériaux de sa construction théologique «ni dans le
rationalisme, ni dans le volontarisme, ni dans le jeanjacqueroussé-
lisme » mais bien dans 'Institution chrétienne. Tandis que, quelques
jours plus tard, dans le méme journal @, M. Michel Epuy disait
I’ «impression pénible » qu’avait faite sur lui et sur « plusieurs dmes »
le méme ouvrage et exprimait son inquiétude a la pensée que 'on
piit encore, en plein XXe siecle, précher le Dieu de Calvin. N’y a-t-il
pas la une invite a prendre position a I’égard d’un essai qui provoque
des jugements aussi opposés?

Enfin, la récente publication de M. de Saussure mérite d’étre lue
parce qu’elle est une ceuvre forte et longuement mdrie. Méme si ’on
ne peut en adopter ni toutes les prémisses ni toutes les conclusions,
Pon ne peut s’empécher d’admirer les qualités de forme et de fond
dont elle témoigne. M. de Saussure parle une belle langue, claire,
ferme, nette, un peu s¢che peut-&tre, mais qui n’exclut pas par
moments ’éloquence. Il poss¢de un remarquable don d’exposition ;
il excelle & présenter dans un raccourci sobre et vigoureux les ques-
tions les plus hautes de la foi et de la pensée chrétiennes de telle
sorte que ceux-la mémes qui ne sont pas théologiens, pourvu qu’ils
possédent quelque culture et qu’ils aient quelque expérience reli-
gieuse, le suivent sans peine et sans fatigue, d’autant plus que Pat-
tention du lecteur est sans cesse stimulée par des citations de I’Ins-
titution chrétienne, faites d’apreés ’édition francaise de 1541.

Ces mérites formels se doublent d’une fermeté de pensée, d’une
pénétration psychologique et d’un sens spirituel remarquables, a
quoi s’ajoute ce quelque chose d’indéfinissable qui peut-étre, plus

(¥) 15 janvier 1931. — (2) Le retour a la dogmatique calviniste, 30 janvier 1931.



236 PHILIPPE DAULTE

que tout le reste, explique linfluence qu’a si rapidement conquise
M. de Saussure et qui s’appelle... autorité.

Disons encore, pour achever ces remarques préliminaires, que le
titre du livre que nous allons étudier doit étre pris dans son sens
le plus strict et le plus plein. Ces mots : 4 Pécole de Calvin que M. de
Saussure a inscrits en exergue de ses conférences sont tout autre
chose que ’hommage respectueux mais... lointain et qui ne tire pas
a conséquence d’un membre de la Vénérable Compagnie des pasteurs
de la Geneve d’aujourd’hui a celui qui en fut Pillustre fondateur et le
maitre incontesté ; ils expriment une vérité littérale.

Voulant exposer la doctrine chrétienne et se jugeant insuffisant pour
remplir seul une tache aussi redoutable M. de Saussure a pris Calvin
comme guide ; il s’est mis docilement, cordialement a1’école du grand
docteur du seiziéme siécle pour trouver auprés de lui « une inspira-
tion... et une direction a transmettre 4 nos contemporains en quéte
de certitude » M. M. de Saussure ne s’est pas condamné pour cela
a suivre aveuglément son maitre. Calviniste, il veut I’étre, il déclare
Pétre, mais comme peut I’étre un protestant, c’est-a-dire « en gardant
son jugement d’homme du XXe siécle » @ et en refusant d’identifier
la théologie de PInstitution avec la révélation biblique. Clest dire
que M. de Saussure ne craint pas, le cas échéant, de se séparer de son
guide. Ainsi, nous le verrons, il n’accepte ni ’idée d’une double pré-
destination supralapsaire ni celle d’une sainteté parfaite du premier
homme avant la chute. Mais, a part ces deux points, il reproduit dans
ses lignes maitresses le schéma de la doctrine calvinienne.

Le premier chapitre de 4 Pécole de Calvin, intitulé : Qu’est-ce que
Dieu? traite avant tout le probléme de la connaissance de Dieu.
Comme son maitre, qui deux sitcles avant Kant se persuadait déja
de Pinutilité des preuves traditionnelles de Dexistence de Dieu,
M. de Saussure estime que nous n’avons pas & démontrer la réalité
de Dieu. Celleci s’éprouve, elle ne se prouve pas.

Le Dieu auquel ’homme religieux a affaire n’est ni une idée cons-
truite par la raison ni un postulat de la conscience, mais bien une
«donnée, a accepter telle qu’elle est»3), Il ne peut étre connu que

() P. r1. — (2) P. 16.— (3) P. 22.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 237

s’il se révtle et dans la mesure ou il se révéle. Toute prétention de
Patteindre en dehors d’une révélation est chimérique.

Mais comment Dieu se révele-t-il 4 ’homme? Tout d’abord dans
les profondeurs de ’Ame. Seulement cet obscur sentiment de Dieu,
g1l suffit 4 attester que Dieu est, échoue a faire connaitre ce gu’est
Dieu. Il nous faut donc une révélation complémentaire que ni la
nature ni histoire, au témoignage trop ambigu, ne peuvent nous
fournir et qui ne peut étre qu’une révélation extérieure, surnaturelle.

On s’attendrait ici 4 voir M. de Saussure, sinon étudier les révéla-
tions religieuses dont I’humanité a bénéficié en dehors d’Israél, du
moins indiquer rapidement le role qu’elles ont pu jouer. Mais nulle
mention n’en est faite et 'on passe immédiatement a la révélation
biblique.

M. de Saussure ne nous cache pas que lattitude d’un théologien
du vingtieéme siécle & I’égard de ’Ecriture ne peut plus étre exacte-
ment celle des croyants du seiziéme. Il releve le travail accompli par
la critique, il lui rend méme hommage et reconnait son bon droit &
condition qu’elle ne sorte pas de ses limites ; cependant il n’en affirme
pas moins sans restrictions ou explications que nous sommes « aussi
libres que Calvin de voir en la Bible la Parole de Dieu » (™,

Mais qu’est-ce qui nous garantit la vérité de ’Ecriture? Qu’est-ce
qui en atteste le caractére divin? Ici M. de Saussure fait intervenir
le témoignage du Saint-Esprit — qui joue un rdle si capital dans la
pensée des réformateurs et auquel la théologie protestante, d’une
maniére ou d’une autre, en a toujours appelé — mais en spécifiant
que ce témoignage ne se confond ni avec la simple évidence natu-
relle ni avec le jugement propre de 'individu, étant réellement une
attestation de ’Esprit objectif, surnaturel et transcendant qui agit
chez tous les croyants.

L’autorité divine de PEcriture ainsi établie, M. de Saussure es-
quisse 4 grands traits, toujours d’apres Calvin, la notion biblique de
Dieu : Dieu tout puissant et tout actif, créateur et gouverneur du
monde, Dieu qui étend sur toutes choses et sur tous les hommes sa
providence, laquelle «se manifeste justice et jugement a I’égard de
P'impiété, mais... miséricorde et grice envers la piété » (3, Dieu saint
et miséricordieux tout ensemble, Dieu Pére de qui tout procede et a
qui tout aboutit.

Peu importe si ces affirmations sur Dieu semblent difficilement

(1) P. 39. — (3) P. 51.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. &, t. xi1x (N° 8o, 1931). 16



238 PHILIPPE DAULTE

conciliables avec les lecons de la vie. « Il ne saurait étre question de
soumettre notre adhésion aux données bibliques a leur concordance
avec nos expériences... Ce serait subordonner la révélation biblique
a la révélation naturelle, historique ou intérieure... Ce serait entre-
prendre de nouveau d’inventer Dieu d’aprés nos connaissances, nos
préférences, nos expériences de la vie et du monde, au lieu de le
recevoir tel qu’ll se révele a nous... La seule voie qui reste ouverte
est donc d’accepter la révélation biblique... puis de chercher comment
concilier, non plus notre notion de Dieu avec notre expérience du
monde, mais, au contraire, notre vision du monde avec la révélation
scripturaire de Dieu.»( —

Sans nous prononcer ici sur la notion de Dieu qui nous est pré-
sentée, félicitons M. de Saussure d’avoir réappris a ’école de Calvin
le réle et 'importance de la Révélation que certaines « théologies de
la conscience » ou « de Pexpérience » ont, involontairement peut-étre,
mais certainement trop effacés et remercions-le de nous rappeler que
la connaissance vivante de Dieu s’inaugure nécessairement par
un acte d’humilité et de foi, par un abandon 4 une Révélation qui nous
domine et nous subjugue.

Le christianisme en effet n’est ni une philosophie ni une création
de la conscience religieuse individuelle ; il repose sur un Message
objectif, il est fondé sur une Parole de Dieu. Et la démarche initiale
de la théologie consiste a recueillir ce Message de vie, cette Parole
divine — la source véritable de la dogmatique étant, non la simple
expérience du croyant, mais plutdt, comme Daffirme avec raison
M. Reinhold Seeberg ), par exemple, la Révélation saisie par la foi
ou devenue objet d’expérience.

Mais une fois que Pon a établi la nécessité et la réalité d’une révéla-
tion spéciale, une fois méme que ’on a acquis la conviction, grice au
témoignage du Saint-Esprit, que la Bible est le document de cette
révélation, le probléme de la connaissance de Dieu ou de la vérité
chrétienne n’est pas encore résolu. De graves, de délicates questions
se posent que le théologien n’a pas le droit d’éluder.

Quel rapport y a-t-il entre la Révélation divine et le texte de I’Ecri-
ture ? Celui-ci s’identifie-t-il avec celle-1a ? La Bible se confond-clle

(1) P. 55-56. — (2) « Die wirkliche Quelle ist... die Offenbarung. Aber Offenba-
rung ist nur das, was Glauben erweckt und erwecken kann... Dann aber werden wir
gut tun als Quelle der Dogmatik die geglaubte oder erfabrene Offenbarung zu
bezeichnen. » Chrisiiche Dogmatik, 1, 23q.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 239

avec la Parole de Dieu de telle sorte que toutes les déclarations scrip-
turaires, quel qu’en soit 'auteur, d’ou qu’elles solent tirées, quelque
forme qu’elle revétent, manifestent au méme titre la pensée divine ?
Ou bien doit-on distinguer dans le message biblique 1’accessoire
de D’essentiel, le temporaire du définitif, Penveloppe humaine con-
tingente de la Révélation de cette Révélation elle-méme ? Et dans
ce cas, d’aprés quelles normes, en vertu de quels critéres doit-on
faire ces distinctions et ces évaluations ?

M. de Saussure ne pose méme pas ces questions. Sans doute il sait
qu’elles existent. Dans une note( il marque la place d’une étude
des rapports de la Bible et de la Parole de Dieu tout en s’excusant
de ne pouvoir I’aborder faute de temps. Mais s’il se dérobe ainsi ne
serait-ce pas qu’il incline vers ’opinion de ceux qui congoivent ’Ecri-
ture comme un bloc, estimant qu’a tout prendre elle se confond
avec la Parole de Dieu et que par conséquent la dogmatique ne se
distingue guere de la théologie biblique. Je ne prétends pas qu’un tel
point de vue soit exactement celui de M. de Saussure. Mais lorsqu’on
le voit trancher certains problemes, par exemple celui de la prédes-
tination, a coup de citations bibliques prises dans n’importe quel
livre et dans n’importe quel contexte, comme si une remarque inci-
dente d’un texte narratif de I’Ancien Testament avait le méme poids
qu’une déclaration expresse de Jésus ou qu’un enseignement de Paul,
’on a peine a se défaire de I'impression que 'on nous raméne a la
méthode des dicta probantia que ’on pouvait croire définitivement
abandonnée par les théologiens protestants. Et ’on s’étonne de voir
un homme que ses études ont initié aux saines méthodes exégétiques
et critiques faire parfois un usage de la Bible que condamnent aussi
bien le sens spirituel que le sens scientifique.

Avec le deuxieme chapitre du livre nous passons a examen de
cette question : Qu’est-ce que Phomme 2 Renouant avec la grande
tradition augustinienne et réformatrice, M. de Saussure reléve, d’une
part, la miseére actuelle de ’homme, ’inexistence de ses vertus, son
péché radical qui vicie son étre tout entier : le cceur, la volonté, la
conscience et jusqu’d I’entendement qui, lorsqu’il s’applique aux
réalités du monde spirituel, s’avere fonciérement obscurci — et,
d’autre part, la grandeur de ’homme, créature divine destinée a la
perfection et a la vie éternelle.

(1) P. 39.



240 PHILIPPE DAULTE

Pour expliquer un état aussi contradictoire, pour rendre compte et
de cette destination sublime de ’homme et de son absolue incapacité
a la remplir, M. de Saussure estime nécessaire de recourir a I’idée de
la chute qui, malgré ses obscurités, a le mérite décisif de sauvegarder
le caractére accidentel du péché.

Mais pour accorder le dogme avec les données de la science moderne
qui a considérablement reculé les origines de la souffrance et de la
mort — des millénaires avant Papparition de ’homme la terre se
rougissait déja du sang des especes animales qui s’entredévoraient —
il faut reculer aussi les origines du mal et placer avant la chute
d’Adam une chute de la créature primitive — ou d’une des créatures
primitives, de Satan — a laquelle ’on peut rapporter le désordre du
monde dont Phomme ne saurait étre rendu responsable. M. de Saus-
sure est ainsi amené a défendre I’hypothese d’une chute précosmique
et A esquisser une théorie des origines — d’aucuns diront un roman
métaphysique — qui ne manque pas d’ampleur et qui rappelle les
hautes spéculations d’Origéne, de Charles Secrétan ou, plus prés
de nous encore, de M. Aloys Berthoud.

La place nous manque pour résumer cette théorie. Notons seule-
ment que ’état de Phomme avant sa déchéance est défini comme un
état d’inmnocence et non pas d’intégrité, de sainteté parfaite comme
Penseigne Calvin, ce qui a pour effet de rendre incompréhensible
la désobéissance d’Adam. Clest le premier point sur lequel M. de
Saussure se sépare expressément de son guide.

Par contre il le suit de nouveau pour affirmer, en opposition a tout
pélagianisme ancien ou moderne, le péché originel qui se transmet par
hérédité et qui vicie deés leur naissance tous les descendants d’Adam.
De méme M. de Saussure reprend a son compte, et dans toute leur
rigide intransigeance, les déclarations de Calvin sur le serf-arbitre
de Phomme naturel.

Par lui-méme, tant qu’il n’a pas passé par la régénération, ’homme
est absolument incapable d’aucun bien. Il ne peut que pécher, il
peche wnécessairement et toutefois volomtairement, c’est-a-dire de son
propre mouvement, non sous 'impulsion d’une contrainte extérieure.
Avec une netteté qui ne manque pas de crinerie, M. de Saussure
coupe le lien que notre tradition morale romande, j’entends celle
des Vinet, des Secrétan, des Frommel, a toujours maintenu entre la
liberté et la responsabilité et il soutient avec Calvin que ’homme



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 241

irrégénéré, bien que dépouillé de son libre arbitre, garde néanmoins
une entiere culpabilité quant a son péché.

Pour prouver que cette doctrine, qui choque si fort le sens com-
mun, est conforme a la révélation biblique et & P’expérience chré-
tienne, M. de Saussure se borne & invoquer un passage de I’évangile
de Jean (vii, 32-44) et la Confession des péchés des Eglises réformées
de France, ot ’aveu d’une impuissance radicale s’allie a la contri-
tion la plus fervente.

Ce chapitre sur ’homme s’acheve par un paragraphe sur la Loi
ou ’auteur définit le réle de la Loi qui n’est pas de donner a ’homme,
avec la connaissance de son devoir, la possibilité de accomplir,
mais: 1° de lui faire prendre conscience de sa misére, 20 d’inciter
Phomme pécheur a faire le bien par crainte de la punition (ce qui ne
le rend pas plus juste devant Dieu), 30 d’éclairer ’homme régénéré
sur la volonté divine. Ainsi c’est sous le régne de la grice unique-
ment — pour le chrétien seul — que la Loi a une utilité positive. —

En une époque ou le sens du péché tend a s’émousser, ’on ne peut
que se réjouir de voir des théologiens retrouver quelque chose de la
gravité d’un saint Paul ou d’un Calvin, pour décrire la grande misere
de la créature déchue, a condition qu’ils ne tombent pas dans un
dogmatisme rigide que Dexpérience et I’Ecriture impartialement
consultées démentiraient et qui, aprés tout, irait a fin contraire
puisque par ses outrances il détournerait les esprits d’une sincére
contrition.

M. de Saussure a-t-il toujours su éviter cet écueil ? Il ne me le
parait pas. Ainsiil néglige de nous dire (") que la déchéance de ’homme
n’empéche pas celui-ci de pratiquer quelques vertus, de manifester
une certaine bonté, un certain désintéressement, une certaine mai-
trise de soi, ce que font pourtant des calvinistes de la stricte obser-
vance, comme Hodge(® par exemple, le célebre théoricien de
Porthodoxie réformée américaine du siécle dernier.

Ensuite, ce qui est plus grave peut-&tre, M. de Saussure refuse
tout libre arbitre 4 ’homme naturel, thése dont le radicalisme ne

(1) Tout au moins dans le chapitre : Qu’est-ce que I’bomme ? Lorsqu’il parle du
chrétien, il est vrai, M. de Saussure laisse entendre (p. 161) qu’il peut y avoir quelque
bien chez les paiens ou les athées, mais c’est trop tard. — (2) « By the affirmation
that man by nature is totally depraved... is not to be understood that... unregenerated

men... are incapable of disinterested affections and actions in their various relations
with their fellow-men » 5 Ouilines of Theology, p. 328-329.



242 PHILIPPE DAULTE

nous parait pas confirmé par ’expérience. Incapable de faire le bien,
incapable de se régénérer lui-méme, incapable de transformer les
‘tendances profondes de son moi pécheur, certes ’homme ’est. Mais
s’ensuit-il qu’il ne posséde plus aucune parcelle, aucun germe de
liberté ? La détermination au mal épuise-t-elle la substance de son
vouloir ? Ne garde-t-il aucune possibilité de choix, flit-ce dans les
limites les plus étroites ? Nous ne le pensons pas. Nous persistons a
croire qu’il y a des heures ot 'homme, oui méme ’homme irrégénéré,
se trouve en présence d’une alternative, en face d’un carrefour ou
la faculté lui est laissée de choisir entre deux partis, de s’engager dans
une voie ou dans une autre, suivant qu’il obéit ou résiste au devoir
plus ou moins clairement per¢u dans sa conscience.

Et si M. de Saussure répondait (ce qui est possible, quoique je n’en
sois pas absolument certain) qu’il en tombe d’accord, mais que
PPhomme irrégénéré qui se détermine pour le bien ne le fait que sous
Pimpulsion de la grice prévenante, que par conséquent la theése de
Pabsolue servitude de ’homme pécheur livré a ses seules forces
demeure intacte, je répliquerais alors que la distinction rigoureuse de
I’homme naturel et de ’homme régénéré tombe.

En fait, ’homme abandonné au seul déterminisme du péché originel,
soustrait a toute influence divine; I’homme qui ne pense, ne veut,
n’agit que du propre mouvement — si I’on peut dire — de son moi
corrompu, que ne souléve aucune impulsion de ’Esprit, cet homme-
1a est une fiction, une abstraction théologique. Dans la réalité tout
homme, oui méme le plus déchu, demeure dans les profondeurs de
son étre en relation avec Dieu, reste soumis a ’action que Dieu
exerce a la racine de sa volonté et, par conséquent, garde quelque
embryon de liberté. Gaston Frommel, entr’autres, ’a montré dans
ses pénétrantes analyses de la conscience. Nous regrettons que, sur
cepoint, M. de Saussure n’ait pas accordé plus d’attention aux ensei-
gnements de son premier maitre. S’il Pefit fait il aurait compris
que «pour que la déchéance [de ’homme] soit réelle, il n’est pas
nécessaire qu’elle soit intégrale, il suffit qu’elle soit exactement ce
que nous la voyons et la sentons étre: a la fois profonde et par-
tielle »M. Toute théologie donc qui veut rester fidtle a I’expérience
sans s’inféoder a des schémas abstraits, commodes peut-&tre mais
trop simplistes, doit reconnaitre que chez ’homme, oui méme chez

(1) Gaston FromMeL, La vérité bumaine, 111, 124.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 243

Phomme irrégénéré, la liberté et le déterminisme se mélent et se
limitent réciproquement.

Reste la question de la responsabilité. L’homme qu’on nous pré-
sente serf du péché, fonciérement contaminé par la tare héréditaire,
radicalement incapable de faire et de vouloir le moindre bien, est-il
responsable? M. de Saussure n’hésite pas a répondre par ’affirmative.

Nous ne nous contenterons pas de lui opposer cette objection som-
maire : semblable attitude implique contradiction. La liberté et la
responsabilité se conditionnent réciproquement. Ou I’homme est
libre et par conséquent responsable ; ou il n’est pas libre et consé-
quemment aussi irresponsable. Car, en cette matiére comme en beau-
coup d’autres, la réalité psychologique déborde les cadres étroits d’une
logique conceptuelle. De nombreux témoignages attestent que dans
la conscience religieuse le sentiment de la culpabilité peut s’allier
a celui de la fatalité du péché. Auguste Sabatier n’écrivait-il pas:
« Je sens tres clairement que je ne suis pas libre de faire ce qui est bien,
et je me condamne d’autant plus douloureusement de faire le mal,
en sorte que cette sentence de condamnation porte 4 la fois sur I’acte
et sur Pauteur de Pacte, et m’affirme non seulement que mon péché
est mauvais, parce qu’il est la transgression de la loi, mais que moi-
méme je suis pécheur et, comme tel, punissable »(®.

Mais nous reprocherons a M. de Saussure d’avoir, par gofit des
affirmations massives qui est si caractéristique de sa maniere, négligé
des distinctions et des nuances importantes. Ainsi ne faut-il pas distin-
guer dans la souffrance dont s’accompagne la conscience du péché
deux sentiments qui, pour étre trés proches, ne se confondent cepen-
dant pas : un sentiment d’humiliation et un sentiment de culpa-
bilité proprement dite? Le jugement que nous portons sur cette
nature mauvaise que nous avons héritée de nos péres n’est-il pas
différent de celui par lequel nous flétrissons nos propres fautes, nos
désobéissances individuelles, fautes et désobéissances dont quelque
chose nous dit que nous aurions pu les éviter ()?

Ensuite, n’est-on pas obligé d’avouer qu’il y a des degrés dans
la responsabilité comme il y en a dans la liberté ou dans Pesclavage du
péché? N’est-il pas certain que Pindividu qui réfléchit se juge plus
ou moins sévérement suivant qu’il se reconnait plus ou moins res-
ponsable, et qu’il se reconnait plus ou moins responsable suivant

(1) Auguste SaBATIER, Esquisse d’une philosophbie de la religion, 8¢ éd., p. x.—
(2) Cf. Albert MATTER, Etude de la doctrine chrétienne, 1, 332.



244 PHILIPPE DAULTE

qu’il a été placé dans des conditions plus ou moins favorables et qu’il
a été plus ou moins éclairé?

Jésus le disait (¥ : «Le serviteur qui, ayant connu la volonté
de son maitre... n’aura pas fait cette volonté sera battu de plusieurs
coups. Mais celui qui ne I’a pas connue et qui a fait des choses dignes
de chitiment, sera battu de peu de coups. A quiconque il a été
beaucoup donné, il sera beaucoup redemandé ».

Par conséquent, si disposé que ’on soit & avouer que, dans la cons-
cience de ’homme religieux, le sentiment de la culpabilité prend, si
Pon peut dire, une extension plus grande que celui de la liberté, ne
faut-il pas, tout de méme, reconnaitre que ces deux sentiments sont
interdépendants et que la négation radicale du libre arbitre, si elle
était réellement prise au sérieux, aurait pour effet d’oblitérer et
finalement méme de détruire le sens de la responsabilité?

L’étude de 'homme s’achéve sur un aveu de perdition. Incapable
par lui-méme tant de faire le bien que de connaitre et d’aimer Dieu,
ce Dieu de la communion duquel il s’est exclu, ’homme n’a d’autre
perspective que la mort — a moins qu’une intervention surnaturelle
ne se produise. Celle-ci — la Bible nous I’enseigne — s’est réalisée.
En Jésus-Christ, Dieu s’est fait homme, est descendu jusqu’a nous
pour nous sauver. Voila le fait objectif sur lequel repose notre salut.

Mais Qw’est ce Fésus-Christ, en qui et par qui ’homme retrouve
Dieu et accede a la vie éternelle? A cette question, M. de Saussure ré-
pond conformément au dogme christologique de ’Eglise ancienne —
dogme repris dans ses grandes lignes par Calvin : il est « vrai Dieu»
et « vrai homme » ; mais, sous prétexte que la théologie a pour mission
d’exposer et non d’expliquer les mysteres de la révélation, aucune
interprétation quelconque ne nous est donnée de cette coexistence,
dans le méme étre, d’'une pleine humanité et d’une pleine divinité.

Ajoutons, pour bien mettre en relief la pensée de notre auteur, que
la divinité du Christ doit étre congue, non comme une divinité
acquise ou comme une divinité morale, qui ne serait autre chose que
la plénitude de I’humanité ou de la sainteté, mais bien comme une
divinité essentielle et de nature. D’ou il résulte, puisque Dieu et le
Christ (et encore I’Esprit) sont co-éternels, que le seul moyen d’éviter
le polythéisme est d’accepter le dogme de la Trinité quelque inadé-
quats que puissent nous en paraitre les termes.

(r) Luc X11, 47-48.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 245

Voila pour la christologie. Quant a la conception que M. de Saussure
se fait de la rédemption elle garde la rigueur de celle de ’orthodoxie
protestante et elle peut se résumer en ces termes :

Le salut, gratuit pour 'offenseur, ne peut P’étre pour loffensé.
Dieu ne peut, sans se déjug:r, remettre purement et simplement le
péché de Phomme. Sa justice, pour étre satisfaite, réclame une expia-
tion et une expiation infinie comme offense dont il a été ’objet.

Mais comme 'homme est incapable de fournir cette expiation,
Dieu, s’il veut pardonner, n’a d’autre ressource que d’offrir lui-
méme la satisfaction nécessaire. Et comme, avant de se substituer
au coupable, I'innocent doit s’identifier avec lui, Dieu s’est fait
homme pour sauver I’humanité. Le Christ qui était un avec Dieu
est devenu un avec ’homme pour pouvoir accomplir le grand sacrifice
rédempteur. Au Calvaire, Jésus a pleinement satisfait a la justice
divine par sa parfaite soumission et par ses souffrances, et par le don
de lui-méme il a pleinement manifesté 'amour de Dieu.

La Croix est ainsi, tout ensemble, un sacrifice envers Diex et un
sacrifice de Dieu librement consenti pour sauver une race rebelle et
coupable.

Enfin — M. de Saussure le reléve fortement — la Croix est insé-
parable de la Résurrection qui confirme la divinité du Christ et nous
fournit un gage de notre propre résurrection. Depuis son triomphe
sur la mort, Jésus est « assis a la droite du Pere », il partage pleinement
la majesté et la toute-puissance divines qui demeuraient voilées aux
jours de sa vie terrestre, il continue son ceuvre de salut jusqu’a ce
qu’il ait vaincu ses ennemis et établi son Royaume, ce Royaume que,
contrairement a une illusion trop répandue aujourd’hui, nous n’avons
pas a faire «de main d’homme », mais que nous avons & attendre
puisqu’il ne peut que «descendre du ciel». —

Que penser de cette christologie? Nous y distinguerons une affir-
mation religieuse a lagnuelle tout chrétien ne peut que souscrire, et
une formule dogmatique qui appelle de nombreuses réserves . Autant
nous nous sentons d’accord avec M. de Saussure quand il proclame la
grandeur souveraine, surnaturelle, divine du Christ; quand il pré-
sente le Christ comme le Médiateur nécessaire et permanent entre
les hommes et Dieu, autant nous avons de la peine a le suivre quand
il nous invite 4 revenir au dogme de ’Eglise ancienne ; car enfin c’est
ce dogme qui forme la substructure de la construction christologique

de Calvin.



246 PHILIPPE DAULTE

Nous ne pouvons pas soumettre celle-ci 4 une critique détaillée.
Nous chercherons seulement a dire pourquoi la tentative de M. de
Saussure pour restaurer la christologie dite orthodoxe ne nous parait
pas victorieuse.

Tout d’abord la justification biblique qui nous est fournie du
dogme s’avére singuliérement rapide et insuffisante. Trop souvent
M. de Saussure donne pour établi ce qui précisément est en question.
Ainsi il affirme, sans aucune discussion de textes, que 'idée de la
Trinité est enseignée par I’Ecriture. Mais de ce que le Nouveau
Testament soit trinitaire en sens ce qu’il nous présente un Dieu qui
se révele en Jésus-Christ et par Paction du Saint-Esprit il ne résulte
pas nécessairement que la révélation biblique renferme la doctrine
qui veut que « nous adorions un seul Dieu dans la Trinité et la Trinité
dans Punité, sans confondre les personnes ni diviser la substance»,
qui enseigne que le « Pére n’est ni fait, ni créé, ni engendré; [que] le
Fils est du Pere seul, ni fait, ni créé, mais engendré ; [que] le Saint-
Esprit est du Pére et du Fils, ni fait, ni créé, ni engendré, mais pro-
cédant... et [que] dans cette Trinité aucun n’est antérieur ou posté-
rieur 4 ’autre, aucun n’est supérieur ou inférieur a Pautre », comme
le veut le Symbole d’Athanase (™.

De méme, de ce que le Prologue de I’évangile de Jean appelle le
Christ «la Parole faite chair» et de ce qu’un passage de la premiere
épitre a Timothée applique a Jésus, d’apres 'une des interprétations
possibles, Pépithete « Dieu béni éternellement», il ne s’ensuit pas
immédiatement que le témoignage du Nouveau Testament, unanime
et indistinct, corrobore la notion métaphysique de la divinité subs-
tantielle du Fils.

En second lieu la justification expérimentale, psychologique du
dogme, quoique plus développée, parfois méme pénétrante, ne
force pas ’adhésion ne serait-ce qu’a cause des simplifications exces-
sives dont elle témoigne.

M. de Saussure est trés fort et, selon nous, parfaitement convain-
cant, lorsqu’il montre, a la suite de Gaston Frommel, que, congu
sous la seule catégorie de ’humain, le Jésus des évangiles qui malgré
son humilité éleve des prétentions exorbitantes de la part d’un
simple mortel, prend quelque chose de monstrueux.

Mais il fausse les vraies perspectives du probléme quand il laisse

(1) Cité d’aprés la traduction d’Albert Rivirie, Histoire du dogme de la divinité
de Fésus-Christ, p. 110-111.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 247

entendre que la pensée chrétienne est acculée a cette alternative:
ou ne retenir en Jésus que ’homme ou confesser qu’il est « vrai
Dieu» au sens que les vieux symboles donnent a ces termes. Tous
ceux qui sont quelque peu familiarisés avec Phistoire des doctrines
christologiques savent bien qu’au cours des sitcles ’on a interprété
et que, dans la chrétienté d’aujourd’hui, 'on interpréte de diverses
maniéres 'affirmation de la divinité du Christ.

Combien de théologiens modernes, sans revenir aux formules de
Nicée ou de Chalcédoine, n’ont pas sauvegardé, dans leurs essais de
christologie, ce fait central, décisif qu’en Jésus-Christ Dieu a exprimé
parfaitement, a «incarné » sa pensée éternelle — son Ferbe comme
dit le Prologue de Jean — et que c’est en Jésus-Christ, par Jésus-
Christ, que Dieu se révele a nous, comme notre Pere, qu’il nous
courbe sous son autorité sainte et miséricordieuse, qu’il nous com-
munique sa grace!

Il me suffit de nommer, entre plusieurs autres, Gaston Frommel
que M. de Saussure reconnaissait, il y a quelques années, qu’il re-
connait encore peut-étre comme l'un de ses maitres et qui — on le
sait — cherchait la solution religieuse du probléme de la divinité du
Christ dans cette formule: « Jésus est une action personnelle de
Dieu, humainement personnalisée » ().

Sans doute M. de Saussure a le droit de juger insuffisante ou
fausse cette solution comme aussi toutes celles qui interprétent la
divinité du Christ en termes plus moraux et psychologiques que
métaphysiques. Mais comme ces interprétations existent et qu’elles
ont gagné ’adhésion de beaucoup d’esprits il aurait fallu les examiner
et les réfuter, ne flt-ce que treés sommairement, au lieu de s’en
prendre, ce qui était plus aisé, & la conception purement adoptienne
d’un Jésus homme, élevé progressivement a la sainteté et par suite
a la divinité.

Enfin la manitre de présenter la coexistence en Jésus-Christ de
Phumain et du divin nous parait particulierement insuffisante.
M. de Saussure — il n’est que justice de le reconnaitre — répudie
la terminologie substantialiste du dogme des «deux natures ». Mais
comme il en admet semble-t-il, les conceptions essentielles et comme il
se refuse 4 nous donner la moindre explication sur la fagon dont nous
pouvons entrevoir que Jésus-Christ ait été aux jours de son minis-

(¥) L’expérience religieuse, 11, 218.



248 PHILIPPE DAULTE

tére terrestre « vrai homme » et « vrai Dieu », nous nous demandons
avec inquiétude si cet essal de restauration de la christologie cal-
vinienne va nous ramener aux aberrations d’un dogme qui, au
mépris du témoignage des évangiles o la personne du Sauveur garde
une unité indestructible, a forgé cette conception irréalisable, mons-
trueuse, d’un étre qui, quant a son humanité, souffre, lutte, est
tenté, ignore certaines choses, meurt tandis que, quant a sa divinité,
il demeure impassible, omniscient, tout-puissant et éternel.

Nous ne pouvons entrer plus & fond dans le probléme christolo-
gique. Quant a la doctrine de la rédemption qu’expose M. de Saus-
sure nous nous bornerons a lui faire, comme a toutes les doctrines
dites juridiques, ’objection suivante :

Toute 'argumentation est suspendue a la thése de Pirréductible
contradiction de la justice et de 'amour divins. Mais cette thése
n’est pas corroborée par PEcriture qui, dans maints passages, nous
montre la justice de Dieu se manifestant, non pas seulement par le
chitiment du pécheur, mais bien aussi par le pardon. Elle ne s’ap-
puie pas non plus sur le témoignage de la conscience chrétienne.
Car —ainsi que I’a relevé avec raison M. Mackintosh () —« c’est P4dme
troublée... qui congoit inévitablement la justice de Dieu de telle
sorte qu’elle doit entrer en conflit avec son amour. Mais du point de
vue de la foi la justice de Dieu la plus rigoureuse est percue comme
s’harmonisant avec son amour et lui servant d’instrument ». L’on ne
saurait donc transporter en Dieu une contradiction qui affecte la
conscience anormale de Phomme pécheur, et le devoir s’impose d’in-
terpréter le drame du Calvaire dans d’autres termes que ceux qu’a
popularisés la spéculation de saint Anselme.

Avec le dernier chapitre de P’ouvrage, intitulé: Qu’est-ce que le
chrétien ? nous arrivons aux doctrines de la justification, de la pré-
destination et de la sanctification.

Apres avoir décrit la misere de Phomme esclave du péché, M. de
Saussure nous montre la grice se déployant dans le chrétien qui,
affranchi de la tyrannie du mal, promu 4 la liberté vraie, devient de plus
en plus capable d’accomplir la volonté de Dieu. Cette grice ne doit
pas étre congue comme une récompense divine accordée aux efforts
ou aux mérites de ’homme. Elle précéde toute démarche individuelle,
elle entre en jeu sans que ’homme ait rien fait pour en déclencher

(¥) The Christian Apprebension of God, p. 167.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 249

Pintervention. Sans doute il faut se ’approprier, la saisir par la foi.
Seulement cette foi qui s’empare de la grice n’est pas une ceuvre de
’homme, elle est un don de Dieu, ainsi que P’atteste 'Ecriture et
que les exigences de la vie spirituelle le postulent puisque seule cette
affirmation donne une pleine certitude du salut au croyant et que
seule aussi elle le met a ’abri de tout pharisaisme.

Nous sommes ainsi amenés a la doctrine de la prédestination, &
cette mystéricuse et redoutable doctrine que tous les théologiens de
la grice ont acceptée sous une forme ou sous une autre et que ’auteur
de ’Institution a développée avec une impitoyable logique. Ici, et
pour la deuxitme fois, M. de Saussure corrige I’enseignement de son
maitre par fidélité a la lecon de I’Ecriture qui ne lui parait pas favo-
rable a I'idée d’une double prédestination supralapsaire et il se
borne a affirmer que les élus sont éternellement voués au salut sans
décider si les réprouvés sont, dés avant la création du monde, ’objet
d’un décret divin de perdition.

Mais pourquoi Dieu choisit-il parmi les hommes pécheurs, dans
cette massa perditionis, un certain nombre d’individus pour en faire
ses élus ? Est-ce seulement le fait d’une incompréhensible partialité ?
— Non, la prédestination individuelle est, dans Pintention de Dieu,
un moyen de salut universel ; elle a pour fin le bien de ’ensemble ;
elle sert au redressement d’une humanité égarée et perdue. Et puis
surtout elle sert la gloire de Dieu puisque, par elle, le Tout-Puissant
fait éclater, d’un cété, sa miséricorde — en appelant a la vie gra-
tuitement et sans aucun mérite de leur part les élus — et, d’un autre
coté, sa justice — en livrant les réprouvés a la perdition que mérite
leur péché.

« Sauf pour l’individualisme absolu, destructeur de toute société
et, par conséquent, de tout Royaume de Dieu, la perte de quelques-
uns n’est-elle pas admissible si, par suite du crime de la création tout
entiére, elle reste 'unique moyen de sauver encore ensemble qui, ne
Poublions jamais, mérite tout entier ’anéantissement. Surtout que
ces « quelques-uns » ne sont pas les douteurs et les chercheurs sin-
ceres, dont le trouble... prouve a lui seul qu’ils ont été touchés par
la grice et sont au nombre des élus, mais uniquement les endurcis,
les obstinés, qui ne veulent pas de ’Evangile et sz condamnent eux-
mémes en repoussant consciemment le geste de pardon de leur Sau-
veur. » (1)

(r) P. 207-208.



250 PHILIPPE DAULTE

Quel gqu’en soit d’ailleurs le motif Pélection divine se manifeste
par la vocation et a celle-ci correspond, du c6té de ’homme, la
conversion qui est un effet de la grice et non le résultat d’une simple
décision de la volonté.

Enfin le chapitre et le livre s’ach¢vent par quelques pages subs-
tantielles ou Pauteur marque, d’un trait ferme, les rapports qui,
dans la pensée de Calvin, relient la justification a la régénération et
a la sanctification, et ou il répond pertinemment au reproche que le
catholicisme a toujours fait au protestantisme de répandre une doc-
trine immorale en préchant le salut par la foi. —

Dans ce dernier chapitre qui renferme nombre de remarques et
d’analyses judicieuses, profondes, pénétrantes nous ne nous arréte-
rons qu’a ce qui concerne la doctrine de la prédestination.

Disons-le d’emblée : sur ce point, comme sur la plupart de ceux
qui ont déja été touchés, nous nous sentons étrangement partagé
entre la sympathie que nous inspire un effort loyal, opportun, cou-
rageux de remettre en lumiere les grandes affirmations de la piété la
plus spécifiquement chrétienne de tous les siecles et 'inquiétude que
nous causent les formules dogmatiques dans lesquelles ’on exprime
ces affirmations.

Nous ne méconnaissons pas les intuitions justes et vraies qui
counstituent la racine religieuse de la doctrine de la prédestination ;
nous savons le role que cette doctrine a joué dans lhistoire, ’assu-
rance, la force, ’indéfectible courage qu’y ont puisés certaines dmes
aux temps héroiques des premiers si¢cles de I’Eglise ou de la Réfor-
mation ; nous avouons aussi que I’expérience de la gréce, lorsqu’elle
se réalise dans toute sa plénitude, aboutit presque nécessairement a
I'idée de I’élection divine, et par conséquent, nous reconnaissons a
celle-ci son droit de cité dans la dogmatique chrétienne, mais ce
que nous ne saurions approuver c’est une restauration de la doctrine
de la prédestination sous la forme qu’elle a revétue dans le calvinisme
strict et pas davantage sous la forme légerement atténuée qu’elle
prend chez notre auteur.

Envisagée des trois points de vue auxquels M. de Saussure se place
lui-méme pour la défendre, sa théorie préte le flanc a des critiques
péremptoires.

Tout d’abord cette théorie ne nous parait pas authentiquement
biblique. Sans doute ’on trouve dans ’Ecriture une série de passages.
qui soulignent exclusivement la part de Dieu, Pinitiative souveraine



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 251

du Tout-Puissant dans la foi comme dans la destinée des individus, et
qui ont Pair de limiter la promesse du salut. Mais, a c6té, il est une
autre série de textes qui relévent non moins énergiquement la part
de ’homme dans P’acte de foi, dans la prise de possession du salut
et qui proclament Puniversalisme de la grice. Or comme «cette
antithése fondamentale entre ’activité divine et la liberté humaine
se trouve dans tous les écrits du Nouveau Testament » — ainsi que
le faisait remarquer Paul Lobstein( — T’on ne peut pas, si Pon
prétend se soumettre a l’autorité souveraine des Ecritures, édifier,
comme M. de Saussure, une théorie qui retienne uniquement le dé-
terminisme de la grace et ignore la liberté de ’homme. |

Ensuite cette doctrine de la prédestination ne nous parait pas
avoir Defficacité pratique qu’on lui attribue. On nous dit que le seul
moyen de prémunir les 4mes contre le pharisaisme c’est d’absolument
tout attribuer a Dieu dans Pceuvre du salut: non pas seulement la
grice, mais la foi qui s’en empare. Admettons que, par cette voie,
Pon préserve le croyant de la tentation de Porgueil, encore que la
pensée d’avoir été élu entre beaucoup d’autres auxquels ce privilege
a été refusé ne soit pas uniquement propre a favoriser humilité !
Mais qui ne voit, par contre, le danger que ’on court d’entretenir
certaines dmes dans une fausse quiétude et surtout peut-étre de
pousser au découragement, voire au désespoir, telles autres qui,
s’acheminant au travers des doutes et des tAtonnements vers I’Evan-
gile du salut, sont tout d’un coup assaillies par cette pensée : si je
n’étais pas au nombre des élus, si la grice de la foi m’avait été
refusée ?

Enfin nous ne pensons pas que la doctrine calvinienne de la pré-
destination serve vraiment la gloire de Dieu. On nous dit: Dieu
opére un triage parmi les hommes pécheurs. De toute éternité il
décréte que, parmi les fils d’Adam, un certain nombre recevront par
’action de la grice, d’une grice absolument imméritée et souveraine,
le don de la fol et conséquemment seront sauvés, les autres devant
subir le chitiment mérité de leurs fautes et étre voués 4 la damnation.

Quand bien méme Pon cherche a nous persuader de P’incompré-
hensibilité des voies divines nous ne pouvons pas nous empécher de
demander : Est-ce équitable ? Est-ce digne du Dieu saint et juste,
du Pére miséricordieux dont la révélation nous a été donnée en

(1) Article : Prédestination, Enclyclopédie des sciences religicuses.



252 PHILIPPE DAULTE

Jésus-Christ ? Si le fait de croire ou de ne pas croire ne dépend en
rien de la liberté du sujet, si pour prédestiner au salut certains hom-
mes Dieu ne tient nul compte de ce qu’il prévoit qu’ils seront et
feront, pourquoi particularise-t-il, pourquoi limite-t-il le décret de
grice ?

A ces questions M. de Saussure répond que cette inégalité de trai-
tement glorifie Dieu en lui permettant de manifester & la fois sa
justice et son amour. Oui, mais quelle justice et quel amour cette
méthode manifeste-t-elle ? N’est-ce pas, de toute évidence, une
justice partiale et un amour limité, trop faible pour embrasser toutes
les créatures, c’est-a-dire une justice et un amour qui n’exaltent
gueére la perfection divine ?

D’autre part, si la justice de Dieu, satisfaite par le sacrifice expia-
toire du Christ, peut, sans se renier, consentir au pardon des élus,
pourquoi doit-elle cependant éclater dans le chitiment de « quelques-
uns » ! — Pour donner au reste des hommes le sentiment de leur
misére et pour les incliner vers le libérateur, nous répond-on.

Mais la damnation n’est pas un fait qui tombe sousles sens, et qui,
3 ce titre, puisse servir d’épouvantail salutaire. Considérez la vie des
rebelles les plus endurcis, des incrédules les plus notoires vous n’y
percevrez jamais une marque certaine, indubitable de réprobation.
Vous pouvez croire que ces étres marchent & une ruine éternelle,
mais rien ne vous le prouve. Il en va de méme pour le salut des élus.
On peut donner des indices, énumérer les signes trés probables de
leur élection ; quant 4 démontrer ou a constater celle-ci il n’y faut
pas songer. Dés lors je ne vois pas ce que cette inégalité de traitement,
que postulent les prédestinatiens mais que rien ne rend sensible,

~ajoute d’efficacité a la révélation que Dieu nous donne de sa sain-
teté et de sa miséricorde dans PEvangile.

Comment concevoir, en outre, dans un systéme de déterminisme
radical, que Dieu doive recourir a la punition des damnés pour susci-
ter la foi chez les élus? Puisque Dieu fait tout, puisqu’il n’a pas a
compter avec une liberté qu’il refuserait de violenter, puisqu’il
donne la foi selon son bon plaisir, pourquoi serait-il obligé de recourir
a une procédure aussi cruelle que celle qui consiste 4 opérer un triage
parmi les hommes et & en damner quelques-uns pour sauver les
autres ?

La pensée que certaines 4mes puissent, par une libre et volontaire
incrédulité, se condamner 3 une perdition éternelle donne déja le



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 253

frisson. Mais enseigner que « quelques-uns » roulent dans P’enfer ou
dans le néant parce que Dieu n’a pas jugé bon de les élire tandis qu’il
a accordé sa grice a d’autres qui ne valaient pas mieux, cela a
quelque chose d’atroce !

M. de Saussure cherche a nous rassurer en nous disant que ces
damnés ne sont pas les douteurs et les chercheurs sincéres dont le
trouble méme atteste qu’ils ont été touchés par la grice, mais uni-
quement les obstinés, les endurcis qui ne veulent pas de ’Evangile.
Nous prenons acte avec joie de cette explication qui leéve ou, en
tout cas, atténue trés sensiblement le scandale de la prédestination.
Mais elle ne nous satisfait qu’a moitié puisqu’elle apparait dans
le systéme de M. de Saussure comme une contradiction. En effet si,
par eux-mémes, les hommes pécheurs sont incapables du moindre
mouvement de foi, on ne peut pas considérer les incrédules comme
des obstinés qui « se condamnent eux-mémes en repoussant consciem-
ment le geste de pardon de leur Sauveur ». §%ils ne croient pas c’est
que la grice leur a été refusée. On n’a donc pas le droit de les juger,
on ne peut que les plaindre.

Mais peut-&tre M. de Saussure se retranche-t-il, comme en un
bastion inexpugnable, dans la thése de 'incompréhensibilité des voies
divines. Peut-étre, comme Calvin recommandait aux croyants de le
faire, se borne-t-il 4 opposer a toutes les critiques et objections que
souleve I’idée de la prédestination cette pensée ‘que «la justice de
Dieu est plus haute et excellente que de devoir estre réduite a la
mesure humaine, ou estre comprinse en la petitesse de ’entendement
des hommes... et [que]... c’est une rage prodigieuse aux hommes,
quand ils prétendent d’enclorre ce quiest infini et incompréhensible,
en une si petite mesure comme est leur entendement »(?.

Concédons-lui ce droit. Seulement, §’il n’y a pas de commune
mesure entre la justice divine et la justice humaine, si ce qui parait
inique a la conscience chrétienne peut étre souverainement équitable
du point de vue de Dieu, alors, que l’on soit conséquent, que on
renonce a justifier une doctrine qui, par définition, échappe a toute
démonstration ; que I’on se borne & affirmer la prédestination comme
vérité scripturaire ou comme intuition religieuse irrationnelle et que
Pon ne s’expose pas a tenter des explications aussi choquantes que
celles par lesquelles M. de Saussure conclut son argumentation :

(v) Institution chrétienne, éd. de 1560 ; Liv. 111, ch. xxi, § 4.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. x1x (N° 8o, 1931). 17



254 PHILIPPE DAULTE

« Toute créature, qu’elle 'accepte ou non, sert la gloire de Dieu,
tant par les chitiments que par les grices dont elle est Pobjet. Toute
destinée ne devient-elle pas, dés lors, aux yeux du croyant, un mi-
nistére, un service de Dieu et du monde, ou les peines des réprouvés
ne sont pas plus révoltantes, apres tout, que les sacrifices des saints?
Par des voies... quelque peu différentes, les uns et les autres servent;
les uns et les autres souffrent pour servir,» (1

Pareilles déclarations refletent peut-étre P’esprit du calvinisme
authentique, mais, j’ai beau faire, je n’y retrouve pas P’esprit de
PEvangile. Je ne me représente pas Jésus-Christ parlant avec cette
espece de détachement olympien de la perdition des réprouvés ; lui
qui versait des larmes sur Jérusalem 4 la pensée du chitiment qui
menagait la ville rebelle, je ne Pimagine pas exposant une théodicée
ou la punition des uns rentre aussi facilement que le salut des autres
dans le plan divin et ou les tortures des damnés glorifient Dieu
aussi bien que les souffrances librement consenties des saints et des
martyrs.

Qu’il nous soit permis, avant d’esquisser un jugement d’ensemble
sur I’essai de M. de Saussure, de présenter encore quelques remarques
sur sa méthode. Celle-ci veut étre biblique. Dans quelle mesure elle
Pest réellement nous avons eu occasion de le voir. A mainte reprise
nous avons constaté que M. de Saussure était plus fidele aux formules
de la dogmatique calvinienne qu’a la pensée scripturaire dégagée
sulvant une saine exégése a la fois grammaticale, historique et
spirituelle. Nous ne reviendrons pas sur ce déficit, encore qu’il soit
grave chez un théologien qui défend avec autant de vigueur ’autorité
souveraine des Ecritures.

Par contre, il est deux points que nous n’avons pas encore suffi-
samment relevés et qui appellent la critique. C’est tout d’abord la
conception que notre auteur se fait de la théologie. M. de Saussure
estime que celle-ci a pour tiche essentielle de rassembler et d’exposer
les données du message biblique et de Pexpérience chrétienne. Nous
en tombons d’accord, mais 1a ou nous ne pouvons plus suivre M. de
Saussure c’est lorsqu’il passe ou a lair de passer condamnation
sur tout essal d’expliguer ces données. «La tiche de la théologie
consiste », écrit-il @, «a exposer le plus clairement et surtout le plus

(r) P. 208-209. — (2) P. 131.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 255

complétement, le plus fideélement possible, dans toute son intégrité,
la révélation divine, et non pas a la rendre, au prix d’amputations et
de déformations, admissible 4 Dintelligence. »

Certes le théologien doit toujours se mettre en garde contre le
danger de fausser ou de mutiler la vérité chrétienne par ses commen-
taires et ses théories. Mais ce souci ne doit pas’empécher de tenter,
de proposer des explications. Il est des exigences d’unité, de cohérence
intérieure, d’assimilation intellectuelle que la dogmatique ne peut
méconnaitre sans perdre son caractere scientifique (). Que ’on arréte
Peffort d’explication et d’unification lorsque I’on aboutit aux bornes
ultimes de la pensée, aux « concepts-limites » de la Révélation, rien
de plus sage, de plus légitime ; mais que P’on ne refuse pas d’emblée
au penseur chrétien le droit de chercher a comprendre, a s’assimiler
les données de P’Ecriture et de Pexpérience, car autrement on le
condamnerait a accepter d’autorité des theéses qui sont ou bien in-
vérifiables en elles-mémes ou bien inconciliables entre elles. N’est-ce
pas a cerésultat que nous conduit M. de Saussure lorsque, par exemple,
il juxtapose la «vraie humanité» et «la vraie divinité» en Jésus-
Christ, sans tenter d’aucune maniére de nous faire comprendre, ou
tout au moins entrevoir, comment elles peuvent s’accorder chez
un seul et méme étre?

En second lieu nous avons également des réserves a faire sur
Pattitude que M. de Saussure prend a I’égard de la logique et de la
science. Cette attitude nous parait quelque peu ambigué. D’une
part M. de Saussure récuse 'autorité de la logique dans le domaine
des réalités spirituelles ; il dénie 4 la raison humaine, obscurcie par
le péché, le droit de statuer «sur ce que peut et ne peut pas étre
Dieu » (3 ; il n’éprouve aucun scrupule a poser simultanément des
affirmations qui se contredisent sur le plan intellectuel. Et d’autre part
il recourt a la logique pour tirer les conclusions de telles prémisses,
pour tracer de la maniére la plus abrupte les lignes de la doctrine
chrétienne, pour établir la vérité de certaines formules, réputées
orthodoxes. Cela est trés frappant, par exemple, lorsqu’il expose ce
qu’il fallait ®) que Dieu {it pour accorderfjdans 'ceuvre de la rédemp-
tion, son amour avec sa justice ou lorsqu’il affirme que la sauvegarde
de Phumilité chrétienne exige nécessairement, logiquement @ que le
croyant n’ait aucune part dans son salut.

(1) Ce mot « scientifique » étant pris dans sa plus large acception. — (2) P. 68.
(3) P. 141. — (4) P. 184.



256 PHILIPPE DAULTE

Quelle que soit la solution que ’on adopte du probléme si com-
plexe du réle de la raison dans la connaissance religieuse et dans
Pétablissement de la vérité chrétienne, ne doit-on pas convenir qu’il
est illégitime d’invoquer et de récuser tout a la fois 'autorité de la
logique dans le méme domaine? Si la raison est fonciérement incom-
pétente en matiere spirituelle il ne faut pas s’appuyer sur elle pour
défendre une these dogmatique, le recours a ’Ecriture ou a Pexpé-
rience pouvant seul servir de critere. Et si Pon se croit autorisé a
établir ou a justifier par voie de raisonnement logique tel ou tel
article de la doctrine évangélique, alors il faut renoncer a poser en
principe Dirrationalisme radical de la Révélation !

Une contradiction analogue se retrouve, me semble-t-il, dans
Pattitude de M. de Saussure a ’égard de la science. D’une part il en
prend de trés haut avec elle; il a P’air de nier que la théologie, dis-
cipline du surnaturel, exposition de la Révélation divine, ait & compter
avec elle. Ne déclare-t-il pas, & la fin de son chapitre sur Dieu, que
nous devons nous garder d’accommoder la notion biblique de Dieun
a «nos expériences de la vie et du monde », ce qui aurait pour effet
de subordonner Dieu 4 nos connaissances toujours inadéquates et a
nos conceptions forcément bornées? Et d’autre part, dans Pexposé
du dogme de la chute, M. de Saussure prend la liberté de prolonger
les lignes de la révélation biblique pour accorder son explication des
origines du mal avec les découvertes de la paléontologie, de la géologie
et de Pastronomie. Ici encore un choix ne s’imposait-il pas entre deux
points de vue opposés?

Mais nous n’insistons pas davantage. Il nous suffit d’avoir montré
par ces quelques exemples que la méthode de M. de Saussure, si
ferme, si nette, si maitresse d’elle-méme qu’elle paraisse au premier
abord — et qu’elle soit dans une large mesure —, n’échappe cepen-
dant pas a certains flottements et 4 certaines contradictions qui en
infirment la solidité.

Et maintenant, arrivé au terme de notre exposé critique, nous
pouvons examiner la question que la lecture du livre de M. de Saus-
sure pose inévitablement. Est-ce que le systéme théologique du
réformateur de Genéve nous fournit la formule adéquate et quasi-
définitive de la foi chrétienne? Est-ce que le redressement doctrinal



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 257

que plusieurs réclament aujourd’hui doit nécessairement aboutir &
une restauration du calvinisme strict?

A cette question nous répondons négativement(. L’essai de
M. de Saussure, si probe, si vigoureusement conduit, qui témoigne
d’une volonté si ferme de s’assimiler le dogme réformé, atteste d’une
maniére péremptoire a nos yeux : quelle que soit notre admiration
pour Pauteur de I’ Institution et si petit que nous nous sentions de-
vant lui, nous est'mons qu’il est impossible, 4 des croyants du ving-
tieéme sicle, de reprendre telles quelles les formules qu’il a forgées
pour exprimer et pour défendre sa foi. M. de Saussure lui-méme n’a
pu s’empécher de fausser compagnie a4 son guide sur deux ou trois
points, d’importance secondaire il est vrai. Et nous avons cons-
taté, nous, que la doctrine de Calvin appelle des remaniements
plus nombreux et plus profonds encore.

Quoi d’étonnant d’ailleurs? Le travail théologique de ces derniers
siécles, sur lequel il est de bon ton de jeter le discrédit dans certains
milieux, ne s’est tout de méme pas poursuivi en pure perte. Il a établi
que certaines voies, qui paraissaient bonnes et sfires 2 nos devan-
ciers, étaient en réalité impraticables, qu’elles conduisaient & des
impasses. I1 a montré, en dégageant leurs conséquences insoup-
gonnées, ce que certains principes avaient de caduc ou de partiel-
lement erroné. Il a renouvelé, par les lumieres dont il nous a doté en
matiére d’histoire, de psychologie, d’épistémologie, d’exégese, cer-
tains problémes qui, dés lors, ne peuvent plus étre posés exactement
dans les mémes termes qu’au seizieme siécle. De ce nombre est le
probléme de la liberté humaine.

Calvin a mis dans un relief éblouissant la souveraineté de Dieu.
Il a souligné, avec une insistance opiniatre, Pinitiative divine dans
Pceuvre du salut. Au pélagianisme latent ou manifeste de PEglise
romaine, a sa doctrine du mérite, de la pénitence, des ceuvres pies
il n’a cessé d’opposer la doctrine de la grice. Pour enlever 4 Phomme
tout sujet d’orgueil et de confiance en lui-méme, pour Pinciter a
tout attendre de la miséricorde de Dieu, Calvin a affirmé Apre-
ment le serf-arbitre, rcfusant théoriquement a Pindividu toute
possibilité personnelle de choix entre la foi et I'incrédulité — les uns

(r) Nous sommes heureux de nous trouver d’accord dans ce jugement avec
M. le professeur Philippe Bridel. Voir le pénétrant article qu’il a consacré au livre
de M. de Saussure: Remarques sur un essar de néo-calvinisme, Cahiers protestants,
1931, n° 4.



258 PHILIPPE DAULTE

croient parce que Dieu, qui les prédestine au salut, leur a accordé
le don de la foi; les autres ne croient pas parce que Dieu, qui les
prédestine a la perdition, leur a refusé ce méme don.

Et cette doctrine qui semblait devoir détendre les volontés, affai-
blir les caracteres, émousser le sens du devoir et de la responsabilité
a produit, tout au contraire — du moins tant que son aspect positif
a prévalu dans I’Eglise réformée — quelques-unes des personnalités
chrétiennes les plus fortes, les plus inflexibles, les plus réellement
indépendantes qui aient jamais existé.

Mais ce résultat dont les néo-calvinistes ont tendance a exagérer
la portée ne doit pas nous faire méconnaitre ce qu’il y a d’inaccep-
table dans les constructions théologiques du grand réformateur.

De quelque manitre qu’on Pentende, I’histoire du salut ne peut
étre congue que comme un drame ot deux acteurs entrent en jeu :
le Créateur et la créature. Si Dieu fait tout, s’il ne laisse aucune ini-
tiative quelconque, aucune liberté de choix quelconque, aucune
part quelconque 4 ’homme; si celui-ci n’a, en lui-méme, aucune
possibilité d’acquiescer ou de résister a la grice, d’obéir ou de déso-
béir au devoir, de saisir ou de repousser la bouée de sauvetage que
PPamour divin lui tend ; §’il est déterminé, absolument déterminé dans
tous ses actes et dans toutes ses démarches ; si «la dignité de la cau-
salité» pour parler avec Pascal, lui est totalement refusée; si le
mal tout comme le bien qu’il accomplit est également voulu de Dieu,
alors le salut perd son caractére moral, la destinée devient incom-
préhensible, aucune lueur n’éclaire plus pour nous le mystere du
péché, de la souffrance et de la mort. Reconnaissons-le, la théologie
chrétienne ne peut s’accommoder d’une doctrine de la rédemption
qui réduise activité propre de ’homme a un pur zéro. « Il y a dans
mon salut quelque chose de moi ; Dieu a pris quelque chose de moi
pour me sauver ; il m’a employé a4 mon salut. On ne peut se refuser
4 cette conclusion dans aucun systeme, si Pon veut rester dans les
termes de la déclaration du Sauveur: « Dieu a tant aimé le monde
qu’il a donné son fils unique au monde, afin que quiconque croit en
lui ne périsse point, mais qu’il ait la vie éternelle ». Ce n’est donc
pas moi qui me sauverai, en aucune fagon, en aucune mesure ; mais
on ne me sauvera pas sans moin, a écrit Vinet (.

Dés lors, il ne reste que deux solutions. Ou bien juxtaposer, en

(1) Cité d’'aprés J.-F. Astik, L'esprit d’ Alexandre Vinet, I, 122.



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 259

une antinomie rationnellement irréductible, la liberté humaine et la
souveraineté divine chez le non-régénéré comme chez le chrétien.
Affirmer, avec Jules Bovon par exemple, que du point de vue reli-
gieux M «le salut est tout entier ’ceuvre de Dieu» tandis que, du
point de vue moral @, il est « tout entier ’ceuvre de ’homme » 3 —
conception qui a le mérite de tenir compte des deux courants qui
se manifestent soit dans PEcriture soit dans Iexpérience chrétienne
et qui présente d’incontestables avantages pratiques, mais qui im-
plique un sacrifice intellectuel que beaucoup d’esprits ne se résolvent
pas a accepter.

Ou bien concilier la liberté humaine et la souveraineté divine en
affirmant, avec Charles Secrétan par exemple, qu’en posant en face
de soi des étres distincts et virtuellement libres Dieu s’est volontai-
rement limité, a mis une borne a sa toute-puissance — conception
qui implique certaines difficultés métaphysiques, mais qui me parait
plus assimilable a4 notre intelligence que la précédente et qui exalte
la majesté de Dieu tout autant — je dirai méme plus — que la notion
calvinienne d’une omnipotence autocratique. N’est-elle pas, en effet,
sublime cette idée d’un Dieu qui, pai‘ amour, s’abaisse, renonce a
exercer sa toute-puissance, respecte la liberté dont il a doté ses
créatures et, par cela méme, consent a patienter, a attendre, a re-
tarder ’exécution de ses éternelles volontés ? «Il est impossible
d’entendre comment il [Dieu] peut vouloir... se limiter, se rabaisser »,
écrivait le philosophe lausannois. « Et pourtant il faut bien qu’il se
restreigne et se fasse petit pour laisser place 4 nos caprices, 4 notre
orgueil, & notre méchanceté. Il faut qu’il soit patient, il faut qu’il
souffre, puisqu’il veut le bien et voit le mal. Il faut qu’il soit patient,
c’est-a-dire qu’il soit petit. Mais c’est alors qu’il est le plus grand. » @

Or quelle que soit celle de ces deux solutions que ’on adopte —
que Pon s’engage dans la vole d’un Jules Bovon ou dans celle d’un
Charles Secrétan — l’on est amené a reprendre sous un angle nou-
veau les problémes du péché, de la grice, de la foi, de la prédesti-
nation et a les résoudre d’une maniere qui s’écarte, plus ou moins
sensiblement, des formules calviniennes.

En résulte-t-il que on ait tort de se mettre aujourd’hui « & I’école

(1) Nous préférerions dire « objectif ». — (2) Et ici « subjectif » parce que cette
fagon d’opposer la morale et la religion nous parait méconnaitre la vraie nature
tant de la morale que de la religion. — (3) Dogmatique chrénenne, 11, 427. —

(4) La philosophie de la liberté, 1, 473.



260 PHILIPPE DAULTE

de Calvin »? Non certes. Les écrits du grand réformateur demeurent,
pour le théologien contemporain, une source inépuisable et vivifiante,
et cela peut-étre d’autant plus qu’on y cherche moins un dogme a
accepter et a enseigner dans toute sa rigidité qu’une inspiration et
qu’une aide pour avancer dans l'intelligence de la vérité chrétienne.
Les réserves que la loyauté nous a obligé de faire sur plusieurs des
idées émises dans le livre que nous venons d’étudier ne nous empé-
chent pas de penser que, dans son commerce intime et prolongé avec
Calvin, M. de Saussure a puisé nombre d’éléments utiles, féconds,
d’une actualité incontestable ou d’une vérité permanente(®. Et
comme lui, quoique d’une maniere un peu différente, nous affirmons
qu’il y a un bénéfice immense 4 méditer la lecon de I'Inustitution
chrétienne.

Dans Pimpossibilité ot nous sommes de le montrer ici en détail,
bornons-nous a indiquer deux points parmi ceux qu’il importe parti-
culi¢rement de relever quand on aborde le probléme de la « recons-
truction doctrinale » ou, comme nous préférons dire plus humblement,
quand on considere la tiche de la théologie a I’heure présente.

Tout d’abord la lecture de Calvin nous rappelle, avec une autorité
et une force exceptionnelles, que le devoir primordial du théologien
consiste a revenir perpétuellement aux sources, a chercher dans
PEcriture la Parole vivante et éternelle de Dieu, et par la méme
elle nous achemine vers une intelligence nouvelle de ces grandes affir-
mations de la gravité du péché, de 'impuissance de 'homme livré
a lui-méme, de Pefficace et de la gratuité de la grice, de la médiation
nécessaire du Christ, qui ne sont ’apanage d’aucune théologie parti-
culi¢re et qu’il est possible de maintenir en dehors des cadres du
calvinisme orthodoxe.

En second lieu P’étude de 1'Institution est éminemment propre a
nous donner le sens de la complexité du fait chrétien et a nous pré-
munir contre la tentation toujours renaissante de rationaliser ’Evan-

(1) Nous exprimons cependant le regret (qui, nous le savons, est celui de plusieurs
connaisseurs de Calvin) que M. de Saussure ait négligé certains éléments de la pensée
du réformateur dont la prise en considération aurait donné a ses conférences un
tour moins rigidement systématique, plus vivant, plus intime, plus authentique-
ment spirituel. N’est-il pas singulier, pour nous borner a ce seul exemple, que, dans
Iétude intitulée : Qu’est-ce que le chrétien ? M. de Saussure ne nomme méme pas la
priére tandis que Calvin, dans le troisiéme livre de son Inmsttution, place, avant
I’exposé de I'idée de ’élection, un admirable chapitre sur I'« oraison : laquelle est

le principal exercice de foy, et par laquelle nous recevons journellement les béné-
fices de Dieu» ?



UN ESSAI DE RESTAURATION CALVINIENNE 261

gile et d’éliminer certaines données de l’expérience sous prétexte
d’atteindre a une plus belle unité logique. Comme antidote a cer-
taines pensées dont la clarté apparente cache mal la pauvreté intrin-
séque, la dogmatique calvinienne, qui s’articule en grandes antino-
mies, a une vertu que ’on ne saurait exagérer — a condition que
Pon y apprenne le respect des antinomies réelles de la vie et de la
révélation chrétiennes et non pas celui des contradictions (et il y en
a chez M. de Saussure comme chez Calvin) qui résultent d’une obser-
vation insuffisante des faits, ou qui sont les fruits de P’esprit de sys-
téme.

Ph. DAULTE.



	Un essai de restauration calvinienne

