Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1931)

Heft: 78

Artikel: La finalité dans les sciences biologiques
Autor: Gagnebin, Elie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380192

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FINALITE
DANS LES SCIENCES BIOLOGIQUES

1. Mécanistes et finalistes.

La notion de finalité a toujours été une pierre d’achoppement
dans les sciences biologiques. D’une part la forme déterministe ou
tend n’importe quelle science positive semble exclure des raisonne-
ments I’idée d’un but, d’une fin, comme force agissante. D’autre part,
il semble impossible, de¢s que Pon envisage un étre vivant, d’éliminer
cette idée finaliste. De sorte qu’on peut se demander si la notion
méme de «sciences biologiques positives» ne contient pas une con-
tradiction.

Pourtant ces sciences existent et se développent ; elles se déve-
loppent méme prodigieusement. Une grande incertitude y subsiste
néanmoins, tout au fond, et divise les naturalistes en deux camps
opposés : mécanistes et finalistes.

Pour les premiers, seules des causes « mécaniques » agissent dans
la nature. Ces causes, infiniment multiples et complexes, ont des
effets, des résultats; mais 1’idée que ces résultats, avant d’étre
réalisés, puissent avoir une action sur les causes, qu’un but puisse
déterminer réellement le développement d’un phénoméne, leur
semble absurde. Ce ne peut étre qu’une illusion anthropomorphique
grossiere, qui veut attribuer a la nature notre forme d’activité hu-
maine, régie (en apparence du moins) par des aspirations et des projets.

Pour les seconds, la finalité de 1a nature vivante est un fait évident,
et c’est fermer les yeux volontairement sur son caractére principal
que le vouloir nier: siles animaux ont des pattes, c’est pour marcher,
des ailes, c’est pour voler, et ces fonctions régissent vraiment la

KEV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s., t. X1x (n© 78, 1931). 2



18 ELIE GAGNEBIN

structure des organes. Que la science soit déterministe si elle peut ;
elle doit avant tout étre vraie, constater la réalité et y adapter ses
explications. Outre les causes mécaniques, qui réalisent les phénomeénes,
il faut donc admettre P’action des causes finales, qui coordonnent les
premitres et les orientent vers un but ou dans une direction.

Les arguments, de part et d’autre, ne manquent pas de force.
Les finalistes n’ont point de peine 4 montrer ’insuffisance de la these
mécaniste pour expliquer le monde vivant. Peut-on, par exemple,
rendre compte du développement embryonnaire d’un organe comme
Pceil, par le seul jeu de forces physico-chimiques? Chacun connait
les pages magnifiques ou M. Bergson compare P'ceil des vertébrés a
celui des mollusques et démontre l’incapacité radicale des inter-
prétations mécanistes a expliquer leur similitude ),

Dans son remarquable ouvrage sur L’adaptation (), M. L. Cuénot
décrit en détail, chez des insectes, des mollusques, certains ajuste-
ments réciproques de parties indépendantes, qui manifestement
sont faites ’une pour I’autre : le bouton-pression qui ferme la cavité
palléale des seiches et des calmars, celui qui attache, chez les hémip-
téres aquatiques, les hémélytres au thorax ; les rainures et les rails
qui dirigent le sabre des sauterelles, Iaiguillon des fourmis, etc.
Aucune théorie mécaniste n’est capable de rendre compte de ces faits.

Et qu’en sera-t-il dans ’étude de P’instinct des insectes! J.-H. Fabre
a montré avec quelle subtile minutie certains hyménopteéres para-
lysent leur proie vivante pour la nourriture de petits qu’ils ne verront
jamais. De seules réactions mécaniques pourraient-elles provoquer
des mouvements si complexes et si bien coordonnés? N’est-on pas
forcé d’admettre, chezla meére,une obscure prévision de cette géné-
ration a venir, dont les besoins dirigent inconsciemment ses actes?

Il n’est méme pas nécessaire d’aller chercher des cas exceptionnels.
Les plus élémentaires manifestations d’une cellule vivante échappent
aux explications purement mécaniques. L’assimilation, la repro-
duction sont des phénomenes non seulement particuliers aux étres
vivants, mais qui nécessitent une coordination des forces, pour
la conservation de la vie. Bien plus, si 'on voulait proscrire toute
1dée de finalité, il faudrait s’interdire les termes d’appareil digestif,

(r) Henri BErGson, L’évolution créatrice, p. §7 ss. Voir aussi Paul JaneT, Les
causes finales, Paris 1876, p. 83. — (2) L. Cuknor, L’adaptation, Paris 1925, p.
265-299, les coapiations.



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 19

d’organes de locomotion, etc. La biologie resterait-clle possible? En
fait, chez les plus farouches adversaires du finalisme, on trouve a
chaque page des raisonnements, des expressions, qui impliquent, le
plus souvent sans méme qu’ils s’en doutent, la notion de finalité.

Les naturalistes mécanistes ne se laissent pas troubler par ces
arguments. Sans doute, répondront-ils, nous ne pouvons expliquer
le développement embryonnaire de P'ceil, ni Pinstinct des insectes,
ni méme P’assimilation protoplasmique par des réactions chimiques
et physiques. Mais c’est que la chimie biologique est encore dans
Penfance: il n’y a pas un si¢cle quon la pratique avec méthode.
Cependant, Phistoire de cette science si jeune est faite d’une série
de victoires sur les préjugés finalistes. Il y a cent ans, savants et
philosophes croyaient la chimie absolument incapable de fabriquer
des substances organiques ; espérer le contraire semblait absurde. Et
voila qu’en 1828 Weehler réalise, & son propre étonnement, la pro-
duction artificielle de 1’urée. Plus tard on prétendra que ces corps
organiques fabriqués différent essentiellement de ceux qu’élabore la
vie, par leurs propriétés optiques entre autres, leur inactivité de
polarisation. Les découvertes de Berthelot ont bientét renversé cette
barriere. Et qui aurait cru, avant le vingti¢me sitcle, que action
d’un spermatozoide vivant sur un ovule, que la fécondation, pourrait
étre remplacée par de simples réactions chimiques? C’est pourtant,
comme chacun sait, ce que Jacques Leeb a réalisé.

Les instincts méme, ce qu’il y a de plus psychique chez les animaux,
Leeb, Bohn (), bien d’autres expérimentateurs, ont pu montrer qu’ils
étaient sous la dépendance rigoureuse d’agents physico-chimiques.
I1 ne s’agit encore, sans doute, que d’instincts trés simples ; mais
entre eux et les plus complexes, il n’y a qu’une différence de degré.

Les explications mécanistes sont évidemment incompletes, au
moins sont-elles positives : on peut les contréler, les vérifier. Qu’y
ajoute I’invocation d’une cause finale, si ce n’est un élément pure-
ment verbal, qui donne lillusion du savoir? 8i je dis que P’ceil est
fait pour voir, et que ce but préside a la coordination de ses parties,
son développement est-il mieux expliqué? Cela ne fait que masquer
notre ignorance et tromper notre soif. D&s que ’on a découvert le mé-

(1) Voir entre autres : J. Las, La conception mécanique de la vie, trad. H. Mouton
(Nouv. coll. scient.), Paris 1914, et G. Boun et A. DrzewINA, La chimie et la vie
(Bibl. de philos. scient.), Paris 1920.



20 ELIE GAGNEBIN

canisme d’un phénomeéne, d¢s que 'on a déterminé ses véritables cau-
ses efficientes, le finalisme qu’on supposait auparavant parait puéril.

Le langage finaliste peut étre commode pour décrire les phéno-
ménes naturels ; mais c’est 14 une commodité dangereuse, qui nous
fait prendre pour réelles nos imaginations et nous écarte de la véri-
table recherche.

Les philosophes sont aussi partagés que les naturalistes sur la
question de la finalité de la nature.

Kant, qui veut pousser la recherche mécaniste aussi loin que
possible, reconnait qu’elle devient insuffisante devant les phénomeénes
de la vie. Notre raison est radicalement incapable de les comprendre,
méme « le moindre brin d’herbe », sans invoquer un principe finaliste.
Et il serait absurde, dit-il, d’espérer lintervention d’un nouveau
Newton pour expliquer les phénomenes vitaux par des causes pure-
ment mécaniques (™.

Sur ce sujet, Boutroux arrive a des conclusions semblables : dans
les &tres vivants, quelque chose se dérobe a I’explication mécaniste,
et «il semble bien que ce soit un principe de finalité inhérent, malgré
tout, au phénomene vital le plus élémentaire » (2,

Les philosophes de tradition scolastique vont beaucoup plus loin
encore, Pour eux la validité du finalisme ne se limite pas aux actions
de la vie, mais s’applique a tout mouvement quel qu’il soit. Le prin-
cipe de finalité est un principe premier de la raison, impliqué par la
notion méme de cause. En effet, diront-ils, une cause n’agit qu’en
provoquant chez un sujet un mouvement déterminé, c’est-a-dire
tendant vers un terme ; et c’est ce terme qui détermine le mouve-
ment et action.

Dans une étude récente, M. Roland Dalbiez @ reprend cette these
et définit la finalité comme «la préordination de la puissance a I’acte ».
La notion de puissance s’impose a notre esprit, remarque-t-il, dés
que nous admettons la réalité du mouvement ; et nous ne concevons
la puissance que préordonnée & Pacte. Qu’un atome bouge, et l'on
est « contraint de poser un minimum de préordination, celle de
P’atome a la localisation et au changement de localisation ». Il n’y a

(1) Kant, Kritik der Urteilskraft, spécialement les §§ 70, 74, 76, 77. — (2) E.
Boutroux, De I'tdée de lot naturelle dans la science et la philosophie contemporaines,
p -75. — (3) In Le transformisme, par L. Cuénot, R, Dalbiez, E. Gagnebin, etc., Paris
1927 ; cf. cette Revue, 1928, p. 231 ss.



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 21

donc «d’autre moyen de nier la finalité que de nier le changement »;
« pour nier absolument la finalité, il faut professer "immobilisme purn.
Mais il ne manque pas non plus de philosophes pour s’opposer aux
doctrines finalistes. Descartes n’a pu donner a la recherche scien-
tifique une impulsion si prodigieuse qu’en s’interdisant tout recours
aux causes finales. Et Pon sait avec quel dédain Spinoza parle de
«étonnement imbécilen qui fait croire aux hommes, dans leur
ignorance des causes mécaniques, a la finalité.
A la démonstration des auteurs scolastiques, on opposera que la
fagon dont notre esprit congoit les choses ne correspond pas néces-
sairement a la fagon dont elles se passent en dehors de nous ; siméme
il était certain que nous ne pouvons concevoir la puissance que par
rapport a I’acte, on ne pourrait pas conclure de cette représentation
de notre esprit a la finalité réelle de 'univers. C’est précisément le
défaut du finalisme, d’étre une vision anthropomorphique du monde
et de lui attribuer notre mode d’agir. A quelles absurdités cette
méthode conduit, il suffit de rappeler Bernardin de Saint-Pierre, ou
plus prés de nous certains auteurs darwinistes, pour étre édifié.
La finalité de la nature ne serait qu’une antique et néfaste illusion.

La question se pose donc sous cette forme :

Les phénoménes de la vie sont-ils un complexe de réactions physico-
chimiques, ou bien exigent-ils pour étre expliqués une force particulicre
dont Paction aurait un caractére finaliste?

Les raisons des finalistes, en somme, consistent soit 4 invoque rles
nécessités de notre représentation, soit a constater’insuffisance des ex-
plications mécanistes. Celles des mécanistes, a dénoncerles dangers d’un
verbalisme anthropomorphique,enmontrant que c’est dans la mesure
ou elles s’en dégagent que les sciences progressent vers la vérité.

Il nous semble qu’un malentendu se cache dans ce débat, que la
question est mal posée et contient une équivoque. Peut-étre une
analyse nouvelle pourra-t-elle contribuer a I’éclaircir (.

Pour nous fonder sur des données précises, nous commencerons par
examiner le réle que la notion de finalité a pris dans les grandes
théories biologiques, comment elle s’y applique, et les confusions
auxquelles elle a donné lieu.

(1) Un bref article sur le méme sujet, intitulé Le raisonnement finaliste en bio-
logie, a paru dans la revue Scientia (nov. 1930). Une étude un peu plus développée
doit paraitre dans les Cabiers de philosophie de la nature (Paris, Vrin).



22 ELIE GAGNEBIN

II. Le finalisme formel d Aristote.

La philosophie d’Aristote est incontestablement 'origine de toutes
nos idées sur la finalité. I1 a défini le premier, d’une fagon systéma-
tique, la théorie des causes et particuli¢rement celle des causes finales(®.

La fin, pour Aristote, c’est en vue de quoi on agit ; ce n’est pas né-
cessairement, ce n’est méme jamais exactement le résultat de I’action,
c’en est le but. La fin est donc un bien, vers lequel on tend. Et c’est
une cause effective, ’'une des quatre causes qui font des étres ce qu’ils
sont.

Ces causes, notons-le, sont définies par Aristote d’aprés activité
humaine surtout. Pour que tel batiment existe, il faut que le cons-
tructeur, « Pagent », en ait eu Pintention (cause finale), congu le plan
(cause formelle), acquis les pierres (cause matériclle) et qu’il ait
accompli les mouvements nécessaires a I’édifier (cause efficiente).

De ces quatre causes, la cause finale est la plus importante, car
souvent elle comprend la cause formelle, elle détermine et dirige la
cause efficiente, elle est enfin la véritable cause de la matiére. La
nature agit en vue d’une fin, ce qui implique qu’elle possede 1a notion
du but a atteindre avant que ce but soit accompli.

La nature tend a réaliser des formes, qui composent une hiérarchie
depuis les quatre éléments jusqu’a ’homme, minéraux, végétaux et
animaux. Chaque espece est déterminée par sa forme propre. Mais
ces formes ne se réalisent jamais dans toute leur perfection; car
la matitre, par quoi la nature les réalise, est dans son essence un
principe purement indéterminé, en puissance de devenir n’importe
quoi, mais incapable d’étre jamais entierement actualisée. Les
formes sont donc les fins de la nature 3, qui agit en vue de leur réa-
lisation. Tout comme nous ajustons pierre sur pierre pour construire
une maison dont nous avons congu le plan.

(1) Dans sa Physique, livre 11, principalement aux chapitres 3, 7, 8 et 9. Je cite
la traduction de Carteron, Collection Guillaume Budé, 1926. Pour de plus amples
développemeuts, voir la belle étude de M. Werner, dans le méme volume. — (2) Par
le terme de «nature », Aristote désigne & la fois la force, le principe qui effectue et
maintient I'organisation de la matiére pour réaliser les formes (4 ce point de vue il
Poppose a I’art), et ces formes elles-mémes, qui sont la nature des étres. Sous cet
aspect la nature est cause finale ; et comme, dans la doctrine d’Aristote, la cause
finale agit effectivement, on voit que ces deux sens du mot « nature » en définitive
se. confondent. Mais ce n’est pas sans causer quelques confusions; un objet fabri-

qué, lit, manteau ou statue, n’existe pas par nature et pourtant il a, comme tout étre,
une essence, une nature.



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 23

Seulement la nature ne « délibére» pas pour agir, comme le font
les hommes. On peut du reste agir en vue d’une fin sans délibérer.
Et la nature, pas plus que P’art, n’est infaillible ; elle doit compter
avec la résistance de la matitre, d’ou les monstres, qui sont des
«erreurs de la finalité ».

Il reste que «la nature part de la notion et de la définition» de
chaque forme spécifique, pour la réaliser @ ; et cette forme exigeant
telles et telles combinaisons de matiére, la nature exécutera ces com-
binaisons indispensables. La forme sera donc 'une des causes de ces
combinaisons, la cause formelle unie a la cause finale, la plus im-
portante, celle dont dépendent les autres.

Cette doctrine aristotélicienne, ot la nature agit comme un homme,
nous semble aujourd’hui quelque peu puérile. Il faut reconnaitre
pourtant qu’elle est d’une clarté et d’une cohérence parfaites.

Cette théorie suppose donc, de toute nécessité, que les espéces
animales, végétales et minérales, sont déterminées par des formes
absolument fixes, préexistantes a leur réalisation par la matiere.
Etant en effet causes finales, les formes préexistent nécessairement,
a I’état de notions bien arrétées, a leur accomplissement.

On sait comment Linné, par ses admirables travaux de systé-
matique, a étayé et précisé cette notion d’especes fixes. « Il existe
autant d’espéces différentes que de formes différentes crédes au
commencement par I’Etre infini», déclarait-il. Et comment la
grande autorité de Cuvier a imposé cette theése aux naturalistes
jusqu’au milieu du dix-neuvitme sicle.

Mais c’est 1a une idée qu’il est entiérement impossible d’admettre
de nos jours, depuis que P’on connait un peu l’histoire des étres
vivants. Cuvier, en fondant la paléontologie, I’a ruinée sans le vouloir.
Des naturalistes les plus opposés, aujourd’hui, aux théories trans-
formistes, aucun ne pourrait la soutenir avec rigueur.

En effet, Phistoire des animaux et des plantes fossiles, que dans
certains cas on arrive a établir avec une grande exactitude, nous
impose la conclusion que les especes vivantes, comme les individus,
naissent les unes des autres. On ignore encore presqu’enti¢rement les
causes, les lois, le mécanisme de cette évolution, mais sa réalité ne
peut, véritablement et quoi qu’on en ait dit, étre sérieusement con-
testée. Les especes, les genres, les ordres, en quoi on classe les étres

(r) Cf. la phrase qui chevauche sur les p. 2004 et 2006.



24 ELIE GAGNEBIN

organisés, ne sont pas des formes fixes. Cela ne veut pas dire que ces
termes sont purement conventionnels et artificiels, comme on ’a cru.
Ces groupes ont exactement le méme genre de réalité que les familles
humaines, qui existent évidemment, mais ne peuvent étre ni définies,
ni fixées, ni caractérisées absolument. Sans doute cette variation des
espéces est trés lente, la moindre exige des millions d’années, elle
échappe aux expériences de laboratoire, mais elle n’en est pas moins
certaine ). Ainsi, ces espices passaglres ne peuvent pas étre consi-
dérées comme la réalisation de formes fixes, déterminées a I’avance
et dont la notion serait cause de ’accomplissement. I1 ne peut donc
plus étre question d’admettre la théorie d’Aristote sur la finalité
formelle de la nature.

Certains naturalistes contemporains, Driesch, Vialleton, Remy
Collin, ont repris ces termes de « forme » ou d’« entéléchie » du voca-
bulaire aristotélicien ; mais ils ne leur conférent plus qu’un sens
vague et mal déterminé. Clest le « principe vital » qui coordonne les
actions physico-chimiques et physiologiques en chaque étre vivant.
C’est donc, sous le méme mot, une notion toute différente de celle
d’Aristote, pour qui chaque forme spécifique est nécessairement et
essentiellement distincte de toutes les autres, autant qu’un bateau
est distinct d’une maison ; chacune exigeant et causant un arran-
gement spécial des matériaux — qui peut étre plus ou moins réussi
ou manqué dans sa réalisation, mais dont la notion est complétement
déterminée d’avance.

La notion aristotélicienne de la forme créatrice peut rendre des
services comme image, pour décrire les phénomenes du développe-
ment embryogénique qui tendent a réaliser ’adulte ; par rapport a
la vitesse de 'ontogénese, la variation des espéces est en effet d’une
lenteur qu’on pourrait, en premiére approximation, assimiler a la
fixité. Mais c’est une image inadéquate. Car pour étre lente, la va-
riation des especes n’en est pas moins réelle, et suffit a ruiner la
théorie d’Aristote pour qui chaque type spécifique devrait étre
entierement prédéterminé et d’une fixité absolue.

D’autre part, certains philosophes conservent aussi ce terme de
«forme » ou de «nature spécifique », mais en lui donnant une tout
autre extension qu’Aristote. Ils distinguent alors P’espéce au sens
philosophique, qui serait une essence immuable, prédéterminée, de

(x) Cf. Elie GAGNEBIN, Le transformisme et la paléontologie, in Le transformisme,
Paris 1927.



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 25

Pespece au sens biologique ou taxonomique, dont la valeur et la cons-
tance seraient a discuter. Le type immuable, dontles étres corporels ne
nous offrent que des signes et dont les vrais caractéres essentiels nous
sont cachés par la matitre, serait représenté chez les animaux par le
plan d’organisation qui détermine les ordres, ou les classes, les
embranchements ou méme peut-étre ’ensemble du régne animal a
Pexception de ’homme. Nous ne discuterons pas ici cette théorie
philosophique (¥, qui nous semble une simple échappatoire devant
le fait de ’évolution. Nous ferons seulement remarquer que ce com-
promis, bien loin de sauver la doctrine aristotélicienne, la rend
inefficace et rouvre le probleéme qu’elle voulait résoudre. Car si ’on
admet, par exemple, que c’est le type d’organisation de I’ordre des
rongeurs qui représente leur forme spécifique, on expliquera bien que
le germe d’un lapin se développe en un rongeur, mais il restera pure-
ment accidentel que cet embryon devienne un lapin plutdt qu’un
cobaye ou un écureuil. La stabilité relative des espéces linnéennes
devient incompréhensible. Aristote efit sans nul doute repoussé avec
force cette corruption de sa doctrine de naturaliste philosophe.

La théorie d’Aristote est rigoureuse, et la notion de forme spécifique
absolument fixe, applicable & tous les étres dont les différences ont
quelque constance, en est le pivot nécessaire; si elle tombe, c’est
toute son hypothése qui s’écroule. On pourrait étre tenté, actuelle-
ment, de D’appliquer aux formes cristallines des minéraux, qui
sont fixes et spécifiques, mais il est fallacieux de invoquer au sujet
des étres vivants. Aristote a pu se fonder sur la notion des especes
fixes, des formes parfaitement définies avant leur réalisation, parce
qu’il ignorait tout de I’histoire du monde organique. Mais nous ne
saurions aujourd’hui fermer les yeux sur elle. Si notre esprit, pour
atteindre quelque degré de vérité, doit plier au réel les constructions
théoriques qu’il édifie, il nous est devenu impossible d’admettre la
fixité et la préexistence des formes spécifiques du monde organisé,
impossible donc de tenir pour vraie la théorie aristotélicienne de la
finalité de la nature.

C’est pourtant, nous le verrons, la seule doctrine biologique ou

(r) L. Vialleton a cependant écrit tout un ouvrage, d’autre part trés remarquable
(L'origine des étres vivants, Paris 1929), pour tenter I'application de ces idées au
régne animal. Mais ses efforts pour distinguer essentiellement I'espéce, variable,
du type d’organisation qui serait fixe, n’arrivent qu’a montrer combien cette dis-

tinction est fragile et arbitraire. Sa notion de « type concret » est simplement contra-
dictoire dans les termes.



26 ELIE GAGNEBIN

la notion de finalité soit vraiment a sa place, ou elle soit logiquement
cohérente et 1égitime.

II. Le finalisme indirect de Lamarck.

C’est Lamarck, chacun le sait, et Darwin, qui ont reconnu puis
imposé nos idées actuelles sur la vraie nature, passagére et variable,
des especes animales ou végétales. _

Aussi a-t-on fait de Lamarck, dés que ses travaux ont été répandus,
le grand négateur de toute idée finaliste. Parmi les propositions ou il
résume ’ccuvre de Lamarck, Hzckel cite la suivante : « La vie n’est
qu’un phénomeéne physique. Tous les phénoménes vitaux sont dus
a des causes mécaniques, soit physiques, soit chimiques, ayant leur
raison d’étre dans la construction de la matiére organique » @. Et Le
Dantec, dans sa préface a un volume d’Ocuvres choisies de Lamarck 3
lui attribue cette thése : « toutes les manifestations observées chez les
étres vivants s’expliquent complétement par le seul jeu des éléments
matériels qui les composent ».

Si 'on consulte, au contraire, les écrits mémes de Lamarck, la
Pbhilosophie zoologique, Introduction a VHistoire naturelle des ani-
maux sans vertébres, on les trouve tout imprégnés de finalité.

Lamarck professe nettement Pexistence d’une Volonté supréme,
puissance intelligente et sans bornes, créatrice du monde ; et ce n’est
que son « mode d’exécution» qu’il discute. La vie est pour lui une
« force particuliere » de la nature, et sa notion de nature est assez
voisine de celle d’Aristote. Seulement la nature n’est qu’une création
de la volonté supréme ; elle-méme est une force aveugle, sans inten-
tion, ni but, ni volonté propre, et assujettie a des lois. Force imma-
térielle, active cependant, agissant sur les corps pour les modifier (et
c’est ces modifications qui nous en révelent Pexistence), force effec-
tive qui ne crée pas le mouvement mais le dirige, suivant des lois im-
muables. Ce que nous prenons pour des « buts de la nature » ne sont
que des apparences ; ils ne sont pour elle que Peffet d’une nécessité,
imposée par une puissance supérieure.

Ce n’est donc pas, comme Aristote, le hasard que Lamarck oppose
au finalisme de la nature, c’est la nécessité de ses lois @),

(1) E. HxckeL, Histotre de la création naturelle, 1868. — (2) Paru chez Flam-
marion. — (3) Aristote mentionne cette théorie de la nécessité (Phys., L. II,
chap. 8); il ajoute: «Et, bien entendu, ce sont les étres ol tout s’est produit comme
§'il y avait détermination téléologique qui ont été conservés, s’étant trouvés con-
venablement constitués ; les autres ont péri et périssent comme, pour Empédocle,
les bovins 4 face d’homme» (1g8h, 29-32). C'est déja I'idée de la sélection



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 27

On a prétendu que cette philosophie déiste n’avait pour Lamarck
aucune importance : ce serait un reste de ’influence de son époque,
et toute sa théorie biologique la démentirait. Mais nous allons voir
qu’il n’en est rien.

Lamarck montre que les espéces vivantes ne sont pas prédéter-
minées par des formes fixes ; elles ne sont pas toutes du méme 4ge,
mais naissent les unes des autres par variation. Et la cause de cette
variation, il la cherche dans I’action indirecte du milieu. Des change-
ments dans les « circonstances » créent pour les animaux de nouveaux
besoins, qui nécessitent de nouvelles actions et, par suite, de nou-
velles habitudes. Comme ’usage et le non-usage modifient la cons-
titution des organes, et que ces modifications peuvent étre a la longue
fixées par ’hérédité, ces changements dans les habitudes déterminent
la variation des especes(®.

Nous n’allons pas discuter ici la valeur de cette théorie explicative,
ni la question de ’hérédité des caracteres acquis. Ce qui nous occupe,
c’est le finalisme. Or il est évident que cette doctrine lamarckienne,
bien loin d’étre enti¢rement mécaniste, implique une large part de
finalité. Les philosophes, Paul Janet, Boutroux, Bergson et enfin
Dalbiez n’ont pas eu de peine a Pétablir : cela se lit en clair dans
I’ceuvre de Lamarck.

En effet, admettre que ’animal modifie ses actions et ses habitudes
conformément @ ses besoins, c’est nécessairement admettre une ap-
titude préexistante & coordonner ses réactions au milieu, d’une fagon
viable sinon avantageuse. C’est ce que Lamarck appelait un «sen-
timent intérieur » ; il invoquait un «effort » de’animal pour s’adapter.
Toute la théorie de ’adaptation, comme résultat de 'interaction de
Porganisme et du milieu, implique finalité. Etant donné qu’il veut
ou qu’il doit vivre, ’animal accommode ses actions et ses organes aux
conditions du milieu. Mais il faut nécessairement postuler ce besoin
ou ce désir de vivre, cette tendance 2 maintenir un tout qui ne sub-
sisterait pas sans elle ; considérer donc la vie comme un but a réaliser,
et ce but comme une cause effective.

naturelle. Mais Aristote la réfute en lui opposant la réalité du hasard et des
contingences dues A la matiére, la réalité d’autre part d’un ordre déterminé
par les formes, causes finales, et enfin la comparaison avec les productions
de lart humain. Pour Aristote, les nécessités inhérentes 4 la nature des ma-
tériaux ne sont qu'une des conditions, non une des causes de la réalisation des
étres (200a, §-15).

(1) Voir Philos. zo00l.,, chap. VII.



28 ELIE GAGNEBIN

En quoi, maintenant, ce finalisme lamarckien différe-t-il de celui
d’Aristote? Lamarck est si explicite & cet égard qu’on peut définir
en deux mots sa position, en se basant sur une vieille distinction
scolastique. Il postule une finalité indirecte et indéfinie de la nature,
alors que pour Aristote la nature agit directement en vue de fins
déterminées.

La nature aristotélicienne travaille a réaliser des formes spéci-
fiques avec la matidre éternelle dont elle dispose ; et les nécessités
inhérentes a cette matiére ne font que conditionner les modes de
réalisation. Les fins de la nature — les fins prochaines tout au moins —
nous les connaissons clairement : ce sont les espéces animales, végé-
tales et minérales que nous observons autour de nous. La nature veut
réaliser Pespece éléphant ; il lui faut pour cela des os, des viscéres,
une trompe, des défenses en ivoire : la nature s’arrangera 4 combiner
tout cela. Elle ne réalisera que des éléphants, sans doute, dont aucun
ne sera tout a fait réussi, tout a fait typique et fidele a la forme spé-
cifique ; mais cette forme nous pouvons la connaitre, par comparaison
des individus entre eux et abstraction au premier degré des caracteres
essentiels de ’espece ; cette forme préexistait a I’état de notion déter-
minée, pour la nature, avant qu’elle ne crée des éléphants.

Pour Lamarck la nature est aveugle et inintelligente, soumise
a des lois qui déterminent exactement son action. Cette action
s’exerce sur la matiere (dont ’ensemble forme Punivers), sur le mou-
vement, dans le temps et dans ’espace ; et elle s’exerce de telle facon
que des étres se constituent, qui vivent, et dont les actes s’ordonnent
pour les adapter au milieu. Par quels procédés agit cette nature, et a
quelles lois est-elle soumise, c’est au naturaliste a le chercher. Ces
étres vivants, en tout cas, sont passagers dans leur forme spécifique
comme dans leur forme individuelle.

La nature n’a pas de fins ; elle n’agit que par nécessité et ces néces-
sités sont ’objet d’étude du naturaliste. Mais puisqu’elle réalise, par
son action aveugle, sur une matiére aveugle, des étres coordonnés,
organisés pour ’adaptation, la nature ne peut étre que « 'instrument »
d’une volonté supérieure intelligente, qui lui a imposé telles et telles
lois. Les vrais buts de cette volonté supréme, le naturaliste n’en
peut rien savoir. Il constate seulement que les animaux se comportent
de facon a s’adapter, et que cette adaptation est la cause (étant
donnés les changements du milieu) de leur variation. Cette adapta-
tion est une fin (une fin prochaine), mais d’une finalité indirecte,



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 29

comme pour une machine qui ne se propose pas de fabriquer des
saucissons, mais qui en fabrique parce qu’elle a été faite pour cela.
Seulement le résultat de Padaptation n’est pas défini d’avance,
comme but fixe 3 réaliser ; un accord doit étre maintenu entre le
milieu et ’organisme, mais ses modalités varient. L’adaptation est
donc une fin indéterminée.

La comparaison avec la machine est de Lamarck lui-méme; il sou-
ligne lui-méme aussi que la nécessité de la nature témoigne de son
caractére instrumental (). On voit que son déisme est la conséquence
logique et nécessaire de toute sa doctrine biologique . Il n’est nulle-
ment une concession feinte et par simple prudence consentie aux
préjugés du temps, comme le croit en toute naiveté Le Dantec ®).

Voila donc démontré et défini exactement, croyons-nous, le fina-
lisme de la théorie lamarckienne. Il faut tout de suite remarquer
que ce finalisme en est ’élément le plus caduc.

Darwin fait de Lamarck un éloge judicieux lorsqu’il écrit: «Le
premier il rendit a la science ’éminent service de déclarer que tout
changement dans le monde organique, aussi bien que dans le monde
inorganique, est le résultat d’une loi, et non d’une intervention
miraculeuse » 4. Sans doute Lamarck n’est pas «le premier », mais
il a contribué plus que tout autre a donner 2 la biologie son caractére
de science positive, en cherchant les causes « naturelles » des phéno-
menes de la vie ; c’est-a-dire en n’y faisant intervenir qu’une finalité
indirecte.

(r) Introduction & I'Histoire naturelle des animaux sans vertébres, 68 partie. —
(2) Sur ce point précis de la finalité indirecte de la nature dont témoigne sa
nécessité, Lamarck est strictement thomiste. On s’en convaincra en lisant la cita-
tion suivante de saint Thomas d’Aquin. Il faut remarquer qu’ils n’emploient pas
ici le mot « nature » dans le méme sens (cf. p. g n. 1) ; pour Lamarck c’est la force
déterminée qui agit dans 'univers ; pour saint Thomas, la nature des choses c’est
leur essence, ce qui fait qu'elles sont ce qu’elles sont. Voici la traduction du texte
de saint Thomas : « La nécessité naturelle inhérente aux choses qui sont déterminées
3 une destination, est une certaine impulsion de Dieu qui les dirige vers une fin;
de méme, la nécessité qui pousse la fléche vers un but défini est due a I'impulsion
de I'archer, non de la fléche. Mais voici la différence : ce que les créatures regoivent
de Dieu est leur propre nature, tandis que I'impulsion de 'homme sur les choses
naturelles se surajoute a leur nature et va jusqu’a lui faire violence. Ainsi comme
la nécessité violente dans le mouvement de la fléche prouve I'action dirigeante de
I’archer, la nécessité naturelle des créatures démontre le gouvernement de la divine
Providence ». Summa Theol., 1, q. 103, A. 1, ad 3. — (3) Préface au volume des
Oeuvres choisies de Lamarck, p. 6-g. — (4) Darwin, Notice historique précédant
I'Origine des espéces, trad. Barbier, p. xi1.



30 ELIE GAGNERBIN

Mais cette « tendance a s’adapter » qu’il doit reconnaitre chez les
étres vivants, et qui est Pexpression dans la nature de ce finalisme,
a été avec raison critiquée par les naturalistes plus rigoureux. Clest
en effetune de ces notions obscures et mystérieuses, vagues surtout, in-
définissables en termes positifs, dont la science se méfie a juste titre.

Nous insisterons plus loin sur ces défauts du raisonnement finaliste ;
mais nous pouvons déja voir que C’est le caractere indéterminé du
finalisme de Lamarck qui lui donne ce ton équivoque et cet air obscur.
Le finalisme d’Aristote n’avait pas cette faiblesse. Pour qu’une
cause finale, en effet, puisse intervenir dans un raisonnement sans le
dénaturer, il faut que la notion du but puisse étre considérée comme
définie, et que cette cause finale soit clairement distincte des causes
efficientes. Lamarck n’a pas fait cette distinction : il considére cette
« tendance a s’adapter » sur le méme rang que les causes mécaniques
qu’il invoque. Ainsi utilisée, la cause finale n’est qu’un trompe-1’ceil
inconscient, pour masquer notre ignorance des causes mécaniques.

Tout le mal vient ici d’une confusion entre les causes finales et
les causes efficientes.

4. Le finalisme pragmatique de Darwin.

Chez Darwin, le finalisme est encore beaucoup plus évident que
dans la doctrine de Lamarck.

Pour lui, comme pour Lamarck, la forme des étres vivants est
Peffet d’une interaction entre la nature de Porganisme et celle des
conditions du milieu ; mais il met Paccent sur la premitre, qui lui
semble étre le facteur «de beaucoup le plus important». Dans la
transformation des espéces I'une en P'autre, il «attribue moins de
poids a I’action directe des conditions ambiantes qu’a une tendance
a la variabilité, due a des causes que nous ignorons absolument » (.
Il n’invoque donc nullement, comme on Pen accuse toujours, des
variations fortuites, déterminées par une force occulte spéciale qui
serait le hasard ; ou s’il emploie ce terme, il le définit expressément
par notre seule ignorance des causes 2.

() DarwiN, L’origine des espéces, p. 8 et 146. — (2) Voir Origine des espéces,
p- 278. Ainsi faisait aussi Lamarck, contrairement a Aristote pour qui le hasard est
di, en définitive, a I'indétermination essentielle de la matiére premiére. Les scolas-
tiques, puis Cournot, ont défini le hasard par l'intersection de séries causales indé-
pendantes ; ce qui précise et synthétise, en somme, la conception d’Aristote et
celle de nos biologistes.



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 31

Cette «tendance 4 la variabilité» que Darwin suppose 4 la base
de son systéme, on voit tout de suite que c’est une notion de fina-
lisme indéterminé, comme la « tendance a ’adaptation » de Lamarck.
Mais Darwin souligne franchement sa vraie signification : c’est une
étiquette pour un faisceau de causes efficientes inconnues.

D’autre part, suivant Darwin, c’est la concurrence vitale qui
conserve et accumule ces variations, pour peu qu’elles soient utiles
a Porganisme. Il lui suffit donc d’établir que telle forme ou telle
modification est avantageuse, pour légitimer son existence.

Utile, avantageux : ces mots se rencontrent a chaque pas dans
la littérature darwiniste. On peut dire qu’ils Pempoisonnent, car il
n’est pas de notion plus vague en biologie, ni plus sujette 4 équivoque.
Notion finaliste évidemment, car un avantage est un bien a acquérir
ou a conserver, c’est donc un but.

Le darwinisme comporte ainsi deux éléments de finalité, tres
importants et trés apparents. L’un a son point de départ, dans cette
tendance a varier qu’il admet comme une donnée et qui est Pimpul-
sion nécessaire ; ’autre dans le processus de cette variation, pour
jouer un role directeur qui oriente vers un but avantageux.

Lorsqu’il s’agit de définir et de critiquer ce finalisme darwinien,
on s’apercoit que ’analyse en est plus difficile que celle du finalisme
lamarckien. Cela tient a ce que Darwin est beaucoup moins explicite,
beaucoup moins conscient des difficultés que son prédécesseur fran-
cais. Sa doctrine est moins cohérente : il ne propose pas une « philo-
sophie zoologique ». Il pense en pur biologiste et n’entend pas fran-
chir les limites de sa science. A premiere vue, cette attitude carré-
ment positiviste semble non seulement légitime, mais la seule conve-
nable au trés grand naturaliste qu’il fut. Dans son principe, il a
raison ; la science a le droit de négliger la recherche delorigine de la
vie ; elle n’a pas a intervenir dans les problémes de la métaphysique.

Mais c’est malheureusement dans sa science méme, nous le verrons,
que Darwin manque de philosophie, confond les raisons et passe
inconsciemment d’un ordre a autre.

Il part de faits solides, et son bon sens en tire des conclusions
évidentes. Il constate que les étres vivants se multiplient en propor-
tion géométrique, d’ot résulte nécessairement une concurrence, o
les plus aptes auront la victoire et survivront ; donc une certaine
sélection s’opere, d’elle-méme, dans la nature, analogue a celle que



32 ELIE GAGNEBIN

pratiquent les éleveurs, et avec un résultat semblable : la création
de races nouvelles. Darwin ne s’inquitte pas de savoir ce que cette
notion d’aptitude renferme : un mouton qui supporte mieux qu’un
autre une saison froide est plus apte; une girafe qui survit a une
disette d’herbages est plus apte, voila qui est positif et indiscutable.
Donc il sera avantageux pour le mouton d’avoir une toison épaisse
et pour la girafe un long cou et de hautes pattes pour brouter les
feuillages inaccessibles aux autres.

Darwin passe ainsi, sans méme s’en apercevoir, d’un raisonnement
mécaniste 4 un raisonnement finaliste.

Sa théorie de la sélection est en effet exempte de toute finalité.
Voici, pendant une disette, un troupeau de girafes. Les unes meurent
de faim, d’autres survivent: celles qui ont le plus long cou. Les
rescapées seules s’accouplent, et font des petits qui héritent d’un
cou plus long que ne Pauraient les enfants des victimes. Ces petits
grandissent ; leurs cous ne sont pas rigoureusement de la méme lon-
gueur. Nouvelledisette, nouvellesélection parmi eux, et ainside suite.
Avec le temps, le cou des girafes s’allongera donc de plus en plus.

Rien de finaliste dans ce processus. La survivance de certaines
girafes n’est que Peffet de leur plus long cou. De méme, dans une
montagne, les couches de roche dure sont mises en saillie parce
qu’elles opposent plus de résistance a 1’érosion que les couches
tendres. L’action sélective, dans un cas comme dans Pautre, est
purement mécanique. Pour les girafes, c’est une sorte de tamis naturel.

Seulement Darwin en conclut immédiatement qu’il est avantageux
pour les girafes d’avoir un long cou, puisque celles qui P’ont plus
court meurent dans les disettes ; les premiéres sont donc plus aptes.
Et voila la notion finaliste introduite. En effet, s’il est avantageux
pour les girafes de survivre, c’est que la vie est un bien, et donc un
but. En vrai Anglo-Saxon, Darwin adjoint instantanément le prag-
matisme au positivisme.

Des lors, et par une conséquence logique, la sélection naturelle
est considérée comme une force, une force intelligente qui poursuit
des buts et les réalise, tout comme la ¢ nature » d’Aristote. La sélec-
tion fait ceci, fait cela, en vue de Pavantage des organismes : c’est
le langage habituel de Darwin. « La sélection naturelle tend a rendre
chaque étre organisé aussi parfait, ou un peu plus parfait, que les
habitants du méme pays avec lesquels il se trouve en concurrence. » ¥

(x) Origine des espéces, p. 221.



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 33

«Chaque espéce s’cfforce constamment de s’accroitre en nombre,
pendant que la sélection naturelle est toujours préte a agir pour
adapter ses descendants, lentement variables, a toute place qui
dans la nature est inoccupée ou imparfaitement remplie... » 0, etc.,
On trouverait & chaque page de Origine des espéces des citations
analogues.

Sans doute, Darwin proteste que ce n’est 1a qu’une fagon de parler;
il convient que le terme de sélection est ici détourné de son sens
litéral, tout comme le terme d’affinité en chimie. «On a dit que je
parle de la sélection naturelle comme d’une puissance active et
divine ; mais qui donc critique un auteur lorsqu’il parle de Pattraction
ou de la gravitation, comme régissant le mouvement des plandtes ?
Chacun sait ce que signifient, ce qu’impliguent ces expressions méta-
phoriques nécessaires a la clarté de la discussion.»®

Vous voyez bien: Darwin ne s’apergoit pas qu’il passe d’un rai-
sonnement mécaniste 4 un raisonnement finaliste. Mais nous avons
pu saisir sur le vif comment s’opérait ce passage ; et c’est 13, croyons-
nous, un point capital, qui va éclairer toute la question de la finalité.
Ce passage se fait par Pintroduction d’un jugement de valeur ®). La
notion de «sélection naturelle» pourrait étre en elle-méme, nous
Pavons vu, purement mécaniste ; celle de « persistance du plus apte »
que Darwin lui donne pour synonyme est nettement finaliste, parce
qu’elle implique que Pon tient la vie pour un bien & conserver, et
donc pour une fin.

C’est comme si Galilée, au principe d’inertie selon lequel un mou-
vement uniforme se continue indéfiniment, avait ajouté que c’est
un bien pour le mobile de se mouvoir. D’une part il aurait rejeté
la notion aristotélicienne qui fait du point d’arrivée un but auquel

(1) Origine des espéces, p. §55. — (2) Ibid., p. 87. — (3) Le terme de « jugement
de valeur » a pu préter & équivoque, il faut donc le définir. Nous entendons par la
un jugement, ou plutdt une proposition, qui fait appel aux notions de bien et de mal,
a n’importe quel point de vue. Les pragmatistes ont parfois confondu « jugement de
valeur » avec ce qu’on nomme «jugement hypothétique d’existence», mais c’est
méconnaitre 'un et I'autre. « Il pleuvra demain» est un jugement hypothethue
d’existence ; «il fait beau» est un jugement de valeur, parce qu'il implique qu’on
tient la pluie pour vilaine. La différence est bien nette. Des philosophes diront que
tout jugement est nécessairement « de valeur », puisque nous jugeons utile I'acte
de I’énoncer. Mais c’est confondre, selon la terminologie scolastique, 'ordre de I'exer-
cice et l'ordre de la spécification ; c’est confondre I'acte de juger avec la proposi-
tion énoncée. Tout jugement a une valeur, mais tout jugement n’est pas un juge-
ment de valeur. '

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. X1X {NO 78, 1931). 3



34 | ELIE GAGNEBIN

tend le mobile, mais d’autre part il elit réintroduit I’idée finaliste
en faisant du mouvement lui-méme un but.

Telle est exactement la position du finalisme de Darwin par rap-
port a celui d’Aristote. Clest une finalité directe qu’il réintroduit
dans la biologie, mais une finalité mal définie. Car comment saurons-
nous ce qui est avantageux pour les animaux ou les plantes ? Le bon
sens pragmatique de Darwin croit pouvoir en juger: il est certes
avantageux de pouvoir résister a une saison froide, a une période
de disette. Mais il est des questions en biologie ot le bon sens ne suffit
plus, et méne aux pires extravagances.

Nous avons noté que le darwinisme comportait deux éléments
distincts de finalité.

Le premier est cette «tendance a varier» que Darwin admet
comme impulsion premiére au phénomene du transformisme. Les
critiques faites a la finalité indéfinie de Lamarck pourraient en prin-
cipe se répéter ici; mais Darwin a tout de suite reconnu que ces
mots n’étaient qu’une expression de notre ignorance. Il prévient
ainsi nos critiques, qui lui auraient reproché de donner un nom de
cause finale indéterminée A des causes efficientes inconnues. En fait,
sa franche déclaration d’ignorance a rendu presqu’inoffensive cette
confusion, et cette « tendance» n’a guére induit les darwinistes en
erreur.

Il en est tout autrement de la finalité inconsciemment glissée
dans la théorie de la sélection naturelle, par immixtion d’un juge-
ment de valeur. Cette finalité directe et mal définie, ol Darwin ne
voit qu’une « expression métaphorique nécessaire a la clarté de la
discussion » a introduit dans les raisonnements darwinistes un gichis
d’ou la discussion s’est trouvée obscurcie pendant plus d’un demi-
siecle.

Ici encore, le plus grand mal est venu de la confusion entre cause
finale et cause efficiente. Il semblait aux darwinistes que les particu-
larités d’un animal étaient expliquées lorsqu’on avait établi qu’elles
étaient avantageuses. La détermination du but suppléait la recherche
des moyens, des causes efficientes nécessaires pour le réaliser. En
outre ce finalisme n’était pas franchement indéfini : il y a des cas o,
étant admis que la vie est un bien, expérience peut établir a coup
stir que tel caractére est avantageux, qu’il renforce la résistance a
la mort. Mais dans combien d’autres ignorons-nous ce qui peut é&tre



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 35

utile ou nuisible a un étre vivant ? Comme P’utilité était devenue
Pexplication supréme, les darwinistes ont voulu la trouver partout.
EtPon se rappelle 4 quelles exagérations grotesques ces raisonnements
ont conduit. Les darwinistes ont rejoint, si ce n’est dépassé, Bernardin
de Saint-Pierre. Si les queues des lapins sont blanches, dit Wallace,
c’est pour qu’ils puissent mieux suivre leur guide lorsqu’ils fuient
au crépuscule. Si certains papillons ont de beaux ocelles sur les ailes
inférieures, écrit gravement Weissmann, c’est pour effrayer leur
ennemi qui croit voir la téte d’un animal beaucoup plus gros.

Les adversaires du transformisme ont eu beaun jeli de dauber
sur des arguments semblables, sur cette recherche a tout prix de
Putilité des caractéres. Le rire savoureux de J.-H. Fabre en résonne
encore. Au sujet d’un petit coléoptere chrysomele (Lina populi)
dont la larve porte sur le dos des tubercules coniques, sa verve se
donne cours, et elle touche juste. Ces tubercules éjectent un liquide
puant : c’est un moyen de défense, dira le darwiniste, fort utile
pour écarter et dégofiter les ennemis. Mais il se trouve que le pire
ennemi de cette larve, Podynére, est précisément attiré par cette
odeur. «Il vous saisit la parfumée par la peau du cou en dépit de
ses jets d’essence, et vous la trousse en quelques coups d’aiguillon »,
raconte Fabre. Etil conclut : « Silalutte pour la vie lui a fait acquérir
ses burettes, la lutte pour la vie est une sotte... Apuantissez-vous
apres cela, naives bétes, distillez ’essence, devenez ameres ne I’étant
pas d’abord ; vous trouverez toujours un mangeur pour vous croquer,
un connaisseur de friands morceaux pour vous grignoter le crou-
pion »@, '

5. La finalité est-elle un fait?

Dans les trois grandes théories qui ont synthétisé nos connaissances
sur les étres vivants, nous avons vu la finalité jouer un réle de pre-
miére importance, et différent avec chacune. Elle nous est apparue
sous des aspects divers, formelle, directe et parfaitement consciente
chez Aristote, indirecte mais indéterminée chez Lamarck, multiple
et mal définie chez Darwin. Nous connaissons & peu prés, maintenant,
les différentes formes qu’elle peut prendre. Mais n’intervient-elle
que dans des théories ? Ou bien la finalité peut-elle &tre Iobjet
d’une constatation positive ? Est-elle, en biologie, un fait ?

(1) Cité par L, Cuknor, L'adaptation, p. 55. — (2) J.-H. FABRE, Souvenirs ento-
mologiques, 4° série, p. 174 s. et 189.



36 ELIE GAGNERBIN

Pour répondre a cette question, il faut d’abord distinguer la fina-
lité directe de la finalité indirecte. La finalité directe, nous 1’avons
vu, c’est la finalité active, libre, on I’agent choisit un but et vers
sa réalisation oriente ses actes. C’est celle de ’homme dans Paction
intentionnelle : ayant décidé d’entendre un opéra,il passe un habit,
prend un billet, entre au théatre. La finalité indirecte est passive;
c’est celle de la machine : chacun de ses rouages obéit a des lois
aveugles et nécessaires, mais ’ensemble de ces mouvements est
coordonné en vue d’un résultat.

Peut-on constater la finalité directe ?

A premiére vue, il semble évident que nous la constatons chaque
jour dans notre propre vie, et chez les animaux qui nous entourent.
Quand un chien désire un morceau de sucre, nous voyons trés bien
comment la poursuite de cette fin détermine ses mouvements. Quand
je prends pour sortir ma canne ou mon parapluie, ce choix, qui exige
des gestes différents, est dicté par 'idée que je me fais du temps
probable. De quelque fagon qu’on retourne le probléme psychologique,
il semble bien qu’il y ait l1a finalité, c’est-a-dire détermination des
mouvements par une notion du futur. Mais cette notion du futur
est-elle libre ? n’est-elle pas déterminée elle-méme par tout mon état
antérieur ? Positivement, je ne peux le savoir. Par conséquent, je
ne peux savoir si cette finalité est directe ou indirecte. Et il en est
de méme dans tous les cas analogues. Quand nous voyons boire un
oiseau, nous pouvons bien conclure qu’il avait soif, que donc son
action avait un but, celui de se désaltérer ; nous ne pouvons savoir
si ce désir d’eau lui était strictement imposé ou non.

Ainsi, nous ne pouvons jamais constater positivement la finalité
directe ; c’est toujours par hypothese, en supposant une réelle liberté,
la possibilité d’un choix, que nous y concluons.

La finalité indirecte, par contre, peut-elle étre constatée ?

Voici une machine qui fabrique des bouteilles. Nous jugeons
immédiatement qu’elle a été montée dans ce but. Sur quoi s’appuie
ce jugement ? Ce n’est pas sur le fait que la machine produit des
bouteilles, car elle produit encore bien d’autres choses, de la pous-
siere, de la chaleur, des sons, des trépidations du plancher, et ce n’est
pas en vue de ces effets qu’elle est construite. Mais il nous semble
évident que 1’assemblage de ses parties n’est pas le fait d’une néces-
sité, qu’elles pourraient étre disposées autrement, et qu’alors la
machine ne produirait pas de bouteilles. Evident aussi que le fabri-



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 37

cant désire des bouteilles et pas de la poussiére. Que ce but est donc
la cause de ’arrangement des parties de la machine, de leur coordi-
nation. Ceci implique une finalité directe chez le constructeur, c’est-
a-dire une liberté de choix. Mais, de nouveau, cette liberté de choix
est hypothétique, nous ne pouvons savoir positivement si I’idée de
cette machine ne lui a pas été imposée de quelque fagon. En jugeant
donc que cette machine est faite pour produire des bouteilles, nous
postulons de facon hypothétique, mais nécessairement, la finalité
directe chez un constructeur libre.

C’est par un raisonnement analogue que nous jugeons de la finalité
danps la nature. Qu’est-ce qui nous porte a dire que les ailes sont
faites pour voler, les yeux pour voir ? C’est I’idée que leurs parties
pourraient étre disposées autrement, que leur assemblage n’est pas
la conséquence d’une nécessité absolue, et que §’il était différent la
fonction, en elle-méme désirable, ne se produirait pas. Nous voyons
des oiseaux pourvus d’ailes faites de telle sorte qu’ils ne peuvent
voler : ’ajustement qui permet le vol n’est donc pas absolument
nécessaire. Pour les yeux, la conclusion semble aussi évidente : non
seulement leur organisation est si délicate que la moindre anomalie
dans la structure les rend incapables de vision, mais cette structure
peut étre réalisée par des facteurs trés divers. « Si l'on extirpe le
cristallin d’un triton, on assiste a la régénération du cristallin par
Piris. Or, le cristallin primitif s’était constitué aux dépens de I’ecto-
derme, alors que l'iris est d’origine mésodermique... Ainsi des parties
différemment situées, différemment constituées, accomplissant en
temps normal des fonctions différentes, sont capables de faire les
mémes suppléances et de fabriquer, quand il le faut, les mémes
pidces de la machine. » @} C’est toujours la preuve la plus frappante
mise en avant par les défenseurs de la finalité.

On en conclut que la vision est la cause finale de P’ceil (finalité
indirecte), que c’est pour la permettre que dans le développement
embryonnaires telles cellules se différencient de telle fagon, émigrent
a telle place, et finissent par constituer deux yeux. Mais quelle est
en réalité Paction de cette cause finale ? Comment influe-t-elle sur
les causes efficientes, sur les forces physico-chimiques, pour les
orienter ! Cela nous échappe totalement. Il faudrait, pour que cette
conclusion soit un fait, qu’on puisse expérimenter la cause finale,
la supprimer artificiellement, la modifier ; or il est clair que ce n’est

(z) Henri Bercson, L'évolution créatrice, p. 82 et 83.



38 ELIE GAGNEBIN

pas possible. Non seulement nous ne savons pas quelle action sa
fonction future peut avoir sur le développement d’un organe, mais
il nous est radicalement impossible de savoir si cette action existe.
Car il faudrait étre sir, pour P’affirmer, de connaitre toutes les causes
mécaniques, toutes les formes d’énergie physico-chimique en jeu,
ce dont elles sont capables et incapables; or si nous sommes sfirs
de quelque chose, c’est bien certainement du contraire.

Ainsi la finalité indirecte ne peut en aucune facon étre constatée
dans la nature. Nous y inférons, par une analogie tout a fait hypothé-
tique, et invérifiable, avec nos actes intentionnels humains, dont
nous ne savons méme pas s’ils sont strictement finalistes.

Et quand bien méme nous affirmons par hypotheése la finalité
d’un phénomene biologique, puisque nous sommes incapables d’en
indiquer, méme hypothétiquement, méme d’une fagon vague, ’ac-
tion spéciale, cette affirmation n’apporte rien 4 notre connaissance.
Les biologues mécanistes sont donc en droit de traiter de verba-
lisme anthropomorphique tout appel a la cause finale.

La finalité, dans les sciences biologiques, est non seulement pure
hypothese, c’est encore une hypothese inutile.

6. La biologie peut-clle bannir la finalité?

Si la finalité est une hypotheése inutile, il faut simplement la
rejeter. C’est le parti qu’ont depuis longtemps pris les biologistes
qui se proclament mécanistes. Mais cette solution est-elle possidle ?

11 suffit, croyons-nous, d’examiner la question sans parti pris
pour se convaincre du contraire. Supprimer toute notion finaliste
de la biologie est impossible. Quelque décision qu’on ait prise a ce
sujet, on ne peut étudier un ceil sans penser qu’il est fait pour voir
et que la cécité est une anomalie. Les termes mémes d’«organe de
locomotion », d’«appareil respiratoire » impliquent finalité, qu’on le
veuille ou non. Et ce ne sont pas que des formes de langage, ce sont
des liaisons d’idées si étroites, si connexes qu’on n’arrive pas a les
dissocier. On ne peut mentionner la fonction d’un organe sans admet-
tre implicitement une sorte de concordance entre eux, réalisée ou
non réalisée, mais concordance qui contient une idée de finalité. Le
seul mot de «nageoire» déclenche nécessairement dans ’esprit un
concept finaliste, conscient ou inconscient; un poisson qui se sert
de ses nageoires pour monter sur les arbres sera toujours considéré



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 39

comme un cas exceptionnel, exigeant une explication spéciale. Les
oiseaux pourvus d’ailes et incapables de voler posent forcément
un probléme qu’aucune théorie ne permet d’éluder.

Le phénomene de P’assimilation protoplasmique est peut-étre le
plus caractéristique de la vie. Il consiste, comme on sait, en ceci
que les é&tres vivants transforment les substances ingérées en leur
propre matiere. Le processus chimique de I’assimilation nous est
encore inconnu. Mais sa simple notion implique une idée finaliste :
la conservation d’une structure, d’un ensemble coordonné par une
action et qui persiste tant que I’étre vit. Sa permanence, étant condi-
tion de la vie, prend la valeur d’un bien a conserver et donc le carac-
tere d’un but.

Bien plus, le seul concept d’«organisme», d’&tre organisé, par
lequel on distingue un corps vivant ou ayant vécu d’un corps brut,
contient, inexpugnable, I’idée d’une collaboration de parties alliées
en vue d’une action collective.

On peut, sans doute, se déclarer « mécaniste», mais il semble
impossible 4 un biologiste de 1’&tre d’une fagon conséquente. Et
lorsque Pattention est attirée la-dessus, il est vraiment comique
de voir les plus fougueux adversaires de la finalité (un Leeb, un
Bohn, un Rabaud) utiliser a chaque page de leurs écrits, sans méme
s’en douter, des raisonnements et des conceptions qui impliquent
le finalisme.

La notion de finalité nous apparait donc, comme le déclarait
Kant, indissolublement inhérente & la science des étres vivants.

A quoi cela tient-il ?

On a donné, de cette liaison inévitable de la finalité et de la vie,
diverses raisons qu’il importe d’examiner ; car si nous mettons le
doigt sur la vraie, elle peut nous livrer la clé du probléme et ’éclair-
cissement du malentendu dont nous parlions en commengant cette
étude.

I. On a dit que la finalité des sciences biologiques tenait a I’insuf-
fisance des explications mécanistes, due elle-méme a la prodigieuse
complexité des phénomenes de la vie et A notre ignorance de leurs
trop multiples réactions.

Mais d’autres sciences naturelles étudient des phénomenes tout
aussi complexes, des formes aussi variées et dont les causes sont
tout aussi obscures, sans faire appel 4 aucune finalité.



40 ELIE GAGNEBIN

Qu’on songe 4 la complexité d’une chaine de montagnes, dans les
Alpes, par exemple. Des couches rocheuses de toute nature sont plissées
presqu’inextricablement ; certaines sont métamorphisées, c’est-a-dire
transformées en schistes cristallins par on ne sait quelle action;
d’autres sont faites d’innombrables cadavres d’organismes ; d’autres
sont des coulées de lave ou des projections de cendres volcaniques.
La nature de chacune d’elles se marque dans la fagon dont elle est
plissée, dont elle a résisté a ’érosion. Chaque montagne est le résultat
instable du jeu antagoniste des agents de désagrégation sur la struc-
ture deces plis. I1s’agit de reconstituer ’histoire de cette montagne, et
ses causes, d’expliquer sa formation et sa concomitante destruction.
Aucun calcul de stricte mécanique n’est possible : on ne sait nilamasse
des terrains plissés, ni le volume enlevé par ’érosion, ni quelles
pressions seralent nécessaires pour plisser ces roches ; on ne sait pres-
que rien du métamorphisme. Personne cependant ne proposerait une
théorie finaliste de 'orogénése, tant son absurdité serait évidente.

Qu’on songe a la complexité des magmas internes qui alimentent
les volcans. On ne connait ni leur état physique, ni leur composition
chimique, ni les forces qui les animent. Leurs réactions sont aussi
mystéricuses que celles du protoplasma. Parmi leurs produits, il
en est dont la structure est si bizarre et si parfaite qu’elle figure des
lettres hébraiques ou assyriennes. Dira-t-on que les basaltes ou les
« pegmatites graphiques » sont le but de ces magmas ?

Pour qu’une source d’cau jaillisse et se maintienne, quel concours
de phénomenes divers, indépendants et concordants, ne doit-il pas
étre réalisé ? Il ne vient méme pas a P’idée de parler ici d’organisme
et d’organisation. Voyez le cours d’eau issu de cette source : c’est
un « agent», au sens aristotélicien du terme, il creuse une vallée.
Cette érosion exige la collaboration combinée de ’eau, des galets,
des particules en suspension, comme ’assimilation protoplasmique
exige la collaboration des parties de la cellule. Qui soutiendrait
que la vallée est le but de 1’érosion ?

Ce n’est donc pas la complexité des réactions en jeu, ni notre
ignorance de la structure du protoplasme, ce n’est pas I'insuffisance
des explications mécanistes devant les actions des étres vivants,
qui nous oblige 4 invoquer des notions finalistes (1.

() Remarquons en passant que cette invocation de causes finales pour suppléer
des causes efficientes inconnues reviendrait 4 dénaturer le raisonnement finaliste,
comme nous le verrons plus loin.



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 41

2. Les étres vivants, diront les vitalistes, ont un caractére tout spé-
cial, ils sont essentiellement distincts des masses minérales, si com-
plexes soient-elles, et des éléments géographiques tels que sources,
fleuves ou mers. Sans aucun doute. Mais est-ce 4 ce caractére spécial
qu’est inhérente 1’idée de finalité ?

Les organismes jouent un role considérable dans les phénomenes
géologiques. Presque tout le calcaire, qui tient une si grande place
dans P’écorce terrestre, provient de ’action des étres vivants. L’oxy-
géne atmosphérique, formant une masse d’un trillion et demi de ton-
nes, masse a peu prés constante sur le globe depuis des millions
d’années et dont la présence caractérise toutes les réactions de la
surface terrestre, est dil presque uniquement 4 ’assimilation chloro-
phyllienne des plantes vertes, est maintenu par elle dans sa cons-
tance. @) Les gisements de houille et de naphte, ces prodigieux réser-
voirs d’énergie potentielle, sont enti¢rement le produit de Pactivité
vitale des organismes, et produits exigeant des conditions multiples,
concordantes, exceptionnelles, pour se réaliser. Il n’est pas question
cependant de considérer les récifs coralligénes, la composition de
Patmosphere, ou le charbon, comme des buts de ’activité organi-
que. Aucun raisonnement finaliste n’intervient dans leur explica-
tion.

Ce n’est donc pas le caractere spécial des étres vivants qui exige
des notions finalistes, puisque on peut étudier les réactions de la
« biosphére», de la pellicule discontinue que Pensemble des étres
vivants constitue sur le globe, sans l’intervention d’aucune idée
de finalité.

Celle-ci n’apparait que lorsqu’on envisage un étre vivant comme
tel, et apparait alors, nous avons vu, inéluctablement.

3. La vraie raison, c’est ’analyse de la théorie de Darwin qui
nous I’a révélée. D&s que nous pensons a la vie, c’est par analogie
avec nous-mémes que nous y pensons et, instinctivement, involon-
tairement, nous la tenons pour un bien. Ce sentiment de valeur, si
inconscient soit-il, entraine automatiquement avec lui la notion
de finalité. Que nous le voulions ou non, nous sommes des étres
vivants, et nous ne pouvons, malgré tous les efforts de notre intelli-
gence, comprendre la vie que par comparaison avec nous-mémes.
«La raison a beau crier, elle ne peut mettre le prix aux choses»,

(r) Voir W. VernaDskY, La géochimie (Nouv. coll. scient.), Paris 1924, p. 50
et son article dans la Revue générale des sciences, numéro du 15 décembre 1926.



42 ELIE GAGNEBIN

disait Pascal ; nous répondrions aux mécanistes : la raison a beau
crier, elle ne peut enlever son prix 4 la vie, d’ot elle procede.

Telle est la véritable cause du finalisme des sciences biologiques.
Cest pourquoi ’idée d’organisation, idée finaliste, s’impose au sujet
de la moindre cellule vivante, alors qu’elle ne s’applique ni & un
volcan, ni 4 une source, ni 4 un fleuve, ni méme a la biosphére. Les
enfants, les sauvages, 'imagination populaire attribuent des causes
finales a tous les phénomenes: c’est qu’ils prétent vie aussi a tout
ce qui les entoure. La restriction du finalisme, dans le développe-
ment d’un esprit, va de pair avec celle de ’animisme, et il en est de
méme dans le développement de la pensée humaine, d’Aristote a
Descartes.

On devine alors ou git I’équivoque dont nous parlions au début.
Les phénomenes de la vie peuvent-ils s’expliquer par des phénomenes
physico-chimiques ou exigent-ils des notions finalistes ? Expliquer,
c’est rendre intelligible, clair 4 notre esprit. Or notre esprit est lui-
méme une manifestation de la vie. La parenté est si forte que I’ana-
logie s’impose vraiment a notre raison : nous ne pouvons CONCEVOIr
la vie que par comparaison avec nous-mémes ; or nous tenons la
vie pour un bien, ce qui entraine inévitablement I’idée de finalité.

Hypothese inutile, avons-nous dit; mais hypothese nécessaire.
Incapables de la constater, nous sommes contraints de la supposer.
La biologie ne tire aucune connaissance de ’affirmation finaliste,
mais elle ne peut la bannir. Et les savants qui se déclarent mécanistes
sont finalistes sans le savoir. C’est la pire fagon de P’étre.

7. La question philosophique.

Nous croyons avoir établi que la notion de finalité, hypothétique
et invérifiable, s’impose a notre esprit dés qu’il envisage un étre
vivant, et qu’elle s’impose automatiquement parce que notre raison
attribue d’elle-méme une valeur 2 la vie.

Cette conclusion laisse entidrement ouvert le probleéme pbiloso-
phique de la finalité: la vie est-elle réellement, objectivement, en
dehors de notre fagon de la concevoir, ’effet d’une action finaliste.
Nous ne chercherons méme pas a résoudre cette question (qui nous
parait actuellement insoluble), mais il importe de montrer comment
elle se pose, et surtout comment elle se distingue profondément de



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 43

la question de méthodologie scientifique dont nous nous occﬁpons
ici. Car la confusion de ces deux ordres de problémes est un des
points principaux du malentendu. Et certes nous ne prétendons pas
qu’ils sont indépendants 'un de lautre, mais bien que la question
scientifique n’est qu’un des éléments du probléme philosophique,
et comme tel incapable d’y apporter une solution satisfaisante.

Les philosophes discutent si la finalité, comme ’admet Kant, est
un concept a-priort, ayant son origine dans le « jugement réfléchis-
sant», ou si, comme le prétend Paul Janet, elle est la conséquence
d’une induction, une hypothese a laquelle nous sommes contraints
par Pétude des phénomenes naturels ; si elle est une illusion de notre
ignorance, suivant Spinoza (ce qui revient a affirmer un déterminisme
absolu) ; ou bien, selon Bergson, une sorte de cadre forgé par notre
esprit pour une vue schématique des phénomenes de la vie ; ou bien
encore, suivant Aristote et saint Thomas d’Aquin, un des principes
premiers de la raison, laquelle, de par son analogie essentielle avec
PIntelligence créatrice, nous donne une représentation fidele de la
réalité.

La question est étroitement liée a la suivante, qui est le nceud
méme de la critique métaphysique : jusqu’a quel point les catégories
de notre esprit sont-elles adéquates au réel ; jusqu’a quel point les
exigences de notre représentation répondent-elles aux nécessités
véritables des choses.

La philosophie scolastique démontre rigoureusement que le prin-
cipe de finalité est lié, dans notre esprit, a celui de causalité, que la
notion de fin est inhérente a celle de cause. Or les analyses de Ber-
keley, de Hume, de Kant, ont suffisamment établi qu’on ne peut nier
le principe de causalité sans nier aussi la réalité du monde extérieur.
Et il est bien évident que la science ’affirme, que c’est son postulat
initial ; elle affirme donc également le principe de causalité. En
fait, un physicien ne consulte pas un thermometre sans y faire
implicitement appel. On pourrait donc admettre que la «réussite
de la science », sa possibilité de prévision, qui implique un accord
juste avec la réalité, prouve victorieusement la vérité de ces prin-
cipes.

La question est pourtant plus complexe. Que le principe de causa-
lité ait un fondement dans le réel, cela ne fait aucun doute ; mais
jusqu’a quel point la réussite de la science vérifie-t-elle ce principe
dans la forme ou le congoit notre esprit, voila ce que la science ne



44 ELIE GAGNEBIN

saurait établir elle-méme, et ou les philosophes discutent. Car la
notion de cause est, d’autre part, évidemment anthropomorphique.
Jusqu’a quel point la liaison de la finalité et de la causalité est-elle
le fait de ce caractere anthropomorphique ? Et jusqu’a quel point une
conception anthropomorphique du monde, et surtout de la vie, est-elle
maitresse de vérité ou d’erreur ?

La science postule, par définition, que les catégories de Desprit
humain s’appliquent a la réalité ; mais elle postule aussi, par hypothese,
le déterminisme universel. Or ces deux postulats ne sont compati-
bles que jusqu’a un certain point, lequel n’est d’ailleurs pas déter-
miné. Cela condamne les résultats de la science a rester relatifs, les
théories scientifiques a ne jamais pouvoir étre poussées a ’absolu.
La «réussite de la science » (laquelle n’est du reste jamais parfaite)
ne nous garantit donc que partiellement la vérité de ses principes ;
elle ne les garantit que dans certaines limites, ou plut6t dans d’incer-
taines limites. On peut tracer une ligne vraiment droite sur une plan-
che exactement construite, on ne peut la prolonger sur toute la terre.
De méme, les principes les mieux vérifiés de la science, on ne peut
les extrapoler a Pinfini et a ’absolu.

L’important pour ’homme de science, c’est de s’en bien souvenir.
Que la question métaphysique soit ou non résolue Pintéresse peu en
tant qu’il reste homme de science. Mais §’il érige telles quelles en
affirmations philosophiques absolues ses hypotheses scientifiques,
il doit se tenir assuré de faire de mauvaise philosophie.

La constatation que nous avons faite de la nature hypothétique,
invérifiable, de la notion de finalité, puis de sa liaison indissoluble,
dans notre esprit, avec celle de vie, par le moyen d’un jugement
instinctif de valeur, ne préjuge donc nullement de sa réalité méta-
physique. C’est un autre probléme, que nous n’aborderons pas ici.

Mais ce qu’il nous faut savoir, c’est si le finalisme attaché a notre
concept d’étre vivant n’est pas incompatible avec les postulats de
toute science; s’il ne crée pas, au sein méme de la biologie, une
contradiction fonciére.

8. Les postulats du finalisme.

Instinctivement notre raison tient la vie pour un bien, et donc la
considére comme une cause finale. Mais elle ne peut saisir aucun
effet de cette cause. Or que peut étre une cause sans action connue ?



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 45

Cest par leurs effets, par leurs effets seulement, que nous connaissons
les causes. En voici une que nous postulons nécessairement, et nous
ne pouvons pas savoir si elle est active, encore moins de quelle fagon.
N’y a-t-il pas ici une contradiction insoluble, qui vicie essentielle-
ment les sciences biologiques ?

Pour le savoir, nous chercherons a établir les postulats de la
finalité, les caractéres inhérents a sa nature conceptuelle, pour les
confronter ensuite avec les postulats de la méthode scientifique et
avec les tendances de sa recherche. Nous pourrons juger alors s’ils
sont compatibles.

1. Le caractere essentiel de la finalité, celui qu’on apergoit immé-
diatement, c’est qu’elle exige un but déterminé d’avance. Il faut
tout de méme insister sur ce point, parce qu’il a donnélieu & de grandes
confusions.

D’abord il est bien évident que, dans une action finaliste, ce n’est
pas le but, non réalisé, qui agit : c’est la notion du but qui oriente
et détermine les causes efficientes, et ce sont elles qui réalisent plus
ou moins ce but. Ainsi la finalité exige ’action des causes eflicientes,
elle implique le mécanisme ) et ne saurait en aucune fagon le
suppléer.

Mais elle exige avec non moins de rigueur que la fin soit formelle-
ment déterminée a Pavance. Un but qui n’est pas nettement défini
a Pétat de notion ne peut orienter des causes efficientes, ne peut
pas étre une cause finale. Nous avons vu, en comparant le finalisme
de Lamarck et de Darwin 4 celui d’Aristote, ol conduisait ’oubli
de cette nécessité logique : ’action qu’on imagine d’un but indéter-
miné se confond immédiatement avec celle de causes efficientes
inconnues. On linvoque au méme rang, on lui préte une action
semblable. La finalité n’est plus alors qu’un trompe-I'ceil; mais
c’est aussi une fausse finalité.

Nous reviendrons sur cette erreur si fréquente dans ’emploi du
raisonnement finaliste, sur cette confusion logique des causes effi-
cientes et des causes finales qui a empoisonné les sciences biologiques.
Aristote est peut-étre le seul naturaliste qui n’y soit pas tombé. Il

(r) On reste confondu en lisant, sous la plume d’un philosophe aussi réputé que
M. Meyerson, « qu’au point de vue de la stricte logique, tout ce qui est expliqué par la
fin se trouve par ld-méme soustrait a la recherche de la cause »; De Pexplication dans
les sciences, Paris 1927, p. 265.



46 ELIE GAGNERBIN

nous suffit pour Pinstant de souligner ce caractére de la finalité:
exigence d’un but formellement défini, a ’état de notion déterminée,
avant l’action.

2. La détermination d’un but par agent véritable — celui-la
méme qui agit dans la finalité directe, constructeur de la machine
dans la finalité indirecte — implique la possibilité d’un choix entre
plusieurs futurs. Il postule que le jeu des causes efficientes aurait
pu étre différent de ce qu’il est, et produire d’autres résultats, si ces
causes efficientes n’avaient pas été suscitées, orientées et coordon-
nées par une cause finale. Ainsi la finalité exclut la nécessité absolue,
elle suppose nécessairement que la réalité aurait pu étre différente
de ce qu’elle est. C’est 13, du point de vue de la méthode scientifique,
un postulat de premiére importance.

3. Puisque la fin est choisie par agent parmi d’autres possibles,
ce qui détermine le choix, c’est la valeur du but. Toute finalité
implique donc un jugement de valeur. La cause finale ne peut agir
que par attirance sur ’agent, elle est donc toujours considérée par
Iui comme un bien. Clest un postulat qu’Aristote avait fort exacte-
ment noté () et que les philosophes scolastiques ont mis en pleine
lumitre, mais qu'on a presque toujours oublié ou négligé depuis
lors.

Nous allons plus loin, en constatant qu’il suffit d’attribuer une
valeur 4 Veffet d’une cause mécanique, quel qu’il soit, pour que cet
effet prenne le caractére logique d’une cause finale 2. Et cela nous
révele la raison psychologique de la finalité inhérente a la notion
de vie, pour nous qui tenons instinctivement la vie pour un bien.

Nous pouvons nous en tenir 1 dans notre analyse ; le finalisme
implique bien d’autres postulats : celui de la liberté, celui de unité
essentielle de ’agent, etc. Nous ne cherchons pas a les épuiser. Ce
qui nous importe, c’est de voir s’ils sont compatibles avec les postu-
lats de la pensée scientifique.

1. La science postule le déterminisme, et ne peut exister sans

(1) «Ce n’est pas toute espéce de terme qui prétend étre une fin, c’est le meilleur»,
précise-t-il (Phys., 11, 194a). — (2) Les philosophes (Paul Janet, Boutroux,
combien d’autres) ont cherché le critére de la finalité ; on I'a cherché dans I'ap-
propriation au futur, dans I'unité essentielle de 'agent, etc. Aucun de ces critéres
ne résiste a analyse et, pour autant qu’ils signifient quelque chose, ils se raménent
a celui-ci : ce qui distingue un « but » d’un simple « effet » mécanique, c’est /a valeur
dont il est affecté. ‘



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 47

lui. Or nous avons vu que la finalité impliquait le choix d’un possible
parmi d’autres possibles. L’opposition est manifeste.

Mais cette opposition ne devient incompatibilité, n’engendre une
contradiction véritable, que si 'on admet un déterminisme absolu.
Or Paffirmation du déterminisme absolu dépasse les exigences comme
les possibilités de la science humaine.

Le déterminisme scientifique se limite & ceci: telles conditions,
tels antécédents étant donnés, il s’ensuivra nécessairement tels
effets. Dés que 'on dépasse cette affirmation, dés que ’on pose par
exemple : tout état des choses est la conséquence nécessaire de leur
état antéricur, et qu’on prétend étendre ce principe 4 Pinfini, on
commet une extrapolation qui sort du domaine de la science positive,

Avec ce déterminisme relatif, on voit sans peine que la finalité
n’est pas incompatible.

La finalité indirecte, d’abord, implique ce méme déterminisme.
Pour monter une machine qui remplisse tel but, il faut pouvoir
compter sur les lois de la mécanique. La finalité suppose seulement
qu’une autre machine aurait pu étre montée, pour produire autre
chose.

Quant a la finalité directe, ol Pagent choisit un but et agit en
conséquence, elle est compatible avec un déterminisme relatif puisque
la notion définie du but doit exister chez ’agent pour qu’il agisse.
La présence de cette notion fait partie de I’état antérieur qui
détermine P’action.

La finalité n’est donc pas radicalement incompatible avec le déter-
minisme scientifique, car un déterminisme absolu n’est plus scienti-
fique. Mais il est évident que le finalisme restreint le déterminisme,
et par la-méme se trouve en opposition avec la tendance de la pensée
scientifique.

2. Le positivisme n’est pas, a proprement parler, un postulat de
la science, mais c’en est une tendance essentielle. La vérité scienti-
fique implique la vérification : il faut qu’on puisse constater, et si
possible mesurer. Sans doute, chaque science admet des entités
incontrélables, mais elle ne les admet que provisoirement ; elle cherche
constamment soit a les vérifier, soit a les éliminer.

C’est ici, plus encore que pour le postulat du déterminisme, que se
marque l’opposition fonciere entre le raisonnement finaliste et la
pensée scientifique. Nous avons vu, la finalité est impossible 4 cons-
tater dans la nature, bien plus impossible encore 4 mesurer. Et



48 ELIE GAGNEBIN

cette notion de « valeur » qui s’attache 2 elle, répugne profondément
a la rigueur et a ’objectivité des méthodes scientifiques.

Cette notion est en effet purement anthropomorphique ; ce n’est
jamais que par analogie avec nous-mémes que nous portons un juge-
ment de valeur.

Dans les sciences qui s’appliquent a ’humanité : histoire, socio-
logie, économie politique, la notion de valeur, et par la-méme les
notions finalistes, trouvent une application légitime. Car chez ’homme
(méme si les psychologues nient Paction réelle des buts), la finalité
peut étre empiriquement constatée, et méme mesurée. Ce qu’on ne
peut déterminer de fagon positive, c’est la nature directe ou indirecte
de cette finalité. Mais on imagine trés bien qu’on puisse établir, par
exemple, que le salut de la patrie met en mouvement plus de forces
humaines que le désir de la richesse, ou le contraire. On congoit la
possibilité d’une échelle empirique des valeurs, et donc des causes
finales, un peu dans le genre de I’échelle des tremblements de terre
qu’avait proposée Forel. On congoit méme qu’on puisse I’établir
pour certains animaux. Mais sa légitimité dépendrait entiérement
du degré d’analogie qu’ils ont avec les hommes. Et comment juger
positivement de cette analogie ? Quel critere invoquer ? Ici encore,
toute réponse nous échappe.

Si les sciences humaines ont a juste titre gardé la notion de valeur,
les sciences physiques ont graduellement éliminée, et non sans
peine, en se dégageant de ’animisme universel d’Aristote ; elles ont
du méme coup éliminé le finalisme. C’est le point de départ de leur
développpement. Les sciences biologiques restent prises entre les
deux groupes. Elles constatent Paction de la finalité chez l'un de
leurs objets, chez ’homme ; en dehors de lui elles ne pourraient qu’y
inférer par une analogie toujours plus problématique, si cette notion
apportait une connaissance quelconque sur les étres qu’elles étudient.
Mais Paffirmation d’une finalité dans la nature, nous P’avons vu,
n’apprend rien a la biologie.

Les postulats de la finalité ne sont donc pas radicalement incom-
patibles avec ceux de la pensée scientifique. Mais tous les caractéres
du raisonnement finaliste le mettent en opposition avec les tendances
propres aux méthodes scientifiques. La science est une tentative,
jamais achevée mais toujours en progres, pour établir un systeme de
rapports invariables, mesurables et par la-méme vérifiables, entre
les éléments de l'univers. La finalité, c’est notre instinct le plus



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 49

inconscient qui Paffirme par la valeur qu’il attribue a la vie. Ce
sont deux ordres de pensée différents, complémentaires, toujours
unis mais en opposition constante dans ce qui veut étre, ce qui doit
étre la science de la vie.

9. Conclusions.

Nous pouvons maintenant revenir a notre question initiale et voir
ou git ’équivoque, en quoi elle est mal posée, o se cache le malen-
tendu.

- Les phénomenes de la vie sont-ils un complexe de réactions physi-
co-chimiques, ou bien exigent-ils pour étre expliqués une force parti-
culie¢re dont I’action aurait un caractére finaliste ?

L’équivoque porte sur ’idée d’explication. Expliquer, c’est rendre
clair a notre esprit, faire connaitre par les causes. Mais la notion de
cause elle-méme est anthropomorphique. Veut-on dire que nous ne
pouvons concevoir la vie que par analogie avec nous-mémes ? Alors
nous sommes d’accord. Veut-on dire qu’objectivement, en dehors de
notre fagon de Penvisager, la vie est ’effet d’une action finaliste ? Alors
nous n’en savons rien, et toute affirmation de ce genre se fonde sur
une solution, actuellement arbitraire, du probleme métaphysique.

La question, disions-nous, est mal posée. En effet, que signifie-t-
elle ? Pour qu’elle ait un sens précis, il faudrait savoir ce que sont les
phénomenes et les forces physico-chimiques. Or nous n’en savons
exactement rien. Qu’est-ce que ’affinité chimique ? Elle combine,
dans certaines conditions, et dans des proportions définies, ’hydro-
géne et Poxygéne. Et cette combinaison suffit pour transformer
toutes leurs propriétés, pour qu’ils deviennent un liquide, incombus-
tible, capable de dissoudre les sels, capable de s’y associer en molé-
cules de constitution, etc. De quelle nature est donc cette combi-
naison ? De nature électro-magnétique ? Mais qu’est-ce que la force
électrique ? Voici sur une table du zinc, du charbon et un pot d’eau
salée. Ils ne dégagent aucune force. Mettons-les en contact, et I’énergie
électrique se manifeste, capable d’allumer une lampe, d’actionner
une sonnette. Dira-t-on que Passemblage de ces corps forme un
organisme jouissant d’une force particuliere ? Comment savons-nous
que cette énergie préexistait en eux ?

De méme, nous voyons un certain assemblage d’albuminoides,
dont nous connaissons mal la composition, avec une structure que
nous soupgonnons a peine, exécuter des actes dont sont incapables

REV. DE THEOL, ET DE PHIL. — N. ., t. X1X (N© 78, 1931). 4



50 ELIE GAGNEBIN

ses éléments. Comment prétendre que la force de cet organisme est
une énergie absolument spéciale, de nature absolument différente des
forces chimiques ? Et comment prétendre qu’elle n’est rien d’autre
que la résultante de ces forces chimiques, dont nous ignorons presque
tout ? La physique des solides et des corps visqueux est pleine de
mysteres, la théorie n’en peut méme pas étre esquissée. Quant 2 la
chimie des protéines et des colloides, c’est a peine si elle commence
a dégager quelques lois.

Est-ce a dire que notre question initiale soit absurde, absurdes
par conséquent les réponses que lui donnent mécanistes et finalistes ?

Sous forme de theses absolues et exclusives, trés certainement elles
sont absurdes ; elles n’ont simplement aucun sens, puisque le terme
de «réactions physico-chimiques» reste relatif aux progrés de la
physique et de la chimie. Mais ce n’est pas comme theses qu’il faut
les envisager, c’est comme hypothe¢ses de travail, comme méthodes
de recherche, comme points de vue dans ’étude des phénomenes de
la vie. Alors elles prennent leur vraie signification, leur valeur, leur
légitimité, 'une et lautre. Alors aussi, bien qu’opposées, elles ne
sont pas incompatibles.

L’hypothese finaliste est un principe de découverte, comme Paffir-
mait Kant. Un physiologiste qui étudie la rate se demande a quoi elle
sert, et aucune théorie mécaniste n’empéchera qu’il ait raison,
méme sile résultat de sa recherche devait étre négatif. Il1n’est jamais
vain de se demander a quoi sert un organe chez un étre vivant. Méme
a quoi sert la queue des lapins ou la plume frisée du croupion des
canards. Cela peut aboutir, qui sait, 4 des constatations insoup-
gonnées. En tant que question qu’on pose a la nature, le finalisme
n’est pas une hypothese inutile.

Hypotheése nuisible et néfaste, répondront les mécanistes. C’est
un produit de la raison paresseuse, disait Schelling, et Bacon affir-
mait déja : « L’habitude de chercher des causes finales dans la phy-
sique en a chassé et comme banni les causes physiques». Histori-
quement, en fait, c’est parfaitement vrai; mais la faute en est a une
méprise constamment renouvelée depuis la décadence de la philo-
sophie scolastique, a un emploi vicieux du raisonnement finaliste,
comme nous le verrons tout a ’heure. Le produit de la raison pares-
seuse, c’est presque toujours un finalisme dénaturé. Et il reste qu’en
droit, dans les sciences biologiques, la question finaliste est toujours
légitime.



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 51

Pour sa réponse, nous avons vu ce qu’il faut en penser. On peut
bien, dans beaucoup de cas, déterminer des « buts» hypothétiques,
définir a quoi sert la glande thyroide, préciser le réle de ’appareil
digestif et du systéme nerveux, mais on ne peut savoir si ces fonctions
sont réellement des causes finales, on ne peut leur assigner aucune
action. | ' |

La 1légitimité du point de vue mécaniste, il n’est pas besoin de
Pétablir, elle saute aux yeux. Les plus remarquables découvertes des
sciences biologiques ont été faites, incontestablement, en cherchant
a réduire les phénomenes de la vie 4 des réactions chimiques connues,
mesurables, vérifiables. Mais quand les biologues mécanistes pensent
pouvoir éliminer toute notion téléologique de leurs raisonnements,
ils s’illusionnent avec une grande naiveté. Et s’ils prétendent a la
vérité absolue de leur hypothese, ils la rendent simplement absurde.

Sans doute, les hommes de science ont besoin d’une foi; aucune
action n’est humainement possible sans ce moteur. Et tout naturel-
lement c’est leur hypothese de travail qu’ils ont tendance a pousser
a I’absolu. Le point de vue qu’ils adoptent, déterminisme, mécanisme
ou finalisme, ils le considérent volontiers comme la conclusion géné-
rale de nos connaissances. Le plus souvent, sans méme s’en aperce-
voir. Lorsque M. Rabaud écrit: «La généralité du déterminisme
s’impose comme un fait» 0, il n’a pas Pair de se douter qu’il érige
en vérité métaphysique ’hypothése dont il part. Cette illusion est
psychologiquement fort compréhensible, ce n’en est pas moins une
illusion. Aucune théorie scientifique ne peut étre étendue a ’ensem-
ble des choses et poussée telle quelle sur le plan philosophique sans
se dénaturer et devenir absurde en méme temps qu’exclusive.

Le malentendu provient donc, pour une trés grande part, de la
tendance, souvent inconsciente, de beaucoup de naturalistes, a ériger
en doctrine d’ordre philosophique, en affirmations absolues, les
postulats ou les hypotheses qui sont 4 la base de leur science.

I1 provient aussi de la forme de la question qui affronte mécanistes
et finalistes ; cette forme semble précise, mais la notion de «forces
physico-chimiques » ne peut y étre précisée, et le terme d’« explica-
tion» y contient une équivoque, en identifiant de fagon arbitraire
les nécessités de notre esprit avec ’ordre des choses.

Ces trois éléments de confusion, comme on voit, ont la méme
origine, 'oubli de la relativité essentielle de toutes nos sciences.

(1) E. RaBauD, Eléments de biologie générale, Paris 1920, Préface p. xI.



52 . ELIE GAGNEBIN

Le malentendu éclairci, ’opposition fonciére n’en subsiste pas
moins, dans les sciences biologiques, entre leurs tendances positives
et la notion de finalité. Mais nous espérons avoir mieux défini sa
portée et sa véritable signification.

Hypothése inutile parce qu’elle ne nous apprend rien, hypothése
nécessaire parce que liée dans notre esprit a la notion méme de vie,
hypothese légitime lorsqu’elle se borne a4 poser des questions, hypo-
these néfaste lorsqu’elle prétend y répondre, voila le réle que joue
dans les sciences biologiques la notion de finalité. Nous ne pouvons
savoir si la vie est réellement une cause finale, et la valeur que nous
lui attribuons d’instinct en fait automatiquement une cause finale,
car il suffit d’une notion de valeur pour faire d’un résultat un but.

Illusion ? nous n’en savons rien ; nécessité de notre représentation,
c’est tout ce que nous pouvons dire. Par un tout autre chemin, et
certes sans I’avoir cherché, c’est la solution de Kant que nous retrou-
vons au terme de notre analyse, avec cette notion de « valeur» en
plus, qui nous en fait comprendre la raison.

Dans tout essai d’explication des phénomenes biologiques, dans
toute théorie sur les étres vivants, nous retrouverons la finalité, avec
son caractere hypothétique, invérifiable, fuyant, complémentaire
aux causes efficientes que les découvertes multiplient. Hote indésira-
ble et qu’on ne peut chasser.

Il faut tout au moins ’empécher de nuire.

Il est incontestable, dans I’histoire des sciences, que le recours
a la finalité a toujours détourné de la wvéritable recherche. La cause
finale étant la «cause des causes », pour Aristote et pour les scolas-
tiques, il suffisait de I’avoir invoquée (et comme elle est invérifiable
ce n’est pas grande peine) pour que Pesprit fiit satisfait ; les autres
causes, matérielles et efficientes — la cause formelle se confond
souvent avec la cause finale — étaient abandonnées aux investiga-
tions du vulgaire. Nous avons vu renaitre cet état d’esprit avec les
darwinistes. La nature méme de la notion de finalité, sans aucun
doute, y préte, et nous avons vu comment. Mais nous avons constaté
aussi, a propos de Lamarck et de Darwin, que c’est Pemploi vicieux
du raisonnement finaliste qui porte les plus malheureuses confusions
dans les théories biologiques. Comme tout mode de raisonnement,
le finalisme a ses caractéres propres, ses lois logiques, inhérentes a



FINALITE ET SCIENCES BIOLOGIQUES 53

sa nature conceptuelle. Et c’est la méconnaissance de ces lois que
Pon retrouve a l’origine de la plupart des fausses explications qui
ont empesté si souvent les sciences de la nature. Ces lois sont sim-
ples ; elles ne sont pas arbitraires ; il suffit de réfléchir sur la nature
du raisonnement finaliste pour les reconnaitre ; ’analyse que nous
en avons faite plus haut nous permet de les rappeler bri¢vement.

D’abord, I’action de la cause finale ne peut en aucune fagon rem-
placer celle des causes efficientes. Si je décide de gravir telle mon-
tagne, cette décision ne me dispense d’aucun des pas qui doivent
m’y porter ; elle les déclenche et les dirige, mais elle ne les supplée
pas. Cest d’une évidence enfantine, mais constamment oubliée. On
pense que c’est insuffisance des causes efficientes qui nécessite la
finalité ; on met sur le méme rang Pexplication finaliste et 'expli-
cation mécaniste, ou ’on croit qu’elles s’excluent. C’est cette confu-
sion qui fait du finalisme un oreiller de paresse.

Enfin, action téléologique exige un but formellement déterminé,
a D’état de notion, avant Paction. Si je ne me décide pas a gravir
telle montagne, je resterai dans la vallée comme I’4ne de Buridan.
L’oubli de cette condition est plus fréquent encore que celui de la
précédente, mais il y ramene forcément. Cest ’origine de toutes
ces tendances indéterminées, tendance a ’adaptation, tendance a la
variation, etc., qui ne sont jamais qu’un nom finaliste donné a un
ensemble de causes efficientes qui nous échappent. On croit avoir
expliqué, nommé une cause, on n’a fait que masquer d’une étiquette
notre ignorance. Tout finalisme indéterminé correspond a une confu-
sion logique des causes finales et des causes efficientes, et c’est cette
confusion qui a jeté tant de naturalistes et de philosophes dans
Perreur. La doctrine d’Aristote, avec ses formes spécifiques absolu-
ment fixes et déterminées, est la seule qui ait échappé a cet écueil,
la seule ou la finalité s’applique avec justesse, en pleine conformité
avec sa nature conceptuelle. C’est pourquoi beaucoup de finalistes
contemporains tentent, vainement et paradoxalement, d’y revenir.
Dans les autres théories biologiques, o I’on retrouve toujours le
finalisme, il est toujours plus ou moins dénaturé, subreptice, souvent
inconscient. Il en est d’autant plus dangereux. Nettement souligné
et correctement appliqué, il serait moins redoutable.

Il se trouve pourtant des philosophes pour défendre une « finalité
sans but » et la proposer comme remeéde au malaise des sciences bio-
logiques. Nous voyons clairement, au contraire, que c’est la finalité



54 ELIE GAGNEBIN

sans buts déterminés qui a empoisonné ces sciences, et que la seule
solution pour elles est une « finalité sans action ».

Il reste que la finalité, en elle-méme, puisque nous ne pouvons
ni en connaitre ’effet ni en bannir I’idée, sera toujours un principe
d’opposition dans la biologie. La science positive, pour rester rigou-
reuse et garder sa valeur, doit chercher constamment a I’éliminer, a
réduire sa portée. Méme si I’on pouvait prouver la finalité métaphy-
sique de P'univers et de la vie, cette notion qui n’est vérifiable en
aucun cas particulier, dont Paction échappe a toute détermination |
et 4 toute mesure, ne trouvera jamais droit de cité dans les méthodes
scientifiques. Mais la nature méme de notre esprit humain, malgré
tout, nous I'impose. Les naturalistes ne doivent pas s’illusionner
la-dessus :1a finalité est un ennemi qu’ils n’arriveront jamais a chasser
entiérement de leur domaine. Et ce n’est pas en fermant les yeux sur
lui, en proclamant sa défaite, qu’ils pourront le surmonter. Il vaut
mieux regarder les difficultés en face. La science est en lutte perpé-
tuelle contre ’anthropomorphisme. Mais ’homme est lui-méme un
produit de la nature, et les exigences de son esprit ne peuvent étre,
pour le naturaliste, négligeables. Il faut, au contraire, le reconnaitre
ouvertement, pour laisser aux théories scientifiques la relativité
qu’elles comportent : parce que nous sommes des étres vivants, la
science de la vie ne peut devenir entierement inhumaine.

Elie GAGNEBIN.



	La finalité dans les sciences biologiques

