
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 78

Artikel: La finalité dans les sciences biologiques

Autor: Gagnebin, Elie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380192

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380192
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA FINALITE
DANS LES SCIENCES BIOLOGIQUES

i. Mécanistes et finalistes.

ha notion de finalité a toujours été une pierre d'achoppement
dans les sciences biologiques. D'une part la forme déterministe où
tend n'importe quelle science positive semble exclure des raisonnements

l'idée d'un but, d'une fin, comme force agissante. D'autre part,
il semble impossible, dès que l'on envisage un être vivant, d'éliminer
cette idée finaliste. De sorte qu'on peut se demander si la notion
même de « sciences biologiques positives » ne contient pas une
contradiction.

Pourtant ces sciences existent et se développent ; elles se

développent même prodigieusement. Une grande incertitude y subsiste

néanmoins, tout au fond, et divise les naturalistes en deux camps
opposés : mécanistes et finalistes.

Pour les premiers, seules des causes « mécaniques » agissent dans

la nature. Ces causes, infiniment multiples et complexes, ont des

effets, des résultats ; mais l'idée que ces résultats, avant d'être
réalisés, puissent avoir une action sur les causes, qu'un but puisse
déterminer réellement le développement d'un phénomène, leur
semble absurde. Ce ne peut être qu'une illusion anthropomorphique
grossière, qui veut attribuer à la nature notre forme d'activité
humaine, régie (en apparence du moins) par des aspirations et des projets.

Pour les seconds, la finalité de la nature vivante est un fait évident,
et c'est fermer les yeux volontairement sur son caractère principal
que le vouloir nier : si les animaux ont des pattes, c'est pour marcher,
des ailes, c'est pour voler, et ces fonctions régissent vraiment la

KF.V. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (n° 78, I931). 2



18 ELIE GAGNEBIN

structure des organes. Que la science soit déterministe si elle peut ;

elle doit avant tout être vraie, constater la réalité et y adapter ses

explications.Outre les causes mécaniques,'qui réalisent lesphénomènes,
il faut donc admettre l'action des causes finales, qui coordonnent les

premières et les orientent vers un but ou dans une direction.

Les arguments, de part et d'autre, ne manquent pas de force.
Les finalistes n'ont point de peine à montrer l'insuffisance de la thèse

mécaniste pour expliquer le monde vivant. Peut-on, par exemple,
rendre compte du développement embryonnaire d'un organe comme

l'œil, par le seul jeu de forces physico-chimiques? Chacun connaît
les pages magnifiques où M. Bergson compare l'œil des vertébrés à

celui des mollusques et démontre l'incapacité radicale des

interprétations mécanistes à expliquer leur similitude (l>.

Dans son remarquable ouvrage sur L'adaptation G), M. L. Cuénot

décrit en détail, chez des insectes, des mollusques, certains ajustements

réciproques de parties indépendantes, qui manifestement

sont faites l'une pour l'autre : le bouton-pression qui ferme la cavité

palléale des seiches et des calmars, celui qui attache, chez les hémiptères

aquatiques, les hémélytres au thorax ; les rainures et les rails

qui dirigent le sabre des sauterelles, l'aiguillon des fourmis, etc.
Aucune théorie mécaniste n'est capable de rendre compte de ces faits.

Et qu'en sera-t-il dans l'étude de l'instinct des insectes J.-H. Fabre
a montré avec quelle subtile minutie certains hyménoptères
paralysent leur proie vivante pour la nourriture de petits qu'ils ne verront
jamais. De seules réactions mécaniques pourraient-elles provoquer
des mouvements si complexes et si bien coordonnés? N'est-on pas
forcé d'admettre, chez la mère, une obscure prévision de cette
génération à venir, dont les besoins dirigent inconsciemment ses actes?

Il n'est même pas nécessaire d'aller chercher des cas exceptionnels.
Les plus élémentaires manifestations d'une cellule vivante échappent
aux explications purement mécaniques. L'assimilation, la
reproduction sont des phénomènes non seulement particuliers aux êtres

vivants, mais qui nécessitent une coordination des forces, pour
la conservation de la vie. Bien plus, si l'on voulait proscrire toute
idée de finalité, il faudrait s'interdire les termes d'appareil digestif,

(i) Henri Bergson, L'évolution créatrice, p. 57 ss. Voir aussi Paul Janet, Les

causes finales, Paris 1876, p. 83. — (2) L. Cuénot, L'adaptation, Paris 1925, p.
265-299, les coaptations.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 19

d'organes de locomotion, etc. La biologie resterait-elle possible? En
fait, chez les plus farouches adversaires du finalisme, on trouve à

chaque page des raisonnements, des expressions, qui impliquent, le

plus souvent sans même qu'ils s'en doutent, la notion de finalité.

Les naturalistes mécanistes ne se laissent pas troubler par ces

arguments. Sans doute, répondront-ils, nous ne pouvons expliquer
le développement embryonnaire de l'œil, ni l'instinct des insectes,
ni même l'assimilation protoplasmique par des réactions chimiques
et physiques. Mais c'est que la chimie biologique est encore dans

l'enfance : il n'y a pas un siècle qu'on la pratique avec méthode.

Cependant, l'histoire de cette science si jeune est faite d'une série

de victoires sur les préjugés finalistes. Il y a cent ans, savants et
philosophes croyaient la chimie absolument incapable de fabriquer
des substances organiques ; espérer le contraire semblait absurde. Et
voilà qu'en 1828 Wœhler réalise, à son propre étonnement, la
production artificielle de l'urée. Plus tard on prétendra que ces corps
organiques fabriqués diffèrent essentiellement de ceux qu'élabore la

vie, par leurs propriétés optiques entre autres, leur inactivité de

polarisation. Les découvertes de Berthelot ont bientôt renversé cette
barrière. Et qui aurait cru, avant le vingtième siècle, que l'action
d'un spermatozoïde vivant sur un ovule, que la fécondation, pourrait
être remplacée par de simples réactions chimiques? C'est pourtant,
comme chacun sait, ce que Jacques Lœb a réalisé.

Les instincts même, ce qu'il y a de plus psychique chez les animaux,
Lœb, Bohn G)} bien d'autres expérimentateurs, ont pu montrer qu'ils
étaient sous la dépendance rigoureuse d'agents physico-chimiques.
Il ne s'agit encore, sans doute, que d'instincts très simples ; mais

entre eux et les plus complexes, il n'y a qu'une différence de degré.
Les explications mécanistes sont évidemment incomplètes, au

moins sont-elles positives : on peut les contrôler, les vérifier. Qu'y
ajoute l'invocation d'une cause finale, si ce n'est un élément purement

verbal, qui donne l'illusion du savoir? Si je dis que l'œil est
fait pour voir, et que ce but préside à la coordination de ses parties,
son développement est-il mieux expliqué? Cela ne fait que masquer
notre ignorance et tromper notre soif. Dès que l'on a découvert le mé-

(1) Voir entre autres : J. Lœb, La conception mécanique de la vie, trad. H. Mouton
(Nouv. coll. scient.), Paris 1914, et G. Bohn et A. Drzewina, La chimie et la vie

(Bibl. de philos, scient.), Paris 1920.



20 ELIE GAGNEBIN

canisme d'un phénomène, dès que Pon a déterminé ses véritables causes

efficientes, le finalisme qu'on supposait auparavant paraît puéril.
Le langage finaliste peut être commode pour décrire les phénomènes

naturels ; mais c'est là une commodité dangereuse, qui nous
fait prendre pour réelles nos imaginations et nous écarte de la
véritable recherche.

Les philosophes sont aussi partagés que les naturalistes sur la
question de la finalité de la nature.

Kant, qui veut pousser la recherche mécaniste aussi loin que
possible, reconnaît qu'elle devient insuffisante devant les phénomènes
de la vie. Notre raison est radicalement incapable de les comprendre,
même «le moindre brin d'herbe », sans invoquer un principe finaliste.
Et il serait absurde, dit-il, d'espérer l'intervention d'un nouveau
Newton pour expliquer les phénomènes vitaux par des causes purement

mécaniques G).

Sur ce sujet, Boutroux arrive à des conclusions semblables : dans

les êtres vivants, quelque chose se dérobe à l'explication mécaniste,
et « il semble bien que ce soit un principe de finalité inhérent, malgré

tout, au phénomène vital le plus élémentaire » G).

Les philosophes de tradition scolastique vont beaucoup plus loin
encore. Pour eux la validité du finalisme ne se limite pas aux actions
de la vie, mais s'applique à tout mouvement quel qu'il soit. Le principe

de finalité est un principe premier de la raison, impliqué par la
notion même de cause. En effet, diront-ils, une cause n'agit qu'en

provoquant chez un sujet un mouvement déterminé, c'est-à-dire
tendant vers un terme ; et c'est ce terme qui détermine le mouvement

et l'action.
Dans une étude récente, M. Roland Dalbiez G) reprend cette thèse

et définit la finalité comme « la préordination de la puissance à l'acte ».

La notion de puissance s'impose à notre esprit, remarque-t-il, dès

que nous admettons la réalité du mouvement ; et nous ne concevons
la puissance que préordonnée à l'acte. Qu'un atome bouge, et l'on
est « contraint de poser un minimum de préordination, celle de

l'atome à la localisation et au changement de localisation ». Il n'y a

(i) Kant, Kritik der Urteilskraft, spécialement les §§ 70, 74, 76, 77. — (2) E.

Boutroux, De l'idée de loi naturelle dans la science et la philosophie contemporaines,

p .75. — (3) In Le transformisme, par L. Cuénot, R. Dalbiez, E. Gagnebin, etc., Paris

.1927; cf. cette Revue, 1928, p. 231 ss.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 21

donc « d'autre moyen de nier la finalité que de nier le changement » ;

« pour nier absolument la finalité, il faut professer l'immobilisme pur».
Mais il ne manque pas non plus de philosophes pour s'opposer aux

doctrines finalistes. Descartes n'a pu donner à la recherche
scientifique une impulsion si prodigieuse qu'en s'interdisant tout recours

aux causes finales. Et l'on sait avec quel dédain Spinoza parle de

« Pétonnement imbécile » qui fait croire aux hommes, dans leur
ignorance des causes mécaniques, à la finalité.

A la démonstration des auteurs scolastiques, on opposera que la

façon dont notre esprit conçoit les choses ne correspond pas
nécessairement à la façon dont elles se passent en dehors de nous ; si même

il était certain que nous ne pouvons concevoir la puissance que par
rapport à l'acte, on ne pourrait pas conclure de cette représentation
de notre esprit à la finalité réelle de l'univers. C'est précisément le
défaut du finalisme, d'être une vision anthropomorphique du monde

et de lui attribuer notre mode d'agir. A quelles absurdités cette
méthode conduit, il suffit de rappeler Bernardin de Saint-Pierre, ou
plus près de nous certains auteurs darwinistes, pour être édifié.

La finalité de la nature ne serait qu'une antique et néfaste illusion.

La question se pose donc sous cette forme :

Les phénomènes de la vie sont-ils un complexe de réactions
physicochimiques, ou bien exigent-ils pour être expliqués une force particulière
dont l'action aurait un caractère finaliste?

Les raisons des finalistes, en somme, consistent soit à invoque ries
nécessités de notre représentation, soit à constater l'insuffisance des

explications mécanistes. Celles des mécanistes, à dénoncer les dangers d'un
verbalisme anthropomorphique, en montrant que c'est dans la mesure
où elles s'en dégagent que les sciences progressent vers la vérité.

Il nous semble qu'un malentendu se cache dans ce débat, que la

question est mal posée et contient une équivoque. Peut-être une
analyse nouvelle pourra-t-elle contribuer à Péclaircir G).

Pour nous fonder sur des données précises, nous commencerons par
examiner le rôle que la notion de finalité a pris dans les grandes
théories biologiques, comment elle s'y applique, et les confusions

auxquelles elle a donné lieu.

(1) Un bref article sur le même sujet, intitulé Le raisonnement finaliste en
biologie, a paru dans la revue Scienba (nov. 1930). Une étude un peu plus développée
doit paraître dans les Cahiers de philosophie de la nature (Paris, Vrin).



22 ELIE GAGNEBIN

II. Le finalisme formel d'Aristote.

La philosophie d'Aristote est incontestablement l'origine de toutes
nos idées sur la finalité. Il a défini le premier, d'une façon systématique,

la théorie des causes et particulièrement celle des causes finalesG).

La fin, pour Aristote, c'est en vue de quoi on agit ; ce n'est pas
nécessairement, ce n'est même jamais exactement le résultat de l'action,
c'en est le but. La fin est donc un bien, vers lequel on tend. Et c'est

une cause effective, l'une des quatre causes qui font des êtres ce qu'ils
sont.

Ces causes, notons-le, sont définies par Aristote d'après l'activité
humaine surtout. Pour que tel bâtiment existe, il faut que le

constructeur, « l'agent », en ait eu l'intention (cause finale), conçu le plan
(cause formelle), acquis les pierres (cause matérielle) et qu'il ait
accompli les mouvements nécessaires à l'édifier (cause efficiente).

De ces quatre causes, la cause finale est la plus importante, car
souvent elle comprend la cause formelle, elle détermine et dirige la

cause efficiente, elle est enfin la véritable cause de la matière. La
nature agit en vue d'une fin, ce qui implique qu'elle possède la notion
du but à atteindre avant que ce but soit accompli.

La nature tend à réaliser des formes, qui composent une hiérarchie
depuis les quatre éléments jusqu'à l'homme, minéraux, Végétaux et
animaux. Chaque espèce est déterminée par sa forme propre. Mais

ces formes ne se réalisent jamais dans toute leur perfection ; car
la matière, par quoi la nature les réalise, est dans son essence un
principe purement indéterminé, en puissance de devenir n'importe
quoi, mais incapable d'être jamais entièrement actualisée. Les
formes sont donc les fins de la nature G), qui agit en vue de leur
réalisation. Tout comme nous ajustons pierre sur pierre pour construire
une maison dont nous avons conçu le plan.

(1) Dans sa Physique, livre II, principalement aux chapitres 3, 7, 8 et 9. Je cite
la traduction de Carteron, Collection Guillaume Budé, 1926. Pour de plus amples
développemeuts, voir la belle étude de M. Werner, dans le même volume. — (2) Par
le terme de « nature », Aristote désigne à la fois la force, le principe qui effectue et
maintient l'organisation de la matière pour réaliser les formes (à ce point de vue il
l'oppose à l'art), et ces formes elles-mêmes, qui sont la nature des êtres. Sous cet

aspect la nature est cause finale ; et comme, dans la doctrine d'Aristote, la cause
finale agit effectivement, on voit que ces deux sens du mot « nature » en définitive
se confondent. Mais ce n'est pas sans causer quelques confusions ; un objet fabriqué,

lit, manteau ou statue, n'existe pas par nature et pourtant il a, comme tout être,
une essence, une nature.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 23

Seulement la nature ne « délibère » pas pour agir, comme le font
les hommes. On peut du reste agir en vue d'une fin sans délibérer.
Et la nature, pas plus que l'art, n'est infaillible ; elle doit compter
avec la résistance de la matière, d'où les monstres, qui sont des

« erreurs de la finalité ».

Il reste que « la nature part de la notion et de la définition » de

chaque forme spécifique, pour la réaliser G) ; et cette forme exigeant
telles et telles combinaisons de matière, la nature exécutera ces
combinaisons indispensables. La forme sera donc l'une des causes de ces

combinaisons, la cause formelle unie à la cause finale, la plus
importante, celle dont dépendent les autres.

Cette doctrine aristotélicienne, où la nature agit comme un homme,
nous semble aujourd'hui quelque peu puérile. Il faut reconnaître

pourtant qu'elle est d'une clarté et d'une cohérence parfaites.
Cette théorie suppose donc, de toute nécessité, que les espèces

animales, végétales et minérales, sont déterminées par des formes
absolument fixes, préexistantes à leur réalisation par la matière.
Etant en effet causes finales, les formes préexistent nécessairement,
à l'état de notions bien arrêtées, à leur accomplissement.

On sait comment Linné, par ses admirables travaux de

systématique, a étayé et précisé cette notion d'espèces fixes. « Il existe

autant d'espèces différentes que de formes différentes créées au

commencement par l'Etre infini », déclarait-il. Et comment la
grande autorité de Cuvier a imposé cette thèse aux naturalistes

jusqu'au milieu du dix-neuvième siècle.

Mais c'est là une idée qu'il est entièrement impossible d'admettre
de nos jours, depuis que l'on connaît un peu l'histoire des êtres

vivants. Cuvier, en fondant la paléontologie, l'a ruinée sans le vouloir.
Des naturalistes les plus opposés, aujourd'hui, aux théories
transformistes, aucun ne pourrait la soutenir avec rigueur.

En effet, l'histoire des animaux et des plantes fossiles, que dans

certains cas on arrive à établir avec une grande exactitude, nous

impose la conclusion que les espèces vivantes, comme les individus,
naissent les unes des autres. On ignore encore presqu'entièrement les

causes, les lois, le mécanisme de cette évolution, mais sa réalité ne

peut, véritablement et quoi qu'on en ait dit, être sérieusement
contestée. Les espèces, les genres, les ordres, en quoi l'on classe les êtres

(1) Cf. la phrase qui chevauche sur les p. 200a et zoob.



2 4 ELIE GAGNEBIN

organisés, ne sont pas des formes fixes. Cela ne veut pas dire que ces

termes sont purement conventionnels et artificiels, comme on l'a cru.
Ces groupes ont exactement le même genre de réalité que les familles
humaines, qui existent évidemment, mais ne peuvent être ni définies,
ni fixées, ni caractérisées absolument. Sans doute cette variation des

espèces est très lente, la moindre exige des millions d'années, elle

échappe aux expériences de laboratoire, mais elle n'en est pas moins
certaine G). Ainsi, ces espèces passagères ne peuvent pas être
considérées comme la réalisation de formes fixes, déterminées à l'avance
et dont la notion serait cause de l'accomplissement. Il ne peut donc

plus être question d'admettre la théorie d'Aristote sur la finalité
formelle de la nature.

Certains naturalistes contemporains, Driesch, Vialleton, Remy
Collin, ont repris ces termes de « forme » ou d'« entelechie » du
vocabulaire aristotélicien ; mais ils ne leur confèrent plus qu'un sens

vague et mal déterminé. C'est le « principe vital » qui coordonne les

actions physico-chimiques et physiologiques en chaque être vivant.
C'est donc, sous le même mot, une notion toute différente de celle

d'Aristote, pour qui chaque forme spécifique est nécessairement et
essentiellement distincte de toutes les autres, autant qu'un bateau

est distinct d'une maison ; chacune exigeant et causant un
arrangement spécial des matériaux — qui peut être plus ou moins réussi

ou manqué dans sa réalisation, mais dont la notion est complètement
déterminée d'avance.

La notion aristotélicienne de la forme créatrice peut rendre des

services comme image, pour décrire les phénomènes du développement

embryogénique qui tendent à réaliser l'adulte ; par rapport à

la vitesse de l'ontogenèse, la variation des espèces est en effet d'une
lenteur qu'on pourrait, en première approximation, assimiler à la
fixité. Mais c'est une image inadéquate. Car pour être lente, la
variation des espèces n'en est pas moins réelle, et suffit à ruiner la
théorie d'Aristote pour qui chaque type spécifique devrait être
entièrement prédéterminé et d'une fixité absolue.

D'autre part, certains philosophes conservent aussi ce terme de

« forme » ou de « nature spécifique », mais en lui donnant une tout
autre extension qu'Aristote. Ils distinguent alors l'espèce au sens

philosophique, qui serait une essence immuable, prédéterminée, de

(i) Cf. Elie Gagnebin, Le transformisme et la paléontologie, in Le transformisme,
Paris 1927.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 25

l'espèce au sens biologique ou taxonomique, dont la valeur et la
constance seraient à discuter. Le type immuable, dont les êtres corporels ne

nous offrent que des signes et dont les vrais caractères essentiels nous
sont cachés par la matière, serait représenté chez les animaux par le

plan d'organisation qui détermine les ordres, ou les classes, les

embranchements ou même peut-être l'ensemble du règne animal à

l'exception de l'homme. Nous ne discuterons pas ici cette théorie

philosophique G); qui nous semble une simple échappatoire devant
le fait de l'évolution. Nous ferons seulement remarquer que ce

compromis, bien loin de sauver la doctrine aristotélicienne, la rend
inefficace et rouvre le problème qu'elle voulait résoudre. Car si l'on
admet, par exemple, que c'est le type d'organisation de l'ordre des

rongeurs qui représente leur forme spécifique, on expliquera bien que
le germe d'un lapin se développe en un rongeur, mais il restera purement

accidentel que cet embryon devienne un lapin plutôt qu'un
cobaye ou un écureuil. La stabilité relative des espèces linnéennes
devient incompréhensible. Aristote eût sans nul doute repoussé avec
force cette corruption de sa doctrine de naturaliste philosophe.

La théorie d'Aristote est rigoureuse, et la notion de forme spécifique
absolument fixe, applicable à tous les êtres dont les différences ont
quelque constance, en est le pivot nécessaire ; si elle tombe, c'est

toute son hypothèse qui s'écroule. On pourrait être tenté, actuellement,

de l'appliquer aux formes cristallines des minéraux, qui
sont fixes et spécifiques, mais il est fallacieux de l'invoquer au sujet
des êtres vivants. Aristote a pu se fonder sur la notion des espèces

fixes, des formes parfaitement définies avant leur réalisation, parce
qu'il ignorait tout de l'histoire du monde organique. Mais nous ne

saurions aujourd'hui fermer les yeux sur elle. Si notre esprit, pour
atteindre quelque degré de vérité, doit plier au réel les constructions

théoriques qu'il édifie, il nous est devenu impossible d'admettre la
fixité et la préexistence des formes spécifiques du monde organisé,
impossible donc de tenir pour vraie la théorie aristotélicienne de la
finalité de la nature.

C'est pourtant, nous le verrons, la seule doctrine biologique où

(f) L. Vialleton a cependant écrit tout un ouvrage, d'autre part très remarquable
(L'origine des êtres vivants, Paris 1929), pour tenter l'application de ces idées au
règne animal. Mais ses efforts pour distinguer essentiellement l'espèce, variable,
du type d'organisation qui serait fixe, n'arrivent qu'à montrer combien cette
distinction est fragile et arbitraire. Sa notion de « type concret » est simplement
contradictoire dans les termes.



26 ELIE GAGNEBIN

la notion de finalité soit vraiment à sa place, où elle soit logiquement
cohérente et légitime.

III. Le finalisme indirect de Lamarck.

C'est Lamarck, chacun le sait, et Darwin, qui ont reconnu puis
imposé nos idées actuelles sur la vraie nature, passagère et variable,
des espèces animales ou végétales.

Aussi a-t-on fait de Lamarck, dès que ses travaux ont été répandus,
le grand négateur de toute idée finaliste. Parmi les propositions où il
résume l'œuvre de Lamarck, Haeckel cite la suivante : « La vie n'est

qu'un phénomène physique. Tous les phénomènes vitaux sont dus

à des causes mécaniques, soit physiques, soit chimiques, ayant leur
raison d'être dans la construction de la matière organique » G). Et Le

Dantec, dans sa préface à un volume d'Oeuvres choisies de Lamarck G)

lui attribue cette thèse : « toutes les manifestations observées chez les

êtres vivants s'expliquent complètement par le seul jeu des éléments

matériels qui les composent ».

Si l'on consulte, au contraire, les écrits mêmes de Lamarck, la

Philosophie zoologique, l'Introduction à l'Histoire naturelle des

animaux sans vertèbres, on les trouve tout imprégnés de finalité.
Lamarck professe nettement l'existence d'une Volonté suprême,

puissance intelligente et sans bornes, créatrice du monde ; et ce n'est

que son « mode d'exécution » qu'il discute. La vie est pour lui une
« force particulière » de la nature, et sa notion de nature est assez

voisine de celle d'Aristote. Seulement la nature n'est qu'une création
de la volonté suprême ; elle-même est une force aveugle, sans intention,

ni but, ni volonté propre, et assujettie à des lois. Force
immatérielle, active cependant, agissant sur les corps pour les modifier (et
c'est ces modifications qui nous en révèlent l'existence), force effective

qui ne crée pas le mouvement mais le dirige, suivant des lois
immuables. Ce que nous prenons pour des « buts de la nature » ne sont

que des apparences ; ils ne sont pour elle que l'effet d'une nécessité,

imposée par une puissance supérieure.
Ce n'est donc pas, comme Aristote, le hasard que Lamarck oppose

au finalisme de la nature, c'est la nécessité de ses lois G).

(i) E. H^ckel, Histoire de la création naturelle, 1868. — (2) Paru chez
Flammarion. — (3) Aristote mentionne cette théorie de la nécessité (Phys., L. II,
chap. 8) ; il ajoute: «Et, bien entendu, ce sont les êtres où tout s'est produit comme
s'il y avait détermination téléologique qui ont été conservés, s'étant trouvés
convenablement constitués ; les autres ont péri et périssent comme, pour Empedocle,
les bovins à face d'homme» (198Ì, 29-32). C'est déjà l'idée de la sélection



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 27

On a prétendu que cette philosophie déiste n'avait pour Lamarck
aucune importance : ce serait un reste de l'influence de son époque,
et toute sa théorie biologique la démentirait. Mais nous allons voir
qu'il n'en est rien.

Lamarck montre que les espèces vivantes ne sont pas prédéterminées

par des formes fixes ; elles ne sont pas toutes du même âge,

mais naissent les unes des autres par variation. Et la cause de cette
variation, il la cherche dans l'action indirecte du milieu. Des changements

dans les « circonstances » créent pour les animaux de nouveaux
besoins, qui nécessitent de nouvelles actions et, par suite, de
nouvelles habitudes. Comme l'usage et le non-usage modifient la
constitution des organes, et que ces modifications peuvent être à la longue
fixées par l'hérédité, ces changements dans les habitudes déterminent
la variation des espècesG).

Nous n'allons pas discuter ici la valeur de cette théorie explicative,
ni la question de l'hérédité des caractères acquis. Ce qui nous occupe,
c'est le finalisme. Or il est évident que cette doctrine lamarckienne,
bien loin d'être entièrement mécaniste, implique une large part de

finalité. Les philosophes, Paul Janet, Boutroux, Bergson et enfin
Dalbiez n'ont pas eu de peine à l'établir : cela se lit en clair dans

l'œuvre de Lamarck.
En effet, admettre que l'animal modifie ses actions et ses habitudes

conformément à ses besoins, c'est nécessairement admettre une
aptitude préexistante à coordonner ses réactions au milieu, d'une façon
viable sinon avantageuse. C'est ce que Lamarck appelait un «

sentiment intérieur » ; il invoquait un «effort » de l'animal pour s'adapter.
Toute la théorie de l'adaptation, comme résultat de l'interaction de

l'organisme et du milieu, implique finalité. Etant donné qu'il veut
ou qu'il doit vivre, l'animal accommode ses actions et ses organes aux
conditions du milieu. Mais il faut nécessairement postuler ce besoin

ou ce désir de vivre, cette tendance à maintenir un tout qui ne
subsisterait pas sans elle ; considérer donc la vie comme un but à réaliser,
et ce but comme une cause effective.

naturelle. Mais Aristote la réfute en lui opposant la réalité du hasard et des

contingences dues à la matière, la réalité d'autre part d'un ordre déterminé

par les formes, causes finales, et enfin la comparaison avec les productions
de l'art humain. Pour Aristote, les nécessités inhérentes à la nature des

matériaux ne sont qu'une des conditions, non une des causes de la réalisation des

êtres (200a, 5-15).

(') Voir Philos, zool., chap. VIL



28 ELIE GAGNEBIN

En quoi, maintenant, ce finalisme lamarckien diffère-t-il de celui
d'Aristote? Lamarck est si explicite à cet égard qu'on peut définir

en deux mots sa position, en se basant sur une vieille distinction
scolastique. Il postule une finalité indirecte et indéfinie de la nature,
alors que pour Aristote la nature agit directement en vue de fins
déterminées.

La nature aristotélicienne travaille à réaliser des formes
spécifiques avec la matière éternelle dont elle dispose ; et les nécessités

inhérentes à cette matière ne font que conditionner les modes de

réalisation. Les fins de la nature — les fins prochaines tout au moins —
nous les connaissons clairement : ce sont les espèces animales, végétales

et minérales que nous observons autour de nous. La nature veut
réaliser l'espèce éléphant ; il lui faut pour cela des os, des viscères,

une trompe, des défenses en ivoire : la nature s'arrangera à combiner

tout cela. Elle ne réalisera que des éléphants, sans doute, dont aucun
ne sera tout à fait réussi, tout à fait typique et fidèle à la forme
spécifique ; mais cette forme nous pouvons la connaître, par comparaison
des individus entre eux et abstraction au premier degré des caractères
essentiels de l'espèce ; cette forme préexistait à l'état de notion
déterminée, pour la nature, avant qu'elle ne crée des éléphants.

Pour Lamarck la nature est aveugle et inintelligente, soumise
à des lois qui déterminent exactement son action. Cette action
s'exerce sur la matière (dont l'ensemble forme l'univers), sur le

mouvement, dans le temps et dans l'espace ; et elle s'exerce de telle façon

que des êtres se constituent, qui vivent, et dont les actes s'ordonnent

pour les adapter au milieu. Par quels procédés agit cette nature, et à

quelles lois est-elle soumise, c'est au naturaliste à le chercher. Ces

êtres vivants, en tout cas, sont passagers dans leur forme spécifique
comme dans leur forme individuelle.

La nature n'a pas de fins ; elle n'agit que par nécessité et ces nécessités

sont l'objet d'étude du naturaliste. Mais puisqu'elle réalise, par
son action aveugle, sur une matière aveugle, des êtres coordonnés,
organisés pour l'adaptation, la nature ne peut être que « l'instrument »

d'une volonté supérieure intelligente, qui lui a imposé telles et telles
lois. Les vrais buts de cette volonté suprême, le naturaliste n'en

peut rien savoir. Il constate seulement que les animaux se comportent
de façon à s'adapter, et que cette adaptation est la cause (étant
donnés les changements du milieu) de leur variation. Cette adaptation

est une fin (une fin prochaine), mais d'une finalité indirecte,



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 29

comme pour une machine qui ne se propose pas de fabriquer des

saucissons, mais qui en fabrique parce qu'elle a été faite pour cela.

Seulement le résultat de l'adaptation n'est pas défini d'avance,
comme but fixe à réaliser ; un accord doit être maintenu entre le

milieu et l'organisme, mais ses modalités varient. L'adaptation est
donc une fin indéterminée.

La comparaison avec la machine est de Lamarck lui-même ; il
souligne lui-même aussi que la nécessité de la nature témoigne de son
caractère instrumental G). On voit que son déisme est la conséquence
logique et nécessaire de toute sa doctrine biologique G). Il n'est nullement

une concession feinte et par simple prudence consentie aux
préjugés du temps, comme le croit en toute naïveté Le Dantec G).

Voilà donc démontré et défini exactement, croyons-nous, le
finalisme de la théorie lamarckienne. Il faut tout de suite remarquer
que ce finalisme en est l'élément le plus caduc.

Darwin fait de Lamarck un éloge judicieux lorsqu'il écrit: «Le

premier il rendit à la science l'éminent service de déclarer que tout
changement dans le monde organique, aussi bien que dans le monde

inorganique, est le résultat d'une loi, et non d'une intervention
miraculeuse»^). Sans doute Lamarck n'est pas «le premier», mais

il a contribué plus que tout autre à donner à la biologie son caractère
de science positive, en cherchant les causes « naturelles » des phénomènes

de la vie ; c'est-à-dire en n'y faisant intervenir qu'une finalité
indirecte.

Introduction à l'Histoire naturelle des animaux sans vertèbres, 6e partie. —
(2) Sur ce point précis de la finalité indirecte de la nature dont témoigne sa

nécessité, Lamarck est strictement thomiste. On s'en convaincra en lisant la citation

suivante de saint Thomas d'Aquin. Il faut remarquer qu'ils n'emploient pas
ici le mot « nature » dans le même sens (cf. p. 9 n. 1) ; pour Lamarck c'est la force
déterminée qui agit dans l'univers ; pour saint Thomas, la nature des choses c'est
leur essence, ce qui fait qu'elles sont ce qu'elles sont. Voici la traduction du texte
de saint Thomas : « La nécessité naturelle inhérente aux choses qui sont déterminées
à une destination, est une certaine impulsion de Dieu qui les dirige vers une fin ;
de même, la nécessité qui pousse la flèche vers un but défini est due à l'impulsion
de l'archer, non de la flèche. Mais voici la différence : ce que les créatures reçoivent
de Dieu est leur propre nature, tandis que l'impulsion de l'homme sur les choses

naturelles se surajoute à leur nature et va jusqu'à lui faire violence. Ainsi comme
la nécessité violente dans le mouvement de la flèche prouve l'action dirigeante de

l'archer, la nécessité naturelle des créatures démontre le gouvernement de la divine
Providence ». Summa Theol., I, q. 103, A. 1, ad 3. — (3) Préface au volume des

Oeuvres choisies de Lamarck, p. 6-9. — (4) Darwin, Notice historique précédant
l'Origine des espèces, trad. Barbier, p. xn.



30 ELIE GAGNEBIN

Mais cette « tendance à s'adapter » qu'il doit reconnaître chez les

êtres vivants, et qui est l'expression dans la nature de ce finalisme,
a été avec raison critiquée par les naturalistes plus rigoureux. C'est

en effet une de ces notions obscures et mystérieuses, vagues surtout,
indéfinissables en termes positifs, dont la science se méfie à juste titre.

Nous insisterons plus loin sur ces défauts du raisonnement finaliste ;

mais nous pouvons déjà voir que c'est le caractère indéterminé du

finalisme de Lamarck qui lui donne ce ton équivoque et cet air obscur.
Le finalisme d'Aristote n'avait pas cette faiblesse. Pour qu'une
cause finale, en effet, puisse intervenir dans un raisonnement sans le

dénaturer, il faut que la notion du but puisse être considérée comme
définie, et que cette cause finale soit clairement distincte des causes
efficientes. Lamarck n'a pas fait cette distinction : il considère cette
« tendance à s'adapter » sur le même rang que les causes mécaniques

qu'il invoque. Ainsi utilisée, la cause finale n'est qu'un trompe-l'œil
inconscient, pour masquer notre ignorance des causes mécaniques.

Tout le mal vient ici d'une confusion entre les causes finales et
les causes efficientes.

4. Le finalisme pragmatique de Darwin.

Chez Darwin, le finalisme est encore beaucoup plus évident que
dans la doctrine de Lamarck.

Pour lui, comme pour Lamarck, la forme des êtres vivants est
l'effet d'une interaction entre la nature de l'organisme et celle des

conditions du milieu ; mais il met l'accent sur la première, qui lui
semble être le facteur « de beaucoup le plus important ». Dans la
transformation des espèces l'une en l'autre, il « attribue moins de

poids à l'action directe des conditions ambiantes qu'à une tendance
à la variabilité, due à des causes que nous ignorons absolument » G).

Il n'invoque donc nullement, comme on l'en accuse toujours, des

variations fortuites, déterminées par une force occulte spéciale qui
serait le hasard ; ou s'il emploie ce terme, il le définit expressément

par notre seule ignorance des causes G).

(1) Darwin, L'origine des espèces, p. 8 et 146. — (2) Voir Origine des espèces,

p. 278. Ainsi faisait aussi Lamarck, contrairement à Aristote pour qui le hasard est
dû, en définitive, à l'indétermination essentielle de la matière première. Les
scolastiques, puis Cournot, ont défini le hasard par l'intersection de séries causales
indépendantes ; ce qui précise et synthétise, en somme, la conception d'Aristote et
celle de nos biologistes.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 31

Cette « tendance à la variabilité » que Darwin suppose à la base

de son système, on voit tout de suite que c'est une notion de

finalisme indéterminé, comme la « tendance à l'adaptation » de Lamarck.
Mais Darwin souligne franchement sa vraie signification : c'est une

étiquette pour un faisceau de causes efficientes inconnues.
D'autre part, suivant Darwin, c'est la concurrence vitale qui

conserve et accumule ces variations, pour peu qu'elles soient utiles
à l'organisme. Il lui suffit donc d'établir que telle forme ou telle
modification est avantageuse, pour légitimer son existence.

Utile, avantageux : ces mots se rencontrent à chaque pas dans

la littérature darwiniste. On peut dire qu'ils l'empoisonnent, car il
n'est pas de notion plus vague en biologie, ni plus sujette à équivoque.
Notion finaliste évidemment, car un avantage est un bien à acquérir
ou à conserver, c'est donc un but.

Le darwinisme comporte ainsi deux éléments de finalité, très

importants et très apparents. L'un à son point de départ, dans cette
tendance à varier qu'il admet comme une donnée et qui est l'impulsion

nécessaire ; l'autre dans le processus de cette variation, pour
jouer un rôle directeur qui l'oriente vers un but avantageux.

Lorsqu'il s'agit de définir et de critiquer ce finalisme darwinien;
on s'aperçoit que l'analyse en est plus difficile que celle du finalisme
lamarckien. Cela tient à ce que Darwin est beaucoup moins explicite,
beaucoup moins conscient des difficultés que son prédécesseur français.

Sa doctrine est moins cohérente : il ne propose pas une «

philosophie zoologique ». Il pense en pur biologiste et n'entend pas franchir

les limites de sa science. A première vue, cette attitude carrément

positiviste semble non seulement légitime, mais la seule convenable

au très grand naturaliste qu'il fut. Dans son principe, il a

raison ; la science a le droit de négliger la recherche de l'origine de la
vie ; elle n'a pas à intervenir dans les problèmes de la métaphysique.

Mais c'est malheureusement dans sa science même, nous le verrons,
que Darwin manque de philosophie, confond les raisons et passe
inconsciemment d'un ordre à l'autre.

Il part de faits solides, et son bon sens en tire des conclusions
évidentes. Il constate que les êtres vivants se multiplient en proportion

géométrique, d'où résulte nécessairement une concurrence, où
les plus aptes auront la victoire et survivront ; donc une certaine
sélection s'opère, d'elle-même, dans la nature, analogue à celle que



32 ELIE GAGNEBIN

pratiquent les éleveurs, et avec un résultat semblable : la création
de races nouvelles. Darwin ne s'inquiète pas de savoir ce que cette
notion d'aptitude renferme : un mouton qui supporte mieux qu'un
autre une saison froide est plus apte ; une girafe qui survit à une
disette d'herbages est plus apte, voilà qui est positif et indiscutable.
Donc il sera avantageux pour le mouton d'avoir une toison épaisse

et pour la girafe un long cou et de hautes pattes pour brouter les

feuillages inaccessibles aux autres.
Darwin passe ainsi, sans même s'en apercevoir, d'un raisonnement

mécaniste à un raisonnement finaliste.
Sa théorie de la sélection est en effet exempte de toute finalité.

Voici, pendant une disette, un troupeau de girafes. Les unes meurent
de faim, d'autres survivent : celles qui ont le plus long cou. Les

rescapées seules s'accouplent, et font des petits qui héritent d'un
cou plus long que ne l'auraient les enfants des victimes. Ces petits
grandissent ; leurs cous ne sont pas rigoureusement de la même

longueur. Nouvelle disette, nouvelle sélection parmi eux, et ainsi de suite.
Avec le temps, le cou des girafes s'allongera donc de plus en plus.

Rien de finaliste dans ce processus. La survivance de certaines

girafes n'est que l'effet de leur plus long cou. De même, dans une

montagne, les couches de roche dure sont mises en saillie parce
qu'elles opposent plus de résistance à l'érosion que les couches

tendres. L'action sélective, dans un cas comme dans l'autre, est

purement mécanique. Pour les girafes, c'est une sorte de tamis naturel.
Seulement Darwin en conclut immédiatement qu'il est avantageux

pour les girafes d'avoir un long cou, puisque celles qui l'ont plus
court meurent dans les disettes ; les premières sont donc plus aptes.
Et voilà la notion finaliste introduite. En effet, s'il est avantageux
pour les girafes de survivre, c'est que la vie est un bien, et donc un
but. En vrai Anglo-Saxon, Darwin adjoint instantanément le
pragmatisme au positivisme.

Dès lors, et par une conséquence logique, la sélection naturelle
est considérée comme une force, une force intelligente qui poursuit
des buts et les réalise, tout comme la « nature » d'Aristote. La sélection

fait ceci, fait cela, en vue de l'avantage des organismes : c'est
le langage habituel de Darwin. « La sélection naturelle tend à rendre

chaque être organisé aussi parfait, ou un peu plus parfait, que les

habitants du même pays avec lesquels il se trouve en concurrence. » G)

(i) Origine des espèces, p. zzi.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 33

«Chaque espèce s'efforce constamment de s'accroître en nombre,
pendant que la sélection naturelle est toujours prête à agir pour
adapter ses descendants, lentement variables, à toute place qui
dans la nature est inoccupée ou imparfaitement remplie... » G)? etc.,
On trouverait à chaque page de l'Origine des espèces des citations
analogues.

Sans doute, Darwin proteste que ce n'est là qu'une façon de parler ;

il convient que le terme de sélection est ici détourné de son sens

literal, tout comme le terme d'affinité en chimie. « On a dit que je
parle de la sélection naturelle comme d'une puissance active et
divine ; mais qui donc critique un auteur lorsqu'il parle de l'attraction
ou de la gravitation, comme régissant le mouvement des planètes
Chacun sait ce que signifient, ce qu'impliquent ces expressions
métaphoriques nécessaires à la clarté de la discussion. » G)

Vous voyez bien : Darwin ne s'aperçoit pas qu'il passe d'un
raisonnement mécaniste à un raisonnement finaliste. Mais nous avons

pu saisir sur le vif comment s'opérait ce passage ; et c'est là, croyons-
nous, un point capital, qui va éclairer toute la question de la finalité.
Ce passage se fait par l'introduction d'un jugement de valeur G). La
notion de « sélection naturelle » pourrait être en elle-même, nous
l'avons Vu, purement mécaniste ; celle de « persistance du plus apte »

que Darwin lui donne pour synonyme est nettement finaliste, parce
qu'elle implique que l'on tient la vie pour un bien à conserver, et
donc pour une fin.

C'est comme si Galilée, au principe d'inertie selon lequel un
mouvement uniforme se continue indéfiniment, avait ajouté que c'est

un bien pour le mobile de se mouvoir. D'une part il aurait rejeté
la notion aristotélicienne qui fait du point d'arrivée un but auquel

(i) Origine des espèces, p. 555. — (2) Ibid., p. 87. — (3) Le terme de «jugement
de valeur » a pu prêter à équivoque, il faut donc le définir. Nous entendons par là
un jugement, ou plutôt une proposition, qui fait appel aux notions de bien et de mal,
à n'importe quel point de vue. Les pragmatistes ont parfois confondu « jugement de

valeur» avec ce qu'on nomme «jugement hypothétique d'existence», mais c'est
méconnaître l'un et l'autre. « Il pleuvra demain » est un jugement hypothétique
d'existence ; «il fait beau » est un jugement de valeur, parce qu'il implique qu'on
tient la pluie pour vilaine. La différence est bien nette. Des philosophes diront que
tout jugement est nécessairement « de valeur », puisque nous jugeons utile l'acte
de l'énoncer. Mais c'est confondre, selon la terminologie scolastique, l'ordre de l'exercice

et l'ordre de la spécification ; c'est confondre l'acte de juger avec la proposition

énoncée. Tout jugement a une valeur, mais tout jugement n'est pas un
jugement de valeur.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (n° 78, I931). 3



34 ELIE GAGNEBIN

tend le mobile, mais d'autre part il eût réintroduit l'idée finaliste
en faisant du mouvement lui-même un but.

Telle est exactement la position du finalisme de Darwin par
rapport à celui d'Aristote. C'est une finalité directe qu'il réintroduit
dans la biologie, mais une finalité mal définie. Car comment saurons-
nous ce qui est avantageux pour les animaux ou les plantes Le bon

sens pragmatique de Darwin croit pouvoir en juger : il est certes

avantageux de pouvoir résister à une saison froide, à une période
de disette. Mais il est des questions en biologie où le bon sens ne suffit
plus, et mène aux pires extravagances.

Nous avons noté que le darwinisme comportait deux éléments

distincts de finalité.
Le premier est cette « tendance à Varier » que Darwin admet

comme impulsion première au phénomène du transformisme. Les

critiques faites à la finalité indéfinie de Lamarck pourraient en principe

se répéter ici ; mais Darwin a tout de suite reconnu que ces

mots n'étaient qu'une expression de notre ignorance. Il prévient
ainsi nos critiques, qui lui auraient reproché de donner un nom de

cause finale indéterminée à des causes efficientes inconnues. En fait,
sa franche déclaration d'ignorance a rendu presqu'inoffensive cette
confusion, et cette « tendance » n'a guère induit les darwinistes en

erreur.
Il en est tout autrement de la finalité inconsciemment glissée

dans la théorie de la sélection naturelle, par immixtion d'un jugement

de valeur. Cette finalité directe et mal définie, où Darwin ne
voit qu'une « expression métaphorique nécessaire à la clarté de la
discussion » a introduit dans les raisonnements darwinistes un gâchis
d'où la discussion s'est trouvée obscurcie pendant plus d'un demi-
siècle.

Ici encore, le plus grand mal est venu de la confusion entre cause
finale et cause efficiente. Il semblait aux darwinistes que les particularités

d'un animal étaient expliquées lorsqu'on avait établi qu'elles
étaient avantageuses. La détermination du but suppléait la recherche
des moyens, des causes efficientes nécessaires pour le réaliser. En

outre ce finalisme n'était pas franchement indéfini : il y a des cas où,
étant admis que la vie est un bien, l'expérience peut établir à coup
sûr que tel caractère est avantageux, qu'il renforce la résistance à

la mort. Mais dans combien d'autres ignorons-nous ce qui peut être



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 35

utile ou nuisible à un être vivant Comme l'utilité était devenue

l'explication suprême, les darwinistes ont voulu la trouver partout.
Et Pon se rappelle à quelles exagérations grotesques ces raisonnements

ont conduit. Les darwinistes ont rejoint, si ce n'est dépassé, Bernardin
de Saint-Pierre. Si les queues des lapins sont blanches, dit Wallace,
c'est pour qu'ils puissent mieux suivre leur guide lorsqu'ils fuient
au crépuscule. Si certains papillons ont de beaux ocelles sur les ailes

inférieures, écrit gravement Weissmann, c'est pour effrayer leur
ennemi qui croit voir la tête d'un animal beaucoup plus gros G).

Les adversaires du transformisme ont eu beau jeu de dauber

sur des arguments semblables, sur cette recherche à tout prix de

l'utilité des caractères. Le rire savoureux de J.-H. Fabre en résonne

encore. Au sujet d'un petit coléoptère chrysomèle (Lina populi)
dont la larve porte sur le dos des tubercules coniques, sa verve se

donne cours, et elle touche juste. Ces tubercules éjectent un liquide
puant : c'est un moyen de défense, dira le darwiniste, fort utile
pour écarter et dégoûter les ennemis. Mais il se trouve que le pire
ennemi de cette larve, l'odynère, est précisément attiré par cette
odeur. « Il vous saisit la parfumée par la peau du cou en dépit de

ses jets d'essence, et vous la trousse en quelques coups d'aiguillon »,

raconte Fabre. Et il conclut : « Si la lutte pour la vie lui a fait acquérir
ses burettes, la lutte pour la vie est une sotte... Apuantissez-vous
après cela, naïves bêtes, distillez l'essence, devenez amères ne l'étant
pas d'abord ; vous trouverez toujours un mangeur pour vous croquer,
un connaisseur de friands morceaux pour vous grignoter le croupion

»G).

5. La finalité est-elle un fait?

Dans les trois grandes théories qui ont synthétisé nos connaissances

sur les êtres vivants, nous avons vu la finalité jouer un rôle de

première importance, et différent avec chacune. Elle nous est apparue
sous des aspects divers, formelle, directe et parfaitement consciente
chez Aristote, indirecte mais indéterminée chez Lamarck, multiple
et mal définie chez Darwin. Nous connaissons à peu près, maintenant,
les différentes formes qu'elle peut prendre. Mais n'intervient-elle

que dans des théories Ou bien la finalité peut-elle être l'objet
d'une constatation positive Est-elle, en biologie, un fait

(t) Cité par L, Cuénot, Vadaptation, p. 55. — (2) J.-H. Fabre, Souvenirs ento-
mologiques, 4e série, p. 174 s. et 189.



36 ELIE GAGNEBIN

Pour répondre à cette question, il faut d'abord distinguer la finalité

directe de la finalité indirecte. La finalité directe, nous l'avons

vu, c'est la finalité active, libre, où l'agent choisit un but et Vers

sa réalisation oriente ses actes. C'est celle de l'homme dans l'action
intentionnelle : ayant décidé d'entendre un opéra, il passe un habit,
prend un billet, entre au théâtre. La finalité indirecte est passive ;

c'est celle de la machine : chacun de ses rouages obéit à des lois
aveugles et nécessaires, mais l'ensemble de ces mouvements est
coordonné en vue d'un résultat.

Peut-on constater la finalité directe
A première vue, il semble évident que nous la constatons chaque

jour dans notre propre vie, et chez les animaux qui nous entourent.
Quand un chien désire un morceau de sucre, nous voyons très bien
comment la poursuite de cette fin détermine ses mouvements. Quand

je prends pour sortir ma canne ou mon parapluie, ce choix, qui exige
des gestes différents, est dicté par l'idée que je me fais du temps
probable. De quelque façon qu'on retourne le problème psychologique,
il semble bien qu'il y ait là finalité, c'est-à-dire détermination des

mouvements par une notion du futur. Mais cette notion du futur
est-elle libre n'est-elle pas déterminée elle-même par tout mon état
antérieur Positivement, je ne peux le savoir. Par conséquent, je
ne peux savoir si cette finalité est directe ou indirecte. Et il en est
de même dans tous les cas analogues. Quand nous voyons boire un
oiseau, nous pouvons bien conclure qu'il avait soif, que donc son
action avait un but, celui de se désaltérer ; nous ne pouvons savoir
si ce désir d'eau lui était strictement imposé ou non.

Ainsi, nous ne pouvons jamais constater positivement la finalité
directe ; c'est toujours par hypothèse, en supposant une réelle liberté,
la possibilité d'un choix, que nous y concluons.

La finalité indirecte, par contre, peut-elle être constatée
Voici une machine qui fabrique des bouteilles. Nous jugeons

immédiatement qu'elle a été montée dans ce but. Sur quoi s'appuie
ce jugement Ce n'est pas sur le fait que la machine produit des

bouteilles, car elle produit encore bien d'autres choses, de la poussière,

de la chaleur, des sons, des trépidations du plancher, et ce n'est

pas en vue de ces effets qu'elle est construite. Mais il nous semble
évident que l'assemblage de ses parties n'est pas le fait d'une nécessité,

qu'elles pourraient être disposées autrement, et qu'alors la
machine ne produirait pas de bouteilles. Evident aussi que le fabri-



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 37

cant désire des bouteilles et pas de la poussière. Que ce but est donc

la cause de l'arrangement des parties de la machine, de leur
coordination. Ceci implique une finalité directe chez le constructeur, c'est-
à-dire une liberté de choix. Mais, de nouveau, cette liberté de choix
est hypothétique, nous ne pouvons savoir positivement si l'idée de

cette machine ne lui a pas été imposée de quelque façon. En jugeant
donc que cette machine est faite pour produire des bouteilles, nous

postulons de façon hypothétique, mais nécessairement, la finalité
directe chez un constructeur libre.

C'est par un raisonnement analogue que nous jugeons de la finalité
dans la nature. Qu'est-ce qui nous porte à dire que les ailes sont
faites pour Voler, les yeux pour voir C'est l'idée que leurs parties
pourraient être disposées autrement, que leur assemblage n'est pas
la conséquence d'une nécessité absolue, et que s'il était différent la

fonction, en elle-même désirable, ne se produirait pas. Nous voyons
des oiseaux pourvus d'ailes faites de telle sorte qu'ils ne peuvent
voler : l'ajustement qui permet le Vol n'est donc pas absolument
nécessaire. Pour les yeux, la conclusion semble aussi évidente : non
seulement leur organisation est si délicate que la moindre anomalie
dans la structure les rend incapables de vision, mais cette structure

peut être réalisée par des facteurs très divers. « Si l'on extirpe le

cristallin d'un triton, on assiste à la régénération du cristallin par
l'iris. Or, le cristallin primitif s'était constitué aux dépens de l'ecto-
derme, alors que l'iris est d'origine mésodermique... Ainsi des parties
différemment situées, différemment constituées, accomplissant en

temps normal des fonctions différentes, sont capables de faire les

mêmes suppléances et de fabriquer, quand il le faut, les mêmes

pièces de la machine. » ") C'est toujours la preuve la plus frappante
mise en avant par les défenseurs de la finalité.

On en conclut que la vision est la cause finale de l'oeil (finalité
indirecte), que c'est pour la permettre que dans le développement
embryonnaires telles cellules se différencient de telle façon, émigrent
à telle place, et finissent par constituer deux yeux. Mais quelle est

en réalité l'action de cette cause finale Comment influe-t-elle sur
les causes efficientes, sur les forces physico-chimiques, pour les

orienter Cela nous échappe totalement. Il faudrait, pour que cette
conclusion soit un fait, qu'on puisse expérimenter la cause finale,
la supprimer artificiellement, la modifier ; or il est clair que ce n'est

(1) Henri Bergson, L'évolution créatrice, p. 82 et 83.



38 ELIE GAGNEBIN

pas possible. Non seulement nous ne savons pas quelle action sa

fonction future peut avoir sur le développement d'un organe, mais

il nous est radicalement impossible de savoir si cette action existe.
Car il faudrait être sûr, pour l'affirmer, de connaître toutes les causes

mécaniques, toutes les formes d'énergie physico-chimique en jeu,
ce dont elles sont capables et incapables ; or si nous sommes sûrs

de quelque chose, c'est bien certainement du contraire.
Ainsi la finalité indirecte ne peut en aucune façon être constatée

dans la nature. Nous y inférons, par une analogie tout à fait hypothétique,

et invérifiable, avec nos actes intentionnels humains, dont
nous ne savons même pas s'ils sont strictement finalistes.

Et quand bien même nous affirmons par hypothèse la finalité
d'un phénomène biologique, puisque nous sommes incapables d'en

indiquer, même hypothétiquement, même d'une façon vague, l'action

spéciale, cette affirmation n'apporte rien à notre connaissance.

Les biologues mécanistes sont donc en droit de traiter de verbalisme

anthropomorphique tout appel à la cause finale.
La finalité, dans les sciences biologiques, est non seulement pure

hypothèse, c'est encore une hypothèse inutile.

6. La biologie peut-elle bannir la finalité?

Si la finalité est une hypothèse inutile, il faut simplement la

rejeter. C'est le parti qu'ont depuis longtemps pris les biologistes
qui se proclament mécanistes. Mais cette solution est-elle possible

Il suffit, croyons-nous, d'examiner la question sans parti pris

pour se convaincre du contraire. Supprimer toute notion finaliste
de la biologie est impossible. Quelque décision qu'on ait prise à ce

sujet, on ne peut étudier un œil sans penser qu'il est fait pour voir
et que la cécité est une anomalie. Les termes mêmes d'« organe de

locomotion », d'« appareil respiratoire » impliquent finalité, qu'on le

veuille ou non. Et ce ne sont pas que des formes de langage, ce sont
des liaisons d'idées si étroites, si connexes qu'on n'arrive pas à les

dissocier. On ne peut mentionner la fonction d'un organe sans admettre

implicitement une sorte de concordance entre eux, réalisée ou

non réalisée, mais concordance qui contient une idée de finalité. Le
seul mot de « nageoire » déclenche nécessairement dans l'esprit un

concept finaliste, conscient ou inconscient ; un poisson qui se sert
de ses nageoires pour monter sur les arbres sera toujours considéré



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 39

comme un cas exceptionnel, exigeant une explication spéciale. Les

oiseaux pourvus d'ailes et incapables de voler posent forcément

un problème qu'aucune théorie ne permet d'éluder.
Le phénomène de l'assimilation protoplasmique est peut-être le

plus caractéristique de la vie. Il consiste, comme on sait, en ceci

que les êtres vivants transforment les substances ingérées en leur

propre matière. Le processus chimique de l'assimilation nous est

encore inconnu. Mais sa simple notion implique une idée finaliste :

la conservation d'une structure, d'un ensemble coordonné par une
action et qui persiste tant que l'être vit. Sa permanence, étant condition

de la vie, prend la valeur d'un bien à conserver et donc le caractère

d'un but.
Bien plus, le seul concept d'« organisme », d'être organisé, par

lequel on distingue un corps vivant ou ayant vécu d'un corps brut,
contient, inexpugnable, l'idée d'une collaboration de parties alliées

en vue d'une action collective.
On peut, sans doute, se déclarer « mécaniste », mais il semble

impossible à un biologiste de l'être d'une façon conséquente. Et
lorsque l'attention est attirée là-dessus, il est vraiment comique
de voir les plus fougueux adversaires de la finalité (un Lœb, un
Bohn, un Rabaud) utiliser à chaque page de leurs écrits, sans même

s'en douter, des raisonnements et des conceptions qui impliquent
le finalisme.

La notion de finalité nous apparaît donc, comme le déclarait

Kant, indissolublement inhérente à la science des êtres vivants.

A quoi cela tient-il
On a donné, de cette liaison inévitable de la finalité et de la vie,

diverses raisons qu'il importe d'examiner ; car si nous mettons le

doigt sur la vraie, elle peut nous livrer la clé du problème et
l'éclaircissement du malentendu dont nous parlions en commençant cette
étude.

1. On a dit que la finalité des sciences biologiques tenait à l'insuffisance

des explications mécanistes, due elle-même à la prodigieuse
complexité des phénomènes de la vie et à notre ignorance de leurs

trop multiples réactions.
Mais d'autres sciences naturelles étudient des phénomènes tout

aussi complexes, des formes aussi variées et dont les causes sont

tout aussi obscures, sans faire appel à aucune finalité.



4o ELIE GAGNEBIN

Qu'on songe à la complexité d'une chaîne de montagnes, dans les

Alpes, par exemple. Des couches rocheuses de toute nature sont plissées

presqu'inextricablement ; certaines sont métamorphisées, c'est-à-dire
transformées en schistes cristallins par on ne sait quelle action ;

d'autres sont faites d'innombrables cadavres d'organismes ; d'autres
sont des coulées de lave ou des projections de cendres volcaniques.
La nature de chacune d'elles se marque dans la façon dont elle est

plissée, dont elle a résisté à l'érosion. Chaque montagne est le résultat
instable du jeu antagoniste des agents de désagrégation sur la structure

de ces plis. Il s'agit de reconstituer l'histoire de cette montagne, et
ses causes, d'expliquer sa formation et sa concomitante destruction.
Aucun calcul de stricte mécanique n'est possible : on ne sait ni la masse
des terrains plissés, ni le volume enlevé par l'érosion, ni quelles
pressions seraient nécessaires pour plisser ces roches ; on ne sait presque

rien du métamorphisme. Personne cependant ne proposerait une
théorie finaliste de l'orogenèse, tant son absurdité serait évidente.

Qu'on songe à la complexité des magmas internes qui alimentent
les volcans. On ne connaît ni leur état physique, ni leur composition
chimique, ni les forces qui les animent. Leurs réactions sont aussi

mystérieuses que celles du protoplasma. Parmi leurs produits, il
en est dont la structure est si bizarre et si parfaite qu'elle figure des

lettres hébraïques ou assyriennes. Dira-t-on que les basaltes ou les

« pegmatites graphiques » sont le but de ces magmas
Pour qu'une source d'eau jaillisse et se maintienne, quel concours

de phénomènes divers, indépendants et concordants, ne doit-il pas
être réalisé Il ne vient même pas à l'idée de parler ici d'organisme
et d'organisation. Voyez le cours d'eau issu de cette source : c'est

un « agent », au sens aristotélicien du terme, il creuse une vallée.
Cette érosion exige la collaboration combinée de l'eau, des galets,
des particules en suspension, comme l'assimilation protoplasmique
exige la collaboration des parties de la cellule. Qui soutiendrait

que la vallée est le but de l'érosion
Ce n'est donc pas la complexité des réactions en jeu, ni notre

ignorance de la structure du protoplasme, ce n'est pas l'insuffisance
des explications mécanistes devant les actions des êtres vivants,
qui nous oblige à invoquer des notions finalistes G).

(i) Remarquons en passant que cette invocation de causes finales pour suppléer
des causes efficientes inconnues reviendrait à dénaturer le raisonnement finaliste,
comme nous le verrons plus loin.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 41

2. Les êtres vivants, diront les vitalistes, ont un caractère tout
spécial, ils sont essentiellement distincts des masses minérales, si

complexes soient-elles, et des éléments géographiques tels que sources,
fleuves ou mers. Sans aucun doute. Mais est-ce à ce caractère spécial

qu'est inhérente l'idée de finalité
Les organismes jouent un rôle considérable dans les phénomènes

géologiques. Presque tout le calcaire, qui tient une si grande place
dans l'écorce terrestre, provient de l'action des êtres vivants. L'oxygène

atmosphérique, formant une masse d'un trillion et demi de tonnes,

masse à peu près constante sur le globe depuis des millions
d'années et dont la présence caractérise toutes les réactions de la
surface terrestre, est dû presque uniquement à l'assimilation
chlorophyllienne des plantes vertes, est maintenu par elle dans sa

constance. G) Les gisements de houille et de naphte, ces prodigieux réservoirs

d'énergie potentielle, sont entièrement le produit de l'activité
vitale des organismes, et produits exigeant des conditions multiples,
concordantes, exceptionnelles, pour se réaliser. Il n'est pas question
cependant de considérer les récifs coralligènes, la composition de

l'atmosphère, ou le charbon, comme des buts de l'activité organique.

Aucun raisonnement finaliste n'intervient dans leur explication.

Ce n'est donc pas le caractère spécial des êtres vivants qui exige
des notions finalistes, puisque on peut étudier les réactions de la

« biosphère », de la pellicule discontinue que l'ensemble des êtres

vivants constitue sur le globe, sans l'intervention d'aucune idée

de finalité.
Celle-ci n'apparaît que lorsqu'on envisage un être vivant comme

tel, et apparaît alors, nous l'avons vu, inéluctablement.

3. La vraie raison, c'est l'analyse de la théorie de Darwin qui
nous l'a révélée. Dès que nous pensons à la vie, c'est par analogie

avec nous-mêmes que nous y pensons et, instinctivement,
involontairement, nous la tenons pour un bien. Ce sentiment de valeur, si

inconscient soit-il, entraîne automatiquement avec lui la notion
de finalité. Que nous le voulions ou non, nous sommes des êtres

vivants, et nous ne pouvons, malgré tous les efforts de notre intelligence,

comprendre la vie que par comparaison avec nous-mêmes.

«La raison a beau crier, elle ne peut mettre le prix aux choses»,

(1) Voir W. Vernadsky, La géochimie (Nouv. coll. scient.), Paris 1924, p..50
et son article dans la Revue générale des sciences, numéro du 15 décembre 1926.



42 ELIE GAGNEBIN

disait Pascal ; nous répondrions aux mécanistes : la raison a beau

crier, elle ne peut enlever son prix à la vie, d'où elle procède.
Telle est la Véritable cause du finalisme des sciences biologiques.

C'est pourquoi l'idée d'organisation, idée finaliste, s'impose au sujet
de la moindre cellule vivante, alors qu'elle ne s'applique ni à un
volcan, ni à une source, ni à un fleuve, ni même à la biosphère. Les

enfants, les sauvages, l'imagination populaire attribuent des causes
finales à tous les phénomènes : c'est qu'ils prêtent vie aussi à tout
ce qui les entoure. La restriction du finalisme, dans le développement

d'un esprit, va de pair avec celle de l'animisme, et il en est de

même dans le développement de la pensée humaine, d'Aristote à

Descartes.

On devine alors où gît l'équivoque dont nous parlions au début.
Les phénomènes de la vie peuvent-ils s'expliquer par des phénomènes
physico-chimiques ou exigent-ils des notions finalistes Expliquer,
c'est rendre intelligible, clair à notre esprit. Or notre esprit est lui-
même une manifestation de la vie. La parenté est si forte que l'analogie

s'impose vraiment à notre raison : nous ne pouvons concevoir
la vie que par comparaison avec nous-mêmes ; or nous tenons la
vie pour un bien, ce qui entraîne inévitablement l'idée de finalité.

Hypothèse inutile, avons-nous dit ; mais hypothèse nécessaire.

Incapables de la constater, nous sommes contraints de la supposer.
La biologie ne tire aucune connaissance de l'affirmation finaliste,
mais elle ne peut la bannir. Et les savants qui se déclarent mécanistes

sont finalistes sans le savoir. C'est la pire façon de l'être.

7. La question philosophique.

Nous croyons avoir établi que la notion de finalité, hypothétique
et invérifiable, s'impose à notre esprit dès qu'il envisage un être

vivant, et qu'elle s'impose automatiquement parce que notre raison
attribue d'elle-même une valeur à la vie.

Cette conclusion laisse entièrement ouvert le problème philosophique

de la finalité : la vie est-elle réellement, objectivement, en
dehors de notre façon de la concevoir, l'effet d'une action finaliste.
Nous ne chercherons même pas à résoudre cette question (qui nous

paraît actuellement insoluble), mais il importe de montrer comment
elle se pose, et surtout comment elle se distingue profondément de



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 43

la question de méthodologie scientifique dont nous nous occupons
ici. Car la confusion de ces deux ordres de problèmes est un des

points principaux du malentendu. Et certes nous ne prétendons pas

qu'ils sont indépendants l'un de l'autre, mais bien que la question
scientifique n'est qu'un des éléments du problème philosophique,
et comme tel incapable d'y apporter une solution satisfaisante.

Les philosophes discutent si la finalité, comme l'admet Kant, est

un concept a priori, ayant son origine dans le «jugement réfléchissant

», ou si, comme le prétend Paul Janet, elle est la conséquence
d'une induction, une hypothèse à laquelle nous sommes contraints

par l'étude des phénomènes naturels ; si elle est une illusion de notre
ignorance, suivant Spinoza (ce qui revient à affirmer un déterminisme

absolu) ; ou bien, selon Bergson, une sorte de cadre forgé par notre
esprit pour une vue schématique des phénomènes de la vie ; ou bien

encore, suivant Aristote et saint Thomas d'Aquin, un des principes
premiers de la raison, laquelle, de par son analogie essentielle avec

l'Intelligence créatrice, nous donne une représentation fidèle de la

réalité.
La question est étroitement liée à la suivante, qui est le nœud

même de la critique métaphysique : jusqu'à quel point les catégories
de notre esprit sont-elles adéquates au réel ; jusqu'à quel point les

exigences de notre représentation répondent-elles aux nécessités

véritables des choses.

La philosophie scolastique démontre rigoureusement que le principe

de finalité est lié, dans notre esprit, à celui de causalité, que la
notion de fin est inhérente à celle de cause. Or les analyses de

Berkeley, de Hume, de Kant, ont suffisamment établi qu'on ne peut nier
le principe de causalité sans nier aussi la réalité du monde extérieur.
Et il est bien évident que la science l'affirme, que c'est son postulat
initial ; elle affirme donc également le principe de causalité. En

fait, un physicien ne consulte pas un thermomètre sans y faire

implicitement appel. On pourrait donc admettre que la « réussite
de la science », sa possibilité de prévision, qui implique un accord

juste avec la réalité, prouve victorieusement la vérité de ces

principes.

La question est pourtant plus complexe. Que le principe de causalité

ait un fondement dans le réel, cela ne fait aucun doute ; mais

jusqu'à quel point la réussite de la science vérifie-t-elle ce principe
dans la forme où le conçoit notre esprit, voilà ce que la science ne



44 ELIE GAGNEBIN

saurait établir elle-même, et où les philosophes discutent. Car la
notion de cause est, d'autre part, évidemment anthropomorphique.
Jusqu'à quel point la liaison de la finalité et de la causalité est-elle
le fait de ce caractère anthropomorphique Et jusqu'à quel point une

conception anthropomorphique du monde, et surtout de la vie, est-elle
maîtresse de vérité ou d'erreur

La science postule, par définition, que les catégories de l'esprit
humain s'appliquent à la réalité ; mais elle postule aussi, par hypothèse,
le déterminisme universel. Or ces deux postulats ne sont compatibles

que jusqu'à un certain point, lequel n'est d'ailleurs pas déterminé.

Cela condamne les résultats de la science à rester relatifs, les

théories scientifiques à ne jamais pouvoir être poussées à l'absolu.
La « réussite de la science » (laquelle n'est du reste jamais parfaite)
ne nous garantit donc que partiellement la vérité de ses principes ;

elle ne les garantit que dans certaines limites, ou plutôt dans d'incertaines

limites. On peut tracer une ligne vraiment droite sur une planche

exactement construite, on ne peut la prolonger sur toute la terre.
De même, les principes les mieux vérifiés de la science, on ne peut
les extrapoler à l'infini et à l'absolu.

L'important pour l'homme de science, c'est de s'en bien souvenir.
Que la question métaphysique soit ou non résolue l'intéresse peu en

tant qu'il reste homme de science. Mais s'il érige telles quelles en
affirmations philosophiques absolues ses hypothèses scientifiques,
il doit se tenir assuré de faire de mauvaise philosophie.

La constatation que nous avons faite de la nature hypothétique,
invérifiable, de la notion de finalité, puis de sa liaison indissoluble,
dans notre esprit, avec celle de vie, par le moyen d'un jugement
instinctif de valeur, ne préjuge donc nullement de sa réalité
métaphysique. C'est un autre problème, que nous n'aborderons pas ici.

Mais ce qu'il nous faut savoir, c'est si le finalisme attaché à notre
concept d'être vivant n'est pas incompatible avec les postulats de

toute science ; s'il ne crée pas, au sein même de la biologie, une
contradiction foncière.

8. Les postulats du finalisme.

Instinctivement notre raison tient la vie pour un bien, et donc la
considère comme une cause finale. Mais elle ne peut saisir aucun
effet de cette cause. Or que peut être une cause sans action connue



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 45

C'est par leurs effets, par leurs effets seulement, que nous connaissons
les causes. En voici une que nous postulons nécessairement, et nous

ne pouvons pas savoir si elle est active, encore moins de quelle façon.

N'y a-t-il pas ici une contradiction insoluble, qui vicie essentiellement

les sciences biologiques
Pour le savoir, nous chercherons à établir les postulats de la

finalité, les caractères inhérents à sa nature conceptuelle, pour les

confronter ensuite avec les postulats de la méthode scientifique et

avec les tendances de sa recherche. Nous pourrons juger alors s'ils

sont compatibles.

1. Le caractère essentiel de la finalité, celui qu'on aperçoit
immédiatement, c'est qu'elle exige un but déterminé d'avance. Il faut
tout de même insister sur ce point, parce qu'il a donné lieu à de grandes
confusions.

D'abord il est bien évident que, dans une action finaliste, ce n'est

pas le but, non réalisé, qui agit : c'est la notion du but qui oriente
et détermine les causes efficientes, et ce sont elles qui réalisent plus
ou moins ce but. Ainsi la finalité exige l'action des causes efficientes,
elle implique le mécanisme G) et ne saurait en aucune façon le

suppléer.
Mais elle exige avec non moins de rigueur que la fin soit formellement

déterminée à l'avance. Un but qui n'est pas nettement défini
à l'état de notion ne peut orienter des causes efficientes, ne peut
pas être une cause finale. Nous avons vu, en comparant le finalisme
de Lamarck et de Darwin à celui d'Aristote, où conduisait l'oubli
de cette nécessité logique : l'action qu'on imagine d'un but indéterminé

se confond immédiatement avec celle de causes efficientes
inconnues. On l'invoque au même rang, on lui prête une action
semblable. La finalité n'est plus alors qu'un trompe-l'œil ; mais

c'est aussi une fausse finalité.
Nous reviendrons sur cette erreur si fréquente dans l'emploi du

raisonnement finaliste, sur cette confusion logique des causes
efficientes et des causes finales qui a empoisonné les sciences biologiques.
Aristote est peut-être le seul naturaliste qui n'y soit pas tombé. Il

(1) On reste confondu en lisant, sous la plume d'un philosophe aussi réputé que
M. Meyerson, « qu'au point ie vue le la stricte logique, tout ce qui est expliqué par la
fin se trouve par là-même soustrait à la recherche de la cause »; De Vexplication dans
les sciences, Paris 1927, p. 265.



46 ELIE GAGNEBIN

nous suffit pour l'instant de souligner ce caractère de la finalité :

exigence d'un but formellement défini, à l'état de notion déterminée,
avant l'action.

2. La détermination d'un but par l'agent véritable — celui-là
même qui agit dans la finalité directe, constructeur de la machine
dans la finalité indirecte — implique la possibilité d'un choix entre
plusieurs futurs. Il postule que le jeu des causes efficientes aurait

pu être différent de ce qu'il est, et produire d'autres résultats, si ces

causes efficientes n'avaient pas été suscitées, orientées et coordonnées

par une cause finale. Ainsi la finalité exclut la nécessité absolue,
elle suppose nécessairement que la réalité aurait pu être différente
de ce qu'elle est. C'est là, du point de vue de la méthode scientifique,
un postulat de première importance.

3. Puisque la fin est choisie par l'agent parmi d'autres possibles,
ce qui détermine le choix, c'est la valeur du but. Toute finalité
implique donc un jugement de valeur. La cause finale ne peut agir

que par attirance sur l'agent, elle est donc toujours considérée par
lui comme un bien. C'est un postulat qu'Aristote avait fort exactement

noté G) et que les philosophes scolastiques ont mis en pleine
lumière, mais qu'on a presque toujours oublié ou négligé depuis
lors.

Nous allons plus loin, en constatant qu'il suffit d'attribuer une
valeur à l'effet d'une cause mécanique, quel qu'il soit, pour que cet
effet prenne le caractère logique d'une cause finale W. Et cela nous
révèle la raison psychologique de la finalité inhérente à la notion
de vie, pour nous qui tenons instinctivement la vie pour un bien.

Nous pouvons nous en tenir là dans notre analyse ; le finalisme

implique bien d'autres postulats : celui de la liberté, celui de l'unité
essentielle de l'agent, etc. Nous ne cherchons pas à les épuiser. Ce

qui nous importe, c'est de voir s'ils sont compatibles avec les postulats

de la pensée scientifique.
1. La science postule le déterminisme, et ne peut exister sans

(1) « Ce n'est pas toute espèce de terme qui prétend être une fin, c'est le meilleur»,
précise-t-il (Phys., II, 194 a). — (2) Les philosophes (Paul Janet, Boutroux,
combien d'autres) ont cherché le critère de la finalité ; on l'a cherché dans
l'appropriation au futur, dans l'unité essentielle de l'agent, etc. Aucun de ces critères
ne résiste à l'analyse et, pour autant qu'ils signifient quelque chose, ils se ramènent
à celui-ci : ce qui distingue un « but » d'un simple « effet » mécanique, c'est la valeur
dont il est affecté.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 47

lui. Or nous avons vu que la finalité impliquait le choix d'un possible

parmi d'autres possibles. L'opposition est manifeste.
Mais cette opposition ne devient incompatibilité, n'engendre une

contradiction véritable, que si l'on admet un déterminisme absolu.

Or l'affirmation du déterminisme absolu dépasse les exigences comme
les possibilités de la science humaine.

Le déterminisme scientifique se limite à ceci : telles conditions,
tels antécédents étant donnés, il s'ensuivra nécessairement tels
effets. Dès que l'on dépasse cette affirmation, dès que l'on pose par
exemple : tout état des choses est la conséquence nécessaire de leur
état antérieur, et qu'on prétend étendre ce principe à l'infini, on
commet une extrapolation qui sort du domaine de la science positive.

Avec ce déterminisme relatif, on voit sans peine que la finalité
n'est pas incompatible.

La finalité indirecte, d'abord, implique ce même déterminisme.
Pour monter une machine qui remplisse tel but, il faut pouvoir
compter sur les lois de la mécanique. La finalité suppose seulement

qu'une autre machine aurait pu être montée, pour produire autre
chose.

Quant à la finalité directe, où l'agent choisit un but et agit en

conséquence, elle est compatible avec un déterminisme relatif puisque
la notion définie du but doit exister chez l'agent pour qu'il agisse.
La présence de cette notion fait partie de l'état antérieur qui
détermine l'action.

La finalité n'est donc pas radicalement incompatible avec le
déterminisme scientifique, car un déterminisme absolu n'est plus scientifique.

Mais il est évident que le finalisme restreint le déterminisme,
et par là-même se trouve en opposition avec la tendance de la pensée

scientifique.
2. Le positivisme n'est pas, à proprement parler, un postulat de

la science, mais c'en est une tendance essentielle. La vérité scientifique

implique la vérification : il faut qu'on puisse constater, et si

possible mesurer. Sans doute, chaque science admet des entités
incontrôlables, mais elle ne les admet que provisoirement ; elle cherche

constamment soit à les vérifier, soit à les éliminer.
C'est ici, plus encore que pour le postulat du déterminisme, que se

marque l'opposition foncière entre le raisonnement finaliste et la

pensée scientifique. Nous l'avons vu, la finalité est impossible à constater

dans la nature, bien plus impossible encore à mesurer. Et



48 ELIE GAGNEBIN

cette notion de « valeur » qui s'attache à elle, répugne profondément
à la rigueur et à l'objectivité des méthodes scientifiques.

Cette notion est en effet purement anthropomorphique ; ce n'est

jamais que par analogie avec nous-mêmes que nous portons un
jugement de valeur.

Dans les sciences qui s'appliquent à l'humanité : histoire, sociologie,

économie politique, la notion de valeur, et par là-même les

notions finalistes, trouvent une application légitime. Car chez l'homme

(même si les psychologues nient l'action réelle des buts), la finalité

peut être empiriquement constatée, et même mesurée. Ce qu'on ne

peut déterminer de façon positive, c'est la nature directe ou indirecte
de cette finalité. Mais on imagine très bien qu'on puisse établir, par
exemple, que le salut de la patrie met en mouvement plus de forces

humaines que le désir de la richesse, ou le contraire. On conçoit la

possibilité d'une échelle empirique des valeurs, et donc des causes

finales, un peu dans le genre de l'échelle des tremblements de terre

qu'avait proposée Forel. On conçoit même qu'on puisse l'établir
pour certains animaux. Mais sa légitimité dépendrait entièrement
du degré d'analogie qu'ils ont avec les hommes. Et comment juger
positivement de cette analogie Quel critère invoquer Ici encore,
toute réponse nous échappe.

Si les sciences humaines ont à juste titre gardé la notion de valeur,
les sciences physiques l'ont graduellement éliminée, et non sans

peine, en se dégageant de l'animisme universel d'Aristote ; elles ont
du même coup éliminé le finalisme. C'est le point de départ de leur

développpement. Les sciences biologiques restent prises entre les

deux groupes. Elles constatent l'action de la finalité chez l'un de

leurs objets, chez l'homme ; en dehors de lui elles ne pourraient qu'y
inférer par une analogie toujours plus problématique, si cette notion
apportait une connaissance quelconque sur les êtres qu'elles étudient.
Mais l'affirmation d'une finalité dans la nature, nous l'avons vu,
n'apprend rien à la biologie.

Les postulats de la finalité ne sont donc pas radicalement
incompatibles avec ceux de la pensée scientifique. Mais tous les caractères
du raisonnement finaliste le mettent en opposition avec les tendances

propres aux méthodes scientifiques. La science est une tentative,
jamais achevée mais toujours en progrès, pour établir un système de

rapports invariables, mesurables et par là-même vérifiables, entre
les éléments de l'univers. La finalité, c'est notre instinct le plus



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 49

inconscient qui l'affirme par la valeur qu'il attribue à la vie. Ce

sont deux ordres de pensée différents, complémentaires, toujours
unis mais en opposition constante dans ce qui Veut être, ce qui doit
être la science de la vie.

9. Conclusions.

Nous pouvons maintenant revenir à notre question initiale et voir
où gît l'équivoque, en quoi elle est mal posée, où se cache le malentendu.

Les phénomènes de la vie sont-ils un complexe de réactions
physico-chimiques, ou bien exigent-ils pour être expliqués une force
particulière dont l'action aurait un caractère finaliste

L'équivoque porte sur l'idée d'explication. Expliquer, c'est rendre

clair à notre esprit, faire connaître par les causes. Mais la notion de

cause elle-même est anthropomorphique. Veut-on dire que nous ne

pouvons concevoir la vie que par analogie avec nous-mêmes Alors

nous sommes d'accord. Veut-on dire qu'objectivement, en dehors de

notre façon de l'envisager, la vie est l'effet d'une action finaliste Alors

nous n'en savons rien, et toute affirmation de ce genre se fonde sur

une solution, actuellement arbitraire, du problème métaphysique.
La question, disions-nous, est mal posée. En effet, que signifie-t-

elle Pour qu'elle ait un sens précis, il faudrait savoir ce que sont les

phénomènes et les forces physico-chimiques. Or nous n'en savons

exactement rien. Qu'est-ce que l'affinité chimique Elle combine,
dans certaines conditions, et dans des proportions définies, l'hydrogène

et l'oxygène. Et cette combinaison suffit pour transformer

toutes leurs propriétés, pour qu'ils deviennent un liquide, incombustible,

capable de dissoudre les sels, capable de s'y associer en molécules

de constitution, etc. De quelle nature est donc cette combinaison

De nature électro-magnétique Mais qu'est-ce que la force

électrique Voici sur une table du zinc, du charbon et un pot d'eau
salée. Ils ne dégagent aucune force. Mettons-les en contact, et l'énergie
électrique se manifeste, capable d'allumer une lampe, d'actionner

une sonnette. Dira-t-on que l'assemblage de ces corps forme un
organisme jouissant d'une force particulière Comment savons-nous

que cette énergie préexistait en eux
De même, nous voyons un certain assemblage d'albuminoïdes,

dont nous connaissons mal la composition, avec une structure que
nous soupçonnons à peine, exécuter des actes dont sont incapables

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (n° 78, I931). 4



5o ELIE GAGNEBIN

ses éléments. Comment prétendre que la force de cet organisme est

une énergie absolument spéciale, de nature absolument différente des

forces chimiques Et comment prétendre qu'elle n'est rien d'autre

que la résultante de ces forces chimiques, dont nous ignorons presque
tout La physique des solides et des corps visqueux est pleine de

mystères, la théorie n'en peut même pas être esquissée. Quant à la
chimie des protéines et des colloïdes, c'est à peine si elle commence
à dégager quelques lois.

Est-ce à dire que notre question initiale soit absurde, absurdes

par conséquent les réponses que lui donnent mécanistes et finalistes
Sous forme de thèses absolues et exclusives, très certainement elles

sont absurdes ; elles n'ont simplement aucun sens, puisque le terme
de « réactions physico-chimiques » reste relatif aux progrès de la

physique et de la chimie. Mais ce n'est pas comme thèses qu'il faut
les envisager, c'est comme hypothèses de travail, comme méthodes
de recherche, comme points de vue dans l'étude des phénomènes de

la vie. Alors elles prennent leur vraie signification, leur valeur, leur

légitimité, l'une et l'autre. Alors aussi, bien qu'opposées, elles ne

sont pas incompatibles.
L'hypothèse finaliste est un principe de découverte, comme l'affirmait

Kant. Un physiologiste qui étudie la rate se demande à quoi elle

sert, et aucune théorie mécaniste n'empêchera qu'il ait raison,
même si le résultat de sa recherche devait être négatif. Un'est jamais
vain de se demander à quoi sert un organe chez un être vivant. Même
à quoi sert la queue des lapins ou la plume frisée du croupion des

canards. Cela peut aboutir, qui sait, à des constatations
insoupçonnées. En tant que question qu'on pose à la nature, le finalisme
n'est pas une hypothèse inutile.

Hypothèse nuisible et néfaste, répondront les mécanistes. C'est

un produit de la raison paresseuse, disait Schelling, et Bacon affirmait

déjà : «L'habitude de chercher des causes finales dans la
physique en a chassé et comme banni les causes physiques ».

Historiquement, en fait, c'est parfaitement vrai ; mais la faute en est à une
méprise constamment renouvelée depuis la décadence de la
philosophie scolastique, à un emploi vicieux du raisonnement finaliste,
comme nous le verrons tout à l'heure. Le produit de la raison paresseuse,

c'est presque toujours un finalisme dénaturé. Et il reste qu'en
droit, dans les sciences biologiques, la question finaliste est toujours
légitime.



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 51

Pour sa réponse, nous avons vu ce qu'il faut en penser. On peut
bien, dans beaucoup de cas, déterminer des « buts » hypothétiques,
définir à quoi sert la glande thyroïde, préciser le rôle de l'appareil
digestif et du système nerveux, mais on ne peut savoir si ces fonctions

sont réellement des causes finales, on ne peut leur assigner aucune
action.

La légitimité du point de vue mécaniste, il n'est pas besoin de

l'établir, elle saute aux yeux. Les plus remarquables découvertes des

sciences biologiques ont été faites, incontestablement, en cherchant
à réduire les phénomènes de la vie à des réactions chimiques connues,
mesurables, vérifiables. Mais quand les biologues mécanistes pensent
pouvoir éliminer toute notion téléologique de leurs raisonnements,
ils s'illusionnent avec une grande naïveté. Et s'ils prétendent à la
vérité absolue de leur hypothèse, ils la rendent simplement absurde.

Sans doute, les hommes de science ont besoin d'une foi ; aucune
action n'est humainement possible sans ce moteur. Et tout naturellement

c'est leur hypothèse de travail qu'ils ont tendance à pousser
à l'absolu. Le point de vue qu'ils adoptent, déterminisme, mécanisme

ou finalisme, ils le considèrent volontiers comme la conclusion générale

de nos connaissances. Le plus souvent, sans même s'en apercevoir.

Lorsque M. Rabaud écrit : « La généralité du déterminisme
s'impose comme un fait » G)} il n'a pas l'air de se douter qu'il érige

en vérité métaphysique l'hypothèse dont il part. Cette illusion est

psychologiquement fort compréhensible, ce n'en est pas moins une
illusion. Aucune théorie scientifique ne peut être étendue à l'ensemble

des choses et poussée telle quelle sur le plan philosophique sans

se dénaturer et devenir absurde en même temps qu'exclusive.
Le malentendu provient donc, pour une très grande part, de la

tendance, souvent inconsciente, de beaucoup de naturalistes, à ériger
en doctrine d'ordre philosophique, en affirmations absolues, les

postulats ou les hypothèses qui sont à la base de leur science.

Il provient aussi de la forme de la question qui affronte mécanistes

et finalistes; cette forme semble précise, mais la notion de «forces

physico-chimiques » ne peut y être précisée, et le terme d'« explication

» y contient une équivoque, en identifiant de façon arbitraire
les nécessités de notre esprit avec l'ordre des choses.

Ces trois éléments de confusion, comme on voit, ont la même

origine, l'oubli de la relativité essentielle de toutes nos sciences.

(1) E. Rabaud, Eléments de biologie générale, Paris 1920. Préface p. xi.



52 ELIE GAGNEBIN

Le malentendu éclairci, l'opposition foncière n'en subsiste pas
moins, dans les sciences biologiques, entre leurs tendances positives
et la notion de finalité. Mais nous espérons avoir mieux défini sa

portée et sa véritable signification.

Hypothèse inutile parce qu'elle ne nous apprend rien, hypothèse
nécessaire parce que liée dans notre esprit à la notion même de vie,
hypothèse légitime lorsqu'elle se borne à poser des questions, hypothèse

néfaste lorsqu'elle prétend y répondre, voilà le rôle que joue
dans les sciences biologiques la notion de finalité. Nous ne pouvons
savoir si la vie est réellement une cause finale, et la valeur que nous
lui attribuons d'instinct en fait automatiquement une cause finale,
car il suffit d'une notion de valeur pour faire d'un résultat un but.

Illusion nous n'en savons rien ; nécessité de notre représentation,
c'est tout ce que nous pouvons dire. Par un tout autre chemin, et
certes sans l'avoir cherché, c'est la solution de Kant que nous retrouvons

au terme de notre analyse, avec cette notion de « valeur » en

plus, qui nous en fait comprendre la raison.
Dans tout essai d'explication des phénomènes biologiques, dans

toute théorie sur les êtres vivants, nous retrouverons la finalité, avec

son caractère hypothétique, invérifiable, fuyant, complémentaire
aux causes efficientes que les découvertes multiplient. Hôte indésirable

et qu'on ne peut chasser.

Il faut tout au moins l'empêcher de nuire.

Il est incontestable, dans l'histoire des sciences, que le recours
à la finalité a toujours détourné de la véritable recherche. La cause
finale étant la « cause des causes », pour Aristote et pour les

scolastiques, il suffisait de l'avoir invoquée (et comme elle est invérifiable
ce n'est pas grande peine) pour que l'esprit fût satisfait ; les autres

causes, matérielles et efficientes — la cause formelle se confond

souvent avec la cause finale — étaient abandonnées aux investigations

du vulgaire. Nous avons vu renaître cet état d'esprit avec les

darwinistes. La nature même de la notion de finalité, sans aucun
doute, y prête, et nous avons vu comment. Mais nous avons constaté
aussi, à propos de Lamarck et de Darwin, que c'est l'emploi vicieux
du raisonnement finaliste qui porte les plus malheureuses confusions
dans les théories biologiques. Comme tout mode de raisonnement,
le finalisme a ses caractères propres, ses lois logiques, inhérentes à



FINALITÉ ET SCIENCES BIOLOGIQUES 53

sa nature conceptuelle. Et c'est la méconnaissance de ces lois que
Pon retrouve à l'origine de la plupart des fausses explications qui
ont empesté si souvent les sciences de la nature. Ces lois sont simples

; elles ne sont pas arbitraires ; il suffit de réfléchir sur la nature
du raisonnement finaliste pour les reconnaître ; l'analyse que nous

en avons faite plus haut nous permet de les rappeler brièvement.

D'abord, l'action de la cause finale ne peut en aucune façon
remplacer celle des causes efficientes. Si je décide de gravir telle
montagne, cette décision ne me dispense d'aucun des pas qui doivent

m'y porter ; elle les déclenche et les dirige, mais elle ne les supplée

pas. C'est d'une évidence enfantine, mais constamment oubliée. On

pense que c'est l'insuffisance des causes efficientes qui nécessite la
finalité ; on met sur le même rang l'explication finaliste et l'explication

mécaniste, ou l'on croit qu'elles s'excluent. C'est cette confusion

qui fait du finalisme un oreiller de paresse.
Enfin, l'action téléologique exige un but formellement déterminé,

à l'état de notion, avant l'action. Si je ne me décide pas à gravir
telle montagne, je resterai dans la vallée comme l'âne de Buridan.
L'oubli de cette condition est plus fréquent encore que celui de la

précédente, mais il y ramène forcément. C'est l'origine de toutes
ces tendances indéterminées, tendance à l'adaptation, tendance à la

variation, etc., qui ne sont jamais qu'un nom finaliste donné à un
ensemble de causes efficientes qui nous échappent. On croit avoir

expliqué, nommé une cause, on n'a fait que masquer d'une étiquette
notre ignorance. Tout finalisme indéterminé correspond à une confusion

logique des causes finales et des causes efficientes, et c'est cette
confusion qui a jeté tant de naturalistes et de philosophes dans

l'erreur. La doctrine d'Aristote, avec ses formes spécifiques absolument

fixes et déterminées, est la seule qui ait échappé à cet écueil,
la seule où la finalité s'applique avec justesse, en pleine conformité

avec sa nature conceptuelle. C'est pourquoi beaucoup de finalistes

contemporains tentent, vainement et paradoxalement, d'y revenir.
Dans les autres théories biologiques, où l'on retrouve toujours le

finalisme, il est toujours plus ou moins dénaturé, subreptice, souvent
inconscient. Il en est d'autant plus dangereux. Nettement souligné
et correctement appliqué, il serait moins redoutable.

Il se trouve pourtant des philosophes pour défendre une «finalité
sans but » et la proposer comme remède au malaise des sciences

biologiques. Nous voyons clairement, au contraire, que c'est la finalité



54 ELIE GAGNEBIN

sans buts déterminés qui a empoisonné ces sciences, et que la seule

solution pour elles est une « finalité sans action ».

Il reste que la finalité, en elle-même, puisque nous ne pouvons
ni en connaître l'effet ni en bannir l'idée, sera toujours un principe
d'opposition dans la biologie. La science positive, pour rester rigoureuse

et garder sa valeur, doit chercher constamment à l'éliminer, à

réduire sa portée. Même si l'on pouvait prouver la finalité métaphysique

de l'univers et de la vie, cette notion qui n'est verifiable en

aucun cas particulier, dont l'action échappe à toute détermination
et à toute mesure, ne trouvera jamais droit de cité dans les méthodes

scientifiques. Mais la nature même de notre esprit humain, malgré

tout, nous l'impose. Les naturalistes ne doivent pas s'illusionner
là-dessus : la finalité est un ennemi qu'ils n'arriveront jamais à chasser

entièrement de leur domaine. Et ce n'est pas en fermant les yeux sur

lui, en proclamant sa défaite, qu'ils pourront le surmonter. Il vaut
mieux regarder les difficultés en face. La science est en lutte perpétuelle

contre l'anthropomorphisme. Mais l'homme est lui-même un
produit de la nature, et les exigences de son esprit ne peuvent être,

pour le naturaliste, négligeables. Il faut, au contraire, le reconnaître

ouvertement, pour laisser aux théories scientifiques la relativité
qu'elles comportent : parce que nous sommes des êtres vivants, la
science de la vie ne peut devenir entièrement inhumaine.

Elie GAGNEBIN.


	La finalité dans les sciences biologiques

