
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 79

Artikel: Études sur la théologie contemporaine : le caractère absolu du
christianisme

Autor: Grin, Edmond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDES SUR LA THÉOLOGIE CONTEMPORAINE

LE CARACTERE ABSOLU DU CHRISTIANISME

Walther Scheller. Die Absolutheit des Christentums. Ihr Sinn und ihre
Berechtigung. ï vol. in-8°, de IX et 221 p. Göttingen. Vandenhoeck und
Ruprecht. 1929.

Il y a un peu plus de dix ans, lors de notre examen de licence,
nous avions été appelé à rédiger une composition de théologie
systématique sur ce sujet redoutable : comment prouveriez-vous la
supériorité du christianisme sur les autres religions Il nous souvient
très nettement qu'en composant ce travail, avec une témérité que
la jeunesse excuse à peine, nous nous disions : quel dommage que le

sujet ne soit pas plus vaste encore Que ne nous a-t-on demandé de

prouver le caractère absolu de la religion chrétienne

Aujourd'hui, et après lecture du livre de M. Scheller notamment,
nous ne pouvons que rendre justice à la sagesse de nos maîtres et de

nos examinateurs. Il est des sujets trop vastes et trop délicats pour
qu'on permette à quiconque — fût-ce à un candidat à la licence en

théologie — de les traiter en huit ou dix pages. Mais ce souvenir

personnel explique deux choses — et voilà pourquoi nous avons

pris la liberté de le rappeler ici : l'intérêt avec lequel nous avons lu
l'ouvrage de M. Scheller ; mais aussi la crainte que nous éprouvons
à devoir exposer, en une courte étude, un sujet riche entre tous.

Si la langue de notre auteur ne nous a pas toujours paru très

simple, le plan de son volume, par contre, est fort clair.
M. Scheller commence par définir ses termes. Le mot absolu a deux



LE CARACTÈRE ABSOLU DU CHRISTIANISME 197

sens, dit-il. On désigne par là ou bien un élément qui dépasse

l'expérience, ou bien un élément libre de toute limitation. En disant

que le christianisme est absolu, on veut donc à la fois affirmer qu'il
renferme des valeurs transcendantes, et qu'il vaut pour tous les

temps. Il nous faut par conséquent envisager le problème sous deux
faces : le christianisme est-il une religion absolue, donc d'origine

supra-terrestre le christianisme est-il la religion absolue, donc

celle qui ne sera jamais dépassée

A. Le christianisme, religion d'origine supra-terrestre.

On a plus d'une fois tenté d'appréhender l'objet religieux par la
seule connaissance sensible ou par la seule connaissance rationnelle.
Ce sont là deux modes de connaître fort différents l'un de l'autre,
sans doute. Ils ont un point commun pourtant : leur inadéquation
au but poursuivi. En effet, l'idée de Dieu, que nous fournit la pensée,

ce n'est pas encore le Dieu réalité. Quant à l'expérience sensible à

elle seule, elle ne nous conduit pas au delà d'un empirisme religieux
à jamais incapable de rendre compte du caractère spécifique de

l'expérience spirituelle. Force nous est donc d'affirmer l'existence
d'une connaissance particulière — la connaissance religieuse —,
connaissance interne, indépendante du temps, de l'espace, de la

matière et des concepts.
Insatisfaits du point de vue de M. Rudolf Otto, et de son prétendu

a priori religieux ; insatisfaits du point de vue de Wundt, qui ne peut
nous dépeindre que la genèse de la religion collective, nous tâcherons
d'atteindre la source même de la religion en nous adressant à la

psychologie individuelle, celle des grandes personnalités. C'est dire

que l'histoire et la psychologie doivent marcher de pair, afin de se

compléter.
Essayons de découvrir l'essence de la religion chrétienne. Il nous

faut, pour cela, examiner tout le christianisme, des origines jusqu'à
nos jours. Mais il faut, surtout, posséder une sorte de divination
intérieure. Car autre est l'intelligence, qui se contente d'une connaissance

toute formelle ; autre est l'esprit, qui seul saisit ce qui est vivant.
Dans les évangiles synoptiques, le caractère absolu, transcendant

du christianisme éclate nettement sur trois points : l'origine supra-
terrestre de Jésus ; le but d'éternité qu'il assigne à la vie humaine ;

la force qu'il donne au croyant pour triompher du mal et pour s'at-



i98 EDMOND GRIN

tacher au bien, seul éternel. L'évangile de Jean, avec son
monothéisme panthéiste et dynamique, ne contredit pas les synoptiques.
Une idée le domine, d'un bout à l'autre : l'origine divine du Christ,
incarnation de l'absolu. Quant à Paul, affranchi de la lettre mais
esclave de l'Esprit, il est bien dans la ligne de Jean et du Christ.

Il reconnaît le rôle du Sauveur, complétant ainsi de façon heureuse

la religion chrétienne naissante.

Quittons le terrain biblique. Le devenir historique du christianisme

nous présente non seulement des tendances inférieures à la
hauteur religieuse du Christ, mais même des tendances nettement
contraires à la religion dans ce qu'elle a de plus pur.

Dans le catholicisme, religion d'autorité, l'élément statique tient
une place énorme. Avec beaucoup de sagesse, le catholicisme a su

mettre en valeur ce facteur de l'autorité religieuse extérieure. C'est
là une richesse, car cette autorité fait contrepoids à l'esprit de

subjectivisme, d'arbitraire incompatible avec l'esprit du christianisme,
surtout du christianisme primitif. Cet élément statique serait donc
des plus légitimes... s'il restait dans son rôle de serviteur de la
religion. Mais les faits obligent à reconnaître que le catholicisme, rigoureux

à l'égard des manquements envers l'autorité extérieure, est
très tolérant à l'égard des manquements de l'ordre moral et religieux.
Le catholicisme donne dès lors l'impression d'être une préparation
religieuse plus encore qu'une religion proprement dite. C'est un recul

par rapport à la hauteur religieuse que représente le Christ.
Ce n'est pas à dire, pourtant, que l'idée de l'Eglise visible, et

celle d'une communauté invisible, s'excluent nécessairement. La
première est bien plutôt la base indispensable sur laquelle doit s'édifier

la seconde. Mais le protestantisme, qui donne à l'Eglise visible
une tout autre place que la religion romaine, offre bien davantage
la possibilité d'une histoire, au sens de la réalisation invisible de

l'idée chrétienne. En effet, la véritable histoire du christianisme, ce

n'est pas la succession des événements concernant l'Eglise ; mais,
comme le disait Luther, l'histoire de la pénétration réciproque, et

toujours plus profonde, de deux éléments en apparence opposés :

l'Ecriture et son autorité sainte — et le cœur de l'homme. Sans

cesse façonné par l'Ecriture, le cœur humain la comprend toujours
mieux.

Cette histoire, interne, n'est visible que pour l'intelligence
religieuse. C'est pourtant la seule vraie, celle qui juge et conditionne



LE CARACTÈRE ABSOLU DU CHRISTIANISME 199

l'autre. Et c'est seulement en nous plaçant à ce point de vue que
nous pouvons déclarer : le christianisme est demeuré fidèle, tout au
cours des âges, à son inspiration primitive. Dans aucune période
l'éclat du Christ n'a été surpassé. Sa personne est toujours demeurée

la norme suprême de la valeur religieuse.
Au terme de cette rapide investigation, il nous est donc loisible

de conclure : la religion chrétienne est une religion absolue, qui vient
de plus haut que la terre. Mais est-elle aussi la religion

B. Le christianisme est-il la religion absolue

S'il est absolu, au second sens de ce terme, le christianisme doit
l'être à un double titre : il doit être supérieur, religieusement, à

toutes les religions existantes. En outre, il doit être à jamais insur-
passable.

Cette certitude a fait, de tout temps, la force du christianisme.
Mais peut-on la prouver

Une chose est certaine. La religion de Jésus ne sera pas à nos yeux
la religion parfaite simplement parce que chrétienne. Pour mériter
ce qualificatif : parfait, il faudra qu'elle reflète parfaitement l'idée
religieuse, conçue dans toute sa pureté. C'est dire que nous prenons
nettement position contre le point de vue énoncé par Harnack :

celui qui connaît à fond une religion les connaît toutes. L'examen
du seul christianisme ne permet pas de porter un jugement sur la

religion.
Si l'on veut être juste, il faut examiner l'ensemble des religions,

et reconnaître que ce n'est pas seulement une forme religieuse
historique, mais plusieurs qui sont l'expression du surnaturel. Alors
toutes les religions sont jugées selon la même norme.

Quelle sera cette norme Si nous voulons rester fidèles à la vérité,
nous nous garderons d'emboîter le pas derrière Trœltsch. En effet, il
ne faut pas confondre norme et idée préconçue. Reconnaître pour
authentiquement religieuse telle religion, simplement parce qu'elle
s'accorde avec telle expression particulière du sentiment religieux,
c'est tomber dans le dogmatisme, et se mettre dans l'incapacité de

porter un jugement quelque peu objectif.
Que faire alors On ne peut pourtant pas juger sans norme. Une

seule issue s'offre à nous : adopter un point de vue très large :

reconnaître comme authentique et vraie toute forme religieuse parti-



zoo EDMOND GRIN

culière qui fait vibrer en nous la corde proprement religieuse. On

possède alors un critère vivant, progressif, fondé sur le contact
personnel avec l'objet religieux. Ainsi seulement on est en mesure de

rendre justice à toute religion historique. Chaque forme religieuse
devient un aspect particulier de la révélation divine. L'individuel
peut être expression de l'absolu, sans jamais, pourtant, s'identifier
avec lui.

C'est de ce point de vue que notre auteur envisage maintenant
les religions universalistes. Il n'aborde pas cet examen sans avoir
signalé l'effort psychologique et spirituel que demande la pénétration
d'une religion qui n'est pas la nôtre.

L'islamisme nous est d'un abord facile, du fait de sa parenté avec
le christianisme. Mais gardons-nous de lui dénier toute originalité, à

cause de cette parenté. Au lieu de le juger sur l'extérieur, comme on
le fait trop souvent, tâchons de dégager les traits par lesquels il
reflète l'absolu. A en croire Horten, et son livre : Die religiœse
Gedankenwelt der gebildeten Muslime im heutigen Islam, le mahométisme

authentique cherche à dépasser le fatalisme. Il enseigne la
valeur de l'activité libre de l'homme. Il possède le sens profond delà
prédestination. Dieu est aussi pour lui un Père.

Mais, sur d'autres points, l'infériorité de la religion mahométane

est manifeste : sa notion du péché est nettement intellectualiste.
La repentance est pour elle la décision de ne plus recommencer à

mal faire, et non pas une transformation radicale. Enfin, elle ne
possède rien qui soit comparable aux paraboles du pharisien et du

péager, ou de l'enfant prodigue. Et Mahomet n'atteint pas à la

hauteur spirituelle du Christ.
Le judaïsme nous fait gravir un échelon dans l'échelle des valeurs

religieuses. On est très injuste en faisant de lui toujours et uniquement

la religion de la lettre. C'est vrai d'un certain judaïsme. Mais
alors aussi d'un certain christianisme Quoi de plus profond que le

sentiment du péché, le besoin de rédemption et la confiance

religieuse qui s'expriment dans les Psaumes et dans les livres prophétiques

Non : les vrais points faibles du judaïsme, par rapport à la

religion du Christ, sont plutôt ceux-ci : une conception grossière
du miracle ; une importance exagérée accordée au bien-être terrestre,
considéré comme récompense de la piété ; une tendance trop accentuée

au moralisme.
Le confucianisme est certes assez loin de nous. Pourtant, on doit



LE CARACTÈRE ABSOLU DU CHRISTIANISME 201

reconnaître en son fondateur une grande personnalité religieuse.
L'idée centrale de cette religion, c'est la nécessité de la culture
intérieure : l'homme supérieur, pour Confucius, triomphe et de la
tristesse et de l'angoisse.

On le voit, confucianisme et christianisme sont un peu en face

l'un de l'autre comme idéalisme et christianisme : pour Confucius,
c'est l'effort de l'homme qui amène l'homme au Bien, à la perfection.
Cet optimisme, qui méconnaît en l'homme la volonté du mal, fait
la faiblesse du confucianisme. Le repentir, le besoin de salut et de

transformation intérieure en sont absents, tout comme leur racine :

le sentiment du péché.
Le taoïsme va beaucoup plus profond que le confucianisme dans

sa notion du mal. Il atteint une grande hauteur religieuse : par delà
le Bien et le Mal, il y a quelque chose : l'ingénuité, l'innocence du

petit enfant. Mais le tort du taoïsme est de faire de cette valeur,
négative en somme, une valeur morale.

Le bouddhisme repose sur une base très contestable : pour lui, le

monde est souffrance, et marche au néant. Mais rien ne nous oblige
à donner à ce concept de la souffrance un caractère absolu. Et pourquoi

le procès universel ne serait-il pas la marche vers la vie
Nous aurions tort pourtant de rejeter sans autres le bouddhisme.

Il est bien plus qu'un intellectualisme ou qu'un utilitarisme. Il
possède une vue intérieure très profonde. Pourtant, on doit le

reconnaître, il lui manque des éléments essentiels pour être une
religion : le sentiment de l'obligation en face d'une volonté supérieure ;

la conscience de la destination morale de l'homme ; le besoin positif
d'une rédemption. Bouddhisme, christianisme, non pas avant tout
deux religions ; plutôt deux façons d'envisager la vie, entre
lesquelles la foi n'hésite pas.

Parvenu au terme de son enquête, M. Scheller croit pouvoir
formuler quelques conclusions :

Et d'abord, il est évident qu'on ne saurait plus parler de critères

objectifs, au sens propre du mot, qui permettraient de fonder de

façon définitive le caractère absolu du christianisme. Les prétendues

preuves de ce caractère absolu ne prouvent rien. On peut démontrer
la présence en l'homme du sentiment d'une valeur absolue. Cette
valeur elle-même échappe à toute investigation scientifique.

Non, si, dans ce domaine très particulier de la religion, nous voulons

faire un travail sérieux, porter un jugement solide, il nous faut



202 EDMOND GRIN

nous fonder sur des indices internes de justesse. Indices non point
purement subjectifs, mais perceptibles par quiconque se place au

point de vue éthico-religieux. C'est dans ce sens-là seulement qu'on
a le droit de parler de la réalité et de la nécessité du surnaturel.

M. Emile Brunner prétend disqualifier tous les jugements
religieux, parce que subjectifs et fondés sur l'expérience intime. C'est

un tort. Comment découvrir l'essence de la religion sans partir de

l'expérience religieuse Les idées religieuses seraient purement
rationnelles si elles n'avaient pas pour base l'expérience intime du

croyant. Il ne faut donc pas bannir l'expérience individuelle, qui
demeurera toujours partie intégrante de la religion. Il faut seulement

distinguer entre l'expérience authentique, et celle qui ne l'est

pas. Mais c'est justement sur le terrain de l'expérience que la
religion atteint l'objectivité. C'est-à-dire, si nous comprenons bien la

pensée de M. Scheller, non point du tout une valeur générale et

nécessaire, mais bien le contact avec son véritable objet : un Dieu

personnel et vivant.
L'essence du christianisme, c'est la possibilité donnée à l'homme

de remporter la victoire sur le mal, c'est-à-dire sur la résistance

opposée à l'action du Dieu-Esprit qui veut conquérir, spiritualiser
le monde. Le christianisme apporte à l'homme la rédemption. Il
vise à combler le fossé qui sépare l'homme de Dieu. Il est donc une
religion absolue. Mais nous pouvons aller plus loin : alors même que
nous avons reconnu en Jésus, en Mahomet, en Bouddha des

expressions de l'absolu, nous devons donner la palme à la religion du

Christ. Car la plus haute idée éthico-religieuse que se soit faite
l'humanité est celle d'un rapport de responsabilité entre l'individu
et la volonté morale d'un être supra-terrestre, qui nous enveloppe
de son amour. Or le christianisme, qui surmonte heureusement

l'opposition entre religion et morale, institue précisément un
pareil rapport.

On ne nous en voudra pas d'avoir présenté si longuement ce

livre. Ce n'est pas un « gros livre ». Nous croyons cependant qu'il
mérite mieux qu'une mention très brève. En effet, il est riche de

substance, et propre à éclaircir un problème qui intéresse à la fois
la dogmatique et l'histoire des religions.

Trois traits nous ont particulièrement frappé, dans l'effort consciencieux

de M. Scheller. Le point de vue général auquel il s'est placé,



LE CARACTÈRE ABSOLU DU CHRISTIANISME 203

d'abord. Il s'efforce de faire abstraction de tout parti pris religieux,
ce qui n'est pas facile, et de se laisser guider par le pur intérêt
scientifique, théologique. Son livre fournit peut-être la base d'une solide

apologétique. Il n'est pas une apologétique. C'est son plus grand
mérite.

Le caractère désintéressé de la recherche, si l'on peut ainsi dire,
se marque d'une autre façon encore. Pour être aussi équitable que
possible à l'égard de chacune des religions qu'il examine, M. Scheller
les considère à leur point culminant, nous voulons dire : à leur degré
le plus pur. Ce fait aussi est digne de remarque. Trop souvent l'histoire

comparée des religions s'est contentée de jugements sommaires,

parce que superficiels. On prend telle religion à son degré moyen,
et on la compare... au christianisme le plus spiritualise M. Scheller
dénonce l'injustice flagrante de ce procédé, quand il parle, par exemple,
du judaïsme. Plus d'un christianisme, dit-il, est religion de la lettre
Cela est vrai.

Cette volonté si nettement marquée d'être juste à l'égard de

chacun a permis à notre auteur de pénétrer profondément telle
foi qui nous est étrangère et de distinguer les trésors spirituels
qu'elle cache souvent sous une gangue bien épaisse. Cela est
particulièrement frappant pour l'islam. A en croire beaucoup de théologiens,

la religion de Mahomet n'est que fatalisme. Ce mot prononcé,
on a tout dit à son sujet ; on l'a jugée. A la suite de Horten, M. Scheller

montre combien pareil jugement est arbitraire. A lire ces pages,
on éprouve une réelle sympathie pour la religion du Coran.

Le troisième trait que nous avons noté, c'est le caractère positif de

l'effort que M. Scheller a tenté. Le danger que présente une entreprise

comme la sienne, c'est d'en demeurer uniquement à la critique.
Il est facile de pousser la pensée logique jusqu'à sa limite extrême,
jusqu'à ses dernières possibilités, puis de conclure : il y a des données

dont cette pensée ne rend pas compte ; donc les jugements de l'ordre
religieux se justifient pleinement. Mais cette façon, toute négative,
de fonder la religion ne suffit pas à M. Scheller. Et, à notre sens, il
a grand raison. Ce travail critique ne saurait être qu'un travail de

déblaiement. Un effort constructeur doit s'y ajouter. Non pas entreprise

toute subjective, mais bien effort positif accompli dans le

domaine intelligible. Effort dont les résultats prouveront que la

raison logique n'est pas toute la raison.
Mais ceci dit, nous tenons à faire une réserve. Elle est d'impor-



204 EDMOND GRIN

tance, parce qu'elle touche au point essentiel de l'étude de M. Scheller

: l'établissement de sa norme de jugement.
Nous nous demandons dans quelle mesure une tentative comme

celle à laquelle nous venons d'assister peut avoir une valeur scientifique,

au sens le plus large du terme. Nous ne sommes plus arrêté

aujourd'hui par cette objection qui, un temps, nous paraissait
si forte : puisqu'il faut pratiquer une religion pour la comprendre
vraiment, comment un chrétien pourrait-il prétendre juger la

religion de Confucius ou du Bouddha Nous croyons que seul

un esprit religieux peut connaître des choses religieuses. Mais le

plus peut pénétrer et juger le moins... Seulement nous voyons surgir
une objection plus grave : une tentative comme celle de notre auteur

porte en soi un germe de dogmatisme : en effet, ou bien on établit
une norme d'avance, et, d'après cette norme, on fixe la hauteur

spirituelle de chaque religion. Mais quelle est la valeur objective de

pareille estimation — Ou bien on fait comme M. Scheller. On ne
donne pas d'avance de définition de la religion. On étudie chaque
forme religieuse à part : Confucius, Bouddha, le Christ, et, de cette
étude même, on tâche de faire jaillir une norme d'appréciation,
norme progressive, pour parler la langue de notre auteur. Mais,

sans compter le fait qu'un jugement émis dans ces conditions aura
toujours quelque chose d'incertain et de vague, n'est-on pas dupe,
ce faisant, de son propre effort Car, qu'on le veuille ou non, on porte
en soi un certain critère. Et c'est au nom de ce critère qu'on juge,
inconsciemment, les religions historiques. On retombe ainsi, dans

une large mesure du moins, dans le dogmatisme qu'on voulait éviter.
Peut-être est-il impossible de faire autrement, et y a-t-il là un cercle

inévitable. Mais notre auteur ne paraît pas en avoir eu toujours
assez nettement conscience.

Edmond GRIN.





IMPRIMERIE COOPÉRATIVE LA CONCORDE


	Études sur la théologie contemporaine : le caractère absolu du christianisme

