Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 79

Artikel: Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 3
Autor: Jaccard, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380198

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REVUE GENERALE

LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE

Troisiéme article I

v. L’AVENIR DE LA PHILOSOPHIE FRANCISCAINE

Déplorant dans les Etudes franciscaines de 1924 les efforts de
ceux qui veulent «faire table rase de tout ce qui n’est pas le tho-
misme intégral», le R. P. Jean de Dieu s’écriait avec indignation :
«On ne pourrait qu’admirer la prétention de retirer le titre d’école
catholique a P’école franciscaine, qui eut une telle influence sur le
développement de la pensée catholique pendant des si¢cles. On ne
pourrait qu’opposer une fin de non-recevoir a la pensée d’exclure
définitivement cette école et ses maitres de I’enseignement. On ne
pourrait que plaindre enfin les esprits qui ne voient point par eux-
mémes, sans qu’il soit nécessaire de recourir a ’autorité des papes,
qu'un pareil ostracisme marquerait un affaiblissement certain de
la pensée catholique... On ne pense pas sans tristesse a toute ’énergie
que les penseurs catholiques mettent a se diminuer...» (p. 463)

Quoi qu’en dise Pauteur, le recours a ’autorité des papes est bien
décourageant. Les documents pontificaux de ce dernier demi-siecle
sont si favorables a saint Thomas et si séveres pour les disciples
des autres Docteurs catholiques que Pon peut se demander si la
philosophie franciscaine n’a pas vécu ses derniers beaux jours dans
Péphémere aventure du néo-scotisme. Mais avant de répondre a
cette question, il nous faut voir comment raisonnent les représen-
tants de ce « thomisme intégral» odieux aux Franciscains. Voici,
par exemple, la conclusion d’une étude sur L’autorité de saint Thomas
d’Aquin dans Penseignement catholique de la philosophie ou le R. P.
Hedde, O. P., analysait les intentions et les espoirs de la Papauté:

(1) Voir plus haut, 1930, p. 103-131, 207-233.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 169

« L’Eglise compte pour faire accepter les theéses encore librement
controversées et faire pencher la balance dans le sens ou vont déja
ses préférences manifestes sur la valeur intrinséque des theses plus
que sur ’argument d’autorité, argument toujours déficient en pareille
matiere. Elle compte sur Paction du temps, car le temps est néces-
saire pour permettre aux disciplines nouvelles de déployer comple-
tement leur efficacité ; elle espere que des esprits naturellement dési-
reux de la vérité finiront par se mettre d’accord et qu’une autre
mesure pourra &tre prise un jour, restreignant la liberté que Pie XI
accorde encore aujourd’hui.»

« Car je n’admets pas que, dans Pordre intellectuel, la liberté soit
un bien absolu. Laisser les esprits osciller entre la vérité et Perreur,
est un signe d’ignorance sur ce point ; 2 mesure que I’Eglise progresse
dans la connaissance de la vérité, elle doit préserver les fideles contre
les erreurs opposées. Que de véritds méme purement naturelles
(démonstration de I’existence de Dieu, unité essentielle du composé
humain, spiritualité de 1’Ame) qui étaient libres autrefois et que
I’Eglise impose aujourd’hui a notre assentiment! Et 'on ne peut
pas dire que ce soit un recul; certes, c’est un progreés. De méme il
peut se faire que la distinction réelle de Pessence et de existence
dans tout étre créé soit imposée un jour comme le moyen nécessaire
pour sauvegarder les esprits contre le panthéisme,» (1)

On voit clairement par ces deux citations la différence de point
de vue qui oppose les Mineurs et les Dominicains. Ce qui est pour
ceux-ci progrés et enrichissement est pour ceux-la diminution et affai-
blissement de la pensée catholique. Pour les thomistes, il n’y a pas
de milieu entre la vérité et Perreur, entre la doctrine angélique et
les autres philosophies. Le bien supréme n’est pas pour eux la liberté
de pensée, mais P'unité d’esprit. Pour la réaliser, ils sont préts a
sacrifier les expériences les plus riches et les traditions les plus véné-
rables du passé. Or ce point de vue est en définitive celui de PEglise
elle-méme. Toutes les interventions pontificales de ces cinquante
derniéres années montrent que le Saint-Si¢ge est décidé a faire un
choix entre les différents systémes de philosophie proposés par les
penseurs catholiques.

A quelles limites ce choix s’arrétera-t-il ? Le R. P. Hedde, plus

(1) Revue apologétique, 1T aoiit 1924, p. §24.



170 PIERRE FACCARD

modéré que bien d’autres thomistes, n’attend pour linstant que
Pimposition d’une seule des doctrines controversées : la distinction
réelle de ’essence et de ’existence. Bien que les scotistes et les suaré-
ziens aient fait échec jusqu’ici 4 toutes les tentatives et campagnes des
thomistes en faveur de cette these, il est probable qu’elle finira tout
de méme par étre imposée par ’Eglise. Le Saint-Siege, en effet,
s’est trop engagé sur ce point pour pouvoir se contenter longtemps
d’un compromis. Les concessions de Benoit XV ne sont que provi-
soires. Tot ou tard, le Magistére ecclésiastique devra se prononcer
en faveur de cette doctrine que les thomistes qualifient de « vérité
fondamentale de la philosophie chrétienne ».

Le discrédit qu’une telle décision jetterait sur Popinion opposée du
Subtil pourrait bien déterminer alors cet effondrement de la philo-
sophie scotiste que prévoyait déja, en 1888, le R. P. Prosper de
Martigné. Pendant trente ans ses craintes parurent excessives. L’étoile
de Duns Scot semblait briller d’un éclat nouveau. Mais les néo-
scotistes n’étaient pas de taille a lutter contre les thomistes que
soutenait le Saint-Siege. Le défaitisme apparut bient6t dans les
rangs des Mineurs. En 1921, ’'un d’eux avouait dans ’Ami du Clergé
qu’il est « bien difficile d’exempter de faute grave le professeur de
séminaire qui s’écarterait de la métaphysique de saint Thomas,
méme pour suivre celle d’autres maitres catholiques, tels que Suarez
et Duns Scot ».

Depuis Pencyclique Studiorum ducem, les marques de soumission
se sont multiplides, en dépit des protestations de quelques-uns.
S’adressant aux membres de son Ordre, le R. P. M. d’Esplugues,
O. M. Cap., directeur des Estudis franciscans de Barcelone, les invitait
en 1925 a adopter une attitude moyenne entre la résistance déclarée
aux directions romaines et l’acceptation littérale et exclusive de
Pceuvre de saint Thomas. « Les directives pontificales », leur disait-il
en guise de consolation, «ne suppriment rien qui soit digne d’étre
conservé, admiré et vénéré dans I'ceuvre des autres Docteurs ».

Ceux-la méme dont nous citions les protestations indignées laissent
voir leur inquiétude et leur découragement sous un optimisme de
commande. C’est par un aveu de défaite pur et simple que se termi-
nait 'audacieux article ou le R. P. 8. Belmond déclarait que «le
thomisme tout court n’était pas la doctrine de ’Eglise ». Apres seize

pages de discussion véhémente, on pouvait lire en effet ces mots
désabusés :



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 171

« Les Franciscains ont mieux a faire que suer sang et eau pour
faire échec a la distinction réelle de P’essence et de P’existence, a la
prédétermination physique et au principe d’individuation par la
matiere. Leur role est, par-dessus tout, de servir la vérité libératrice
dans le vaste domaine de ’apostolat ou on apprend aux dmes a se
sauver » (0,

Quant au R. P. Jean de Dieu, son étude sur Saint Thomas et les
directions pontificales se terminait aussi par une capitulation : « Nous
ne songeons nullement », disait-il, « a ravir a saint Thomas le supréme
magisteére dont Dieu P’a revétu et que I’Eglise a sanctionné... » @
Sous la plume du directeur des Etudes franciscaines, cette formule
prend une signification particuliere, Ce n’est pas sans amertume que
la Revue d’bistoire franciscaine la commentait en 1925 : « Les scotistes
du XVIIe siécle n’ont jamais reconnu a saint Thomas le supréme
magistere de droit divin, ni méme ecclésiastique » (p. 134).

Les scotistes d’aujourd’hui sentent que leur cause est perdue
d’avance. Aussi leurs exigences diminuent-elles de jour en jour. Leur
attitude actuelle est illustrée par le Cours de philosophie franciscaine
du R. P. Zacharie van de Weestyne, O. F. M., professeur au College
Saint-Antoine de Rome. Annongant le second volume de cet ouvrage
dans les Etudes franciscaines de 1926, le R. P. Belmond déclarait
que Pécole scotiste n’avait deés lors « plus de veeux a formuler en
philosophie ». Pourtant Pauteur ne présentait les doctrines francis-
caines que comme des « théories probables ». Disciple de Scot et de
saint Bonaventure, le R. P. Zacharie n’en citait pas moins saint
Thomas constamment. « La divergence des écoles», disait-il, «ne
doit pas signifier opposition, lutte fastidieuse ou vaine dispute.»
Aussi les thomistes ne lui ont-ils pas ménagé les louanges.

Des relations nouvelles se sont établies sous le signe de saint
Thomas entre les philosophes des Mineurs et des Dominicains. C’est
un Franciscain, le T. R. P. Gemelli, recteur de I"Université catho-
lique de Milan, qui présida aux fétes du centenaire thomiste a Naples.
D’autre part, de nombreux étudiants Mineurs travaillent a Fribourg
sous la direction de maitres Dominicains. Leur philosophie se ressent
a tel point de ’enseignement regu que les Etudes franciscaines devaient
modérer, en 1928, le ze¢le thomiste de I'un d’eux.

Le prestige de Duns Scot a, par contre, si bien baissé que les

(r) Et. ir., 1924, p. 183. — (2) Ibid., p. 477.



172 PIERRE $ACCARD

Mineurs n’osent plus s’enorgueillir comme autrefois des hommages
décernés au Doctor Ordinis par les gens du dehors. Lorsque le Dr Har-
ris fit Papologie du Subtil aux dépens de ’Aquinate, le R. P. Tee-
taert déclara froidement dans la revue des Capucins frangais qu’il
lui paraissait inutile de s’arréter a démontrer tout ce que les éloges
du savant anglais «contenaient d’exagérations malsaines ».

Toutes ces citations révelent la décadence actuelle du néo-scotisme.
Ses premiers champions sont morts ou disparus. Le R. P. Déodat
Marie a cessé depuis dix ans de batailler pour le Subtil. Sur des
instructions personnelles de Benoit XV, il s’est consacré tout entier
a la rédaction d’une épopée, la Christiade francaise, que les Etudes
franciscaines préférent aux «effusions verbales et sensuelles» de
Lamartine et de Victor Hugo.

Quant aux derniers scotistes restés sur la breche, leur position
dans ’Eglise est toujours moins tenable, Les défections se multiplient
dans leurs rangs. Il ne leur restera bientot plus qu’a se soumettre ou
a se démettre. Les thomistes réclament déja contre eux des actes
d’autorité. C’était le remede ultime proposé naguere par le R. P.
del Prado, O. P., aux Mineurs qui se déclaraient incapables d’ac-
corder la distinction réelle avec le sens commun : St non intelligis,
crede !

Cest bien a Pacte de foi qu’aboutit, en définitive, tout le systéme
thomiste. On comprend dés lors le découragement des Franciscains.
Si c’est a de tels arguments que se trouve limitée la pensée catho-
lique, mieux vaut en effet abandonner toute philosophie et se consa-
crer a la poésie épique. Mais les Mineurs n’en sont pas encore tous
réduits a cette extrémité. Suivant, un peu tard, les conseils du R. P.
Prosper, la plupart d’entre eux se retranchent derriére I'autorité de
saint Bonaventure. Nous allons voir si la pensée franciscaine trouvera
dans P’ancien augustinisme un refuge plus assuré que dans ce que
Rabelais nommait irrévérencieusement les barbouillamenta Scoti.

Pour légitimer leur attachement au Docteur Séraphique, les
Franciscains ont adopté deux attitudes qu’il nous faut distinguer.
Souvent ils insistent sur les traits communs du thomisme et du bona-
venturisme, laissant dans Pombre les différences et les conflits. Cette
méthode, qui inspira tant de Compendia philosophie juxta dogmata
D. Thome, D. Bonaventure et Scoti, pouvait encore s’accorder, il y a
trente ans, avec les directions pontificales. §’il faut encroire le D* Har-



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 173

ris, les éditeurs de Quaracchi en firent quelquefois un usage excessif
et « presque indécent », pour dissimuler certaines opinions trop indé-
pendantes du Docteur Séraphique. Mais les derniers papes ont renoncé
depuis lors aux rapprochements traditionnels entre les deux saints
Docteurs Bonaventure et Thomas d’Aquin. Aussi les Franciscains
préférent-ils aujourd’hui reconnaitre franchement 1’indépendance de
leur philosophie vis-a-vis du thomisme officiel. Mais ils s’efforcent
de réduire antagonisme foacier de ces deux systémes a une opposi-
tion naturelle de tempérament dont on aurait tort de s’inquiéter.

Le R. P. Jean de Dieu nous donne un bon exemple de cette nou-
velle méthode d’apologétique franciscaine. Reprenant deux images
de T’hagiographie traditionnelle, il compare le thomisme et le bona-
venturisme 3 « deux lumieres, faites pour guider deux espéces d’esprits
assez différents», et 4 «deux aliments, qui ne pourront étre, ’un
ou l'autre, pleinement assimilés que par deux espéces d’dmes assez
diverses». A la question «y aurait-il avantage a faire disparaitre
Pun? En serions-nous plus prés de la vérité? », ’auteur répond natu-
rellement que non.

Un protestant n’y contredirait pas. Mais cette solution ne saurait
s’accorder avec la logique de I’Ecole, dont Pintransigeance appa-
raissait si bien dans notre premitre citation du R. P. Hedde. « Leurs
divergences, c’est-a-dire leurs erreurs», écrivait-il 2 propos de Scot
et de Bonaventure, rivaux de saint Thomas. Or cette derniére atti-
tude est la seule conforme 4 la conception romaine de ’autorité et de
la vérité. I’idée méme d’une diversité dans P’esprit humain, d’une
dualité d’Ames, est condamnée par I’Eglise comme la racine de tous
les maux de P'intelligence moderne. Aussi ’argumentation du direc-
teur des Etudes franciscaines nous parait-elle plus compromettante
que favorable a la mémoire du Docteur Séraphique.

Mal défendu par ses disciples, saint Bonaventure risque fort de
partager, en dépit de son élévation sur les autels, le sort incertain du
Docteur Subtil. Les thomistes ne sont guére plus tendres pour le saint
que pour le bienheureux. Certains d’entre eux veulent bien laisser
au Docteur Séraphique quelque autorité en théologic ascétique et
mystique, mais en philosophie tous s’accordent a le désavouer. Les
maitres de Louvain ne suivent plus avec cet « égal intérét » de jadis
la restauration paralltle des enseignements de Bonaventure et de
Thomas d’Aquin. Voici, en effet, ce que le chanoine Léon Noél, leur
porte-parole actuel, disait a ce sujet au Congres international de phi-

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 3., t. xix (N°® 79, 1931). 12



174 PIERRE FACCARD

losophie de 1926 : « Nous ne négligeons pas les autres philosophes
scolastiques, mais nous tirons notre inspiration principalement de
saint Thomas, si bien que pour nous néo-scolastique et néo-thomisme
sont des termes presque synonymes ».

Ce changement d’attitude date vraisemblablement de 1914. On se
souvient des déclarations de Pie X dans le motu proprio Doctoris
Angelici : «S8i la doctrine de quelque autre ou de quelque saint a
jamais été recommandée par Nous ou Nos prédécesseurs... il est aisé
de comprendre qu’elle a été dans la mesure ou elle s’accordait avec
les principes de saint Thomas...» Les Mineurs ont toujours nié que
saint Bonaventure £t visé par cette admonestation. On ne voit pour-
tant pas 3 quel autre saint le pape aurait pu faire allusion. Tout
prouve au contraire qu’il s’agissait du Docteur Séraphique. Le pape
reconnaissait enfin la solidarité de 1’Ecole franciscaine et son indé-
pendance a 1’égard du thomisme dominicain. Sans plus ménager la
sainteté du Séraphique, il lui fit partager avec Scot et Suarez la
supréme humiliation réservée par I’Evangile a ceux qui n’ont pas et a
qui on 6te méme ce qu’ils ont.

Il faut cependant distinguer entre saint Bonaventure et Duns Scot.
Le Saint Siege peut discréditer le dernier sans trop se contredire
et sans mettre "Eglise 4 feu et a sang. Mais il n’en est pas de méme
de saint Bonaventure. Depuis la lettre Triumphantis Hierusalem,
publiée par Sixte-Quint en 1588, saint Bonaventure a droit aux
mémes prérogatives de vénération et d’honneur que saint Thomas.
Apres tant d’autres témoignages de pontifes romains, les déclarations
précédemment citées de Léon XIII et de Pie X — en dépit des
restrictions que ce dernier pape a cru devoir y ajouter — ont donné
ala doctrine séraphique une indéniable autorité. Bien plus, semble-t-il,
par sa fidélité méme a Pancien augustinisme médiéval, elle doit béné-
ficier de P’autorité plus grande encore de saint Anselme et de saint
Augustin. Mais il nous faut voir ce que valent aujourd’hui ces ga-
ranties, longtemps indiscutées, d’une pensée catholique orthodoxe.

Cest en effet au probleme plus général de Pavenir de I’augus-
tinisme dans PEglise que conduit toute analyse du destin de la
philosophie franciscaine. La restauration du thomisme implique-t-
elle la répudiation par Rome et le déclin fatal de la philosophie augus-
tinienne dont ’Eglise a vécu pendant tant de siecles? Certains au-
teurs contemporains ne veulent pas le croire. Tel le D W. M. Horton



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 175

qui écrivait ce qui suit dans une thése anglaise, publiée en 1926, sur
La philosophie de 'abbé Bautain :

« Qui sait? Le renouveau actuel de ’aristotélisme dans les milieux
catholiques pourrait bien ne pas durer toujours. La pensée chré-
tienne, comme M. Gilson aime 4 le montrer, a toujours oscillé entre le
platonisme et DParistotélisme. Méme depuis Pencyclique Ztern:
Patris, une réaction reste possible, ¢ar la philosophie de saint Thomas
contient des éléments platoniciens » (p. 298).

Il est vrai qu’ils sont encore nombreux dans ’Eglise ceux qui pré-
ferent au thomisme ce platonisme chrétien dont se sont inspiré succes-
sivement saint Augustin et saint Bonaventure, Pascal, Malebranche
et Maine de Biran. En Allemagne, la pensée de saint Augustin exerce
encore une influence notable sur certains auteurs catholiques. En
France, la tradition des Gratry et des Bautain groupe encore quelques
philosophes autour de ceuvre de MM. Edouard Le Roy et Maurice
Blondel. Un disciple de ce dernier, M. Paul Archambault, directeur des
Cabiers de la Nouvelle Fournée, plaidait naguere, en termes émou-
vants, la cause de Paugustinisme contre M. Jacques Maritain :

« Qu’avons-nous a gagner», disait-il, «a laisser inutilisées ces
richesses, inachevé ce grand labeur? Je n’y vois nulle chance de
gain, mais trois risques considérables de perte: rompre avec une
tradition authentiquement chrétienne ; rapetisser le champ de l'in-
vestigation philosophique ; réduire infiniment ses possibilités de
diffusion et d’action sur les 4mes » (1),

Cet avertissement fut rappelé par M. Blondel lui-méme dans un
article récent de la Revue de métaphysique et de morale, publié¢ a
Poccasion du quinziéme centenaire de la mort de saint Augustin.
« Celui-ci demeure », disait-il, «’initiateur et P’animateur de la
pensée catholique et de la philosophie chrétienne. Ces expressions...
prennent leur signification véritable et justifiable dans la pers-
pective augustinienne. » (2)

L’insistance des thomistes & identifier «la philosophie chrétienne »
avec leur systéme particulier impatiente visiblement M. Blondel.
Mais ses protestations et celles de ses rares disciples sont aussi vaines
que celles des Franciscains. Leur voix ne rencontre plus guére d’échos

(1) Cahiers de la Nouvelle Journée, N® 7, Paris 1926, p. 106. — (2) Maurice
BronpeL, Le XV¢ centenaire de la mort de saint Augustin. L'unité originale et la
vie permanente de sa doctrine philosophique; Revue de métaphysique et de morale,

1930, P. 423-469.



176 PIERRE ¥ACCARD

dans I’Eglise. C’est une revue non-catholique qui a publié le dernier
manifeste de M. Blondel. Lui-méme a raconté dans les Nowwelles
littéraires du 19 novembre 1927 ses démélés avec les modernes dis-
ciples de saint Thomas. Il se félicitait alors de ce que les papes ont
refusé jusqu’ici d’écouter les dénonciations de ses adversaires. Mais
sa position dans ’Eglise reste bien précaire. Si M. Blondel a évité
une condamnation, tant de fois annoncée, c’est qu’il a toujours
refusé de rééditer son premier livre et qu’il a fait d’abondantes
concessions, dans ses derniers ouvrages, a Pintellectualisme de saint
Thomas.

Quant a saint Augustin, « ce serait », écrivait M. Gilson, « manquer
a la plus élémentaire honnéteté intellectuelle que de dissimuler les
suspicions et Pespece de défaveur dont il reste frappé, en tant que
philosophe, dans P’esprit de nombreux penseurs catholiques». Ces
derniers sont si nombreux méme que Pon parle couramment aujour-
d’hui de « exil de saint Augustin». Les fétes du centenaire ne ’ont
pas démenti: c’est avant tout 'homme d’Eglise qui a été loué et
célébré en 1930 ; un voile discret fut jeté sur sa philosophie. M. Jacques
Maritain n’hésita pas a en nier purement et simplement Pexistence :
il n’y aurait, dit-il, qu’une «sagesse » augustinienne. « Ce n’est pas
un paradoxe », ajoutait-il, « de soutenir que jamais saint Augustin
n’a professé I’augustinisme » (9,

M. Gilson, qui rappela si souvent pendant ces dernitres années
ce qu’il appelait «I’éternelle raison d’étre de ’augustinisme », fut le
seul a aborder franchement la délicate question de Pavenir de la
métaphysique augustinienne. 11 publia sous ce titre, dans la Revue de
philosophie, un important essai ou il tentait de réconcilier les tho-
mistes et les augustiniens. Aux premiers, il montrait une fois encore
la valeur permanente de la pensée augustinienne et le mal qui résulte-
rait «si Pon abandonnait saint Augustin». Aux disciples de ce der-
nier, par contre, il reprochait de n’étre pas assez augustiniens ; leurs
philosophies ne seraient que des «tangentes de l’augustinismeny.
En réalité, les deux grandes doctrines chrétiennes se compléteraient.
« On irait contre les faits et contre ’esprit de I’Eglise », remarquait-il,
«en croyant que le choix de saint Thomas ait signifié Pexclusion de
saint Augustin ». Cette conclusion, a laquelle souscriraient fort peu
de catholiques, n’empéchait d’ailleurs pas 'auteur de prendre ferme-

(1) Jacques MarrTaIN, De la sagesse augustinienne, Revue de Philosophie,
1930, P. 715741



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 177

ment parti pour le thomisme. Preuve en soit le passage suivant de
son article : « 8i Pon cherche quel métaphysicien peut étre considéré
comme le modele et la norme d’une philosophie catholique, quel
autre que saint Thomas d’Aquin peut-on choisir? Lui, et nul autre,
pas méme saint Augustin » (),

Bref ’augustinisme parait trop compromis lui-méme pour pou-
voir garantir Pavenir de la philosophie franciscaine. Quoi qu’en
pense le Dr Horton, en tout cas, Pencyclique Zterni Patris et les
documents pontificaux qui Pont suivie barrent la route a tout retour
dans ’Eglise du platonisme chrétien. Certes, bien des compromis se-
ront encore possibles. Le Saint Siége ne cessera pas de louer telles
ou telles doctrines, théologiques ou politiques, de saint Augustin,
comme dans Pencyclique du jubilé de 1930. Mais en philosophie
saint Thomas demeure le seul Docteur officiel de ’Eglise. Les doc-
trines des autres maitres catholiques, qu’il s’agisse de Scot, de saint
Bonaventure ou méme de saint Augustin, ne seront tolérées dans
Penseignement que « dans la mesure ou elles s’accordent avec les prin-
cipes de saint Thomas ou ne s’y opposent en aucune maniére ». Il est
deés lors permis de croire que la renaissance tardive de la philo-
sophie scotiste, apres plus d’un siécle d’oubli, ne sera, en définitive,
rien de plus que le chant du cygne de ’augustinisme franciscain.

vi. LA REVANCHE THEOLOGIQUE DU SCOTISME.

On comprend mieux maintenant l’inquiétude du directeur des
Etudes franciscaines, qui se demandait en 1924, au moment de
célébrer le vingt-cinquie¢me anniversaire de sa revue, si celle-ci gar-
dait encore une « raison d’étre ». Nous avons vu que le pape voulut
bien P’encourager a poursuivre son ceuvre. En effet, méme si la
philosophie scotiste venait & étre condamnée, il resterait a la spé-
culation franciscaine de vastes domaines incontestés. Nous n’avons
parlé jusqu’ici que de philosophie. Bien que les papes aient souvent
recommandé dans leurs encycliques la théologie de saint Thomas,
c’est avant tout sa philosophie que Léon XIII a voulu restaurer
et que ses successeurs ont presque canonisée. Or D’essentiel de la
pensée franciscaine est d’ordre théologique. Sur ce terrain, les Mi-
neurs peuvent encore librement s’inspirer de leurs maitres et méme

(r) Revue de Philosophie, 1930, p. 690-714.



178 PIERRE FACCARD

développer leurs doctrines particulieres sans cesser pour cela d’&tre
fideles aux instructions pontificales.

Ainsi toute la théologie ascétique et mystique échappe au magis-
tére de saint Thomas. Son nom n’est méme pas cité parmi les auteurs
de spiritualité recommandés aux Ordres religieux par Pie XI dans
sa lettre du 19 mars 1924. Par contre, le pape actuel, comme tous
ses prédécesseurs, reconnait en saint Bonaventure le prince de la
théologie mystique. C’est en vain, dit le R. P. Jean de Dieu, que
les thomistes essalent aujourd’hui de «lui faire passer ce titre... La
doctrine spirituelle de saint Bonaventure a si profondément pénétré
la spiritualité chrétienne que ceux qui affectent de ne pas le citer
pour citer saint Thomas — tel M. Tanquerey dans son Précis de
théologie ascétique et mystique — sont sans cesse ramenés aux for-
mules méme de saint Bonaventure, et cela par saint Frangois de
Sales dont saint Bonaventure était le maitre préféré »(v,

Quant a Duns Scot, il reste en dépit de toutes les coléres de ses
adversaires le prince de la théologie mariale. Sa doctrine de ’'Imma-
culée Conception, que les thomistes relégualent jadis parmi les
Foannis Duns Scoti temerarie opiniones quas Doctorum T heologorum
multitudo improbat, n’en fut pas moins érigée en dogme par Pie IX
dans la Bulle Inefabilis Deus du 8 décembre 1854. Ce document,
dont la rédaction fut confiée au scotiste Antoine Fania de Rignano,
0. F.M,, dans un temps ou le Saint Sitge ne songeait pas encore a
la restauration du thomisme, est rappelé sans cesse aujourd’hui
par les défenseurs de la pensée franciscaine. C’est en effet leur meil-
leur argument contre les partisans de I’infaillibilité de saint Thomas.
Aussi vaut-il la peine de s’arréter un instant sur ce point capital.

Saint Thomas n’a pas enseigné et n’a peut-étre méme pas connu
la doctrine de 'Immaculée Conception telle qu’elle a été définie
par IEglise. Il ne crut pas Marie immaculée a Pinstant méme de sa
conception car cela aurait contredit sa thése de 'universelle néces-
sité de la rédemption. Il dit en effet dans la Somme théologique
Beata Virgo contraxit quidem originale peccatum, sed ab eo fuit
mundata antequam ex utero nasceretur. Cette opinion, que saint
Bernard et saint Bonaventure partageaient d’ailleurs, fut adoptée
par Cajetan et toute I’Ecole dominicaine.

Duns Scot s’opposa nettement aux Docteurs Angélique et Séra-

(1) Et. fr., 1924, p. 457: 1928, p. 338. —



LA RENAISSABCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 179

phique en suggérant I’idée nouvelle de la préservation surnaturelle
de Marie. Sa doctrine, développée plus tard par Pierre d’Auriole
et I’école scotiste, devint la these favorite des Ordres Mineurs. La
piété populaire, peu soucieuse de l’autorité de I’Aquinate, prit le
parti des Franciscains et pressa le Saint Siége a consacrer ’opinion
scotiste.

Les thomistes devinrent moins affirmatifs lorsque certains papes
favoriserent la dévotion nouvelle. Tout fut mis en ceuvre pour sauver
I’honneur et le prestige du Docteur Angélique. Dans une Note sur
la Libert¢ d’opinion en théologie, publiée en 1921 dans les Etudes
franciscaines, le R. P. Jean-Baptiste du Petit-Bornand, O. M. Cap.,
en donna la preuve en rappelant «les variations et les transforma-
tions successives que ’on a fait subir a la doctrine de saint Thomas,
sur ce point, dans Pespace de six cents ans » (p. 314).

La promulgation solennelle de ’'Immaculée Conception en 1854

n’apaisa gueére les controverses. Certains thomistes affectent encore
- aujourd’hui d’ignorer origine scotiste du dogme nouveau et en font
Ihistoire sans citer le nom du Docteur Subtil. Ils s’efforcent en méme
temps d’en démontrer ’harmonie avec l’enseignement de saint
Thomas. L’ouvrage du R. P. del Prado, O. P., Divus Thomas et
bulla dogmatica « Ineffabilis Deus », publié a Fribourg en 1919, fait
par exemple intervenir dans la Conception de la Vierge « un double
instant, non de durée, mais de nature » (?) pour concilier le dogme
et ’Aquinate. L’abbé Lavaud admire fort cette argumentation dans
son Saint Thomas, Guide des études et félicite le Pere del Prado
d’avoir « montré que, 1a encore, ’Aquinate a vu juste» (p. 178)!
D’autres vont méme jusqu’a attribuer 4 saint Thomas tout le mérite
de la découverte de ’Immaculée Conception et déclarent la doctrine
scotiste « opposée a la croyance de ’Eglise » !

Mais tout cela ne parvient pas a faire oublier les faits. Aussi les
thomistes modérés reconnaissent-ils généralement la vanité de ces
tentatives d’harmonisation. Ils s’en consolent par des homélies sur
Pinsondable sagesse de Dieu qui « permet ces hésitations, pour que
la vérité éclate avec plus d’évidence». Ces « hésitations» des plus
grands docteurs de ’Eglise « sont encore », disent-ils, « aux mains de
la Providence, un moyen de triompher de Perreur » .

() Chanoine BrrTrREMIEUX, professeur de dogmatique spéciale 4 I'Université
de Louvain : Le seniiment de saint Bonaventure sur I'Immaculée Concepiion de la
Sainte Vierge, Et. fr., 1928, p. 390. —



180 PIERRE JACCARD

Il n’en reste pas moins, comme le disent brutalement les Mineurs,
que « saint Thomas s’est trompé ». Il n’est deés lors pas infaillible et
son autorité ne saurait étre absolue. Qui sait, ajoutent méme les
Franciscains, si le scotisme ne I’emportera pas de nouveau sur le
thomisme, dans Pavenir, sur tel ou tel point actuellement contro-
versé }

Ce raisonnement ne manque pas de pertinence. La victoire de
PImmaculée Conception pourrait bien entrainer le triomphe d’autres
théses scotistes. Le nouveau dogme est en effet lié dans la pensée
du Subtil a toute une doctrine de la rédemption et de I"Incarnation
sur laquelle ’Eglise n’a pas dit son dernier mot. Se sentant battus
d’avance en philosophie, les Mineurs retournent a la théologie.
Leurs efforts, particuli¢rement dans le domaine de la christologie,
doivent étre signalés ici, car ils assureront peut-&tre une éclatante

revanche a la pensée franciscaine.

L’Eglise chrétienne a toujours enseigné que I’Incarnation n’avait
pas eu d’autre motif que le péché de Phomme. Si Adam n’avait pas
failli, il n’y aurait eu ni Incarnation ni rédemption. C’est pourquoil
I’Eglise chante dans la bénédiction du cierge pascal : O felix culpa,
que talem ac tantum meruit habere redemptorem.

Des doutes s’éleverent pourtant dés le XIIe siécle sur cette doc-
trine et ses conséquences. On prétendait que I’Incarnation du Fils de
Dieu ne pouvait dépendre du péché de ’homme et que le Christ
serait venu dans le monde méme si Adam avait gardé I’innocence
originelle. Cela devint bient6t un sujet de discussion générale. Tous
les docteurs scolastiques examinerent la question: Utrum si homo
non peccasset, Deus incarnatus fuisset ?

Tandis qu’Alexandre de Hales et Albert le Grand hésitaient a se
prononcer, saint Thomas s’opposa résolument aux novateurs en invo-
quant le témoignage des Ecritures qui font toujours de la rédemption
le seul motif de PIncarnation. Mais Popinion adverse trouva de
nombreux défenseurs dans les milieux franciscains. Saint Bonaven-
ture reconnaissait que cette these était plus conforme a la raison que
la doctrine traditionnelle mais il la rejeta néanmoins comme étran-
gere a la Révélation. Robert Grossetéte, évéque de Lincoln et maitre
de Roger Bacon, en accumula par contre seize preuves philosophiques
et théologiques. Mais le vrai « Copernic» de la dogmatique de I’In-
carnation fut le Docteur Subtil. Laissant de c6té hypothése irréelle



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 181

de I’absence de la chute, il posa la question en termes positifs. Sa
démonstration, complétée par les scotistes des siécles postérieurs,
pourrait se résumer comme suit :

Le péché est un fait et PIncarnation aussi. Or il ne conviendrait
pas que celle-ci dérive de celui-la. Serait-ce en effet au péché, acci-
dent fatal, que le monde devrait le Christ, la Vierge et saint Joseph ?
Non, car le supérieur ne saurait étre ordonné a I’inférieur. L’Incarna-
tion ne peut dépendre de l'utilité de la créature. La rédemption n’est
qu’un motif accessoire et accidentel de I’Incarnation. Il doit y en
avoir un autre, car les Ecritures ne disent pas que 1’Incarnation
n’ait été voulue que pour la rédemption.

Le vrai probléme serait: Quel est ’ordre des prédestinations ?
Saint Paul, dans son épitre aux Colossiens (I : 15-17), répond a
cette question en proclamant la primauté du Christ : « Premier-né de
toute la création, le Fils est avant toutes choses. Tout a été créé
par lui et pour lui ». Il faut donc renverser les termes du raisonnement
traditionnel : la création a été voulue pour le Christ et non pas le
Christ pour la création. Mais si le Verbe incarné (et non pas seule-
ment le Verbe préexistant, comme le disent les thomistes) précede
la création tout entiére dans 'ordre des prédestinations, il est donc
bien indépendant du monde, du péché et de la rédemption. Il n’y
aurait eu ni ange, ni homme, ni univers créé que le Verbe se serait
tout de méme incarné.

Le seul motif nécessaire et suffisant de P’Incarnation résiderait
dans la libre volonté de Dieu lequel, ne pouvant s’aimer lui-méme,
aurait voulu le Christ pour 'aimer et en étre aimé parfaitement. Si
Adam n’avait pas failli, cette Incarnation se serait faite dans un corps
glorieux et impassible. Mais la chute a modifié le plan divin; le
Verbe, pour accomplir son ceuvre rédemptrice, s’est incarné dans
la chair passible de PHomme des douleurs.

On voit comment ce raisonnement, justifié par la seule formule :
Potuit, decuit, ergo fecit, finit par rejoindre la révélation des Ecri-
tures et le credo de ’Eglise, non sans avoir bouleversé toutes les
lois de la gravitation théologique qui faisaient du péché le centre de
la dogmatique chrétienne. Les conséquences de cette révolution ne
sont pas moins importantes que la theése : le Christ devient la source
de la grace qui a orné ’dme d’Adam innocent, maintenu les anges
en dignité et préservé a des titres divers Jérémie, Jean-Baptiste,
Joseph et Marie. Le privilege insigne de 'Immaculée Conception de



182 PIERRE $ACCARD

la Vierge trouve ici sa justification : Marie aurait été préservée non
seulement par les mérites rétroactifs de son divin Fils, mais parce
qu’elle-méme était indépendante du péché. En effet, la Mere jouirait.
de la primauté conjointement avec son Fils. Saint Joseph aussi
aurait été prédestiné indépendamment du péché d’Adam et anté-
rieurement a la création méme du monde car, dit-on, « jamais Dieu
n’a voulu Jésus sans son Pére nourricier, ni Marie sans son Epoux ».

Malgré Popposition de I’école thomiste, la théorie scotiste de la
Primauté du Christ se répandit trés tot dans I’Eglise. Saint Fran-
¢cois de Sales ’adopta comme une vérité de fait en méme temps que
I'Immaculée Conception. Peu aprés sa mort, une mystique, Marie
d’Agréda, prétendit en avoir recu la confirmation de Dieu lui-méme.
Mais tandis que Bossuet reprochait a la religieuse de faire Dieu
scotiste, la piété populaire ’emparait de ses révélations sur la Pri-
mauté du Christ et de la Vierge. On trouve en effet cette these for-
mulée clairement dans un Noél provengal du dix-septiéme siécle
que les Bénédictins de Solesmes chantaient encore récemment aux
fétes de la Nativité :

Quand ben Adam n’aurié pas fa de fauto,
Lou Fieu de Dieu sarié tamben vengu... ()

Au dix-huitiéme siécle, par contre, la these de la Primauté tomba
dans un certain oubli, éclipsée par la doctrine triomphante de I’Imma-
culée Conception. Les scotistes eux-mémes, exténués et décimés, ne
s’en souciaient plus guere; tous leurs efforts n’étaient pas de trop
pour mener 4 bonne fin le débat séculaire contre les thomistes sur le
privilege de Marie.

Mais on a vu que la victoire de 1854 réveilla le zé¢le des Francis-
cains pour les spéculations de leurs docteurs. Ils redécouvrirent la
Primauté et en firent bientdt leur these favorite. Ils furent encouragés
par de nombreux théologiens et hauts dignitaires de ’Eglise. En
1870, par exemple, Dom Guéranger montrait a un auteur franciscain
une vingtaine d’ouvrages zzn-folio en lui disant :

« Pere, tout ceci est Marie d’Agréda. C’est la Cité mystique avec
ce qu'on a écrit pour et contre ce livre de la Vénérable. Or, sachez
bien une chose : la définition de I'Immaculée Conception n’est qu’une
pierre d’attente. C’est le fondement d’un édifice doctrinal qui sera
élevé un jour en ’honneur de Marie. Eh bien ! Quand I’Eglise voudra

(r) Et. fr., 1921, p. 292.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 183

batir cet édifice, elle en ira chercher les matériaux dans la Cité
mystique » (.

L’élévation de saint Frangois de Sales au rang de Docteur de
PEglise, en 1877, contribua grandement a remettre en faveur la
doctrine de la Primauté. I1 faut attendre cependant jusqu’a extréme
fin du siécle pour voir paraitre les premiers travaux de ses nouveaux
défenseurs. Le débat ne fut rouvert vraiment qu’en 1897, par un
religieux de ’Ordre de saint Jean de Dieu, le R. P. Francesco-Maria
Risi, qui publia un ouvrage en quatre volumes Sul motivo primario
dell Incarnagione. En 1898 apparait la premietre édition du Christus
Alpha et Omega du Franciscain Marie-Michel. Des la fondation des
Etudes franciscaines, en 1899, le R. P. Jean-Baptiste y publie de
nombreux articles, réunis en 19oo dans son Essai sur la Primauté
de N. §. Fésus-Christ.

La controverse reprit alors dans les périodiques catholiques entre
thomistes, scotistes et suaréziens. On trouve au premier rang des
Franciscains les Peéres Jean-Baptiste, Déodat-Marie, Raymond,
Sigismond et surtout le R. P. Chrysostome Urrutibehety d’Ithorost
qui, de 1890 a nos jours, n’a cessé d’écrire en faveur de la Primauté
dans la Revue franciscaine, les Etudes franciscaines et la France
franciscaine. Les Dominicains, représentés surtout par le R. P. Hugon,
se retranchent simplement derriere l’autorité de saint Thomas.
Certains Jésuites tentent de réconcilier les adversaires en défendant
la solution moyenne de Suarez : Dieu aurait décrété en premier lieu
PIncarnation du Verbe, mais avec la prévision du péché d’Adam.

En 1921, aprés la longue interruption de la guerre, les Etudes
franciscaines, soutenues par les autres organes de 1’'Ordre, reprennent
leur campagne pour la thése scotiste. Le R. P. Jean-Baptiste publie
des Notes additionnelles a son essai sur la Primauté. Le R. P. Chry-
sostome lance, en méme temps, un ouvrage de polémique, autorisé
et présenté par Mgr. Negre, archevéque de Tours, sur Le motif de
PIncarnation et les principaux thomistes contemporains. Ceux-ci sont
les Peres Jésuites Hurter, Galtier, Pesch et le cardinal Billot ; les
Sulpiciens Tanquerey et Sauvé et enfin le R. P. Sentrup. L’auteur
leur reproche leur dédain pour lopinion scotiste; il ne pardonne
pas, en particulier, au R. P. Hurter d’avoir qualifié quelque part
les défenseurs de la Primauté de « pieuses gens dont les subtiles
méditations restaient sans rapport avec les Ecritures ».

(1) Et. fr., 1921, p. 292.



184 PIERRE FACCARD

En 1922, les Etudes des Peres Jésuites répondent, tandis que
PAmi du Clergé tente d’apaiser les esprits. Clest alors qu’apparut,
dans le grand Dictionnaire de théologie catholique, le long article de
Pabbé Michel sur I’Incarnation. Le motif de ce mystére y était
étudié en vingt-cing colonnes et traité selon la théorie thomiste. Le
R. P. Chrysostome réfuta non moins longuement cet article dans
les Etudes franciscaines de 1922-1923. Il se plut A remarquer que
Pimportance méme accordée par Pauteur a Popinion du Docteur
Subtil était le signe d’une heureuse réaction contre ’hostilité de jadis.

Il semble en effet que la these de la Primauté jouit d’une faveur
toujours plus grande depuis la guerre. Le directeur des Etudes francis-
caines en note chaque année des preuves nouvelles. Ainsi le R. P.
Prat, auteur d’une Théologie de saint Paul fort connue, s’abstint
des 1928 de critiquer, comme dans les éditions précédentes de son
ouvrage, 'interprétation scotiste du texte des Colossiens. « Les oppo-
sitions tombent », écrivait a ce propos le R. P. Jean de Dieu, «et les
suffrages se rallient de plus en plus» & Popinion scotiste.

Dans une note de son étude sur La philosophic du B. Duns Scot,
publiée dans les Etudes framciscaines de 1922, le R. P. Ephrem
Longpré affirmait que méditer saint Paul, saint Cyrille, saint Francois
de Sales et saint Bernardin de Sienne, c’était se déclarer en faveur
de la Primauté. Il souscrivait donc a la prophétie suivante de Mgr.
Bonomelli: «Cette opinion gagne tous les jours du terrain et il
viendra peut-étre un jour ou I’Ecole scotiste qui a triomphé de I’Ecole
thomiste au sujet de PImmaculée Conception de Marie, aura aussi la
victoire sur cette question qui sourit merveilleusement» (p. 436).

Persuadés que ce débat « aboutira t6t ou tard, sans doute, & une
définition dogmatique », les Franciscains se tournent maintenant du
c6té de Rome. Tous les textes officiels du Saint Siege provoquent
d’interminables commentaires de la part des adversaires. En 1925,
par exemple, le R. P. Hugon étudiait dans la Revue thomiste La
féte du Christ-Rot et le motif de PIncarnation. Selon lui, «Pencyclique
et la liturgie de la féte ne fournissent aucun fondement a Popinion
scotiste, mais semblent confirmer la doctrine de saint Thomas
d’Aquin ». Le R. P. Chrysostome répliqua dans les Etudes francis-
caines de 1928 par deux longs articles sous le méme titre, dissipant
les arguments de son contradicteur « comme un léger brouillard au
soleil » et montrant que «Pencyclique et la liturgie de la féte orien-
tent les esprits vers la doctrine scotiste » !



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 185

Le R. P. Jean de Dieu va plus loin encore en écrivant la méme
année dans sa revue que «linstitution de la féte du Christ-Roi
constitue un premier pas vers la définition dogmatique de la these
de la Primauté». Ailleurs, le R. P. Chrysostome ne craint pas de
railler les efforts des thomistes en faveur de la doctrine traditionnelle
en les comparant non seulement aux travaux d’Hercule, mais surtout
aux « vains labeurs de Sysiphe ».

Que faut-il penser de cette orgueilleuse confiance et de ces affir-
mations ? L’avenir «sourit-il» vraiment a la these scotiste ? Tout
nous porte a le croire. La définition de 'Immaculée Conception, bat-
tant en bréche 'autorité de saint Thomas et le témoignage des Ecri-
tures, a créé un précédent favorable. Bien plus, 'interdépendance
étroite de ce dernier dogme avec la Primauté donne a celle-ci des
chances incomparables.

Ne semble-t-il pas déja que la prédiction de Dom Guéranger se
réalise ? Une nouvelle campagne a été entreprise récemment pour
persuader le pape de proclamer le dogme de ’Assomption. On sait
que cette définition avait été demandée au concile du Vatican par
cent quatre-vingt-quatorze Peres. L’entente est faite a ce sujet
dans PEglise. En 1900, Dom Renaudin écrivait dans la Revue tho-
miste que I’Assomption corporelle de la Vierge «mne faisait aucun
doute pour les enfants de I’Eglise catholique » et qu’il y aurait « témé-
rité coupable a en contester I'existence ».

De méme, ’idée de 'universelle médiation de Marie «est en train
de s’imposer de plus en plus & Pattention générale de la catholicité »,
écrit V. Lenoir, dans la Revue apologétique de juin 1930. « Elle nous
a déja valu», ajoute-t-il; «une féte nouvelle qui couronne mainte-
nant le mois de Marie. Elle pourrait bien, un jour a venir, comme
celle de ’Assomption, comme celle du Christ-Roi, donner lieu a une
définition solennelle » (p. 751).

Or toute ces dévotions, ces fétes et ces «opinions pieuses», dont
se nourrit aujourd’hui la piété catholique, se réclament du précédent
de 'Immaculée Conception. Elles en sont méme plus ou moins soli-
daires. Aussi peut-on s’attendre a les voir, t6t ou tard, consacrées
par le Magistere de I’Eglise. Le mouvement qui les porte est si fort
que ni le témoignage des Ecritures, ni P'autorité des Péres, ni les
protestations du sens commun n’en retarderont la destinée.

On objectera peut-étre que la doctrine de la Primauté ne touche



186 i PIERRE FACCARD

guere la piété populaire. Les scotistes ne I’ignorent pas; ils s’en
consolent en citant saint Ambroise et saint Jéréme. « La foule»,
disaient ceux-ci, «ne voit le Christ que dans son humilité, son coté
le plus accessible ; elle ne le suit pas facilement dans les hauteurs,
elle ne s’éleve point aux notions sublimes ». Mais c’est par 'Imma-
culée Conception que la thése scotiste s’imposera a la foule. La Pri-
mauté de la Vierge entrainera celle de son Fils. « Admettrez-vous
longtemps encore», disent les Mineurs aux dévots de Marie, « que
votre Mere, divinement préservée du péché originel, lui demeure
néanmoins redevable de sa haute destinée» ? C’est cet argument-la
qui fera triompher un jour la doctrine de la Primauté. Chaque nou-
veau développement du culte de la Vierge hitera la définition de
cette thése « chére a tous les fils de saint Frangois ».

On pourrait faire bien des observations sur cette paradoxale
renaissance d’une doctrine oubliée pendant plus d’un siecle par les
Franciscains eux-mémes. Remarquons seulement, pour justifier le
titre de ce chapitre, ’accueil différent réservé par ’Eglise aux ini-
tiatives diverses des Mineurs. Leurs spéculations théologiques sont
aussi favorisées que leurs travaux philosophiques sont critiqués. La
définition de la Primauté se fera sans doute longtemps attendre;
le thomisme remportera de nouvelles victoires a4 Rome. Mais le
prestige du Docteur Marial sauvera celui du Docteur Subtil. Gréice a
PImmaculée Conception et a la Primauté, la tradition franciscaine
restera vivante dans I’Eglise. La philosophie n’intéresse en effet que
la minorité, tandis que les spéculations sur la Vierge et le Christ ont
pour elles la faveur de la foule qui, en définitive, bien plus que la
curie romaine, formule et impose les dogmes du catholicisme de
Pavenir.

vii. I ESPRIT DE LA RENAISSANCE FRANCISCAINE

Lors du septiéme centenaire de la mort de saint Frangois d’Assise,
en 1926, les Cahiers de Feunesse pﬁbliérent un judicieux article de
M. Marc DuPasquier sur La tentation d’un jubilé. « La tentation »,
disait I’auteur, « c’est d’établir trop aisément des parentés. Le remede,
c’est peut-étre de marquer les distances » (p. 205). Cette regle excel-
lente nous donne le théme de notre conclusion. Dans les pages précé-
dentes, nous avons fait quelques rapprochements discutables et utilisé



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 187

certains termes mal définis. Il nous faut maintenant en préciser le
sens et la portée en rappelant les limites de I’esprit franciscain.

Nous avons parlé, non sans formuler déja quelques réserves, du
«libéralisme » des Mineurs au vingti¢me siécle. Les déclarations de
leurs représentants les plus éminents contrastent en effet singuliére-
ment avec le langage habituel des Dominicains. Une des caracté-
ristiques de la pensée franciscaine serait, d’apres le R. P. Jean de
Dieu, son hostilité contre toutes les formes de P’absolutisme (. Des
modernistes et des protestants souscriraient volontiers a la plupart
des manifestes publiés contre « intégrisme » thomiste par les Etudes
franciscaines. Cette revue justifiait récemment la réforme capucine
par des principes qui sont exactement ceux de la Réforme protes-
tante®@. Aussi des thomistes n’ont-ils pas craint de qualifier tout
haut de « protestants » les arguments et les critiques des Mineurs.

Mais ne nous abusons pas. Il n’y a en réalité dans tout cela que la
" protestation d’une minorité vaincue. Cette tolérance qu’ils demandent
a grands cris, les Franciscains ne songeraient pas a I’accorder a
d’autres. C’est dans le cercle treés étroit de «la métaphysique objec-
tiviste d’Aristote » qu’ils réclament quelque liberté. Malheur a celui
qui oserait s’en éloigner ; toutes les foudres de I’Ordre s’abattraient
sur lui comme jadis sur le malheureux Roger Bacon.

L’histoire récente du défunt Jules d’Albi, O. M. Cap., vient nous
montrer fort a propos les limites de la liberté philosophique des
Mineurs. Ce savant historien, auteur d’un ouvrage déja cité sur
Saint Bonaventure, obtint de la «générosité» de ’évéque de Périgueux,
avant la guerre, la permission d’étudier Kant dans son texte. Il ne
tarda pas a découvrir dans quel « préjugé violent »il avait été « formé »
au sujet du kantisme, « préjugé», dit-il, « que renforgaient toutes
nos lectures et qui d’ailleurs était absolument universel ». Indigné
de tant d’injustices et de calomnies, il envoya aux Etudes francis-
caines une longue étude sur L’aristotélisme de Kant. Grace a la pro-
tection, semble-t-il, du Définiteur général de 1’Ordre, le T.R.P.
Symphorien de Mons, docteur de Louvain et ancien éleve du cardinal
Mercier, le travail du Pére d’Albi fut accepté par la revue des Capu-
cins. Les premitres pages en furent publiées en 1927, apres des années
de retard et avec toutes sortes de précautions.

L’auteur prenait courageusement la défense de Kant contre les

(r) Et. fr., 1929, p. 445. — (2) Et. fr., 1928, p. 561 ss.



188 PIERRE FACCARD

malédictions des thomistes. « Tous les anathémes ont été lancés »,
disait-il, «contre ce piétiste fervent dont la vie fut la régularité
méme et dont I’ceuvre est certainement la plus grandiose et la plus
cohérente qu’ait jamais pu réver génie de philosophe». Contre
M. Maritain et ses adeptes qui qualifient Kant de « Pilate de la méta-
physique », d’athée et de «subjectiviste en délire », le savant Capucin
s’attachait 4 démontrer que « Kant est I'objectiviste le plus résolu,
le plus intelligent qu’on ait encore connu » et que seuls les disciples
du maitre de Kcenigsberg, de Fichte a Hegel, sont responsables des
exceés du subjectivisme moderne. En passant, ’auteur ne manquait
pas de critiquer sévérement «la routine et incohérence » de la basse
scolastique qui affublait sa doctrine du titre de philosophia perennis.
Il contestait méme ouvertement le droit des thomistes contemporains
de «s’attribuer le bénéfice de P’expression leibnitzienne» (p. 376-
395)-

La suite parut dans le premier fascicule de 1928. Apres avoir
montré les liens de parenté et les ressemblances du kantisme authen-
tique avec la tradition aristotélicienne et thomiste, ’auteur prétendit
trouver les origines de la critique kantienne dans un argument du
cardinal Vital du Four, scolastique franciscain du treizieme siécle,
dont les Questions Disputées sur le probleéme de la connaissance
étaient attribuées a Duns Scot (p. 57-68).

Cen était trop: malgré la mention «a suivre» qui terminait
cette seconde partie, on n’en vit jamais la fin. Deux ans plus tard,
le R. P. Jules d’Albi mourait en disgrice. Dans Iarticle nécrologique
que le R. P. Jean de Dieu lui consacra dans les Etudes franciscaines
de juin 1930, quelques lignes fort embarrassées firent comprendre
aux lecteurs pourquoi I’étude sur Kant avait été interrompue. Les
opinions du défunt avaient paru trop audacieuses a I’autorité com-
pétente. Pas plus dans les Ordres Mineurs que dans les autres congré-
gations catholiques, il n’est permis aux religieux de se compromettre
avec celui que le cardinal Mercier lui-méme appelait «le grand per-
vertisseur des idées au dix-neuviéme siécle ».

Onp peut appliquer a plus forte raison au «libéralisme » des Fran-
ciscains les observations faites récemment par M. Jundt au sujet
du «libéralisme » de La Mennais : « Si 'on entend par libéralisme
le souci de respecter chez autrui la liberté que ’on revendique pour
soi, il faut constater que La Mennais ne peut étre qualifié de libéral.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 189

Son attitude & ’égard des protestants en est la preuve »n@). Ceux-1a
mémes qui se font gloire d’avoir lutté contre le littéralisme thomiste
des Dominicains prennent bien soin d’attaquer la pensée moderne,
avec plus de zele encore que leurs adversaires, pour se mettre a 1’abri
de tout reproche d’hétérodoxie. Le T. R. P. A. Gemelli, recteur de
P'Université catholique de Milan, directeur de la Rivista di Filosofia
Neo-scolastica, qui passa du positivisme a I’idéalisme et au modernisme
avant de se rallier a la néo-scolastique et d’entrer dans les Ordres
‘Mineurs, a continué au sein de I’Eglise cette évolution vers le dog-
matisme religieux qu’il avait commencée auparavant. Aprés avoir
pris parti pour un néo-franciscanisme assez large et avoir écrit plu-
sieurs études sur Le kantisme de Duns Scot, il finit par adopter le
thomisme officiel. Le discours inaugural qu’il prononga en 1928 lors
de la quinzi¢me Semaine sociale catholique montre bien son attitude
a I’égard de la pensée moderne. Au premier plan des préoccupations
de ce congres, disait-il, doivent se trouver la lutte contre «la propa-
gande protestante » et « les erreurs que le libéralisme et le modernisme
ont répandues en Italie ». ‘

Le R. P. Belmond, dont nous citions les reproches & M. Maritain,
le couvre d’éloges dés qu’il se met a diffamer Descartes : « M. Mari-
tain », dit-il, « avec un rare bonheur d’expression, met a nu le désastre
intellectuel, le naufrage des esprits, réduits [par Descartes] a s’ac-
crocher a des épaves » @, Quant au Rme P. Symphorien, le protec-
teur du Pére d’Albi, il qualifie M. Maritain de « miraculé, sorti du
tombeau de ténebres et d’orgueil de ’esprit moderne » apreés avoir
«fait le tour du rationalisme moderne et percé 4 jour son irrémédiable
caducité » 3.

L’unité catholique parait n’avoir d’autre fondement, depuis
trois siécles au moins, que la haine de la Réforme et le mépris de la
civilisation moderne. C’est en tout cas le seul terrain sur lequel
Mineurs, Jésuites et Dominicains se trouvent entierement d’accord.
Cet état d’esprit explique I’ignorance dont la plupart des Francis-
cains, en particulier, font preuve a I’égard de tout ce qui dépasse le
cercle étroit de leurs spéculations. Comme les Précheurs, ils ne con-
naissent la philosophie moderne que par oui-dire, sur la foi de pam-
phlets absurdes et prétenticux. Le R. P. Jules d’Albi a raconté,
aprés tant d’autres, la peine qu’il a dfi se donner pour se procurer

(1) Revue d’histoire et de philosophie religieuses, 1930, p. 109. — (2) Et fr.,
1924, p. 176. — (3) Ibid., p. 186-189.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. s., t. xix (N°® 79, 1931). 13



190 PIERRE FACCARD

un texte original de Kant. Les scotistes comme les thomistes restent
prisonniers des sommes du moyen 4ge. Pour eux, le monde n’a
changé que pour dégénérer. Tous les problémes nouveaux qui se
sont posés depuis six siécles, toutes les hypotheses et solutions nou-
velles qui ont été proposées, tout cela ne serait qu’erreur et péché.
Seul pourrait nous en guérir un retour a umne scolastique sur le
contenu de laquelle les catholiques eux-mémes n’arrivent pas a
s’entendre.

Cet état d’esprit est la cause méme de la stérilité de leurs efforts.
Pour conquérir ce monde moderne tant méprisé, il faudrait d’abord
le connaitre et le comprendre. On ne demeure pas impunément
étranger aux progrés de son temps: aussi les scotistes comme les
thomistes n’ont-ils rien fait jusqu’ici de positif. Méme a son apogée
de 1906, le néo-scotisme n’a fourni que des.commentaires surannés
et des manifestes impuissants. Nous avons loué le labeur historique
des Mineurs, mais c’est a cela que se borne leur mérite. Tournés vers
le passé, ils n’ont pu que répéter le passé. Ils n’ont méme pas su
formuler leur pensée d’une fagon compléte pour les lecteurs d’au-
jourd’hui. Leurs seuls ouvrages systématiques sont des manuels
latins, tels que le Compendium theologie dogmatice en trois volumes
du R. P. Minges, dont les douze cents pages ont été rééditées en 1924
et que le R. P. Belmond jugeait « aride et insuffisant ». Tel aussi ce
Schole Franciscane aptatus cursus philosophicus du R. P. Van de
Woestyne dont on a vu plus haut la soumission au thomisme officiel.
Tandis que le néo-thomisme a réussi au moins a attirer sur lui une
certaine attention, le scotisme est resté absolument ignoré en dehors
des milieux ecclésiastiques romains. Il n’a inspiré aucune ceuvre
originale ; c’est A peine si ’on peut citer une Critigue néo-scotiste du
thomisme publiée en 1923 par un Dr J. Compagnon qui parait étranger
aux Ordres Mineurs. On avouera que c’est un pietre résultat pour
tant d’années d’efforts et de travail.

Nous sommes d’ailleurs les premiers a déplorer la pauvreté du
bilan philosophique du néo-scotisme. En dépit de leur dédain pour
la pensée moderne, les Franciscains, ont abordé les problémes de la
philosophie dans un esprit plus large et plus compréhensif que les
thomistes de ’Ecole dominicaine. Nous avons méme dit, aprés Ch.
Secrétan et le Dr Harris, que les Mineurs ont donné, au moyen age,
les syntheses doctrinales les plus « chrétiennes » du catholicisme. En



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 1 {1}

se rapprochant aujourd’hui de leurs origines augustiniennes, ils
rendent a leur doctrine une séve religieuse que Daristotélisme tho-
miste n’a jamais possédée. Mais cette remarque appelle aussi quelques
réserves qu’il nous faut maintenant formuler de peur de préter a des
malentendus.

Notre sixiéme chapitre nous a fait voir déja le revers de la mé-
daille. La piété franciscaine a méconnu les saines limites du chris-
tianisme des évangiles. A cet égard le triomphe du thomisme dans
IEglise serait a souhaiter, car il reste le plus sir garant du respect
des Ecritures et de la tradition. En philosophie, ce sont les Francis-
cains qui défendent le sens commun contre I’étroitesse dominicaine.
Mais en théologie, les roles sont renversés; ce sont les thomistes
qui représentent le parti du bon sens. Leur opposition a ’Immaculée
Conception et a la Primauté a retardé, si elle n’a pu ’empécher,
la fatale extension de la mariolatrie et d’une certaine christolatrie
dans le catholicisme moderne. On se demande ce que ce dernier
deviendra, dans deux ou trois siecles, lorsque la prédiction de Dom
Guéranger sera réalisée et que la Cité mystique de Marie d’Agréda
aura remplacé les Ecritures comme norme de la foi.

Quant a la philosophie scotiste, si elle parait a certains égards
plus conforme a Pinspiration spécifiquement chrétienne que la phi-
losophie de saint Thomas, elle n’en comporte pas moins de réels
dangers. Les deux derniers critiques du Docteur Subtil, ’abbé
Landry et le Dr Harris, s’accordent, en effet, a lui reprocher un
certain scepticisme agnostique qui serait caractéristique de esprit
franciscain.

«La tendance mystique de I’ancien augustinisme se préte facile-
ment », dit Phistorien anglais, «a un agnosticisme pieux qui insiste
sur le besoin d’une illumination surnaturelle de la foi que ressent
Pesprit faillible de ’homme » (p. 364). Infiniment plus sévere, ’abbé
Landry n’hésite pas a assimiler le scotisme au fatalisme et au fana-
tisme musulmans :

«La tentative de Duns Scot n’était pas nouvelle », remarque-t-il
dans les dernitres lignes de sa conclusion, «et la société qui fut son
idéal avait déja existé. Que serait en effet une société qui s’inspirerait
des principes scotistes ? La science y serait peu en honneur... La
société humaine se figerait dans un conservatisme aveugle, ennemi
de tout progres... Un seul sentiment subsisterait : un zéle ardent
pour la défense des droits de Dieu... Comme aucune doctrine ration-



192 PIERRE FACCARD

nelle n’éclairerait notre volonté, fatalement, notre liberté, si pronée
par Duns Scot, sombrerait dans un mysticisme triste et fanatique, »

« Or cette société existe encore: c’est la société musulmane...
Les théologiens musulmans firent ce que plus tard Duns Scot devait
faire... La croyance exclusive a la liberté de Dieu aboutit au fatalisme
le plus passif. Mais les aspirations mystiques ne peuvent jamais
étre définitivement arrachées de I’dme humaine et lorsqu’elles ne
trouvent aucune doctrine rationnelle pour les éclairer et les diriger,
elles éclatent soudain en de terribles explosions. Les chefs du peuple
sont alors ces vagabonds couverts de haillons, pauvres volontaires
qui, comme jadis les révoltés de l'ordre franciscain, vont de douar
en douar annoncer, en mendiant, la parole d’Allah. La société échappe
a ses chefs naturels, pour tomber sous les influences des Confréries
musulmanes qu’inspire et anime un mysticisme fanatique. L’auto-
ritarisme, érigé en unique principe de morale, conduit a I’agnosti-
cisme scientifique et l’agnosticisme aboutit irrémédiablement au
madhisme et a la guerre sainte. Les civilisations occidentales doivent
se féliciter, croyons-nous, que I’Eglise romaine, si puissante au
moyen age, n’ait pas pris Duns Scot pour philosophe officiel. »

Cette derniére citation donne une idée de la these de ’abbé Landry
et fait comprendre les protestations véhémentes qu’elle souleva
dans le camp des Mineurs. Aprés avoir tant de fois dénoncé le nomi-
nalisme et le « modernisme » de Duns Scot, les thomistes se mettent
a lui reprocher aujourd’hui son « aveugle conservatisme ». Mais nous
avons déja assez parlé de ces jugements contradictoires. Toute
conclusion sur le scotisme est encore prématurée, disait M. Gilson
au sixieme Congres international de philosophie, car « malgré tant de
controverses amoncelées autour de ';uvre de Duns Scot, ni sa
signification métaphysique, ni sa signification historique ne sont
encore convenablement éclaircies »(0.

On s’étonne cependant de voir les modernes disciples de saint
Thomas restaurer la doctrine politique et sociale de ’Aquinate tout
en critiquant sévérement « autoritarisme» et le «fanatisme» des
augustiniens du moyen age. Ceux-ci ont été sans doute plus into-
lérants que les thomistes. M. Grin citait récemment, dans son cha-
pitre sur Duns Scot, I’exemple classique du baptéme forcé des infi-
deles et des Juifs pour illustrer la mansuétude plus grande du Docteur

(¥) L'étude des philosophies arabes et son role dans Uinterprétation de la scolastique,
Proceedings of the sixth international congress of philosophy, p. 595. New York 1927.



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 193

Angélique, comparée a celle du Docteur Subtil®. Dans certains
cas, cependant, tels que celui de la peine de mort pour vol, Scot s’est
montré plus humain que ’Aquinate. Mais ces différences sont bien
superficielles ; en réalité, les deux Docteurs ignorerent aussi comple-
tement 'un que Pautre les délicatesses et les scrupules de la sensi-
bilité moderne. Quant a l’aveugle conservatisme de Duns Scot,
celui des thomistes contemporains ne lui ceéde en rien. Dans toute
cette affaire, on ne peut que renvoyer les adversaires dos a dos.

Avec cette réserve donc que les thomistes n’ont pas mieux fait
que les scotistes, nous ne nierons pas l’étroitesse et le fanatisme
de Pinspiration religieuse du Docteur Subtil. La conclusion de ’abbé
Landry est 4 cet égard indiscutable ; nous n’en changerons que la
forme conditionnelle. Car cette société inquiétante, qui « s’inspirerait »
des principes scotistes, n’a pas existé seulement sous le ciel de I’Islam.
Les Ordres Mineurs — et non pas uniquement ses révoltés — en ont
donné une assez fidele réalisation. N’oublions pas que Duns Scot
fut sacré trés tét Doctor Ordinis et que son influence ’emporta
toujours, aux heures décisives, aujourd’hui comme jadis, sur celle
de saint Bonaventure et du Poverello.

« 8i Phistoire de saint Frangois est une des plus exaltantes qu’on
puisse lire », disait M. DuPasquier dans un article déja cité, «il en
est peu qui décoivent autant que celle des Franciscains. Du petit
frere d’Assisc 4 saint Antoine de Padoue, quelle descente ! L’inspi-
ration des premieres heures, la fraicheur des premiéres conquétes
s’est trop tot fanée. Personne n’a relevé le manteau du prophete,
et Ordre devient une milice innombrable et disciplinée entre les
mains de la politique romaine » (p. 216).

Ce jugement paraitra peut-&tre bien sévere. On trouve en effet
de belles pages dans les annales des missions franciscaines. Mais
Phistoire de ’Ordre n’en reste pas moins celle d’une longue déchéance.
Du saint Fondateur au Docteur Séraphique et au Docteur Subtil,
nous descendons chaque fois d’un degré. Du quatorzi¢me siecle a la
Réforme, la décadence s’accentue. L’Ordre ne retrouve un certain
éclat que dans sa lutte contre le protestantisme ; mais esprit qui
Panime est bien différent du spiritualisme des origines. Dans sa
lettre du 8 septembre 1912 aux Tertiaires de saint Francois, Pie X

(1) Edmond GriN, Les origines et I'évolution de la pensée de Charles Secrétan,
P- 174, Lausanne 1930. '



194 PIERRE JACCARD

rappelait que «I’Ordre franciscain avait pour marque distinctive et
caractéristique Pattachement le plus étroit au Vicaire de Jésus-
Christ ». La soumission la plus aveugle aux volontés pontificales
devint trés tot la premieére des vertus franciscaines. Aujourd’hui
encore, 1’Ordre se fait gloire d’avoir été I’un des plus dociles instru-
ments de la politique romaine. C’est en prouvant la fidélité de Duns
Scot a la Papauté que les Mineurs essaient le plus souvent de réha-
biliter le Docteur Subtil. Les Etudes franciscaines rappelaient récem-
ment avec la plus grande fierté qu’il avait été surnommé Hercules
papistarum par les partisans de Henri VIII. Dans une conférence a
laquelle nous avons déja fait allusion, le R. P. Antoine de Sérent
ne trouvait pas de meilleure illustration de la spiritualité franciscaine
que Pattitude des Fréres Mineurs francais en face du protestantisme.

On peut appliquer aux Franciscains ce que I'un d’eux, le R. P.
Jean de Dieu, disait des thomistes : « On ne pense pas sans tristesse
a toute ’énergie que les penseurs catholiques mettent a se diminuer».
Leur insistance a se justifier en rappelant le plus petit c6té de leur
histoire est un nouvel indice de la décadence actuelle de la renais-
sance franciscaine. Dans leur z¢le 4 se diminuer, ils ne craignent pas
de dénaturer ’esprit méme de saint Frangois. On s’afflige de voir les
derniers biographes romains du Poverello accentuer les traits les
moins nobles de son caractere. Ce qu’ils veulent montrer, ce n’est
pas le chrétien, le saint, mais c’est surtout Francois Vir catholicus,
dans le sens le plus étroit du terme. « La note caractéristique de
saint Francois», disait le R. P. Lippert, S. J., en 1926, «c’est sa
subordination entiére, son obéissance aveugle a I’autorité ecclésias-
tique ». Tous les périodiques franciscains ont reproduit et loué cette
étrange définition d’un Poverello jésuite, dont le mot d’ordre serait
le trop fameux perinde ac cadaver.

C’est sous cet aspect que lon propose saint Frangois comme
modele aux jeunes gens de I’Eglise romaine. Devant un tel sacri-
lege, on voudrait prendre la défense du Patriarche d’Assise contre
ses propres fils égarés, comme le fit Paul Sabatier, il y aura bientot
quarante ans. Les protestants ont le droit de se réclamer de Pesprit
du Poverello. Qu’on le veuille ou non, c’est & 'un d’eux qu’appar-
tient le mérite d’avoir « redécouvert » le christianisme profond de
saint Frangois. C’est de ce fondement essentiel de D’esprit francis-
cain que les protestants veulent s’inspirer. De méme, ils ne retien-
nent de la pensée franciscaine du moyen 4dge que ce qui en est



LA RENAISSANCE DE LA PENSEE FRANCISCAINE 195

spécifiquement chrétien et laissent volontiers le reste aux ultra-
montains. _

Un vénérable correspondant de ’Amérique du Sud, fort au courant
des choses catholiques, a trouvé excessive notre bienveillance envers
les Ordres Mineurs, lesquels n’auraient guére mérité, disait-il, la
sympathie que les Sabatier et les Secrétan leur ont témoigné. II est
vrai que les ouvrages de ces «protestants et rationalistes», tant
méprisés, on I’a vu, des néo-scotistes, sont infiniment plus respectueux
a Pégard du Bienheureux Duns Scot, Doctor Ordinis Minorum, que
les pamphlets irrités des thomistes contemporains. Mais les violences
de ces derniers ne doivent pas nous faire oublier les sentiments pro-
fonds de la masse des fideles de ’Eglise catholique. Nous avons for-
mulé de justes réserves sur le «libéralisme » et la piété des Francis-
cains, mais cela ne nous a pas empéché de les juger avec sympathie.
Ce ne sont pas eux aujourd’hui qui meénent ’Eglise dans la voie
fatale de P'autoritarisme et de l’intolérance. Bien qu’ils soient plus
de trente mille dans les trois Ordres Mineurs, c’est-a-dire six fois
le nombre des Dominicains, les Fils de saint Frangois restent sans
pouvoir dans la curie romaine. Depuis plusieurs années, ils n’ont
aucun représentant dans le Sénat pontifical. Mais leur influence
reste considérable sur la foule des humbles. C’est pour cela que la
renaissance de leur pensée philosophique et théologique nous a
paru digne d’intérét. L’inspiration franciscaine, en dépit de ses
limites étroites et de sa déchéance séculaire, reste encore l’une
des plus vivantes et des plus riches du catholicisme contemporain.

Pierre JACCARD.,



	Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 3

