
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 79

Artikel: Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 3

Autor: Jaccard, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380198

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380198
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REVUE GÉNÉRALE

LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE
Troisième article '

v. L'avenir de la philosophie franciscaine

Déplorant dans les Etudes franciscaines de 1924 les efforts de

ceux qui veulent « faire table rase de tout ce qui n'est pas le
thomisme intégral », le R. P. Jean de Dieu s'écriait avec indignation :

« On ne pourrait qu'admirer la prétention de retirer le titre d'école

catholique à l'école franciscaine, qui eut une telle influence sur le

développement de la pensée catholique pendant des siècles. On ne

pourrait qu'opposer une fin de non-recevoir à la pensée d'exclure
définitivement cette école et ses maîtres de l'enseignement. On ne

pourrait que plaindre enfin les esprits qui ne voient point par eux-
mêmes, sans qu'il soit nécessaire de recourir à l'autorité des papes,
qu'un pareil ostracisme marquerait un affaiblissement certain de

la pensée catholique... On ne pense pas sans tristesse à toute l'énergie

que les penseurs catholiques mettent à se diminuer... » (p. 463)

Quoi qu'en dise l'auteur, le recours à l'autorité des papes est bien

décourageant. Les documents pontificaux de ce dernier demi-siècle

sont si favorables à saint Thomas et si sévères pour les disciples
des autres Docteurs catholiques que l'on peut se demander si la

philosophie franciscaine n'a pas vécu ses derniers beaux jours dans

l'éphémère aventure du néo-scotisme. Mais avant de répondre à

cette question, il nous faut voir comment raisonnent les représentants

de ce «thomisme intégral» odieux aux Franciscains. Voici,

par exemple, la conclusion d'une étude sur L'autorité de saint Thomas

d'Aquin dans l'enseignement catholique de la philosophie où le R. P.

Hedde, O. P., analysait les intentions et les espoirs de la Papauté :

(1) Voir plus haut, 1930, p. 103-131, 207-233.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 169

« L'Eglise compte pour faire accepter les thèses encore librement
controversées et faire pencher la balance dans le sens où vont déjà
ses préférences manifestes sur la valeur intrinsèque des thèses plus

que sur l'argument d'autorité, argument toujours déficient en pareille
matière. Elle compte sur l'action du temps, car le temps est nécessaire

pour permettre aux disciplines nouvelles de déployer complètement

leur efficacité ; elle espère que des esprits naturellement désireux

de la vérité finiront par se mettre d'accord et qu'une autre
mesure pourra être prise un jour, restreignant la liberté que Pie XI
accorde encore aujourd'hui. »

« Car je n'admets pas que, dans l'ordre intellectuel, la liberté soit

un bien absolu. Laisser les esprits osciller entre la vérité et l'erreur,
est un signe d'ignorance sur ce point ; à mesure que l'Eglise progresse
dans la connaissance de la vérité, elle doit préserver les fidèles contre
les erreurs opposées. Que de vérités même purement naturelles

(démonstration de l'existence de Dieu, unité essentielle du composé

humain, spiritualité de l'âme) qui étaient libres autrefois et que
l'Eglise impose aujourd'hui à notre assentiment Et l'on ne peut
pas dire que ce soit un recul ; certes, c'est un progrès. De même il
peut se faire que la distinction réelle de l'essence et de l'existence
dans tout être créé soit imposée un jour comme le moyen nécessaire

pour sauvegarder les esprits contre le panthéisme.» *:)

On voit clairement par ces deux citations la différence de point
de vue qui oppose les Mineurs et les Dominicains. Ce qui est pour
ceux-ci progrès et enrichissement est pour ceux-là diminution et
affaiblissement de la pensée catholique. Pour les thomistes, il n'y a pas
de milieu entre la vérité et l'erreur, entre la doctrine angélique et
les autres philosophies. Le bien suprême n'est pas pour eux la liberté
de pensée, mais l'unité d'esprit. Pour la réaliser, ils sont prêts à

sacrifier les expériences les plus riches et les traditions les plus
vénérables du passé. Or ce point de vue est en définitive celui de l'Eglise
elle-même. Toutes les interventions pontificales de ces cinquante
dernières années montrent que le Saint-Siège est décidé à faire un
choix entre les différents systèmes de philosophie proposés par les

penseurs catholiques.
A quelles limites ce choix s'arrêtera-t-il Le R. P. Hedde, plus

(') Revue apologétique, iBr août 1924, p. 524.



170 PIERRE JACCARD

modéré que bien d'autres thomistes, n'attend pour l'instant que
l'imposition d'une seule des doctrines controversées : la distinction
réelle de l'essence et de l'existence. Bien que les scotistes et les suaré-
ziens aient fait échec jusqu'ici à toutes les tentatives et campagnes des

thomistes en faveur de cette thèse, il est probable qu'elle finira tout
de même par être imposée par l'Eglise. Le Saint-Siège, en effet,
s'est trop engagé sur ce point pour pouvoir se contenter longtemps
d'un compromis. Les concessions de Benoît XV ne sont que
provisoires. Tôt ou tard, le Magistère ecclésiastique devra se prononcer
en faveur de cette doctrine que les thomistes qualifient de « vérité
fondamentale de la philosophie chrétienne ».

Le discrédit qu'une telle décision jetterait sur l'opinion opposée du

Subtil pourrait bien déterminer alors cet effondrement de la
philosophie scotiste que prévoyait déjà, en 1888, le R. P. Prosper de

Martigné. Pendant trente ans ses craintes parurent excessives. L'étoile
de Duns Scot semblait briller d'un éclat nouveau. Mais les néo-
scotistes n'étaient pas de taille à lutter contre les thomistes que
soutenait le Saint-Siège. Le défaitisme apparut bientôt dans les

rangs des Mineurs. En 1921, l'un d'eux avouait dans l'Ami du Clergé

qu'il est « bien difficile d'exempter de faute grave le professeur de

séminaire qui s'écarterait de la métaphysique de saint Thomas,
même pour suivre celle d'autres maîtres catholiques, tels que Suarez

et Duns Scot ».

Depuis l'encyclique Studiorum ducem, les marques de soumission

se sont multipliées, en dépit des protestations de quelques-uns.
S'adressant aux membres de son Ordre, le R. P. M. d'Esplugues,
O. M. Cap., directeur des Estudis franciscans de Barcelone, les invitait
en 1925 à adopter une attitude moyenne entre la résistance déclarée

aux directions romaines et l'acceptation littérale et exclusive de

l'œuvre de saint Thomas. « Les directives pontificales », leur disait-il
en guise de consolation, « ne suppriment rien qui soit digne d'être
conservé, admiré et vénéré dans l'œuvre des autres Docteurs ».

Ceux-là même dont nous citions les protestations indignées laissent

voir leur inquiétude et leur découragement sous un optimisme de

commande. C'est par un aveu de défaite pur et simple que se terminait

l'audacieux article où le R. P. S. Belmond déclarait que « le

thomisme tout court n'était pas la doctrine de l'Eglise ». Après seize

pages de discussion véhémente, on pouvait lire en effet ces mots
désabusés :



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 171

« Les Franciscains ont mieux à faire que suer sang et eau pour
faire échec à la distinction réelle de l'essence et de l'existence, à la

prédétermination physique et au principe d'individuation par la
matière. Leur rôle est, par-dessus tout, de servir la vérité libératrice
dans le vaste domaine de l'apostolat où l'on apprend aux âmes à se

sauver » *').

Quant au R. P. Jean de Dieu, son étude sur Saint Thomas et les

directions pontificales se terminait aussi par une capitulation : « Nous

ne songeons nullement », disait-il, « à ravir à saint Thomas le suprême

magistère dont Dieu l'a revêtu et que l'Eglise a sanctionné... » *2>

Sous la plume du directeur des Etudes franciscaines, cette formule
prend une signification particulière. Ce n'est pas sans amertume que
la Revue d'histoire franciscaine la commentait en 1925 : « Les scotistes
du XVIIe siècle n'ont jamais reconnu à saint Thomas le suprême
magistère de droit divin, ni même ecclésiastique » (p. 134).

Les scotistes d'aujourd'hui sentent que leur cause est perdue
d'avance. Aussi leurs exigences diminuent-elles de jour en jour. Leur
attitude actuelle est illustrée par le Cours de philosophie franciscaine
du R. P. Zacharie van de Wœstyne, O. F. M., professeur au Collège
Saint-Antoine de Rome. Annonçant le second volume de cet ouvrage
dans les Etudes franciscaines de 1926, le R. P. Belmond déclarait

que l'école scotiste n'avait dès lors « plus de vœux à formuler en

philosophie ». Pourtant l'auteur ne présentait les doctrines franciscaines

que comme des « théories probables ». Disciple de Scot et de

saint Bonaventure, le R. P. Zacharie n'en citait pas moins saint
Thomas constamment. « La divergence des écoles », disait-il, « ne

doit pas signifier opposition, lutte fastidieuse ou vaine dispute. »

Aussi les thomistes ne lui ont-ils pas ménagé les louanges.
Des relations nouvelles se sont établies sous le signe de saint

Thomas entre les philosophes des Mineurs et des Dominicains. C'est

un Franciscain, le T. R. P. Gemelli, recteur de l'Université catholique

de Milan, qui présida aux fêtes du centenaire thomiste à Naples.
D'autre part, de nombreux étudiants Mineurs travaillent à Fribourg
sous la direction de maîtres Dominicains. Leur philosophie se ressent
à tel point de l'enseignement reçu que les Etudes franciscaines devaient

modérer, en 1928, le zèle thomiste de l'un d'eux.
Le prestige de Duns Scot a, par contre, si bien baissé que les

(1) Et. fr., 1924, p. 183. — (2) Ibid., p. 477.



172 PIERRE JACCARD

Mineurs n'osent plus s'enorgueillir comme autrefois des hommages
décernés au Doctor Ordinis par les gens du dehors. Lorsque le Dr Harris

fit l'apologie du Subtil aux dépens de l'Aquinate, le R. P. Tee-

taert déclara froidement dans la revue des Capucins français qu'il
lui paraissait inutile de s'arrêter à démontrer tout ce que les éloges

du savant anglais « contenaient d'exagérations malsaines ».

Toutes ces citations révèlent la décadence actuelle du néo-scotisme.
Ses premiers champions sont morts ou disparus. Le R. P. Déodat
Marie a cessé depuis dix ans de batailler pour le Subtil. Sur des

instructions personnelles de Benoît XV, il s'est consacré tout entier
à la rédaction d'une épopée, la Christiade française, que les Etudes
franciscaines préfèrent aux « effusions verbales et sensuelles » de

Lamartine et de Victor Hugo.
Quant aux derniers scotistes restés sur la brèche, leur position

dans l'Eglise est toujours moins tenable. Les défections se multiplient
dans leurs rangs. Il ne leur restera bientôt plus qu'à se soumettre ou
à se démettre. Les thomistes réclament déjà contre eux des actes

d'autorité. C'était le remède ultime proposé naguère par le R. P.
del Prado, O. P., aux Mineurs qui se déclaraient incapables
d'accorder la distinction réelle avec le sens commun : Si non intelligis,
crede!

C'est bien à l'acte de foi qu'aboutit, en définitive, tout le système
thomiste. On comprend dès lors le découragement des Franciscains.
Si c'est à de tels arguments que se trouve limitée la pensée catholique,

mieux vaut en effet abandonner toute philosophie et se consacrer

à la poésie épique. Mais les Mineurs n'en sont pas encore tous
réduits à cette extrémité. Suivant, un peu tard, les conseils du R. P.

Prosper, la plupart d'entre eux se retranchent derrière l'autorité de

saint Bonaventure. Nous allons voir si la pensée franciscaine trouvera
dans l'ancien augustinisme un refuge plus assuré que dans ce que
Rabelais nommait irrévérencieusement les barbouillamenta Scoti.

Pour légitimer leur attachement au Docteur Séraphique, les

Franciscains ont adopté deux attitudes qu'il nous faut distinguer.
Souvent ils insistent sur les traits communs du thomisme et du

bonaventurisme, laissant dans l'ombre les différences et les conflits. Cette

méthode, qui inspira tant de Compendia philosophia juxta dogmata
D. Thomœ, D. Bonaventura et Scoti, pouvait encore s'accorder, il y a

trente ans, avec les directions pontificales. S'il faut encroire le Dr Har-



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 173

ris, les éditeurs de Quaracchi en firent quelquefois un usage excessif

et « presque indécent », pour dissimuler certaines opinions trop
indépendantes du Docteur Séraphique. Mais les derniers papes ont renoncé

depuis lors aux rapprochements traditionnels entre les deux saints

Docteurs Bonaventure et Thomas d'Aquin. Aussi les Franciscains

préfèrent-ils aujourd'hui reconnaître franchement l'indépendance de

leur philosophie vis-à-vis du thomisme officiel. Mais ils s'efforcent
de réduire l'antagonisme foncier de ces deux systèmes à une opposition

naturelle de tempérament dont on aurait tort de s'inquiéter.
Le R. P. Jean de Dieu nous donne un bon exemple de cette

nouvelle méthode d'apologétique franciscaine. Reprenant deux images
de l'hagiographie traditionnelle, il compare le thomisme et le
bonaventurisme à « deux lumières, faites pour guider deux espèces d'esprits
assez différents », et à « deux aliments, qui ne pourront être, l'un
ou l'autre, pleinement assimilés que par deux espèces d'âmes assez

diverses ». A la question « y aurait-il avantage à faire disparaître
l'un? En serions-nous plus près de la vérité? », l'auteur répond
naturellement que non.

Un protestant n'y contredirait pas. Mais cette solution ne saurait
s'accorder avec la logique de l'Ecole, dont l'intransigeance
apparaissait si bien dans notre première citation du R. P. Hedde. « Leurs

divergences, c'est-à-dire leurs erreurs », écrivait-il à propos de Scot

et de Bonaventure, rivaux de saint Thomas. Or cette dernière
attitude est la seule conforme à la conception romaine de l'autorité et de

la vérité. L'idée même d'une diversité dans l'esprit humain, d'une
dualité d'âmes, est condamnée par l'Eglise comme la racine de tous
les maux de l'intelligence moderne. Aussi l'argumentation du directeur

des Etudes franciscaines nous paraît-elle plus compromettante
que favorable à la mémoire du Docteur Séraphique.

Mal défendu par ses disciples, saint Bonaventure risque fort de

partager, en dépit de son élévation sur les autels, le sort incertain du
Docteur Subtil. Les thomistes ne sont guère plus tendres pour le saint

que pour le bienheureux. Certains d'entre eux veulent bien laisser

au Docteur Séraphique quelque autorité en théologie ascétique et

mystique, mais en philosophie tous s'accordent à le désavouer. Les

maîtres de Louvain ne suivent plus avec cet « égal intérêt » de jadis
la restauration parallèle des enseignements de Bonaventure et de

Thomas d'Aquin. Voici, en effet, ce que le chanoine Léon Noël, leur

porte-parole actuel, disait à ce sujet au Congrès international de phi-

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 79, 1931). 12



174 PIERRE JACCARD

losophie de 1926 : « Nous ne négligeons pas les autres philosophes
scolastiques, mais nous tirons notre inspiration principalement de

saint Thomas, si bien que pour nous néo-scolastique et néo-thomisme

sont des termes presque synonymes ».

Ce changement d'attitude date vraisemblablement de 1914. On se

souvient des déclarations de Pie X dans le motu proprio Doctoris

Angelici : « Si la doctrine de quelque autre ou de quelque saint a

jamais été recommandée par Nous ou Nos prédécesseurs... il est aisé

de comprendre qu'elle l'a été dans la mesure où elle s'accordait avec
les principes de saint Thomas... » Les Mineurs ont toujours nié que
saint Bonaventure fût visé par cette admonestation. On ne voit pourtant

pas à quel autre saint le pape aurait pu faire allusion. Tout

prouve au contraire qu'il s'agissait du Docteur Séraphique. Le pape
reconnaissait enfin la solidarité de l'Ecole franciscaine et son

indépendance à l'égard du thomisme dominicain. Sans plus ménager la
sainteté du Séraphique, il lui fit partager avec Scot et Suarez la

suprême humiliation réservée par l'Evangile à ceux qui n'ont pas et à

qui on ôte même ce qu'ils ont.
Il faut cependant distinguer entre saint Bonaventure et Duns Scot.

Le Saint Siège peut discréditer le dernier sans trop se contredire
et sans mettre l'Eglise à feu et à sang. Mais il n'en est pas de même
de saint Bonaventure. Depuis la lettre Triumphantis Hierusalem,

publiée par Sixte-Quint en 1588, saint Bonaventure a droit aux
mêmes prérogatives de vénération et d'honneur que saint Thomas.

Après tant d'autres témoignages de pontifes romains, les déclarations

précédemment citées de Léon XIII et de Pie X — en dépit des

restrictions que ce dernier pape a cru devoir y ajouter — ont donné
à la doctrine séraphique une indéniable autorité. Bien plus, semble-^-il,

par sa fidélité même à l'ancien augustinisme médiéval, elle doit bénéficier

de l'autorité plus grande encore de saint Anselme et de saint

Augustin. Mais il nous faut voir ce que valent aujourd'hui ces

garanties, longtemps indiscutées, d'une pensée catholique orthodoxe.

C'est en effet au problème plus général de l'avenir de l'augustinisme

dans l'Eglise que conduit toute analyse du destin de la

philosophie franciscaine. La restauration du thomisme implique-t-
elle la répudiation par Rome et le déclin fatal de la philosophie
augustinienne dont l'Eglise a vécu pendant tant de siècles? Certains
auteurs contemporains ne veulent pas le croire. Tel le Dr W. M. Horton



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 175

qui écrivait ce qui suit dans une thèse anglaise, publiée en 1926, sur
La philosophie de l'abbé Bautain :

« Qui sait Le renouveau actuel de l'aristotélisme dans les milieux
catholiques pourrait bien ne pas durer toujours. La pensée
chrétienne, comme M. Gilson aime à le montrer, a toujours oscillé entre le

platonisme et l'aristotélisme. Même depuis l'encyclique Mterni
Patris, une réaction reste possible, car la philosophie de saint Thomas
contient des éléments platoniciens » (p. 298).

Il est vrai qu'ils sont encore nombreux dans l'Eglise ceux qui
préfèrent au thomisme ce platonisme chrétien dont se sont inspiré
successivement saint Augustin et saint Bonaventure, Pascal, Malebranche

et Maine de Biran. En Allemagne, la pensée de saint Augustin exerce

encore une influence notable sur certains auteurs catholiques. En

France, la tradition des Gratry et des Bautain groupe encore quelques
philosophes autour de l'œuvre de MM. Edouard Le Roy et Maurice
Blondel. Un disciple de ce dernier, M. Paul Archambault, directeur des

Cahiers de la Nouvelle Journée, plaidait naguère, en termes
émouvants, la cause de l'augustinisme contre M. Jacques Maritain :

« Qu'avons-nous à gagner », disait-il, « à laisser inutilisées ces

richesses, inachevé ce grand labeur? Je n'y vois nulle chance de

gain, mais trois risques considérables de perte : rompre avec une
tradition authentiquement chrétienne ; rapetisser le champ de

l'investigation philosophique ; réduire infiniment ses possibilités de

diffusion et d'action sur les âmes » M.
Cet avertissement fut rappelé par M. Blondel lui-même dans un

article récent de la Revue de métaphysique et de morale, publié à

l'occasion du quinzième centenaire de la mort de saint Augustin.
« Celui-ci demeure », disait-il, « l'initiateur et l'animateur de la

pensée catholique et de la philosophie chrétienne. Ces expressions...

prennent Jleur signification véritable et justifiable dans la
perspective augustinienne. » *2)

L'insistance des thomistes à identifier « la philosophie chrétienne »

avec leur système particulier impatiente visiblement M. Blondel.
Mais ses protestations et celles de ses rares disciples sont aussi vaines

que celles des Franciscains. Leur voix ne rencontre plus guère d'échos

(t) Cahiers de la Nouvelle Journée, N° 7, Paris 1926, p. 106. — (2) Maurice

Blondel, Le XVe centenaire de la mort de saint Augustin. L'unité originale et la
vie permanente de sa doctrine philosophique, Revue de métaphysique et de morale,
1930, p. 423-469.



176 PIERRE JACCARD

dans l'Eglise. C'est une revue non-catholique qui a publié le dernier
manifeste de M. Blondel. Lui-même a raconté dans les Nouvelles

littéraires du 19 novembre 1927 ses démêlés avec les modernes

disciples de saint Thomas. Il se félicitait alors de ce que les papes ont
refusé jusqu'ici d'écouter les dénonciations de ses adversaires. Mais

sa position dans l'Eglise reste bien précaire. Si M. Blondel a évité

une condamnation, tant de fois annoncée, c'est qu'il a toujours
refusé de rééditer son premier livre et qu'il a fait d'abondantes

concessions, dans ses derniers ouvrages, à l'intellectualisme de saint
Thomas.

Quant à saint Augustin, « ce serait », écrivait M. Gilson, « manquer
à la plus élémentaire honnêteté intellectuelle que de dissimuler les

suspicions et l'espèce de défaveur dont il reste frappé, en tant que
philosophe, dans l'esprit de nombreux penseurs catholiques ». Ces

derniers sont si nombreux même que l'on parle couramment aujourd'hui

de «l'exil de saint Augustin». Les fêtes du centenaire ne l'ont
pas démenti : c'est avant tout l'homme d'Eglise qui a été loué et
célébré en 1930 ; un voile discret fut jeté sur sa philosophie. M. Jacques
Maritain n'hésita pas à en nier purement et simplement l'existence :

il n'y aurait, dit-il, qu'une « sagesse » augustinienne. « Ce n'est pas
un paradoxe », ajoutait-il, « de soutenir que jamais saint Augustin
n'a professé l'augustinisme » **).

M. Gilson, qui rappela si souvent pendant ces dernières années

ce qu'il appelait « l'éternelle raison d'être de l'augustinisme », fut le

seul à aborder franchement la délicate question de l'avenir de la

métaphysique augustinienne. Il publia sous ce titre, dans la Revue de

philosophie, un important essai où il tentait de réconcilier les

thomistes et les augustiniens. Aux premiers, il montrait une fois encore
la valeur permanente de la pensée augustinienne et le mal qui résulterait

« si l'on abandonnait saint Augustin ». Aux disciples de ce

dernier, par contre, il reprochait de n'être pas assez augustiniens ; leurs

philosophies ne seraient que des « tangentes de l'augustinisme».
En réalité, les deux grandes doctrines chrétiennes se compléteraient.
« On irait contre les faits et contre l'esprit de l'Eglise », remarquait-il,
« en croyant que le choix de saint Thomas ait signifié l'exclusion de

saint Augustin ». Cette conclusion, à laquelle souscriraient fort peu
de catholiques, n'empêchait d'ailleurs pas l'auteur de prendre ferme-

(1) Jacques Maritain, De la sagesse augustinienne, Revue de Philosophie,
•93°, P- 715-74'-



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 177

ment parti pour le thomisme. Preuve en soit le passage suivant de

son article : « Si l'on cherche quel métaphysicien peut être considéré

comme le modèle et la norme d'une philosophie catholique, quel
autre que saint Thomas d'Aquin peut-on choisir? Lui, et nul autre,
pas même saint Augustin » *').

Bref l'augustinisme paraît trop compromis lui-même pour pouvoir

garantir l'avenir de la philosophie franciscaine. Quoi qu'en

pense le Dr Horton, en tout cas, l'encyclique Mterni Patris et les

documents pontificaux qui l'ont suivie barrent la route à tout retour
dans l'Eglise du platonisme chrétien. Certes, bien des compromis
seront encore possibles. Le Saint Siège ne cessera pas de louer telles

ou telles doctrines, théologiques ou politiques, de saint Augustin,
comme dans l'encyclique du jubilé de 1930. Mais en philosophie
saint Thomas demeure le seul Docteur officiel de l'Eglise. Les
doctrines des autres maîtres catholiques, qu'il s'agisse de Scot, de saint
Bonaventure ou même de saint Augustin, ne seront tolérées dans

l'enseignement que « dans la mesure où elles s'accordent avec les

principes de saint Thomas ou ne s'y opposent en aucune manière ». Il est
dès lors permis de croire que la renaissance tardive de la
philosophie scotiste, après plus d'un siècle d'oubli, ne sera, en définitive,
rien de plus que le chant du cygne de l'augustinisme franciscain.

vi. La revanche théologique du scotisme.

On comprend mieux maintenant l'inquiétude du directeur des

Etudes franciscaines, qui se demandait en 1924, au moment de

célébrer le vingt-cinquième anniversaire de sa revue, si celle-ci gardait

encore une « raison d'être ». Nous avons vu que le pape voulut
bien l'encourager à poursuivre son œuvre. En effet, même si la

philosophie scotiste venait à être condamnée, il resterait à la
spéculation franciscaine de vastes domaines incontestés. Nous n'avons

parlé jusqu'ici que de philosophie. Bien que les papes aient souvent
recommandé dans leurs encycliques la théologie de saint Thomas,
c'est avant tout sa philosophie que Léon XIII a voulu restaurer
et que ses successeurs ont presque canonisée. Or l'essentiel de la

pensée franciscaine est d'ordre théologique. Sur ce terrain, les

Mineurs peuvent encore librement s'inspirer de leurs maîtres et même

(') Revue de Philosophie, 1930, p. 690-714.



178 PIERRE JACCARD

développer leurs doctrines particulières sans cesser pour cela d'être
fidèles aux instructions pontificales.

Ainsi toute la théologie ascétique et mystique échappe au magistère

de saint Thomas. Son nom n'est même pas cité parmi les auteurs
de spiritualité recommandés aux Ordres religieux par Pie XI dans

sa lettre du 19 mars 1924. Par contre, le pape actuel, comme tous
ses prédécesseurs, reconnaît en saint Bonaventure le prince de la
théologie mystique. C'est en vain, dit le R. P. Jean de Dieu, que
les thomistes essaient aujourd'hui de « lui faire passer ce titre... La
doctrine spirituelle de saint Bonaventure a si profondément pénétré
la spiritualité chrétienne que ceux qui affectent de ne pas le citer

pour citer saint Thomas — tel M. Tanquerey dans son Précis de

théologie ascétique et mystique — sont sans cesse ramenés aux
formules même de saint Bonaventure, et cela par saint François de

Sales dont saint Bonaventure était le maître préféré »W.

Quant à Duns Scot, il reste en dépit de toutes les colères de ses

adversaires le prince de la théologie mariale. Sa doctrine de l'Immaculée

Conception, que les thomistes reléguaient jadis parmi les

Joannis Duns Scoti temeraria opiniones quas Doctorum Theologorum
multitudo improbat, n'en fut pas moins érigée en dogme par Pie IX
dans la Bulle Ineffabilis Deus du 8 décembre 1854. Ce document,
dont la rédaction fut confiée au scotiste Antoine Fania de Rignano,
O. F. M., dans un temps où le Saint Siège ne songeait pas encore à

la restauration du thomisme, est rappelé sans cesse aujourd'hui
par les défenseurs de la pensée franciscaine. C'est en effet leur meilleur

argument contre les partisans de l'infaillibilité de saint Thomas.
Aussi vaut-il la peine de s'arrêter un instant sur ce point capital.

Saint Thomas n'a pas enseigné et n'a peut-être même pas connu
la doctrine de l'Immaculée Conception telle qu'elle a été définie

par l'Eglise. Il ne crut pas Marie immaculée à l'instant même de sa

conception car cela aurait contredit sa thèse de l'universelle nécessité

de la rédemption. Il dit en effet dans la Somme théologique :

Beata Virgo contraxit quidem originale peccatum, sed ab eo fuit
mundata antequam ex utero nasceretur. Cette opinion, que saint
Bernard et saint Bonaventure partageaient d'ailleurs, fut adoptée

par Cajetan et toute l'Ecole dominicaine.
Duns Scot s'opposa nettement aux Docteurs Angélique et Séra-

(1) Et. fr., 1924, p. 457: 1928, p. 338. —



LA RENAISSABCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 179

phique en suggérant l'idée nouvelle de la préservation surnaturelle
de Marie. Sa doctrine, développée plus tard par Pierre d'Auriole
et l'école scotiste, devint la thèse favorite des Ordres Mineurs. La
piété populaire, peu soucieuse de l'autorité de l'Aquinate, prit le

parti des Franciscains et pressa le Saint Siège à consacrer l'opinion
scotiste.

Les thomistes devinrent moins affirmatifs lorsque certains papes
favorisèrent la dévotion nouvelle. Tout fut mis en œuvre pour sauver
l'honneur et le prestige du Docteur Angélique. Dans une Note sur
la liberté d'opinion en théologie, publiée en 1921 dans les Etudes

franciscaines, le R. P. Jean-Baptiste du Petit-Bornand, O. M. Cap.,

en donna la preuve en rappelant « les variations et les transformations

successives que l'on a fait subir à la doctrine de saint Thomas,
sur ce point, dans l'espace de six cents ans » (p. 314).

La promulgation solennelle de l'Immaculée Conception en 1854

n'apaisa guère les controverses. Certains thomistes affectent encore

aujourd'hui d'ignorer l'origine scotiste du dogme nouveau et en font
l'histoire sans citer le nom du Docteur Subtil. Ils s'efforcent en même

temps d'en démontrer l'harmonie avec l'enseignement de saint
Thomas. L'ouvrage du R. P. del Prado, O. P., Divus Thomas et

bulla dogmatica « Ineffabìlìs Deus », publié à Fribourg en 1919, fait
par exemple intervenir dans la Conception de la Vierge « un double

instant, non de durée, mais de nature » pour concilier le dogme

et l'Aquinate. L'abbé Lavaud admire fort cette argumentation dans

son Saint Thomas, Guide des études et félicite le Père del Prado
d'avoir « montré que, là encore, l'Aquinate a vu juste » (p. 178)

D'autres vont même jusqu'à attribuer à saint Thomas tout le mérite
de la découverte de l'Immaculée Conception et déclarent la doctrine
scotiste « opposée à la croyance de l'Eglise »

Mais tout cela ne parvient pas à faire oublier les faits. Aussi les

thomistes modérés reconnaissent-ils généralement la vanité de ces

tentatives d'harmonisation. Ils s'en consolent par des homélies sur
l'insondable sagesse de Dieu qui « permet ces hésitations, pour que
la vérité éclate avec plus d'évidence ». Ces « hésitations » des plus
grands docteurs de l'Eglise « sont encore », disent-ils, « aux mains de

la Providence, un moyen de triompher de l'erreur m*1'.

Chanoine Bittremieux, professeur de dogmatique spéciale à l'Université
Ae Louvain : Le sentiment de saint Bonaventure sur VImmaculée Conception de la
Sainte Vierge, Et. fr._ 1928, p. 390. —



i8o PIERRE JACCARD

Il n'en reste pas moins, comme le disent brutalement les Mineurs,

que «saint Thomas s'est trompé». Il n'est dès lors pas infaillible et
son autorité ne saurait être absolue. Qui sait, ajoutent même les

Franciscains, si le scotisme ne l'emportera pas de nouveau sur le

thomisme, dans l'avenir, sur tel ou tel point actuellement controversé

Ce raisonnement ne manque pas de pertinence. La victoire de

l'Immaculée Conception pourrait bien entraîner le triomphe d'autres
thèses scotistes. Le nouveau dogme est en effet lié dans la pensée
du Subtil à toute une doctrine de la rédemption et de l'Incarnation
sur laquelle l'Eglise n'a pas dit son dernier mot. Se sentant battus
d'avance en philosophie, les Mineurs retournent à la théologie.
Leurs efforts, particulièrement dans le domaine de la christologie,
doivent être signalés ici, car ils assureront peut-être une éclatante
revanche à la pensée franciscaine.

L'Eglise chrétienne a toujours enseigné que l'Incarnation n'avait
pas eu d'autre motif que le péché de l'homme. Si Adam n'avait pas
failli, il n'y aurait eu ni Incarnation ni rédemption. C'est pourquoi
l'Eglise chante dans la bénédiction du cierge pascal : 0 felix culpa,

qua talem ac tantum meruit habere redemptorem.
Des doutes s'élevèrent pourtant dès le XIIe siècle sur cette

doctrine et ses conséquences. On prétendait que l'Incarnation du Fils de

Dieu ne pouvait dépendre du péché de l'homme et que le Christ
serait venu dans le monde même si Adam avait gardé l'innocence

originelle. Cela devint bientôt un sujet de discussion générale. Tous
les docteurs scolastiques examinèrent la question : Utrum si homo

non peccasset, Deus incarnatus fuisset
Tandis qu'Alexandre de Halès et Albert le Grand hésitaient à se

prononcer, saint Thomas s'opposa résolument aux novateurs en

invoquant le témoignage des Ecritures qui font toujours de la rédemption
le seul motif de l'Incarnation. Mais l'opinion adverse trouva de

nombreux défenseurs dans les milieux franciscains. Saint Bonaventure

reconnaissait que cette thèse était plus conforme à la raison que
la doctrine traditionnelle mais il la rejeta néanmoins comme étrangère

à la Révélation. Robert Grossetête, évêque de Lincoln et maître
de Roger Bacon, en accumula par contre seize preuves philosophiques
et théologiques. Mais le vrai « Copernic » de la dogmatique de
l'Incarnation fut le Docteur Subtil. Laissant de côté l'hypothèse irréelle



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 181

de l'absence de la chute, il posa la question en termes positifs. Sa

démonstration, complétée par les scotistes des siècles postérieurs,

pourrait se résumer comme suit :

Le péché est un fait et l'Incarnation aussi. Or il ne conviendrait

pas que celle-ci dérive de celui-là. Serait-ce en effet au péché, accident

fatal, que le monde devrait le Christ, la Vierge et saint Joseph
Non, car le supérieur ne saurait être ordonné à l'inférieur. L'Incarnation

ne peut dépendre de l'utilité de la créature. La rédemption n'est

qu'un motif accessoire et accidentel de l'Incarnation. Il doit y en
avoir un autre, car les Ecritures ne disent pas que l'Incarnation
n'ait été voulue que pour la rédemption.

Le vrai problème serait : Quel est l'ordre des prédestinations
Saint Paul, dans son épître aux Colossiens (i : 15-17), répond à

cette question en proclamant la primauté du Christ : « Premier-né de

toute la création, le Fils est avant toutes choses. Tout a été créé

par lui et pour lui ». Il faut donc renverser les termes du raisonnement
traditionnel : la création a été voulue pour le Christ et non pas le

Christ pour la création. Mais si le Verbe incarné (et non pas seulement

le Verbe préexistant, comme le disent les thomistes) précède
la création tout entière dans l'ordre des prédestinations, il est donc
bien indépendant du monde, du péché et de la rédemption. U n'y
aurait eu ni ange, ni homme, ni univers créé que le Verbe se serait

tout de même incarné.
Le seul motif nécessaire et suffisant de l'Incarnation résiderait

dans la libre volonté de Dieu lequel, ne pouvant s'aimer lui-même,
aurait voulu le Christ pour l'aimer et en être aimé parfaitement. Si

Adam n'avait pas failli, cette Incarnation se serait faite dans un corps
glorieux et impassible. Mais la chute a modifié le plan divin ; le

Verbe, pour accomplir son œuvre rédemptrice, s'est incarné dans

la chair passible de l'Homme des douleurs.
On voit comment ce raisonnement, justifié par la seule formule :

Potuit, decuit, ergo fecit, finit par rejoindre la révélation des

Ecritures et le credo de l'Eglise, non sans avoir bouleversé toutes les

lois de la gravitation théologique qui faisaient du péché le centre de

la dogmatique chrétienne. Les conséquences de cette révolution ne

sont pas moins importantes que la thèse : le Christ devient la source
de la grâce qui a orné l'âme d'Adam innocent, maintenu les anges

en dignité et préservé à des titres divers Jérémie, Jean-Baptiste,
Joseph et Marie. Le privilège insigne de l'Immaculée Conception de



i82 PIERRE JACCARD

la Vierge trouve ici sa justification : Marie aurait été préservée non
seulement par les mérites rétroactifs de son divin Fils, mais parce
qu'elle-même était indépendante du péché. En effet, la Mère jouirait
de la primauté conjointement avec son Fils. Saint Joseph aussi

aurait été prédestiné indépendamment du péché d'Adam et
antérieurement à la création même du monde car, dit-on, «jamais Dieu
n'a voulu Jésus sans son Père nourricier, ni Marie sans son Epoux ».

Malgré l'opposition de l'école thomiste, la théorie scotiste de la
Primauté du Christ se répandit très tôt dans l'Eglise. Saint François

de Sales l'adopta comme une vérité de fait en même temps que
l'Immaculée Conception. Peu après sa mort, une mystique, Marie

d'Agréda, prétendit en avoir reçu la confirmation de Dieu lui-même.
Mais tandis que Bossuet reprochait à la religieuse de faire Dieu
scotiste, la piété populaire s'emparait de ses révélations sur la
Primauté du Christ et de la Vierge. On trouve en effet cette thèse
formulée clairement dans un Noël provençal du dix-septième siècle

que les Bénédictins de Solesmes chantaient encore récemment aux
fêtes de la Nativité :

Quand ben Adam n'aurié pas fa de fauto,
Lou Fieu de Dieu sarié tamben vengu... **)

Au dix-huitième siècle, par contre, la thèse de la Primauté tomba
dans un certain oubli, éclipsée par la doctrine triomphante de l'Immaculée

Conception. Les scotistes eux-mêmes, exténués et décimés, ne
s'en souciaient plus guère ; tous leurs efforts n'étaient pas de trop
pour mener à bonne fin le débat séculaire contre les thomistes sur le

privilège de Marie.
Mais on a vu que la victoire de 1854 réveilla le zèle des Franciscains

pour les spéculations de leurs docteurs. Ils redécouvrirent la
Primauté et en firent bientôt leur thèse favorite. Ils furent encouragés

par de nombreux théologiens et hauts dignitaires de l'Eglise. En

1870, par exemple, Dom Guéranger montrait à un auteur franciscain

une vingtaine d'ouvrages in-folio en lui disant :

« Père, tout ceci est Marie d'Agréda. C'est la Cité mystique avec
ce qu'on a écrit pour et contre ce livre de la Vénérable. Or, sachez

bien une chose : la définition de l'Immaculée Conception n'est qu'une
pierre d'attente. C'est le fondement d'un édifice doctrinal qui sera
élevé un jour en l'honneur de Marie. Eh bien Quand l'Eglise voudra

(1) Et. fr., 1921, p. 292.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 183

bâtir cet édifice, elle en ira chercher les matériaux dans la Cité

mystique » *'\
L'élévation de saint François de Sales au rang de Docteur de

l'Eglise, en 1877, contribua grandement à remettre en faveur la
doctrine de la Primauté. Il faut attendre cependant jusqu'à l'extrême
fin du siècle pour voir paraître les premiers travaux de ses nouveaux
défenseurs. Le débat ne fut rouvert vraiment qu'en 1897, par un
religieux de l'Ordre de saint Jean de Dieu, le R. P. Francesco-Maria

Risi, qui publia un ouvrage en quatre volumes Sul motivo primario
dell'Incarnazione. En 1898 apparaît la première édition du Christus

Alpha et Omega du Franciscain Marie-Michel. Dès la fondation des

Etudes franciscaines, en 1899, le R. P. Jean-Baptiste y publie de

nombreux articles, réunis en 1900 dans son Essai sur la Primauté
de N. S. Jésus-Christ.

La controverse reprit alors dans les périodiques catholiques entre
thomistes, scotistes et suaréziens. On trouve au premier rang des

Franciscains les Pères Jean-Baptiste, Déodat-Marie, Raymond,
Sigismond et surtout le R. P. Chrysostome Urrutibehety d'Ithorost
qui, de 1890 à nos jours, n'a cessé d'écrire en faveur de la Primauté
dans la Revue franciscaine, les Etudes franciscaines et la France

franciscaine. Les Dominicains, représentés surtout parle R. P. Hugon,
se retranchent simplement derrière l'autorité de saint Thomas.
Certains Jésuites tentent de réconcilier les adversaires en défendant
la solution moyenne de Suarez : Dieu aurait décrété en premier lieu
l'Incarnation du Verbe, mais avec la prévision du péché d'Adam.

En 1921, après la longue interruption de la guerre, les Etudes

franciscaines, soutenues par les autres organes de l'Ordre, reprennent
leur campagne pour la thèse scotiste. Le R. P. Jean-Baptiste publie
des Notes additionnelles à son essai sur la Primauté. Le R. P.

Chrysostome lance, en même temps, un ouvrage de polémique, autorisé

et présenté par Mgr. Nègre, archevêque de Tours, sur Le motif de

l'Incarnation et les principaux thomistes contemporains. Ceux-ci sont
les Pères Jésuites Hurter, Galtier, Pesch et le cardinal Billot ; les

Sulpiciens Tanquerey et Sauvé et enfin le R. P. Sentrup. L'auteur
leur reproche leur dédain pour l'opinion scotiste ; il ne pardonne

pas, en particulier, au R. P. Hurter d'avoir qualifié quelque part
les défenseurs de la Primauté de « pieuses gens dont les subtiles

méditations restaient sans rapport avec les Ecritures ».

(1) Et. fr., 1921, p. 292.



i84 PIERRE JACCARD

En 1922, les Etudes des Pères Jésuites répondent, tandis que
l'Ami du Clergé tente d'apaiser les esprits. C'est alors qu'apparut,
dans le grand Dictionnaire de théologie catholique, le long article de

l'abbé Michel sur l'Incarnation. Le motif de ce mystère y était
étudié en vingt-cinq colonnes et traité selon la théorie thomiste. Le
R. P. Chrysostome réfuta non moins longuement cet article dans
les Etudes franciscaines de 1922-1923. Il se plut à remarquer que
l'importance même accordée par l'auteur à l'opinion du Docteur
Subtil était le signe d'une heureuse réaction contre l'hostilité de jadis.

Il semble en effet que la thèse de la Primauté jouit d'une faveur

toujours plus grande depuis la guerre. Le directeur des Etudes franciscaines

en note chaque année des preuves nouvelles. Ainsi le R. P.

Prat, auteur d'une Théologie de saint Paul fort connue, s'abstint
dès 1928 de critiquer, comme dans les éditions précédentes de son

ouvrage, l'interprétation scotiste du texte des Colossiens. « Les
oppositions tombent », écrivait à ce propos le R. P. Jean de Dieu, « et les

suffrages se rallient de plus en plus » à l'opinion scotiste.
Dans une note de son étude sur La philosophie du B. Duns Scot,

publiée dans les Etudes franciscaines de 1922, le R. P. Ephrem
Longpré affirmait que méditer saint Paul, saint Cyrille, saint François
de Sales et saint Bernardin de Sienne, c'était se déclarer en faveur
de la Primauté. Il souscrivait donc à la prophétie suivante de Mgr.
Bonomelli : « Cette opinion gagne tous les jours du terrain et il
viendra peut-être un jour où l'Ecole scotiste qui a triomphé de l'Ecole
thomiste au sujet de l'Immaculée Conception de Marie, aura aussi la
victoire sur cette question qui sourit merveilleusement » (p. 436).

Persuadés que ce débat « aboutira tôt ou tard, sans doute, à une
définition dogmatique », les Franciscains se tournent maintenant du

côté de Rome. Tous les textes officiels du Saint Siège provoquent
d'interminables commentaires de la part des adversaires. En 1925,

par exemple, le R. P. Hugon étudiait dans la Revue thomiste La
fête du Christ-Roi et le motif de l'Incarnation. Selon lui, « l'encyclique
et la liturgie de la fête ne fournissent aucun fondement à l'opinion
scotiste, mais semblent confirmer la doctrine de saint Thomas

d'Aquin ». Le R. P. Chrysostome répliqua dans les Etudes franciscaines

de 1928 par deux longs articles sous le même titre, dissipant
les arguments de son contradicteur « comme un léger brouillard au
soleil » et montrant que « l'encyclique et la liturgie de la fête orientent

les esprits vers la doctrine scotiste »



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 185

Le R. P. Jean de Dieu va plus loin encore en écrivant la même

année dans sa revue que « l'institution de la fête du Christ-Roi
constitue un premier pas vers la définition dogmatique de la thèse

de la Primauté ». Ailleurs, le R. P. Chrysostome ne craint pas de

railler les efforts des thomistes en faveur de la doctrine traditionnelle
en les comparant non seulement aux travaux d'Hercule, mais surtout
aux « vains labeurs de Sysiphe ».

Que faut-il penser de cette orgueilleuse confiance et de ces

affirmations L'avenir « sourit-il » vraiment à la thèse scotiste Tout
nous porte à le croire. La définition de l'Immaculée Conception,
battant en brèche l'autorité de saint Thomas et le témoignage des

Ecritures, a créé un précédent favorable. Bien plus, l'interdépendance
étroite de ce dernier dogme avec la Primauté donne à celle-ci des

chances incomparables.
Ne semble-t-il pas déjà que la prédiction de Dom Guéranger se

réalise Une nouvelle campagne a été entreprise récemment pour
persuader le pape de proclamer le dogme de l'Assomption. On sait

que cette définition avait été demandée au concile du Vatican par
cent quatre-vingt-quatorze Pères. L'entente est faite à ce sujet
dans l'Eglise. En 1900, Dom Renaudin écrivait dans la Revue
thomiste que l'Assomption corporelle de la Vierge « ne faisait aucun
doute pour les enfants de l'Eglise catholique » et qu'il y aurait « témérité

coupable à en contester l'existence ».

De même, l'idée de l'universelle médiation de Marie « est en train
de s'imposer de plus en plus à l'attention générale de la catholicité »,

écrit V. Lenoir, dans la Revue apologétique de juin 1930. « Elle nous

a déjà valu », ajoute-t-il, « une fête nouvelle qui couronne maintenant

le mois de Marie. Elle pourrait bien, un jour à venir, comme
celle de l'Assomption, comme celle du Christ-Roi, donner lieu à une
définition solennelle » (p. 751).

Or toute ces dévotions, ces fêtes et ces « opinions pieuses », dont
se nourrit aujourd'hui la piété catholique, se réclament du précédent
de l'Immaculée Conception. Elles en sont même plus ou moins
solidaires. Aussi peut-on s'attendre à les voir, tôt ou tard, consacrées

par le Magistère de l'Eglise. Le mouvement qui les porte est si fort
que ni le témoignage des Ecritures, ni l'autorité des Pères, ni les

protestations du sens commun n'en retarderont la destinée.

On objectera peut-être que la doctrine de la Primauté ne touche



186 PIERRE JACCARD

guère la piété populaire. Les scotistes ne l'ignorent pas ; ils s'en

consolent en citant saint Ambroise et saint Jérôme. « La foule »,

disaient ceux-ci, « ne voit le Christ que dans son humilité, son côté
le plus accessible ; elle ne le suit pas facilement dans les hauteurs,
elle ne s'élève point aux notions sublimes ». Mais c'est par l'Immaculée

.Conception que la thèse scotiste s'imposera à la foule. La
Primauté de la Vierge entraînera celle de son Fils. « Admettrez-vous

longtemps encore », disent les Mineurs aux dévots de Marie, « que
votre Mère, divinement préservée du péché originel, lui demeure

néanmoins redevable de sa haute destinée » C'est cet argument-là
qui fera triompher un jour la doctrine de la Primauté. Chaque
nouveau développement du culte de la Vierge hâtera la définition de

cette thèse « chère à tous les fils de saint François ».

On pourrait faire bien des observations sur cette paradoxale
renaissance d'une doctrine oubliée pendant plus d'un siècle par les

Franciscains eux-mêmes. Remarquons seulement, pour justifier le

titre de ce chapitre, l'accueil différent réservé par l'Eglise aux
initiatives diverses des Mineurs. Leurs spéculations théologiques sont
aussi favorisées que leurs travaux philosophiques sont critiqués. La
définition de la Primauté se fera sans doute longtemps attendre ;

le thomisme remportera de nouvelles victoires à Rome. Mais le

prestige du Docteur Mariai sauvera celui du Docteur Subtil. Grâce à

l'Immaculée Conception et à la Primauté, la tradition franciscaine

restera vivante dans l'Eglise. La philosophie n'intéresse en effet que
la minorité, tandis que les spéculations sur la Vierge et le Christ ont

pour elles la faveur de la foule qui, en définitive, bien plus que la
curie romaine, formule et impose les dogmes du catholicisme de

l'avenir.

vu. L'Esprit de la renaissance franciscaine

Lors du septième centenaire de la mort de saint François d'Assise,

en 1926, les Cahiers de Jeunesse publièrent un judicieux article de

M. Marc DuPasquier sur La tentation d'un jubilé. « La tentation »,

disait l'auteur, « c'est d'établir trop aisément des parentés. Le remède,
c'est peut-être de marquer les distances » (p. 205). Cette règle excellente

nous donne le thème de notre conclusion. Dans les pages
précédentes, nous avons fait quelques rapprochements discutables et utilisé



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 187

certains termes mal définis. Il nous faut maintenant en préciser le

sens et la portée en rappelant les limites de l'esprit franciscain.
Nous avons parlé, non sans formuler déjà quelques réserves, du

« libéralisme » des Mineurs au vingtième siècle. Les déclarations de

leurs représentants les plus éminents contrastent en effet singulièrement

avec le langage habituel des Dominicains. Une des

caractéristiques de la pensée franciscaine serait, d'après le R. P. Jean de

Dieu, son hostilité contre toutes les formes de l'absolutisme*1). Des

modernistes et des protestants souscriraient volontiers à la plupart
des manifestes publiés contre « l'intégrisme » thomiste par les Etudes

franciscaines. Cette revue justifiait récemment la réforme capucine

par des principes qui sont exactement ceux de la Réforme
protestante*2). Aussi des thomistes n'ont-ils pas craint de qualifier tout
haut de « protestants » les arguments et les critiques des Mineurs.

Mais ne nous abusons pas. Il n'y a en réalité dans tout cela que la

protestation d'une minorité vaincue. Cette tolérance qu'ils demandent
à grands cris, les Franciscains ne songeraient pas à l'accorder à

d'autres. C'est dans le cercle très étroit de « la métaphysique objec-
tiviste d'Aristote » qu'ils réclament quelque liberté. Malheur à celui

qui oserait s'en éloigner ; toutes les foudres de l'Ordre s'abattraient
sur lui comme jadis sur le malheureux Roger Bacon.

L'histoire récente du défunt Jules d'Albi, O. M. Cap., vient nous

montrer fort à propos les limites de la liberté philosophique des

Mineurs. Ce savant historien, auteur d'un ouvrage déjà cité sur
Saint Bonaventure, obtint de la «générosité» de l'évêque de Périgueux,
avant la guerre, la permission d'étudier Kant dans son texte. Il ne
tarda pas à découvrir dans quel « préjugé violent » il avait été « formé »

au sujet du kantisme, « préjugé », dit-il, « que renforçaient toutes
nos lectures et qui d'ailleurs était absolument universel ». Indigné
de tant d'injustices et de calomnies, il envoya aux Etudes franciscaines

une longue étude sur L'aristotélisme de Kant. Grâce à la

protection, semble-t-il, du Définiteur général de l'Ordre, le T. R. P.

Symphorien de Mons, docteur de Louvain et ancien élève du cardinal
Mercier, le travail du Père d'Albi fut accepté par la revue des Capucins.

Les premières pages en furent publiées en 1927, après des années

de retard et avec toutes sortes de précautions.
L'auteur prenait courageusement la défense de Kant contre les

(1) Et. fr., 1929, p. 445. — (2) Et. fr., 1928, p. 561 ss.



188 PIERRE JACCARD

malédictions des thomistes. «Tous les anathèmes ont été lancés»,

disait-il, « contre ce pietiste fervent dont la vie fut la régularité
même et dont l'œuvre est certainement la plus grandiose et la plus
cohérente qu'ait jamais pu rêver génie de philosophe ». Contre
M. Maritain et ses adeptes qui qualifient Kant de « Pilate de la

métaphysique », d'athée et de « subjectiviste en délire », le savant Capucin
s'attachait à démontrer que « Kant est l'objectiviste le plus résolu,
le plus intelligent qu'on ait encore connu » et que seuls les disciples
du maître de Kœnigsberg, de Fichte à Hegel, sont responsables des

excès du subjectivisme moderne. En passant, l'auteur ne manquait

pas de critiquer sévèrement « la routine et l'incohérence » de la basse

scolastique qui affublait sa doctrine du titre de philosophia perennis.
Il contestait même ouvertement le droit des thomistes contemporains
de « s'attribuer le bénéfice de l'expression leibnitzienne » (p. 376-

395)-
La suite parut dans le premier fascicule de 1928. Après avoir

montré les liens de parenté et les ressemblances du kantisme authentique

avec la tradition aristotélicienne et thomiste, l'auteur prétendit
trouver les origines de la critique kantienne dans un argument du

cardinal Vital du Four, scolastique franciscain du treizième siècle,

dont les Questions Disputées sur le problème de la connaissance

étaient attribuées à Duns Scot (p. 57-68).
C'en était trop : malgré la mention « à suivre » qui terminait

cette seconde partie, on n'en vit jamais la fin. Deux ans plus tard,
le R. P. Jules d'Albi mourait en disgrâce. Dans l'article nécrologique

que le R. P. Jean de Dieu lui consacra dans les Etudes franciscaines
de juin 1930, quelques lignes fort embarrassées firent comprendre
aux lecteurs pourquoi l'étude sur Kant avait été interrompue. Les

opinions du défunt avaient paru trop audacieuses à l'autorité
compétente. Pas plus dans les Ordres Mineurs que dans les autres congrégations

catholiques, il n'est permis aux religieux de se compromettre
avec celui que le cardinal Mercier lui-même appelait « le grand per-
vertisseur des idées au dix-neuvième siècle ».

On peut appliquer à plus forte raison au « libéralisme » des

Franciscains les observations faites récemment par M. Jundt au sujet
du « libéralisme » de La Mennais : « Si l'on entend par libéralisme
le souci de respecter chez autrui la liberté que l'on revendique pour
soi, il faut constater que La Mennais ne peut être qualifié de libéral.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 189

Son attitude à l'égard des protestants en est la preuve b*'). Ceux-là
mêmes qui se font gloire d'avoir lutté contre le littéralisme thomiste
des Dominicains prennent bien soin d'attaquer la pensée moderne,
avec plus de zèle encore que leurs adversaires, pour se mettre à l'abri
de tout reproche d'hétérodoxie. Le T. R. P. A. Gemelli, recteur de

l'Université catholique de Milan, directeur de la Rivista di Filosofia
Neo-scolastica, qui passa du positivisme à l'idéalisme et au modernisme

avant de se rallier à la néo-scolastique et d'entrer dans les Ordres

Mineurs, a continué au sein de l'Eglise cette évolution vers le

dogmatisme religieux qu'il avait commencée auparavant. Après avoir

pris parti pour un néo-franciscanisme assez large et avoir écrit
plusieurs études sur Le kantisme de Duns Scot, il finit par adopter le

thomisme officiel. Le discours inaugural qu'il prononça en 1928 lors
de la quinzième Semaine sociale catholique montre bien son attitude
à l'égard de la pensée moderne. Au premier plan des préoccupations
de ce congrès, disait-il, doivent se trouver la lutte contre « la propagande

protestante » et « les erreurs que le libéralisme et le modernisme

ont répandues en Italie ».

Le R. P. Belmond, dont nous citions les reproches à M. Maritain,
le couvre d'éloges dès qu'il se met à diffamer Descartes : « M. Mari-
tain », dit-il, « avec un rare bonheur d'expression, met à nu le désastre

intellectuel, le naufrage des esprits, réduits [par Descartes] à

s'accrocher à des épaves »*2). Quant au Rme P. Symphorien, le protecteur

du Père d'Albi, il qualifie M. Maritain de « miraculé, sorti du

tombeau de ténèbres et d'orgueil de l'esprit moderne » après avoir
« fait le tour du rationalisme moderne et percé à jour son irrémédiable
caducité»*3).

L'unité catholique paraît n'avoir d'autre fondement, depuis
trois siècles au moins, que la haine de la Réforme et le mépris de la

civilisation moderne. C'est en tout cas le seul terrain sur lequel
Mineurs, Jésuites et Dominicains se trouvent entièrement d'accord.
Cet état d'esprit explique l'ignorance dont la plupart des Franciscains,

en particulier, font preuve à l'égard de tout ce qui dépasse le

cercle étroit de leurs spéculations. Comme les Prêcheurs, ils ne
connaissent la philosophie moderne que par ouï-dire, sur la foi de

pamphlets absurdes et prétentieux. Le R. P. Jules d'Albi a raconté,
après tant d'autres, la peine qu'il a dû se donner pour se procurer

(1) Revue d'histoire et de philosophie religieuses, 1930, p. 109. — (2) Et fr.,
1924, p. 176. — (3) Ibid., p. 186-189.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 79, 193 [ 13



i go PIERRE JACCARD

un texte original de Kant. Les scotistes comme les thomistes restent
prisonniers des sommes du moyen âge. Pour eux, le monde n'a
changé que pour dégénérer. Tous les problèmes nouveaux qui se

sont posés depuis six siècles, toutes les hypothèses et solutions
nouvelles qui ont été proposées, tout cela ne serait qu'erreur et péché.
Seul pourrait nous en guérir un retour à une scolastique sur le

contenu de laquelle les catholiques eux-mêmes n'arrivent pas à

s'entendre.
Cet état d'esprit est la cause même de la stérilité de leurs efforts.

Pour conquérir ce monde moderne tant méprisé, il faudrait d'abord
le connaître et le comprendre. On ne demeure pas impunément
étranger aux progrès de son temps : aussi les scotistes comme les

thomistes n'ont-ils rien fait jusqu'ici de positif. Même à son apogée
de 1906, le néo-scotisme n'a fourni que des commentaires surannés

et des manifestes impuissants. Nous avons loué le labeur historique
des Mineurs, mais c'est à cela que se borne leur mérite. Tournés vers
le passé, ils n'ont pu que répéter le passé. Us n'ont même pas su

formuler leur pensée d'une façon complète pour les lecteurs

d'aujourd'hui. Leurs seuls ouvrages systématiques sont des manuels

latins, tels que le Compendium theologia dogmatica en trois volumes
du R. P. Minges, dont les douze cents pages ont été rééditées en 1924
et que le R. P. Belmond jugeait « aride et insuffisant ». Tel aussi ce

Schola Franciscana aptatus cursus philosophicus du R. P. Van de

Woestyne dont on a vu plus haut la soumission au thomisme officiel.
Tandis que le néo-thomisme a réussi au moins à attirer sur lui une
certaine attention, le scotisme est resté absolument ignoré en dehors
des milieux ecclésiastiques romains. Il n'a inspiré aucune œuvre
originale ; c'est à peine si l'on peut citer une Critique néo-scotiste du

thomisme publiée en 1923 par un Dr J. Compagnon qui paraît étranger
aux Ordres Mineurs. On avouera que c'est un piètre résultat pour
tant d'années d'efforts et de travail.

Nous sommes d'ailleurs les premiers à déplorer la pauvreté du

bilan philosophique du néo-scotisme. En dépit de leur dédain pour
la pensée moderne, les Franciscains, ont abordé les problèmes de la

philosophie dans un esprit plus large et plus compréhensif que les

thomistes de l'Ecole dominicaine. Nous avons même dit, après Ch.

Secrétan et le Dr Harris, que les Mineurs ont donné, au moyen âge,
les synthèses doctrinales les plus « chrétiennes » du catholicisme. En



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 191

se rapprochant aujourd'hui de leurs origines augustiniennes, ils
rendent à leur doctrine une sève religieuse que l'aristotélisme
thomiste n'a jamais possédée. Mais cette remarque appelle aussi quelques
réserves qu'il nous faut maintenant formuler de peur de prêter à des

malentendus.
Notre sixième chapitre nous a fait voir déjà le revers de la

médaille. La piété franciscaine a méconnu les saines limites du
christianisme des évangiles. A cet égard le triomphe du thomisme dans

l'Eglise serait à souhaiter, car il reste le plus sûr garant du respect
des Ecritures et de la tradition. En philosophie, ce sont les Franciscains

qui défendent le sens commun contre l'étroitesse dominicaine.
Mais en théologie, les rôles sont renversés ; ce sont les thomistes

qui représentent le parti du bon sens. Leur opposition à l'Immaculée
Conception et à la Primauté a retardé, si elle n'a pu l'empêcher,
la fatale extension de la mariolâtrie et d'une certaine christolâtrie
dans le catholicisme moderne. On se demande ce que ce dernier

deviendra, dans deux ou trois siècles, lorsque la prédiction de Dom

Guéranger sera réalisée et que la Cité mystique de Marie d'Agréda
aura remplacé les Ecritures comme norme de la foi.

Quant à la philosophie scotiste, si elle paraît à certains égards

plus conforme à l'inspiration spécifiquement chrétienne que la
philosophie de saint Thomas, elle n'en comporte pas moins de réels

dangers. Les deux derniers critiques du Docteur Subtil, l'abbé

Landry et le Dr Harris, s'accordent, en effet, à lui reprocher un
certain scepticisme agnostique qui serait caractéristique de l'esprit
franciscain.

« La tendance mystique de l'ancien augustinisme se prête facilement

», dit l'historien anglais, « à un agnosticisme pieux qui insiste

sur le besoin d'une illumination surnaturelle de la foi que ressent

l'esprit faillible de l'homme » (p. 364). Infiniment plus sévère, l'abbé

Landry n'hésite pas à assimiler le scotisme au fatalisme et au
fanatisme musulmans :

« La tentative de Duns Scot n'était pas nouvelle », remarque-t-il
dans les dernières lignes de sa conclusion, « et la société qui fut son
idéal avait déjà existé. Que serait en effet une société qui s'inspirerait
des principes scotistes La science y serait peu en honneur... La
société humaine se figerait dans un conservatisme aveugle, ennemi
de tout progrès... Un seul sentiment subsisterait : un zèle ardent

pour la défense des droits de Dieu... Comme aucune doctrine ration-



192 PIERRE JACCARD

nelle n'éclairerait notre volonté, fatalement, notre liberté, si prônée

par Duns Scot, sombrerait dans un mysticisme triste et fanatique. »

«Or cette société existe encore: c'est la société musulmane...
Les théologiens musulmans firent ce que plus tard Duns Scot devait
faire... La croyance exclusive à la liberté de Dieu aboutit au fatalisme
le plus passif. Mais les aspirations mystiques ne peuvent jamais
être définitivement arrachées de l'âme humaine et lorsqu'elles ne

trouvent aucune doctrine rationnelle pour les éclairer et les diriger,
elles éclatent soudain en de terribles explosions. Les chefs du peuple
sont alors ces vagabonds couverts de haillons, pauvres volontaires

qui, comme jadis les révoltés de l'ordre franciscain, vont de douar

en douar annoncer, en mendiant, la parole d'Allah. La société échappe
à ses chefs naturels, pour tomber sous les influences des Confréries
musulmanes qu'inspire et anime un mysticisme fanatique.
L'autoritarisme, érigé en unique principe de morale, conduit à l'agnosticisme

scientifique et l'agnosticisme aboutit irrémédiablement au

madhisme et à la guerre sainte. Les civilisations occidentales doivent
se féliciter, croyons-nous, que l'Eglise romaine, si puissante au

moyen âge, n'ait pas pris Duns Scot pour philosophe officiel. »

Cette dernière citation donne une idée de la thèse de l'abbé Landry
et fait comprendre les protestations véhémentes qu'elle souleva
dans le camp des Mineurs. Après avoir tant de fois dénoncé le
nominalisme et le « modernisme » de Duns Scot, les thomistes se mettent
à lui reprocher aujourd'hui son « aveugle conservatisme ». Mais nous

avons déjà assez parlé de ces jugements contradictoires. Toute
conclusion sur le scotisme est encore prématurée, disait M. Gilson

au sixième Congrès international de philosophie, car « malgré tant de

controverses amoncelées autour de l'œuvre de Duns Scot, ni sa

signification métaphysique, ni sa signification historique ne sont

encore convenablement éclaircies »*¦).

On s'étonne cependant de voir les modernes disciples de saint
Thomas restaurer la doctrine politique et sociale de l'Aquinate tout
en critiquant sévèrement « l'autoritarisme » et le « fanatisme » des

augustiniens du moyen âge. Ceux-ci ont été sans doute plus
intolérants que les thomistes. M. Grin citait récemment, dans son
chapitre sur Duns Scot, l'exemple classique du baptême forcé des

infidèles et des Juifs pour illustrer la mansuétude plus grande du Docteur

(') L'étuie ies philosophies arabes et son rôle ians l'interprétation ie la scolastique,
Proceedings of the sixth international congress of philosophy, p. 595. New York 1927.



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 193

Angélique, comparée à celle du Docteur Subtil*1'. Dans certains

cas, cependant, tels que celui de la peine de mort pour vol, Scot s'est

montré plus humain que l'Aquinate. Mais ces différences sont bien

superficielles ; en réalité, les deux Docteurs ignorèrent aussi complètement

l'un que l'autre les délicatesses et les scrupules de la sensibilité

moderne. Quant à l'aveugle conservatisme de Duns Scot,
celui des thomistes contemporains ne lui cède en rien. Dans toute
cette affaire, on ne peut que renvoyer les adversaires dos à dos.

Avec cette réserve donc que les thomistes n'ont pas mieux fait
que les scotistes, nous ne nierons pas l'étroitesse et le fanatisme
de l'inspiration religieuse du Docteur Subtil. La conclusion de l'abbé

Landry est à cet égard indiscutable ; nous n'en changerons que la
forme conditionnelle. Car cette société inquiétante, qui « s'inspirerait »

des principes scotistes, n'a pas existé seulement sous le ciel de l'Islam.
Les Ordres Mineurs — et non pas uniquement ses révoltés — en ont
donné une assez fidèle réalisation. N'oublions pas que Duns Scot

fut sacré très tôt Doctor Ordinis et que son influence l'emporta
toujours, aux heures décisives, aujourd'hui comme jadis, sur celle
de saint Bonaventure et du Poverello.

« Si l'histoire de saint François est une des plus exaltantes qu'on
puisse lire», disait M. DuPasquier dans un article déjà cité, «il en

est peu qui déçoivent autant que celle des Franciscains. Du petit
frère d'Assise à saint Antoine de Padoue, quelle descente L'inspiration

des premières heures, la fraîcheur des premières conquêtes
s'est trop tôt fanée. Personne n'a relevé le manteau du prophète,
et l'Ordre devient une milice innombrable et disciplinée entre les

mains de la politique romaine » (p. 216).
Ce jugement paraîtra peut-être bien sévère. On trouve en effet

de belles pages dans les annales des missions franciscaines. Mais
l'histoire de l'Ordre n'en reste pas moins celled'une longue déchéance.

Du saint Fondateur au Docteur Séraphique et au Docteur Subtil,
nous descendons chaque fois d'un degré. Du quatorzième siècle à la
Réforme, la décadence s'accentue. L'Ordre ne retrouve un certain
éclat que dans sa lutte contre le protestantisme ; mais l'esprit qui
l'anime est bien différent du spiritualisme des origines. Dans sa

lettre du 8 septembre 1912 aux Tertiaires de saint François, Pie X
Edmond Grin, Les origines et l'évolution ie la pensée ie Charles Secrétan,

p. 174, Lausanne 1930.



194 PIERRE JACCARD

rappelait que « l'Ordre franciscain avait pour marque distinctive et

caractéristique l'attachement le plus étroit au Vicaire de Jésus-
Christ ». La soumission la plus aveugle aux volontés pontificales
devint très tôt la première des vertus franciscaines. Aujourd'hui
encore, l'Ordre se fait gloire d'avoir été l'un des plus dociles instruments

de la politique romaine. C'est en prouvant la fidélité de Duns
Scot à la Papauté que les Mineurs essaient le plus souvent de

réhabiliter le Docteur Subtil. Les Etudes franciscaines rappelaient récemment

avec la plus grande fierté qu'il avait été surnommé Hercules

papistarum par les partisans de Henri VIII. Dans une conférence à

laquelle nous avons déjà fait allusion, le R. P. Antoine de Sérent

ne trouvait pas de meilleure illustration de la spiritualité franciscaine

que l'attitude des Frères Mineurs français en face du protestantisme.
On peut appliquer aux Franciscains ce que l'un d'eux, le R. P.

Jean de Dieu, disait des thomistes : « On ne pense pas sans tristesse
à toute l'énergie que les penseurs catholiques mettent à se diminuer ».

Leur insistance à se justifier en rappelant le plus petit côté de leur
histoire est un nouvel indice de la décadence actuelle de la renaissance

franciscaine. Dans leur zèle à se diminuer, ils ne craignent pas
de dénaturer l'esprit même de saint François. On s'afflige de voir les

derniers biographes romains du Poverello accentuer les traits les

moins nobles de son caractère. Ce qu'ils veulent montrer, ce n'est

pas le chrétien, le saint, mais c'est surtout François Vir catholicus,
dans le sens le plus étroit du terme. « La note caractéristique de

saint François», disait le R. P. Lippert, S. J., en 1926, «c'est sa

subordination entière, son obéissance aveugle à l'autorité ecclésiastique

». Tous les périodiques franciscains ont reproduit et loué cette

étrange définition d'un Poverello jésuite, dont le mot d'ordre serait
le trop fameux perinde ac cadaver.

C'est sous cet aspect que l'on propose saint François comme
modèle aux jeunes gens de l'Eglise romaine. Devant un tel sacrilège,

on voudrait prendre la défense du Patriarche d'Assise contre
ses propres fils égarés, comme le fit Paul Sabatier, il y aura bientôt

quarante ans. Les protestants ont le droit de se réclamer de l'esprit
du Poverello. Qu'on le veuille ou non, c'est à l'un d'eux qu'appartient

le mérite d'avoir « redécouvert » le christianisme profond de

saint François. C'est de ce fondement essentiel de l'esprit franciscain

que les protestants veulent s'inspirer. De même, ils ne retiennent

de la pensée franciscaine du moyen âge que ce qui en est



LA RENAISSANCE DE LA PENSÉE FRANCISCAINE 195

spécifiquement chrétien et laissent volontiers le reste aux
ultramontains.

Un vénérable correspondant de l'Amérique du Sud, fort au courant
des choses catholiques, a trouvé excessive notre bienveillance envers
les Ordres Mineurs, lesquels n'auraient guère mérité, disait-il, la

sympathie que les Sabatier et les Secrétan leur ont témoigné. Il est
vrai que les ouvrages de ces « protestants et rationalistes », tant
méprisés, on l'a vu, des néo-scotistes, sont infiniment plus respectueux
à l'égard du Bienheureux Duns Scot, Doctor Ordinis Minorum, que
les pamphlets irrités des thomistes contemporains. Mais les violences
de ces derniers ne doivent pas nous faire oublier les sentiments
profonds de la masse des fidèles de l'Eglise catholique. Nous avons
formulé de justes réserves sur le «libéralisme » et la piété des Franciscains,

mais cela ne nous a pas empêché de les juger avec sympathie.
Ce ne sont pas eux aujourd'hui qui mènent l'Eglise dans la voie
fatale de l'autoritarisme et de l'intolérance. Bien qu'ils soient plus
de trente mille dans les trois Ordres Mineurs, c'est-à-dire six fois

le nombre des Dominicains, les Fils de saint François restent sans

pouvoir dans la curie romaine. Depuis plusieurs années, ils n'ont
aucun représentant dans le Sénat pontifical. Mais leur influence

reste considérable sur la foule des humbles. C'est pour cela que la
renaissance de leur pensée philosophique et théologique nous a

paru digne d'intérêt. L'inspiration franciscaine, en dépit de ses

limites étroites et de sa déchéance séculaire, reste encore l'une
des plus vivantes et des plus riches du catholicisme contemporain.

Pierre JACCARD.


	Revue générale : la renaissance de la pensée franciscaine. Partie 3

