Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1931)

Heft: 79

Artikel: De I'existence de Dieu

Autor: Berthoud, Samuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380197

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DE L’EXISTENCE DE DIEU

Le titre que nous venons d’écrire est celui du petit livre que les
disciples de Jules Lagneau ont publié en 1925 (). Ce livre qui a été
trés remarqué n’est cependant pas trés connu, parce qu’il est difficile
a lire et 4 comprendre. C’est un exposé et une critique de la preuve
cartésienne et de la preuve kantienne de I’existence de Dieu et il se
termine par un essai de solution qui est du plus grand intérét. Il ne
s’agit pas d’en faire ici une analyse. Je voudrais essayer plutét d’en
reprendre les points principaux, de les éclairer a 1’aide de quelques
textes et de montrer combien le raisonnement est logique et com-
bien la suite des idées est naturelle. Et surtout je voudrais en revoir
les conclusions du point de vue de la logique formelle. Un article
de M. Lalande m’a paru sur ce dernier point jeter une vive lumiere.

Aussi bien ce travail n’est-il guére que le résultat de notes faites
en marge d’une lecture. Mais ces notes sont le fruit de longues études
et elles répondent a des préoccupations fort anciennes, a la préoc-
cupation essentiellement de comprendre bien Descartes que j’ai
abordé il y a preés de vingt ans déja et dont je ne me suis pas lassé
de reprendre ’examen. Elles répondent aussi 4 la préoccupation
qui est celle de beaucoup d’entre nous, de voir en quoi dans leur
principe la science et la religion se distinguent, ou mieux si ces deux
aspects sous lesquels le réel se présente a nous, ’aspect scientifique
et Paspect religieux, sont irréductibles. Les réponses que nous allons
donner, celles qui ressortent de cette modeste étude sont sans doute

(r) De Pexistence de Dieu. Bibliothéque de philosophie contemporaine. Paris,
Alcan, 1925. Un vol. in-16 de v1, 156 p.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. x1x (N° 79, 1931). II



158 SAMUEL BERTHOUD

critiquables ; elles sont incomplétes et ne portent que sur un point.
Elles nous ont paru pourtant assez intéressantes pour que nous
prenions plaisir a les exposer dans ’espoir aussi qu’elles feront voir
ce fait caractéristique : d¢s qu’elle fait un retour sur elle-méme, dés
qu’elle examine ses méthodes, la science rencontre ce probléme qui
est celui que la religion ne cesse de se poser, celui du fondement de
la certitude. Et elle y répond par un acte de foi. Elle croit a la vérité
comme nous croyons au bien. C’est notre fotce comme aussi c’est
notre faiblesse.

1

Le systtme de Descartes est facile 4 comprendre. Descartes a
développé ses idées dans une langue extrémement claire, méme
limpide. Les preuves de Pexistence de Dieu en particulier, exposées
d’abord dansla quatriéme partie du Discours de laméthode, puis reprises
et enrichies de développements nouveaux dans la troisitme et la
cinquidme M¢éditation, défendues enfin dans les Lettres et dans les
réponses aux objections de Hobbes, de Gassendi et du Pere Mer-
senne constituent la partie centrale et la plus connue du systéme
cartésien.

La méthode cartésienne, on le sait, est celle du doute avec le
criterium de 1’évidence. Mettre en doute tout ce qui n’est pas abso-
lument démontré et n’accepter comme vrai que ce qui est évident,
tel enest le premier principe. Or une seule idée se présente si claire 4
Pesprit qu’elle ne peut étre discutée, c’est celle de la pensée elle-
méme. Aussi loin que 'on puisse pousser le scepticisme, on se heur-
tera toujours a une réalité, 3 une certitude, celle de la conscience.
On peut mettre en doute Pexistence des corps, mettre en doute
Pexistence de Dieu et méme les principes de la logique ou des mathé-
matiques, mais on ne peut douter de sa propre pensée puisque le
doute lui-méme est une pensée. Penser, douter, c’est exister. Je
suis une chose qui doute, une chose qui pense, c’est-a-dire une réalité.
Et je n’al pas le pouvoir de sortir de moi-méme pour tomber dans
le néant. La certitude de mon étre m’est imposée par ma nature
elle-méme. Un absolu scepticisme, un doute radical est impossible.
Si méme cette pensée qui est la mienne n’était qu’un mirage, elle
serait pourtant quelque chose. S7 fallor sum. Empruntant le langage
d’un philosophe contemporain on pourrait dire: « Enfermé dans
Pétre je ne puis concevoir le néant ».



DE L’EXISTENCE DE DIEU 159

De cette certitude premiére, Descartes a cru pouvoir s’élever
directement a la certitude universelle et générale de D’existence de
Dieu. Il n’a pas cherché a établir en les déduisant les unes des autres
les vérités de la logique, des mathématiques, des sciences, car Perreur
aurait pu se glisser quelque part et détruire tout I’édifice. Il est
allé immédiatement jusqu’a Dieu, pensant que lorsqu’il aurait établi
P’existence de Dieu, il trouverait en lui le fondement de toutes les
autres connaissances.

Il ne recourra pas a Pargument cosmologique ni au finalisme parce
que Pexistence du monde comme celle de ’ordre sont encore pour
lui en question. Seule I’existence de Dieu sera pour lui assez cer-
taine pour lui garantir Pexistence du monde; mais c’est dans la
pensée, dans la premiére conscience que la pensée prend d’elle-méme
qu’il saisira Dieu par une intuition qui ne peut étre entachée d’er-
reur,

Prenons cette pensée qui est la premitre réalité, nous allons y
trouver une notion, un fait et un seul qui conduit a Dieu, c’est la
notion de la perfection. La preuve de Pexistence de Dieu, en un
sens, est unique chez Descartes. Le titre de la troisiéme méditation
est simplement celui-ci: « De Dieu, qu’il existe». Il s’agit simple-
ment de la pensée de la perfection et de tout ce que cette pensée
révele a Vesprit, soit qu’on Penvisage dans ses relations avec la
conscience individuelle, soit qu’on la considére comme I’idée fonda-
mentale de la raison.

Examinant d’abord cette idée en la comparant aux autres idées
de Pesprit, Descartes cherche quelle en est l’origine. Il constate
qw’elle n’est pas donnée par la connaissance sensible, elle n’est pas
non plus, dit-il, une idée que je me suis donnée & moi-méme. Com-
ment moi qui suis imparfait, pourrais-je &tre le créateur de la notion
de perfection. Seul I’&tre parfait lui-méme peut avoir mis en moi
cette idée.

Il est une objection qui se présente immédiatement a P’esprit et
qui fut formulée par le Pere Mersenne déja : Iidée de la perfection,
de linfini, de P’absolu ne serait-elle pas le résultat d’un travail de
Pesprit, le produit d’une expérience? Sans doute on ne peut penser
sans avoir présente a ’esprit P’idée de la perfection. Il n’y a pas de
logique sans P’idéal de la vérité, d’esthétique sans I’idéal de la beauté,
de morale sans 1’idéal du bien, mais ces idéaux ne sont-ils pas sim-
plement un produit toujours encore relatif de comparaisons cons-



160 SAMUEL BERTHOUD

tantes faites par ’esprit. « I’idée de la souveraine perfection vous
vient », écrivait Mersenne, «de 1’éducation, de 1’idée des choses
corporelles et enfin de la généralisation ».(t) Mais Descartes avait
déja déclaré que I’idée du parfait n’est pas consécutive a d’autres,
mais au contraire précéde les autres dans I’esprit : « Comment serait-il
possible que je puisse connaitre que je doute et que je désire, c’est-a-
dire qu’il me manque quelque chose et que je ne suis pas tout parfait,
si je n’avais en moi aucune idée d’un étre plus parfait que le mien,
par la comparaison duquel je connais le défaut de ma nature »(),
C’est bien une inévitable tendance de 'esprit que de toujours penser
dans le cadre de la perfection, de rapporter toute pensée a la per-
fection, qui elle-méme étant la condition préalable de la pensée n’en
est pas un produit. De méme I’étre ne peut se concevoir que par
rapport a I’éternité. L’existence éphémere qui est la nétre ne peut
sortir du néant car le plus ne peut venir du moins, elle ne peut avoir
sa source que dans une existence supérieure a elle.

Dans une seconde démarche de sa pensée, Descartes compare
Pidée du parfait non plus aux autres idées de Pesprit mais il la met
en paralléle avec sa propre personne. « J’existe », dit-il, « et j’ai ’idée
du parfait. » Il fait ce raisonnement connu: si j’étais ’auteur de
mon étre, puisque je puis concevoir la perfection, je me la serais
donnée tout entitre et je serais Dieu. Si je ne me suis pas donné
toutes les perfections, c’est que je ne me suis pas créé moi-méme. Il
y a donc un créateur de mon étre, un Dieu. Le principe qui est a
Porigine de ce raisonnement c’est que Pexistence est la plus grande
des perfections. L’8tre dont l’essence envelopperait existence
aurait aussi le pouvoir de se donner toutes les perfections. La cause
de mon étre n’est donc pas en moi-méme qui suis imparfait, elle ne
peut étre qu’en Dieu dont seule ’essence implique I’existence.

Cette preuve n’est en fait que le développement de la premiere.
L’idée du parfait n’a pas son origine dans les étres imparfaits que
nous sommes, mais dans 1’étre parfait lui-méme, seule cause au
dela de laquelle on ne peut remonter. Cette notion de la perfection,
non seulement dépasse les autres notions, mais elle dépasse les étres
eux-mémes ; elle est un effet dont la cause doit étre plus grande que
toute autre cause connue. Elle ne saurait non plus étre le résultat
de différentes causes qui auraient concouru a la produire. La notion

(1) DescarTEs, Oeuvres choisies, éd. Garnier, p. 148. — (2) Op. cit., p. 101.



DE LEXISTENCE DE DIEU 161

de la perfection posseéde une unité, une simplicité, un équilibre qui
ne peut étre le résultat que d’une cause une. « L’unité, la simplicité
ou ’inséparabilité de toutes les choses qui sont en Dieu est une des
principales perfections que je congois étre en lui. »(x)

L’idée de la perfection, dira encore Descartes, est comme le reflet
de Dieu dans le monde : « Et de vrai on ne doit pas trouver étrange
que Dieu, en me créant, ait mis en moi cette idée pour étre comme
la marque de ’ouvrier empreinte sur son ouvrage »(@. Si Dieu n’exis-
tait pas on ne penserait pas a lul. Nous avons bien le pouvoir de
penser des choses faites a notre mesure. Mais nous ne saurions par
nous-méme penser la perfection 4 moins d’étre nous-méme la per-
fection, ce qui n’est pas.

Ceci nous ameéne aux dernitres réflexions de Descartes sur 1'idée
du parfait, a ce que ’on a appelé la preuve ontologique. Elle consiste
a dire que dans la notion du parfait est impliquée la notion d’exis-
tence. Si bien que des que 'idée du parfait est posée, I’étre parfait
existe. « Revenant 4 examiner I’idée que j’avais d’un étre parfait, je
trouvais que D’existence y était comprise en méme fagon qu’il est
compris en celle d’un triangle que ses angles sont égaux a deux
droits. »®) Cela revient a dire que Pexistence étant une perfection,
ce qul est parfait existe. Toutes les autres idées n’ont elles-mémes de
valeur que dans la mesure ou elles ont un rapport avec la perfection,
et la perfection seule qui domine tout tire d’elle-méme toute sa
valeur et doit étre considérée comme la supréme réalité. Tandis
que toutes les autres idées empruntent a celle de la perfection leur
existence, seule I’idée de la perfection n’a besoin que d’elle-méme
pour se soutenir. En elle Pexistence fait partie de I’essence, c’est-a-
dire qu’elle ne peut étre pensée sans étre posée comme existant.
Les vérités de P’ordre mathématique sont des vérités possibles, au
contraire I’étre parfait est un étre nécessaire qu’on ne peut concevoir
comme simplement éventuel.

Il y a ainsi une réalité supréme qui soutient et domine tout et
sans laquelle tout tombe dans le néant, et cette réalité c’est Dieu.
Si Pon met en cause la perfection qui est & la base de toute pensée,
on se condamne a un scepticisme qui n’a pas d’issue. De méme
si Pon discute le principe d’identité, il n’y a plus de logique possible.

(1) Op. cit,y p. 106, — (2) Op. cit., p. 107. — (3) Op. cit., p. 28.



162 SAMUEL BERTHOUD

II

§’il m’a paru bon de reprendre ’argumentation si connue d’ail-
leurs de Descartes, c’est que je voudrais me rendre compte main-
tenant, mieux qu’on ne le fait d’ordinaire, du point précis sur lequel
a porté la critique de Kant. Cest ce qu’a tenté de faire Lagneau
dont je vais suivre 4 grands traits ’argumentation (¥,

Descartes avait établi que I’existence de Dieu ne peut étre fondée
sur aucune expérience, sur aucune certitude apportée de Pextérieur
a Pesprit et il avait affirmé que Dieu ne peut étre trouvé que dans
Pesprit lui-méme, comme condition nécessaire de la vie de I’esprit.
Il avait fait dépendre Pexistence de Dieu de son idée. Kant affir-
mera que non seulement Pexpérience ne peut atteindre Dieu mais
que la réflexion elle-méme ne peut conduire a lui. Seul Iacte moral
nous le ferait entrevoir.

Si la réflexion ne peut atteindre Dieu, c’est que la vérité et Pexis-
tence sont de deux ordres différents et ne sont pas nécessairement
liées. Comme les vérités logiques qui sont simplement possibles, Dieu
du point de vue de la raison est possible, mais il n’est pas nécessaire.

Descartes croyait pouvoir identifier existence et la vérité. «Il
est trés évident », écrivait-il, « que tout ce qui est vrai est quelque
chose, 1la vérité étant une méme chose avec I’étre.» @ Mais cette
identification n’est pas possible. Ou plut6t lorsque nous disons que
la vérité existe, nous employons le terme exister dans un sens res-
treint qui ne saurait convenir 2 Dieu.

Il y a deux manitres d’exister. Exister c’est d’abord étre congu,
étre intelligible, étre ’objet d’une affirmation nécessaire, et c’est en
ce sens que Descartes employait le terme. Exister c’est ensuite étre
pergu, &tre Pobjet d’une expérience sensible.

Lorsque nous parlons de Pexistence de Dieu est-ce dans ce second
sens ! Certainement pas. Nous ne cherchons pas a ’atteindre comme
une réalité de ’ordre sensible. Ce dont nous sommes affectés, ce que
nous sentons est toujours passager, corruptible, contingent. Si
Dieu existait dans ce sens, il ne serait pas ou plutdt la pensée ne
pourrait ’affirmer, car Pobjet de la pensée ce n’est pas le contingent
mais le nécessaire ®. Les arguments cosmologiques qui s’appuient

(1) De Pexistence de Dieu, p. 43 et suiv. — (2) Descartis, Op. cit., p. 120. —
(3) « Si donc Dieu existait, a vrai dire il ne serait pas...» ; LAGNEAU, 0p. cit., D. 47.



DE L’EXISTENCE DE DIEU 163

sur Pexistence du monde extérieur ne sont pas caducs pour des
raisons tirées de ’ordre moral comme on Penseigne encore, mais ils
le sont parce que nous savons que le monde pourrait n’étre qu’un
monde d’apparences. Dire que Dieu existe de ce point de vue, ce
serait lui accorder la méme réalité qu’a un objet des sens, c’est-a-dire
une réalité inférieure.

Devrons-nous alors réduire Dieu a une vérité intelligible, ce qui
est le point de vue de Descartes ? Il semble que non, car nous ne
pouvons pas plus nous contenter de la vérité abstraite que de la
vérité sensible. Nous ne pouvons concevoir une vérité absolue. Nous
ne connaissons que des vérités relatives. Une nécessité absolue serait
une nécessité qui ne dépendrait de rien, qui par conséquent subsis-
terait indépendamment de la pensée, qui s’imposerait a la pensée,
qui la dominerait et finirait par ’anéantir. Or la pensée quand elle
affirme la nécessité fait toujours une réserve. Elle ne s’attache pas
passivement & la nécessité pour la subir en ne se donnant que le
role d’un miroir. Elle peut toujours se demander si elle affirme a
bon droit le nécessaire, si elle fait un usage légitime de ses capacités,
si elle atteint ou non le fond des choses.

C’est 1a ce que Kant devait se demander, et c’est la question qu’il
devait résoudre par la négative. Les conceptions logiques sont rela-
tives a notre esprit et rien ne permet d’affirmer qu’il n’y ait une
réalité autre qui nous échappe. Cette réponse ruinait la preuve carté-
sienne. Kant évitait toutefois le scepticisme philosophique par son
interprétation du fait moral et il aboutissait 4 ce dualisme auquel
devait si fortement s’attacher la théologie protestante(r). Ce dualisme
doit-il encore étre considéré comme définitif ? I1 est permis de se le
demander,

Reprenons analyse que Lagneau fait de ’acte moral. Pourquoi,
dit-il, considérons-nous un acte de dévouement comme supérieur a
un acte d’égoisme ? En quoi consiste la différence de ces deux
actions ! Toutes les deux existent au point de vue de la réalité
sensible. Toutes les deux existent également en tant que vérité
intelligible. Elles comportent toutes les deux une explication. L’idéal
de la connaissance de ces actions c’est de montrer qu’elles sont
arrivées nécessairement. Et cependant 'une est supérieure a autre.
Pourquoi ? Parce que notre intelligence lui décerne une valeur

(1) Voir Aug. SABATIER, Esquisse, préface, p. x.



164 SAMUEL BERTHOUD

spéciale et qui en fait n’est pas analysable. Il y a dans un cas une
approbation de notre esprit qui manque dans 'autre cas. Le fait
moral nous transporte ainsi dans un domaine dans lequel il y a
quelque chose de supérieur 4 Pexistence, c’est la valeur. Et Paffir-
mation de cette valeur c’est la foi. Nous n’avons pas besoin de croire
que Dieu est, car étre c’est étre intelligible ou étre sensible, et ce
ne peut étre de cette manitre que Dieu existe. Ce qu’il nous faut
savoir et ce que nous affirmons constamment c’est que Dieu vaut.
Or c’est avant tout dans l’acte moral que nous rencontrons cette
valeur qui nous est révélée non pas tant par une approbation de
Pintelligence que par une adhésion de la volonté. Nous prouvons
Dieu lorsque nous conformons notre volonté a la sienne.

ITI

Parvenus a ce point, reprenons maintenant P’acte de pure connais-
sance intellectuelle. N’y a-t-il aucune place en lui pour la notion
de valeur ? L’approbation que le savant donne a ses constructions
est-elle d’une nature essentiellement différente de Papprobation
morale ? Il semble & premitre vue que la vérité scientifique s’impose
a la pensée avec une nécessité absolue. Ce n’est peut-étre pas de
cette maniere qu’il convient d’envisager la connaissance. L’esprit
qui connait n’est pas absolument passif. Et comme la volonté adhere
a Pacte moral et 'approuve, l'intelligence adhére aussi a la vérité
scientifique et lui donne son approbation. La science elle-méme
comporte un « tu dois ». Dés que Pesprit sent ainsi cette satisfaction
intime P’envahir en présence de la vérité, sans démontrer Dieu, il le

prouve.
M. André Lalande écrivait récemment : « $’il y a du vrai et du
faux ce n’est pas seulement... «comme il y a des roses blanches et

des roses rouges », mais comme il y a de la bonne et de la mauvaise
volonté » M. Et dans le méme article il se demande quel est le prin-
cipe de P'induction. L’induction comme on le sait est un procédé de
raisonnement par lequel nous concluons de quelques cas que nous
avons observé a la loi générale qui les régit. Nous passons ainsi des
cas observés aux cas inobservés et méme inobservables. On a
dit que I’induction était ’Ame des sciences expérimentales. Or il est

(1) Logique normative et wérités de fait, in Revue philosophique, mars-avril 1929,
p- 168.



DE P’EXISTENCE DE DIEU 163

difficile d’établir un principe de I’induction. Aucune formule expri-
mant une certaine structure du monde n’est apte a légitimer in-
duction. On ne peut se tirer d’affaire qu’en considérant ’induction
comme un procédé en lequel il faut avoir confiance, en lequel il est
bon de croire. L’induction n’est pas une loi nécessaire de Pesprit,
mais c’est une obligation. « En Pabsence de toute indication con-
traire », écrit M. Lalande, « on poIT juger que ce qui s’est toujours
passé d’une certaine maniere continuera a se passer de méme. »(1)
On peut faire une analyse semblable du principe de contradiction
qui est le fondement de la déduction. Le principe d’identité et de
contradiction ne saurait se formuler comme I’indiquent les manuels :
ce qui est est, ce qui n’est pas n’est pas. Ce serait une simple tau-
tologie. Il signifie qu'une proposition vraie, & moins de changement
survenu dans I'un des termes, reste vraie. On a souvent déclaré que
ce principe était nécessaire. 8’1l en était ainsi il ne serait jamais violé
et ’homme P’ignorerait comme le poisson ignore qu’il a besoin de
Peau pour vivre. Mais il est si peu nécessaire que nous le transgressons
souvent et c’est alors que nous tombons dans Perreur. Ainsi lorsque
nous disons: toutes les choses vraies sont belles, donc toutes les
choses belles sont vraies, nous avons violé le principe de contradic-
tion. En fait de semblables raisonnements sont tres fréquents. Mais
si ce principe n’est pas nécessaire il est obligatoire. Il indique que
c’est une obligation, un devoir pour Pesprit de rester d’accord avec
lui-méme dans toute la suite d’un raisonnement et de ne pas donner
aux termes tantdt un sens plus restreint, tantdt unsens plus large.
-La contradiction, dit M. Lalande, est une contre-valeur.
Considérer la logique comme une science normative nous incline
a donner a la science tout entiére le méme caractére. Pas plus que
la vérit¢é morale, la vérité scientifique ne contraint Pesprit, elle
Poblige. « Faire et maintenir la nature, sous certaines conditions
rationnelles bien définies », dit encore M. Lalande, « est un devoir que
tous les hommes civilisés reconnaissent implicitement, qu’ils ne
songent méme pas a discuter et dont ils ne prennent pas conscience...
parce qu’ils s’y conforment, en dépit quelquefois de leurs intéréts
momentanés, beaucoup plus régulierement qu’a n’importe quelle
autre obligation. Mais ils ne s’y conforment pourtant pas d’une
maniére absolue; P’avidité de gagner, ’amour-propre, la passion

(1) Ibid., p. 163.



166 SAMUEL BERTHOUD

nous montrent un nombre beaucoup plus que suffisant de petits
écarts et de tentatives pour se faire, ou pour faire & autrui, un monde
quelque peu différent de celui que prescrirait la logique. Ces diver-
gences seraient encore bien plus grandes, si les sanctions, dans ce
domaine... ne s’exercaient cependant avec beaucoup plus d’am-
pleur, d’évidence et de régularité que partout ailleurs. Et l’on se
rend compte, une fois qu’on y songe, qu’un fléchissement sur ce
point ne serait pas rigoureusement impossible, et constituerait un
des plus graves dangers que piit courir la civilisation. » (@

L’erreur de Descartes apparait ainsi moins grande que ’on ne I’a
souvent enseigné. Il ne s’était pas trompé lorsqu’il avait déclaré
que la premitre démarche de la pensée humaine voulant s’affirmer a
elle-méme sa valeur et sa dignité est un acte essentiellement religieux.
La science comme la morale proclame un idéal. Mais il n’avait peut-
étre pas vu ou du moins pas suffisamment indiqué quelle est Patti-
tude de Pesprit en présence de cet idéal qu’il découvre en lui-méme.
Cette attitude n’est pas purement passive, car la connaissance
rationnelle, comme la morale, comporte un « tu dois ».

Cet idéal, cette valeur, nous apparait sans doute beaucoup plus
clairement dans ’action morale que dans la connaissance scientifique.
Mais la vérité spéculative et la vérité morale ne sauraient étre radica-
lement séparées, elles ne sont que deux expressions de la méme
réalité. De méme, Dieu ne saurait &tre I’étre moral que l’on a voulu
mettre en contradiction avec le monde de la nature. Nous ne pou-
vons le concevoir que comme ’&tre capable de réaliser intégralement
le vrai autant que de faire le bien sans aucune défaillance. '

Et n’est-ce pas en fait ce qu’avait congu Descartes: un Dieu
qui est le Dieu du vrai comme du bien. Tandis que Kant au contraire
introduisait un dualisme qui pouvait devenir un sujet d’effroi. La
certitude morale, séparée chez lui de la certitude scientifique consi-
dérée comme relative, devait suffire a le conduire a Dieu, mais on ne
sait que trop quel était le danger d’une pareille attitude. Descartes
quand bien méme il lui a manqué de comprendre attitude de liberté
que conserve Pesprit a ’égard de I’idéal de la perfection ne marchait
pas moins sur un plus solide chemin. L’ceuvre de la science gardait
pour lui toute sa valeur étant comme ’ceuvre de la morale celle de

Dieu.

() Ibsid., p. 172 s.



DE L'EXISTENCE DE DIEU 167

Si Pon considére ainsi Dieu comme le fondement de la science
aussi bien que le fondement de la morale, il rentre dans la plénitude
de son étre. Sans doute Dieu n’est ni dans la matiére, ni dans la loi
qui explique cette matiere. Il est la volonté libre qui rend possible
P'union de P’idéal et du réel. Chaque fois qu’il agit, il réalise libre-
ment ’idéal. Nous ne le trouvons ni dans le bien, ni dans le vrai, mais
en nous-méme, lorsque nous donnons notre adhésion au vrai et au
bien. Il est Pétre qui rend cette adhésion possible. Il est celui qui
adhére constamment et librement au vrai et au bien sans aucun
effort.

De ce point de vue nous pouvons dire : « Nous nous prouvons Dieu
a nous-méme en le réalisant». Il y a longtemps que nous avons
compris la vérité morale de cette affirmation. L’homme de bien,
celui qui est tout entier consacré a une ceuvre de dévouement est
la preuve vivante de Dieu. Mais il faut étendre cette vérité au do-
maine de la science. L’homme qui se consacre tout entier a la recher-
che désintéressée donne aussi lui-méme la preuve de Dieu.

Ceci dit, il reste évident que la preuve morale est pour nous plus
accessible que la preuve scientifique, mais elle ne doit pas en étre
séparée. Dans notre langage courant souvent nous rapprochons le
péché de Perreur. Et en somme il est légitime de le faire puisque deés
que Derreur est consciente elle est péché. Ne devrions-nous pas
apprendre a ne plus séparer la vérité du bien ? Cela reste la gloire
de Descartes d’avoir affirmé cette unité profonde qui est I’ceuvre
méme de Dieu.

Samuel BERTHOUD.



	De l'existence de Dieu

