
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 79

Artikel: De l'existence de Dieu

Autor: Berthoud, Samuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380197

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380197
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'EXISTENCE DE DIEU

Le titre que nous venons d'écrire est celui du petit livre que les

disciples de Jules Lagneau ont publié en 1925 *•). Ce livre qui a été

très remarqué n'est cependant pas très connu, parce qu'il est difficile
à lire et à comprendre. C'est un exposé et une critique de la preuve
cartésienne et de la preuve kantienne de l'existence de Dieu et il se

termine par un essai de solution qui est du plus grand intérêt. Il ne

s'agit pas d'en faire ici une analyse. Je voudrais essayer plutôt d'en

reprendre les points principaux, de les éclairer à l'aide de quelques
textes et de montrer combien le raisonnement est logique et combien

la suite des idées est naturelle. Et surtout je voudrais en revoir
les conclusions du point de vue de la logique formelle. Un article
de M. Lalande m'a paru sur ce dernier point jeter une vive lumière.

Aussi bien ce travail n'est-il guère que le résultat de notes faites

en marge d'une lecture. Mais ces notes sont le fruit de longues études

et elles répondent à des préoccupations fort anciennes, à la
préoccupation essentiellement de comprendre bien Descartes que j'ai
abordé il y a près de vingt ans déjà et dont je ne me suis pas lassé

de reprendre l'examen. Elles répondent aussi à la préoccupation
qui est celle de beaucoup d'entre nous, de voir en quoi dans leur

principe la science et la religion se distinguent, ou mieux si ces deux

aspects sous lesquels le réel se présente à nous, l'aspect scientifique
et l'aspect religieux, sont irréductibles. Les réponses que nous allons

donner, celles qui ressortent de cette modeste étude sont sans doute

(¦) De l'existence de Dieu. Bibliothèque de philosophie contemporaine. Paris,
Alcan, 1925. Un vol. in-16 de vi, 156 p.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 79, I931). II



158 SAMUEL BERTHOUD

critiquables ; elles sont incomplètes et ne portent que sur un point.
Elles nous ont paru pourtant assez intéressantes pour que nous

prenions plaisir à les exposer dans l'espoir aussi qu'elles feront voir
ce fait caractéristique : dès qu'elle fait un retour sur elle-même, dès

qu'elle examine ses méthodes, la science rencontre ce problème qui
est celui que la religion ne cesse de se poser, celui du fondement de

la certitude. Et elle y répond par un acte de foi. Elle croit à la vérité
comme nous croyons au bien. C'est notre force comme aussi c'est

notre faiblesse.

Le système de Descartes est facile à comprendre. Descartes a

développé ses idées dans une langue extrêmement claire, même

limpide. Les preuves de l'existence de Dieu en particulier, exposées
d'abord dans la quatrième partie du Discours de la méthode, puis reprises
et enrichies de développements nouveaux dans la troisième et la
cinquième Méditation, défendues enfin dans les Lettres et dans les

réponses aux objections de Hobbes, de Gassendi et du Père
Mersenne constituent la partie centrale et la plus connue du système
cartésien.

La méthode cartésienne, on le sait, est celle du doute avec le

criterium de l'évidence. Mettre en doute tout ce qui n'est pas
absolument démontré et n'accepter comme vrai que ce qui est évident,
tel en est le premier principe. Or une seule idée se présente si claire à

l'esprit qu'elle ne peut être discutée, c'est celle de la pensée elle-
même. Aussi loin que l'on puisse pousser le scepticisme, on se heurtera

toujours à une réalité, à une certitude, celle de la conscience.

On peut mettre en doute l'existence des corps, mettre en doute
l'existence de Dieu et même les principes de la logique ou des

mathématiques, mais on ne peut douter de sa propre pensée puisque le

doute lui-même est une pensée. Penser, douter, c'est exister. Je
suis une chose qui doute, une chose qui pense, c'est-à-dire une réalité.
Et je n'ai pas le pouvoir de sortir de moi-même pour tomber dans

le néant. La certitude de mon être m'est imposée par ma nature
elle-même. Un absolu scepticisme, un doute radical est impossible.
Si même cette pensée qui est la mienne n'était qu'un mirage, elle
serait pourtant quelque chose. Si fattor sum. Empruntant le langage
d'un philosophe contemporain on pourrait dire : « Enfermé dans

l'être je ne puis concevoir le néant ».



DE L'EXISTENCE DE DIEU 159

De cette certitude première, Descartes a cru pouvoir s'élever

directement à la certitude universelle et générale de l'existence de

Dieu. Il n'a pas cherché à établir en les déduisant les unes des autres
les vérités de la logique, des mathématiques, des sciences, car l'erreur
aurait pu se glisser quelque part et détruire tout l'édifice. Il est
allé immédiatement jusqu'à Dieu, pensant que lorsqu'il aurait établi
l'existence de Dieu, il trouverait en lui le fondement de toutes les

autres connaissances.

Il ne recourra pas à l'argument cosmologique ni au finalisme parce

que l'existence du monde comme celle de l'ordre sont encore pour
lui en question. Seule l'existence de Dieu sera pour lui assez
certaine pour lui garantir l'existence du monde ; mais c'est dans la

pensée, dans la première conscience que la pensée prend d'elle-même

qu'il saisira Dieu par une intuition qui ne peut être entachée

d'erreur.

Prenons cette pensée qui est la première réalité, nous allons y
trouver une notion, un fait et un seul qui conduit à Dieu, c'est la
notion de la perfection. La preuve de l'existence de Dieu, en un

sens, est unique chez Descartes. Le titre de la troisième méditation
est simplement celui-ci : « De Dieu, qu'il existe ». Il s'agit simplement

de la pensée de la perfection et de tout ce que cette pensée
révèle à l'esprit, soit qu'on l'envisage dans ses relations avec la
conscience individuelle, soit qu'on la considère comme l'idée
fondamentale de la raison.

Examinant d'abord cette idée en la comparant aux autres idées

de l'esprit, Descartes cherche quelle en est l'origine. Il constate

qu'elle n'est pas donnée par la connaissance sensible, elle n'est pas
non plus, dit-il, une idée que je me suis donnée à moi-même. Comment

moi qui suis imparfait, pourrais-je être le créateur de la notion
de perfection. Seul l'être parfait lui-même peut avoir mis en moi
cette idée.

Il est une objection qui se présente immédiatement à l'esprit et
qui fut formulée par le Père Mersenne déjà : l'idée de la perfection,
de l'infini, de l'absolu ne serait-elle pas le résultat d'un travail de

l'esprit, le produit d'une expérience Sans doute on ne peut penser
sans avoir présente à l'esprit l'idée de la perfection. Il n'y a pas de

logique sans l'idéal de la vérité, d'esthétique sans l'idéal de la beauté,
de morale sans l'idéal du bien, mais ces idéaux ne sont-ils pas
simplement un produit toujours encore relatif de comparaisons cons-



i6o SAMUEL BERTHOUD

tantes faites par l'esprit. « L'idée de la souveraine perfection vous
vient », écrivait Mersenne, « de l'éducation, de l'idée des choses

corporelles et enfin de la généralisation ».*') Mais Descartes avait
déjà déclaré que l'idée du parfait n'est pas consécutive à d'autres,
mais au contraire précède les autres dans l'esprit : « Comment serait-il
possible que je puisse connaître que je doute et que je désire, c'est-à-
dire qu'il me manque quelque chose et que je ne suis pas tout parfait,
si je n'avais en moi aucune idée d'un être plus parfait que le mien,

par la comparaison duquel je connais le défaut de ma nature»*2).
C'est bien une inévitable tendance de l'esprit que de toujours penser
dans le cadre de la perfection, de rapporter toute pensée à la
perfection, qui elle-même étant la condition préalable de la pensée n'en

est pas un produit. De même l'être ne peut se concevoir que par
rapport à l'éternité. L'existence éphémère qui est la nôtre ne peut
sortir du néant car le plus ne peut venir du moins, elle ne peut avoir
sa source que dans une existence supérieure à elle.

Dans une seconde démarche de sa pensée, Descartes compare
l'idée du parfait non plus aux autres idées de l'esprit mais il la met
en parallèle avec sa propre personne. « J'existe », dit-il, « et j'ai l'idée
du parfait. » Il fait ce raisonnement connu : si j'étais l'auteur de

mon être, puisque je puis concevoir la perfection, je me la serais

donnée tout entière et je serais Dieu. Si je ne me suis pas donné

toutes les perfections, c'est que je ne me suis pas créé moi-même. Il
y a donc un créateur de mon être, un Dieu. Le principe qui est à

l'origine de ce raisonnement c'est que l'existence est la plus grande
des perfections. L'être dont l'essence envelopperait l'existence
aurait aussi le pouvoir de se donner toutes les perfections. La cause
de mon être n'est donc pas en moi-même qui suis imparfait, elle ne

peut être qu'en Dieu dont seule l'essence implique l'existence.
Cette preuve n'est en fait que le développement de la première.

L'idée du parfait n'a pas son origine dans les êtres imparfaits que
nous sommes, mais dans l'être parfait lui-même, seule cause au
delà de laquelle on ne peut remonter. Cette notion de la perfection,
non seulement dépasse les autres notions, mais elle dépasse les êtres

eux-mêmes ; elle est un effet dont la cause doit être plus grande que
toute autre cause connue. Elle ne saurait non plus être le résultat
de différentes causes qui auraient concouru à la produire. La notion

(i) Descartes, Oeuvres choisies, éd. Garnier, p. 148. — (2) Op. cit., p. 101.



DE L'EXISTENCE DE DIEU 161

de la perfection possède une unité, une simplicité, un équilibre qui
ne peut être le résultat que d'une cause une. « L'unité, la simplicité
ou l'inséparabilité de toutes les choses qui sont en Dieu est une des

principales perfections que je conçois être en lui. »*')

L'idée de la perfection, dira encore Descartes, est comme le reflet
de Dieu dans le monde : « Et de vrai on ne doit pas trouver étrange

que Dieu, en me créant, ait mis en moi cette idée pour être comme
la marque de l'ouvrier empreinte sur son ouvrage » *2). Si Dieu n'existait

pas on ne penserait pas à lui. Nous avons bien le pouvoir de

penser des choses faites à notre mesure. Mais nous ne saurions par
nous-même penser la perfection à moins d'être nous-même la
perfection, ce qui n'est pas.

Ceci nous amène aux dernières réflexions de Descartes sur l'idée
du parfait, à ce que l'on a appelé la preuve ontologique. Elle consiste
à dire que dans la notion du parfait est impliquée la notion d'existence.

Si bien que dès que l'idée du parfait est posée, l'être parfait
existe. « Revenant à examiner l'idée que j'avais d'un être parfait, je
trouvais que l'existence y était comprise en même façon qu'il est

compris en celle d'un triangle que ses angles sont égaux à deux
droits.»*3) Cela revient à dire que l'existence étant une perfection,
ce qui est parfait existe. Toutes les autres idées n'ont elles-mêmes de

valeur que dans la mesure où elles ont un rapport avec la perfection,
et la perfection seule qui domine tout tire d'elle-même toute sa

valeur et doit être considérée comme la suprême réalité. Tandis

que toutes les autres idées empruntent à celle de la perfection leur
existence, seule l'idée de la perfection n'a besoin que d'elle-même

pour se soutenir. En elle l'existence fait partie de l'essence, c'est-à-
dire qu'elle ne peut être pensée sans être posée comme existant.
Les vérités de l'ordre mathématique sont des vérités possibles, au
contraire l'être parfait est un être nécessaire qu'on ne peut concevoir

comme simplement éventuel.

Il y a ainsi une réalité suprême qui soutient et domine tout et
sans laquelle tout tombe dans le néant, et cette réalité c'est Dieu.
Si l'on met en cause la perfection qui est à la base de toute pensée,

on se condamne à un scepticisme qui n'a pas d'issue. De même
si l'on discute le principe d'identité, il n'y a plus de logique possible.

(i) Op. cit., p. 106. — (2) Op. cit., p. 107. — (3) Op. cit., p. 28.



i62 SAMUEL BERTHOUD

II
S'il m'a paru bon de reprendre l'argumentation si connue d'ailleurs

de Descartes, c'est que je voudrais me rendre compte
maintenant, mieux qu'on ne le fait d'ordinaire, du point précis sur lequel
a porté la critique de Kant. C'est ce qu'a tenté de faire Lagneau
dont je vais suivre à grands traits l'argumentation *').

Descartes avait établi que l'existence de Dieu ne peut être fondée

sur aucune expérience, sur aucune certitude apportée de l'extérieur
à l'esprit et il avait affirmé que Dieu ne peut être trouvé que dans

l'esprit lui-même, comme condition nécessaire de la vie de l'esprit.
Il avait fait dépendre l'existence de Dieu de son idée. Kant
affirmera que non seulement l'expérience ne peut atteindre Dieu mais

que la réflexion elle-même ne peut conduire à lui. Seul l'acte moral
nous le ferait entrevoir.

Si la réflexion ne peut atteindre Dieu, c'est que la vérité et l'existence

sont de deux ordres différents et ne sont pas nécessairement
liées. Comme les vérités logiques qui sont simplement possibles, Dieu
du point de vue de la raison est possible, mais il n'est pas nécessaire.

Descartes croyait pouvoir identifier l'existence et la vérité. « Il
est très évident », écrivait-il, « que tout ce qui est vrai est quelque
chose, la vérité étant une même chose avec l'être.»*2) Mais cette
identification n'est pas possible. Ou plutôt lorsque nous disons que
la vérité existe, nous employons le terme exister dans un sens
restreint qui ne saurait convenir à Dieu.

Il y a deux manières d'exister. Exister c'est d'abord être conçu,
être intelligible, être l'objet d'une affirmation nécessaire, et c'est en

ce sens que Descartes employait le terme. Exister c'est ensuite être

perçu, être l'objet d'une expérience sensible.

Lorsque nous parlons de l'existence de Dieu est-ce dans ce second

sens Certainement pas. Nous ne cherchons pas à l'atteindre comme
une réalité de l'ordre sensible. Ce dont nous sommes affectés, ce que
nous sentons est toujours passager, corruptible, contingent. Si

Dieu existait dans ce sens, il ne serait pas ou plutôt la pensée ne

pourrait l'affirmer, car l'objet de la pensée ce n'est pas le contingent
mais le nécessaire*3). Les arguments cosmologiques qui s'appuient

(') De l'existence de Dieu, p. 43 et suiv. — (2) Descartes, Op. cit., p. 120. —
(3) « Si donc Dieu existait, à vrai dire il ne serait pas ; Lagneau, op. cit., p. 47.



DE L'EXISTENCE DE DIEU 163

sur l'existence du monde extérieur ne sont pas caducs pour des

raisons tirées de l'ordre moral comme on l'enseigne encore, mais ils
le sont parce que nous savons que le monde pourrait n'être qu'un
monde d'apparences. Dire que Dieu existe de ce point de vue, ce

serait lui accorder la même réalité qu'à un objet des sens, c'est-à-dire

une réalité inférieure.
Devrons-nous alors réduire Dieu à une vérité intelligible, ce qui

est le point de vue de Descartes Il semble que non, car nous ne

pouvons pas plus nous contenter de la vérité abstraite que de la
vérité sensible. Nous ne pouvons concevoir une vérité absolue. Nous

ne connaissons que des vérités relatives. Une nécessité absolue serait

une nécessité qui ne dépendrait de rien, qui par conséquent subsisterait

indépendamment de la pensée, qui s'imposerait à la pensée,

qui la dominerait et finirait par l'anéantir. Or la pensée quand elle
affirme la nécessité fait toujours une réserve. Elle ne s'attache pas
passivement à la nécessité pour la subir en ne se donnant que le

rôle d'un miroir. Elle peut toujours se demander si elle affirme à

bon droit le nécessaire, si elle fait un usage légitime de ses capacités,
si elle atteint ou non le fond des choses.

C'est là ce que Kant devait se demander, et c'est la question qu'il
devait résoudre par la négative. Les conceptions logiques sont
relatives à notre esprit et rien ne permet d'affirmer qu'il n'y ait une
réalité autre qui nous échappe. Cette réponse ruinait la preuve
cartésienne. Kant évitait toutefois le scepticisme philosophique par son

interprétation du fait moral et il aboutissait à ce dualisme auquel
devait si fortement s'attacher la théologie protestante*1*. Ce dualisme

doit-il encore être considéré comme définitif Il est permis de se le

demander.

Reprenons l'analyse que Lagneau fait de l'acte moral. Pourquoi,
dit-il, considérons-nous un acte de dévouement comme supérieur à

un acte d'égoïsme En quoi consiste la différence de ces deux
actions Toutes les deux existent au point de vue de la réalité
sensible. Toutes les deux existent également en tant que vérité

intelligible. Elles comportent toutes les deux une explication. L'idéal
de la connaissance de ces actions c'est de montrer qu'elles sont
arrivées nécessairement. Et cependant l'une est supérieure à l'autre.

Pourquoi Parce que notre intelligence lui décerne une valeur

(1) Voir Aug. Sabatier, Esquisse, préface, p. x.



i64 SAMUEL BERTHOUD

spéciale et qui en fait n'est pas analysable. Il y a dans un cas une
approbation de notre esprit qui manque dans l'autre cas. Le fait
moral nous transporte ainsi dans un domaine dans lequel il y a

quelque chose de supérieur à l'existence, c'est la valeur. Et
l'affirmation de cette valeur c'est la foi. Nous n'avons pas besoin de croire

que Dieu est, car être c'est être intelligible ou être sensible, et ce

ne peut être de cette manière que Dieu existe. Ce qu'il nous faut
savoir et ce que nous affirmons constamment c'est que Dieu vaut.
Or c'est avant tout dans l'acte moral que nous rencontrons cette
valeur qui nous est révélée non pas tant par une approbation de

l'intelligence que par une adhésion de la volonté. Nous prouvons
Dieu lorsque nous conformons notre volonté à la sienne.

III
Parvenus à ce point, reprenons maintenant l'acte de pure connaissance

intellectuelle. N'y a-t-il aucune place en lui pour la notion
de valeur L'approbation que le savant donne à ses constructions
est-elle d'une nature essentiellement différente de l'approbation
morale Il semble à première vue que la vérité scientifique s'impose
à la pensée avec une nécessité absolue. Ce n'est peut-être pas de

cette manière qu'il convient d'envisager la connaissance. L'esprit
qui connaît n'est pas absolument passif. Et comme la volonté adhère
à l'acte moral et l'approuve, l'intelligence adhère aussi à la vérité

scientifique et lui donne son approbation. La science elle-même

comporte un « tu dois ». Dès que l'esprit sent ainsi cette satisfaction
intime l'envahir en présence de la vérité, sans démontrer Dieu, il le

prouve.
M. André Lalande écrivait récemment : « S'il y a du vrai et du

faux ce n'est pas seulement... «comme il y a des roses blanches et
des roses rouges », mais comme il y a de la bonne et de la mauvaise
volonté » *•). Et dans le même article il se demande quel est le principe

de l'induction. L'induction comme on le sait est un procédé de

raisonnement par lequel nous concluons de quelques cas que nous

avons observé à la loi générale qui les régit. Nous passons ainsi des

cas observés aux cas inobservés et même inobservables. On a

dit que l'induction était l'âme des sciences expérimentales. Or il est

(*) Logique normative et vérités de fait, in Revue philosophique, mars-avril 1929,

p. 168.



DE L'EXISTENCE DE DIEU 165

difficile d'établir un principe de l'induction. Aucune formule exprimant

une certaine structure du monde n'est apte à légitimer
l'induction. On ne peut se tirer d'affaire qu'en considérant l'induction
comme un procédé en lequel il faut avoir confiance, en lequel il est
bon de croire. L'induction n'est pas une loi nécessaire de l'esprit,
mais c'est une obligation. « En l'absence de toute indication
contraire », écrit M. Lalande, « on doit juger que ce qui s'est toujours
passé d'une certaine manière continuera à se passer de même. » W

On peut faire une analyse semblable du principe de contradiction
qui est le fondement de la déduction. Le principe d'identité et de

contradiction ne saurait se formuler comme l'indiquent les manuels :

ce qui est est, ce qui n'est pas n'est pas. Ce serait une simple
tautologie. Il signifie qu'une proposition vraie, à moins de changement
survenu dans l'un des termes, reste vraie. On a souvent déclaré que
ce principe était nécessaire. S'il en était ainsi il ne serait jamais violé
et l'homme l'ignorerait comme le poisson ignore qu'il a besoin de

l'eau pour vivre. Mais il est si peu nécessaire que nous le transgressons
souvent et c'est alors que nous tombons dans l'erreur. Ainsi lorsque
nous disons : toutes les choses vraies sont belles, donc toutes les

choses belles sont vraies, nous avons violé le principe de contradiction.

En fait de semblables raisonnements sont très fréquents. Mais
si ce principe n'est pas nécessaire il est obligatoire. Il indique que
c'est une obligation, un devoir pour l'esprit de rester d'accord avec
lui-même dans toute la suite d'un raisonnement et de ne pas donner

aux termes tantôt un sens plus restreint, tantôt un sens plus large.
-La contradiction, dit M. Lalande, est une contre-valeur.

Considérer la logique comme une science normative nous incline
à donner à la science tout entière le même caractère. Pas plus que
la vérité morale, la vérité scientifique ne contraint l'esprit, elle

l'oblige. « Faire et maintenir la nature, sous certaines conditions
rationnelles bien définies », dit encore M. Lalande, « est un devoir que
tous les hommes civilisés reconnaissent implicitement, qu'ils ne

songent même pas à discuter et dont ils ne prennent pas conscience...

parce qu'ils s'y conforment, en dépit quelquefois de leurs intérêts

momentanés, beaucoup plus régulièrement qu'à n'importe quelle
autre obligation. Mais ils ne s'y conforment pourtant pas d'une
manière absolue ; l'avidité de gagneT, l'amour-propre, la passion

(1) Ibid., p. 163.



i66 SAMUEL BERTHOUD

nous montrent un nombre beaucoup plus que suffisant de petits
écarts et de tentatives pour se faire, ou pour faire à autrui, un monde

quelque peu différent de celui que prescrirait la logique. Ces

divergences seraient encore bien plus grandes, si les sanctions, dans ce

domaine... ne s'exerçaient cependant avec beaucoup plus
d'ampleur, d'évidence et de régularité que partout ailleurs. Et l'on se

rend compte, une fois qu'on y songe, qu'un fléchissement sur ce

point ne serait pas rigoureusement impossible, et constituerait un
des plus graves dangers que pût courir la civilisation. » (l)

L'erreur de Descartes apparaît ainsi moins grande que l'on ne l'a
souvent enseigné. Il ne s'était pas trompé lorsqu'il avait déclaré

que la première démarche de la pensée humaine voulant s'affirmer à

elle-même sa valeur et sa dignité est un acte essentiellement religieux.
La science comme la morale proclame un idéal. Mais il n'avait peut-
être pas vu ou du moins pas suffisamment indiqué quelle est l'attitude

de l'esprit en présence de cet idéal qu'il découvre en lui-même.
Cette attitude n'est pas purement passive, car la connaissance

rationnelle, comme la morale, comporte un « tu dois ».

Cet idéal, cette valeur, nous apparaît sans doute beaucoup plus
clairement dans l'action morale que dans la connaissance scientifique.
Mais la vérité spéculative et la vérité morale ne sauraient être radicalement

séparées, elles ne sont que deux expressions de la même

réalité. De même, Dieu ne saurait être l'être moral que l'on a voulu
mettre en contradiction avec le monde de la nature. Nous ne
pouvons le concevoir que comme l'être capable de réaliser intégralement
le vrai autant que de faire le bien sans aucune défaillance.

Et n'est-ce pas en fait ce qu'avait conçu Descartes : un Dieu

qui est le Dieu du vrai comme du bien. Tandis que Kant au contraire
introduisait un dualisme qui pouvait devenir un sujet d'effroi. La
certitude morale, séparée chez lui de la certitude scientifique considérée

comme relative, devait suffire à le conduire à Dieu, mais on ne
sait que trop quel était le danger d'une pareille attitude. Descartes

quand bien même il lui a manqué de comprendre l'attitude de liberté

que conserve l'esprit à l'égard de l'idéal de la perfection ne marchait

pas moins sur un plus solide chemin. L'œuvre de la science gardait
pour lui toute sa valeur étant comme l'œuvre de la morale celle de

Dieu.

(') Ibid., p. 172 s.



DE L'EXISTENCE DE DIEU 167

Si l'on considère ainsi Dieu comme le fondement de la science

aussi bien que le fondement de la morale, il rentre dans la plénitude
de son être. Sans doute Dieu n'est ni dans la matière, ni dans la loi
qui explique cette matière. Il est la volonté libre qui rend possible
l'union de l'idéal et du réel. Chaque fois qu'il agit, il réalise librement

l'idéal. Nous ne le trouvons ni dans le bien, ni dans le vrai, mais

en nous-même, lorsque nous donnons notre adhésion au vrai et au
bien. Il est l'être qui rend cette adhésion possible. Il est celui qui
adhère constamment et librement au vrai et au bien sans aucun
effort.

De ce point de vue nous pouvons dire : « Nous nous prouvons Dieu
à nous-même en le réalisant ». Il y a longtemps que nous avons

compris la vérité morale de cette affirmation. L'homme de bien,
celui qui est tout entier consacré à une œuvre de dévouement est

la preuve vivante de Dieu. Mais il faut étendre cette vérité au
domaine de la science. L'homme qui se consacre tout entier à la recherche

désintéressée donne aussi lui-même la preuve de Dieu.
Ceci dit, il reste évident que la preuve morale est pour nous plus

accessible que la preuve scientifique, mais elle ne doit pas en être

séparée. Dans notre langage courant souvent nous rapprochons le

péché de l'erreur. Et en somme il est légitime de le faire puisque dès

que l'erreur est consciente elle est péché. Ne devrions-nous pas
apprendre à ne plus séparer la vérité du bien Cela reste la gloire
de Descartes d'avoir affirmé cette unité profonde qui est l'œuvre
même de Dieu.

Samuel BERTHOUD.


	De l'existence de Dieu

