
Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 19 (1931)

Heft: 79

Artikel: Idée de droit catholicisme, protestantisme

Autor: Du Pasquier, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-380195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-380195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IDEE DE DROIT
CATHOLICISME, PROTESTANTISME «

Le jour de Noël 1913 s'agenouillait aux pieds du curé de Clichy
un jeune écrivain qui, depuis lors, vécut en catholique fervent et
qu'une mort prématurée arracha aux lettres françaises : Jacques
Rivière. Prisonnier en Allemagne pendant la guerre, il rédigea des

notes personnelles dont la publication posthume sous le titre de :

A la trace de Dieu fut, en 1925, un véritable événement dans le monde
de la pensée. Parmi ces pages, il en est une qui ne pouvait manquer
de frapper un juriste :

« Toute la vie moderne repose sur l'idée de droit ; s'y intéresser,
<~'est s'intéresser à la reconnaissance extérieure et officielle de

certains droits dont la conscience nous avertit que nous sommes pourvus

; c'est s'intéresser aussi sans doute à la fixation de certains

devoirs, mais qui n'ont d'intérêt et d'importance que parce que
l'accomplissement en est nécessaire pour assurer la protection de

certains droits... Or cette notion de droit n'existe pas, n'a pas de

sens pour un chrétien tant soit peu conséquent, tant soit peu
imprégné du véritable esprit de l'Evangile. Il faut bien comprendre de

quel regard il se voit lui-même ; au bout de peu de temps, lorsqu'il
est bien pénétré de sa misère, je ne parle pas seulement de ses péchés,
mais de son insuffisance radicale, de son manque d'être, de réalité,
de perfection, il ne peut plus se prendre pour quelque chose. La
seule idée qu'il peut avoir des droits lui semble quelque chose de

tout fantastique, de presque risible. Ou, tout au moins, c'est une

(1) Discours d'installation du recteur de l'Université de Neuchâtel, le 28 octobre

1929.

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 79, I931). 8



no CLAUDE DU PASQUIER

idée à laquelle il ne s'arrête pas, qui n'a pas de prise sur son esprit,
une idée d'un autre monde. »

«...Que l'on mesure par la pensée l'intervalle qu'il y a entre le

citoyen, au sens antique ou révolutionnaire du mot, armé de ses

droits jusqu'aux dents... et le chrétien sans cesse acculé, sans cesse

aux abois, ne voyant d'autre recours que le martyre, poussé jusqu'aux
confins extrêmes de cette vie et prêt à chaque instant, sur le moindre

signe de Dieu, à la quitter. Que l'on comprenne bien quel autre
règne de préoccupations habite ce dernier. »

Ces réflexions de Jacques Rivière font monter à l'esprit un monde
de questions. Tout d'abord l'on s'étonne de leur aspect paradoxal et
l'on se demande si elles concordent vraiment avec les enseignements
de l'Eglise catholique. Puis l'on en vient à envisager l'attitude du

protestantisme en face du même problème.
La réponse à ces questions peut être recherchée à deux points

de vue différents :

On peut se placer sur le terrain de la doctrine et examiner quel
sort les dogmes catholiques, puis les dogmes protestants, réservent, en

bonne logique, à l'idée de droit. Mais ce serait entreprendre une étude
de théologie comparée qui échappe complètement à nos aptitudes.

On peut en second lieu embrasser les siècles passés pour examiner,
dans l'histoire de l'idée de droit, l'apport du catholicisme et celui
du protestantisme. C'est ce que nous voudrions tenter d'esquisser ici.

Mais auparavant, que faut-il entendre exactement par « idée de

droit »

Dans le sens où l'emploie Jacques Rivière, il ne s'agit pas du droit
objectif, de la règle juridique, mais du droit subjectif, des

prérogatives auxquelles peut prétendre l'individu en vertu de la règle.
Consacrer l'idée de droit, c'est dès lors reconnaître à tout homme,
en sa qualité d'être humain, des droits primordiaux comme la liberté
et la vie, dont la législation a pour mission d'assurer la sauvegarde.

Cette idée, qui trouve son couronnement en 1789 par la Déclaration

des droits de l'homme et en 1804 par le Code civil, ne s'est
dévoilée que progressivement. Nous allons rechercher si et dans

quelle mesure l'Eglise et la Réforme y ont contribué. Vaste sujet,
auquel un simple juriste est bien téméraire de s'attaquer, mais

qui — j'insiste bien sur cette distinction — ne se confond, malgré
ses points de contact, ni avec la question de l'égalité civile, ni avec
celle de la démocratie.



IDÉE DE DROIT

Le moyen âge est dominé par la pensée de saint Thomas d'Aquin.
Avec un auteur aussi lucide, on peut être assuré que les questions
sont nettement posées et clairement résolues. Tout d'abord celle de

l'essence du droit. Le principe réside dans le droit naturel, qui
correspond à la justice et qui reflète la loi divine en se révélant à l'homme
à travers la nature par l'intermédiaire de la raison. La loi humaine,
c'est-à-dire le droit positif, adapte le droit naturel aux nécessités

pratiques et précise les détails ; elle doit tendre au bien commun de

tous les hommes.
Si le gouvernement a édicté une loi positive contraire au droit

naturel, qui l'emportera, dans l'âme chrétienne, du devoir de

soumission à l'égard du pouvoir ou de la force impérative du droit
naturel Saint Thomas se prononce résolument en faveur de ce

dernier : une loi injuste ne saurait être obligatoire ; elle dépasse les

bornes du pouvoir conféré par Dieu ; il est licite d'y résister, si du

moins l'on ne cause pas de scandale ou de maux plus graves M.

Et quels sont maintenant les droits de l'individu à l'égard de la
société Ils sont, comme nous venons de le voir, sauvegardés par le

principe de justice, qui a le pas sur les volontés gouvernementales.
Mais c'est l'ensemble du système qui éclaire leur valeur ; saint Thomas

ne les place pas sous une lumière particulière ; il en traite en

même temps que des devoirs et les envisage comme une exception à

l'obligation d'obéir plutôt que comme une juste revendication de la
personnalité. De l'égalité (cequalitas) saint Thomas fait mention

comme d'un élément inhérent à l'idée de justice ; mais il s'agit là de

la loyauté qui nous interdit de favoriser l'une des parties au détriment

de l'autre, et aussi de l'égalité dans les échanges, selon la
notion aristotélicienne de la justice commutative ; il n'est pas question

de l'égalité politique.
D'autre part, tout en déclarant que la fin suprême de l'homme

est la vie éternelle, saint Thomas n'en fait pas, sur cette terre, l'unique
préoccupation du chrétien ; il ne s'abstrait pas du monde selon

l'idéal de Jacques Rivière. Il considère la propriété individuelle
comme légitime, bien qu'elle ne soit pas une donnée du droit naturel,

(i) Somme, Ie partie de la IIe partie, quest. 96, art. 4.



uz CLAUDE DU PASQUIER

mais résulte des conventions humaines d) et il ne méprise pas à ce

point notre propre vie qu'il interdise de tuer, pour la défendre,
l'adversaire qui la menace (*).

Aucun courant vraiment nouveau n'est venu altérer la belle
ordonnance de cette dogmatique lorsque se lève la Réforme.

Si, par sa fière intransigeance, Luther a affirmé l'indépendance
religieuse de la conscience individuelle, il n'a cependant émis aucune
théorie systématique de la liberté. Ses opinions sur le droit sont

éparses dans de nombreux écrits dont aucun n'expose une conception
d'ensemble te). Il n'avait d'ailleurs pour la science du droit aucune

particulière estime, puisqu'on cite de lui ce mot tranchant : Juristen :
böse Christen. Après avoir tout d'abord prêché la non-résistance à

l'injustice par dédain des biens et de la vie de ce monde, Luther
déclara plus tard qu'à souffrir les pires excès sans protester, on encourage

les fripons ; il permit donc de se défendre contre la violence,
mais avec le secours des autorités. Comme d'autre part il proclamait
la pleine légitimité de l'Etat, il condamna sévèrement toute rebellion.

Il admettait même si bien l'intervention du pouvoir civil pour
régler les affaires religieuses qu'il voulut le mobiliser contre les

anabaptistes. En matière de propriété, il se montre nettement
conservateur.

Ainsi c'est derrière sa conviction de la vérité et non pas derrière

une doctrine de la liberté que Luther entendit abriter son message.
Nous ne trouvons chez lui, en matière sociale, aucune déclaration

qui dresse l'individu contre l'autorité.
Calvin nous instruit plus clairement de son idée du droit dans un

chapitre de VInstitution intitulé : « Du gouvernement civil ». Après
avoir proclamé que les puissances civiles ¦— donc les princes et les

rois — sont établies par Dieu et que le chrétien leur doit obéissance,

il se demande s'il est licite de « s'ayder des loix, des jugements et
des magistrats ». Oui, répond-il, les magistrats sont ministres de

Dieu et « nous entendons la volonté de Dieu être telle que soyons,

par leur puissance et confort, défendus contre la mauvaiseté et

(') 2e partie de la IIe partie, quest. 66, art. i et z. — (2) 2e partie de la IIe partie,
quest. 64, art. 7. — (3) Eug. Ehrhardt, La notion ie irait naturel chez Luther,
dans les Etudes de théologie et d'histoire, publiées par la Faculté de théologie de

Paris, 1901.



IDÉE DE DROIT 113

injustice des iniques, et que, sous leur sauvegarde, nous vivions
paisiblement ». « Mais il ne s'ensuit pas », ajoute-t-il, « que s'il est

permis à quelqu'un de contraindre son prochain par jugement de

faire raison, il lui soit pourtant licite de le haïr, de lui porter affection

de nuisance, de le poursuivre obstinément sans miséricorde.
Que telles gens donc apprennent cette maxime : que les jugements
sont légitimes à ceux qui en usent droitement. » Si l'on objecte que
Jésus-Christ défend de résister au mal et commande de présenter
la joue droite à qui nous a frappé la gauche, Calvin admet bien que
le devoir des chrétiens est d'endurer l'injure des méchants et de

prier pour ses persécuteurs ; il développe même abondamment ce

principe de résignation ; « néanmoins », poursuit-il, « cette douceur et

modération de leurs courages n'empêchera point que, en gardant
entière amitié envers leurs ennemis, ils ne s'aident du confort du

magistrat à la conservation de leurs biens ou que, pour l'affection
du bien public, ils ne demandent la punition des pervers et pesti-
lents, lesquels on ne peut autrement corriger qu'en les punissant ».

Et si l'on invoque encore les exhortations de saint Paul qui blame
les procès entre frères, Calvin réplique qu'il s'agissait pour l'apôtre
de réprimer chez les Corinthiens « une cupidité enragée de plaider ».

Certes, les chrétiens doivent abandonner leurs droits plutôt qu'entamer

un procès qui enflammera la haine. « Mais quand quelqu'un
verra qu'il pourra défendre son bien sans offense ni dommage de

charité, s'il le fait ainsi, il ne commet rien contre la sentence de Paul.

Principalement si c'est une chose de grande importance et dont le

dommage lui soit grief à porter. En somme, charité donnera très
bon conseil à un chacun : laquelle est tellement nécessaire en tout
plaidoyer que tous ceux par lesquels elle est violée ou blessée sont
iniques et maudits. »

Ainsi Calvin légitime aussi bien le pouvoir politique que le recours
à l'autorité judiciaire. Il insère ses disciples dans la société et ne

leur enjoint nullement de s'offrir en perpétuel holocauste. Mais il
n'exalte en rien le sentiment de leurs droits. Bien au contraire, c'est

sous l'empire des devoirs moraux qu'il place les rapports du chrétien

et de l'autorité. En présence d'un gouvernement tyrannique, il
commande même l'obéissance, sous une seule exception : que cette
soumission ne détourne pas des voies de Dieu.

On sait d'autre part avec quelle énergie consciente du prestige de

l'autorité Calvin gouverna Genève pendant de longues années.



114 CLAUDE DU PASQUIER

Si les réformateurs — révolutionnaires en matière religieuse et
ecclésiastique — appuient cependant en bons loyalistes le pouvoir
des princes et des gouvernements, en revanche le dernier quart du
seizième siècle et les premières années du dix-septième voient surgir
une pléiade d'écrivains politiques qui entendent fonder l'autorité
royale sur le consentement populaire ; ils sont connus sous le nom de

« monarchomaques ». Ils expliquent l'origine des monarchies par une
convention conclue entre le peuple et le roi, qui reçoit la mission de

gouverner en vue du bien général ; c'est là un pactum subjectionis

par lequel le peuple, envisagé comme collectivité, déclare se soumettre
au monarque ; il ne faut pas le confondre avec le pactum societatis, contrat

social conclu entre les membres de la société. On se représente
aisément ce que cette thèse avait alors de subversif. Sans doute
les monarchomaques admettaient en général que les pouvoirs
accordés originairement au roi par le peuple n'étaient plus révocables.

Il n'en reste pas moins que la notion de consentement populaire
placée à la base du système monarchique devait naturellement
ébranler la majesté des trônes.

De ces monarchomaques, les uns étaient protestants, notamment
Hotman, professeur à l'Académie de Lausanne, qui se plaça
surtout sur le terrain de l'histoire de France et, en Allemagne, Althusius,
qui invoque au contraire des principes généraux ; mais il y en eut
aussi de catholiques et, parmi eux le Jésuite espagnol Suarez qui
n'abaissa les rois au profit des peuples que pour mieux justifier la

suprématie du pape.
Comme ce sont les droits du peuple que les monarchomaques

mettent en évidence et non pas ceux des individus, ils n'intéressent

pas directement notre étude. Il fallait cependant les signaler comme

marquant une étape de la pensée politique entre l'époque des

réformateurs et l'école du droit naturel.

1625. Date mémorable dans l'histoire de la théorie juridique
Grotius publie son Droit de la guerre et de la paix. Ce savant est un

protestant authentique et se rattache au calvinisme hollandais. Les



IDÉE DE DROIT 115

dogmes religieux le passionnent puisqu'il est l'auteur d'un traité De

la vérité de la religion chrétienne et que, dans la querelle des goma-
ristes, théologiens affirmant la prédestination, et des arminiens,
adeptes de la liberté dans l'acceptation de la grâce, il se rangea
résolument du côté de ces derniers. Ces convictions lui valurent d'ailleurs
un emprisonnement prolongé. Vers la fin de sa vie, lassé peut-être
de tant de stériles disputes, il s'éloigna de la Réforme sans cependant

embrasser le catholicisme. Comme cette évolution est postérieure

à la publication du De jure belli ac pacis, c'est bien la pensée

d'un protestant qu'il faut envisager dans cet ouvrage.
Au cours des premiers chapitres, Grotius expose ses idées générales

sur le droit et particulièrement sa célèbre théorie du droit
naturel ; ce qu'il appelle ainsi, c'est l'ensemble des règles que la

raison déduit de la nature essentiellement sociable de l'homme et

qui découlent d'ailleurs de la volonté divine, puisque Dieu est l'auteur

de la nature. Le droit naturel est ainsi le guide du droit positif.
Cette conception n'est pas nouvelle ; saint Thomas, nous l'avons

vu, l'avait déjà empruntée à l'antiquité ; mais Grotius lui donne

une ampleur imprévue en l'appliquant au droit international. De

plus il l'a « laïcisée » en l'édifiant à l'aide de la seule raison humaine et

en ne faisant intervenir la divinité qu'à titre confirmatif.
J'ai hâte d'en arriver au point qui nous intéresse spécialement

ici. Y a-t-il un individualisme grotien Or je n'en vois aucun.
Assurément lorsqu'il définit les diverses significations du mot « droit »,

Grotius s'arrête bien au sens subjectif, « faculté », dit-il, « qui
embrasse la puissance tant sur soi-même — qu'on appelle liberté —
que sur les autres, telle que la puissance paternelle, la puissance
dominicale »M. Mais il s'empresse d'opposer ensuite les droits du

pouvoir public à ceux des individus pour en arriver à cette conclusion

: « La puissance royale a sous elle les pouvoirs du père et ceux
du maître ; le monarque a, pour le bien commun, un droit de

propriété plus étendu sur la fortune des particuliers que les particuliers

eux-mêmes ; chaque citoyen est plus obligé vis-à-vis de l'Etat
pour les besoins publics qu'il n'est lié envers son créancier »C»). On

ne saurait affirmer plus nettement la prééminence de l'Etat sur les

individus.
Ailleurs Grotius rejette catégoriquement l'opinion de ceux qui

(q Livre I, chap. I, v. — (2) Livre I, chap. I, vi.



ii6 CLAUDE DU PASQUIER

font résider la souveraineté dans le peuple ; il refuse aux sujets le
droit de s'insurger contre le roi qui les gouverne mal, n'admettant
la désobéissance que si le roi a commandé « un acte manifestement

injuste»*1). Il y a ici une réaction marquée contre les monarchomaques
dans le sens des principes calviniens.

Au temps même ou Grotius dissertait gravement de la situation de

l'homme dans le milieu social, d'autres fondaient des sociétés
nouvelles en reconnaissant à l'individu des droits que ne lui accordaient

pas encore les juristes et les philosophes européens. En 1620 un

groupe de puritains anglais s'embarque sur le Mayflower pour fuir
les persécutions et établir la première colonie de l'Amérique du
nord. Le pacte par lequel ils se lient est célèbre : c'est un véritable
contrat social. « Devant Dieu et en présence les uns des autres »

ils promettent d'instituer « telles lois justes, telles constitutions

qu'il pourrait être jugé opportun pour le bien général de la colonie,
de s'y soumettre et d'y obéir. »

Les divers groupements puritains qui s'organisent en Amérique au

cours des années ultérieures se constituent également en régime
républicain. Remarquable est la fondation de Providence en 1641 par le

prédicateur Roger Williams, qui y fait régner la pleine liberté de

conscience ; en 1647, les colons y adoptent une sorte de déclaration
des droits où figure l'article suivant :

Nul, dans cette colonie, ne sera arrêté, emprisonné, dépouillé de ses biens
ou de ses droits, molesté en aucune manière, ou privé de sa vie, si ce n'est
en vertu d'un jugement légalement rendu par ses pairs ou de l'application
stricte d'une loi connue, ratifiée et confirmée par la majorité de l'assemblée

générale légalement réunie et régulièrement connue.*2)

C'est la parfaite formule du légalisme individualiste.
Alors que, parmi les puritains britanniques, les uns s'expatrient,

les autres restent dans leur île et combattent pour leur foi. Alliés tout
d'abord aux presbytériens qui, comme eux, rejettent toute hiérarchie

ecclésiastique et ne concèdent qu'à l'assemblée des fidèles le droit de

(') Livre I, chap. Ill, ix. — (2) Ces renseignements sont empruntés à deux
études de M. le professeur Charles Borgeaud, parues dans les Annales de l'Ecole
libre des sciences politiques,- 1890 et 1891 : Premiers programmes ie la démocratie
moderne en Angleterre et Premières constitutions de ia démocratie américaine.



IDÉE DE DROIT 117

gouverner la communauté, ils soutiennent la lutte du Parlement
contre le roi. Le mouvement religieux prend alors une allure
politique. Un premier document de leurs revendications nous est fourni

par la Pétition des droits dont l'acceptation fut obtenue, non sans

peine, de Charles Ier : elle remet en vigueur d'anciennes ordonnances

interdisant les emprisonnements arbitraires, les taxes illégales, les

confiscations irrégulières. Bientôt après éclate la guerre civile qui
occasionne plusieurs manifestes présentés par les troupes puritaines

pour réclamer des institutions démocratiques et des garanties
individuelles.

Après l'intermède de Cromwell et la Restauration, voici la deuxième

révolution, qui installe Guillaume III d'Orange sur un trône
étroitement assujetti à la Déclaration des droits de 1689 ; une fois de plus
sont confirmées les traditionnelles garanties contre les excès fiscaux ;

l'indépendance des électeurs est désormais assurée.

Ces événements tumultueux se reflétèrent fort diversement dans

la philosophie anglaise du dix-septième siècle. Hobbes, excédé des

désordres dont il avait été le témoin, préconisa un absolutisme

rigoureux, expliquant que les hommes avaient, en fondant la société,
abandonné au bénéfice du pouvoir les droits qu'ils tenaient de la

nature. Il ne concerne d'ailleurs pas notre sujet puisqu'il ne
professa d'autre religion qu'un déisme hostile à la fois aux catholiques
et aux presbytériens.

Locke au contraire, grandi dans un milieu puritain, érigea en

système les conquêtes des deux révolutions anglaises, et, le premier,
posa la théorie des droits subjectifs. Dans son Traité du gouvernement

civil, paru en 1690, il représente le passage de l'état de nature à

l'état social comme un contrat auquel adhère non pas le peuple in
globo, mais chaque particulier individuellement. Le citoyen n'aliène
d'ailleurs pas entre les mains du pouvoir la totalité de ses droits
naturels, mais seulement la proportion nécessaire à la réalisation du
bien commun, seul but de la société. Les conseils législatifs eux-
mêmes sont limités par les droits individuels, qui tendent
principalement à une égale et stricte application de la loi et à la protection
des biens contre les taxes abusives. La propriété remonte plus haut

que les conventions sociales ; elle est en quelque sorte congénitale à

l'humanité.



ii8 CLAUDE DU PASQUIER

L'Allemagne, malgré la guerre de Trente ans, n'avait pas, comme
l'Angleterre, souffert de convulsions. Aussi est-ce une doctrine plus
sereine que développa Pufendorf, dont les œuvres jouirent à l'époque
d'une grande faveur et dont le gros ouvrage Le droit de la nature et

des gens parut en 1672. C'est un disciple de Grotius que ce fils de

pasteur protestant. Comme lui, il édifie sur le terrain de la loi naturelle

une théorie qui n'est en réalité qu'une morale. Il ne formule

encore aucune notion des droits individuels permanents et reste
bien en deçà de Locke. L'idée que tout devoir a pour corrélatif un
droit de celui qui en bénéficie n'apparaît encore qu'à de rares
intermittences ; l'obligation reste toujours au premier plan, comme le

montre le titre de l'opuscule qui résume son traité : Des devoirs de

l'homme et du citoyen. De même, il envisage la légitime défense non

pas comme un droit, mais comme une exception au devoir. Question
de mots, me direz-vous. Je le veux bien, mais ces habitudes verbales

reflètent une mentalité.
L'égalité naturelle forme le sujet d'un chapitre, ce qui est sans

doute une innovation. Mais écoutez le titre de ce chapitre et vous

comprendrez immédiatement qu'il s'agit là moins d'une revendication

que d'une exhortation : « De l'obligation où sont tous les

hommes de se regarder les uns comme naturellement égaux, second

devoir général de chacun par rapport à tout autre »(').

Quant à la propriété, Pufendorf ne l'érigé pas davantage en droit
naturel et inviolable. Comme Grotius, il y voit un dérivé des

institutions humaines, la conséquence d'un partage conventionnel.

En France, où régnait le despotisme hautain de Louis XIV et où

toute littérature politique était tenue en bride, on conçoit que le

subjectivisme juridique ne pût éclore. Tout absolutiste qu'il fût,
Bossuet n'osa cependant pas enseigner au Dauphin, son élève, que
les ordres des rois se confondent nécessairement avec la justice. Il
rend au contraire hommage « à la première de toutes les lois, celle
de la nature»*2). Mais ce n'est pas aux sujets qu'il incombe de la faire

respecter par les princes ; ceux-ci n'ont de comptes à rendre qu'à

(l) Les devoirs de l'homme et du citoyen, livre I, chap. VIL — (2) Politique tirée
de VEcriture sainte, livre I, art. 4, 2B proposition.



IDÉE DE DROIT 119

Dieu. Si le gouvernement opprime le peuple, on ne saurait lui
opposer que des remontrances et des prières. Toutefois « il n'y a qu'une
exception à l'obéissance qu'on doit aux princes, c'est quand ils
commandent contre Dieu », car « il faut obéir à Dieu plutôt qu'aux
hommes»*1). Le droit de propriété est légitime et inviolable. Si les

particuliers ont à souffrir de violences, le prince est leur protecteur
naturel *2).

Bossuet eut un adversaire redoutable en Pierre Jurieu, pasteur
fugitif qui, du fond de l'exil, mena en faveur des protestants une

polémique ardente. S'il fut tout d'abord un royaliste convaincu, la
révocation de l'édit de Nantes le rejeta parmi les plus violents adversaires

du régime. Il épousa alors les idées qu'avaient fait triompher
les révolutions d'Angleterre et les étaya par celles des monarchomaques.

« Les peuples », proclame-t-il dans une de ses Lettres pastorales,

« ne donnent à leurs souverains la souveraineté que pour la

conservation de leurs biens, de leurs vies, de leur liberté et de leur

religion. » L'obéissance au monarque est un devoir dans la mesure
où lui-même respecte les lois fondamentales de l'Etat et la volonté
divine. S'il les viole, la résistance est légitime, mais non pas celle

d'un particulier, ni même celle du peuple intervenant en faveur de

quelques particuliers, uniquement celle du peuple envisagé
collectivement et se levant pour la défense de sa propre sécurité.

Pouvons-nous quitter le siècle de Louis XIV sans interroger
brièvement Pascal Son opinion sur le droit est celle d'un sceptique
désabusé. Il faudrait pouvoir citer tout le passage étincelant où il
disloque la conception d'un droit naturel, permanent et immuable. A
ses yeux, la croyance du peuple en la justice n'est qu'illusion : « la

coutume fait toute l'équité » ; et l'on connaît cette boutade célèbre :

«Trois degrés d'élévation du pôle renversent toute la jurisprudence,
un méridien décide de la vérité ; en peu d'années de possession, les

lois fondamentales changent ; le droit a ses époques, l'entrée de

Saturne au Lion nous marque l'origine d'un tel crime. Plaisante

justice qu'une rivière borne Vérité au deçà des Pyrénées, erreur au
delà »*3>.

Bien entendu, ce pyrrhonisme est incompatible avec l'idée d'un
droit propre à la personnalité. S'il est vrai que l'homme a une dignité
— qui consiste en la pensée —, elle ne se développe que dans sa vie

(•) Liv. 6, art. 2, 2e proposition. — (2) Liv. I, art. 3, 5e proposition. — (3) Pensées,

section V, n° 294 (éd. Brunschvicg).



120 CLAUDE DU PASQUIER

intérieure et non point à l'égard d'autrui. Loin d'opposer aux autres
notre « moi haïssable », il faut l'effacer. « La pente vers soi est le

commencement de tout désordre. »*') Aussi doit-on «n'aimer que Dieu

et ne haïr que soi ». Et sa conviction s'exhale en cette magnifique
apostrophe : «Humiliez-vous, raison impuissante ; taisez-vous, nature
imbécile ; apprenez que l'homme passe infiniment l'homme et entendez

de votre maître votre condition véritable que vous ignorez.
Ecoutez Dieu »*2>.

Malgré les sarcasmes de Pascal, l'Ecole dite du droit naturel,
appelée aussi l'Ecole juridique protestante, continua à fleurir ; ses

effluves, si je puis dire, flottèrent dans l'atmosphère du dix-huitième
siècle. Grotius et Pufendorf trouvèrent un continuateur illustre
dans la personne du philosophe allemand Wolf qui fut aussi, à

certains égards, un disciple de Leibniz. Je ne veux pas reprendre ici
sa théorie du droit naturel. Qu'il me soit permis simplement de

noter sinon dans les fondements de sa doctrine, du moins dans ses

formules, un subjectivisme plus accusé que chez ses devanciers.
« Tout droit naturel », nous dit-il, « est un droit universel que l'homme
n'a point acquis, mais qu'il apporte avec lui en venant au monde
Tel est le droit de se défendre ; il ne faut point demander qui nous
l'a donné ; il est en nous essentiellement. »*3) Et plus loin : « La
liberté des particuliers dans l'Etat est restreinte par rapport à tout
ce qui intéresse le bien public ; mais par rapport à tout le reste, elle
demeure en son entier »<¦*). Néanmoins Wolf ne considère pas ces

droits comme inaliénables et exige une obéissance absolue aux
ordres émis par le monarque dans le cadre des compétences que lui
a accordées le peuple.

Le Neuchâtelois Emer de Vattel, sur qui mon savant collègue
M. Edouard Béguelin vient de jeter une lumière nouvelle *s), accentue
encore la tendance subjectiviste — sans doute au souvenir des événements

d'Angleterre — en prévoyant la mise en jugement du prince
qui, en violation des lois fondamentales de l'Etat, attaque les libertés

(•) Pensées, section VII, n° 477. — (2) Section VII, n° 434. — (3) Principes du
droit de la nature et des gens, liv. I, chap. I, xi. — (4) Op. cit., liv. VIII, chap. 1,

xxiv. — (s) En souvenir de Vattel, dans le Recueil de travaux de la Faculté de
droit de l'Université de Neuchâtel, 1929.



IDÉE DE DROIT 121

et les droits de ses sujets ; toutefois il désapprouve toute condamnation

à mort*1).

Dans l'œuvre de Burlamaqui, le « moi » juridique se précise encore.
Avec lui l'on est en marche vers l'ihaliénabilité des droits naturels,

car, au rebours des auteurs antérieurs, il n'estime pas qu'en entrant
dans la société civile, l'individu perde tous ses droits naturels.

Burlamaqui était protestant et bon protestant, puisqu'il professa
à l'Académie de Genève. C'est là que J.-J. Rousseau le connut.

J'ai lâché le nom de Rousseau. Tout aussitôt s'élève en tourbillon
un essaim de controverses. Et d'abord était-il protestant Sans

doute son enfance fut calviniste, mais à seize ans, à Turin, il abjura

pour embrasser le catholicisme. Plus tard pourtant, il rentra avec
émotion dans le giron de l'Eglise de Genève qui, dans la suite, le

condamna et soutint contre lui les plus vives polémiques. Mais ce

sont là de simples faits. Ce qu'il faut savoir, c'est si vraiment la
Réforme avait modelé son esprit. Gaspard Vallette*2) et Faguet*3)
prétendent trouver en lui la marque indélébile du calvinisme. M. le

professeur Neeser, au contraire, dans un remarquable article qu'a publié
la Revue de théologie et de philosophie (4), le considère comme plus

païen que protestant et M. Gillouin caractérise ainsi sa doctrine :

«Le vrai nom de cette incontestable hérésie est le naturisme
mystique »*s).

Juger ce procès, c'est remuer toute l'œuvre de Rousseau ; le dossier

est trop gros. Remarquons simplement, après beaucoup de

critiques plus éclairés, que la bonté naturelle de l'homme — l'idée
essentielle de Jean-Jacques — est en opposition flagrante avec le

dogme chrétien du péché originel et que la personnalité de Rousseau

était si puissante qu'elle a fait refluer l'apport du protestantisme.
S'il est vrai qu'il porte des empreintes protestantes, néanmoins

Rousseau est avant tout rousseauiste.

Et puis — deuxième controverse — est-il vraiment individualiste

Déchiquetant le Contrat social, les uns font valoir les pages où il

Le droit des gens, liv. I, chap. IV, § 51. — (2) Jean-Jacques Rousseau genevois.

— (3) Rousseau penseur, chap. VIII ; Politique comparée de Montesquieu, Rousseau

et Voltaire, chap. II et III. —(4) Tome XVI, 1928, p. 213. — (5) Le problème de

l'Occident, Nouvelle revue française, 1929, p. 522.



122 CLAUDE DU PASQUIER

exalte les vertus de la « volonté générale » ; ils y dénoncent la tyrannie
du nombre et l'étouffement de l'individu ; ils y voient les prémisses
du jacobinisme, l'annonce de 1793. Les autres rappellent l'apophtegme

initial : « l'homme est né libre et partout il est dans les fers » ;

ils soulignent le passage qui restreint l'aliénation de la liberté, lors
du pacte social, à la mesure « qui importe à la communauté » ; ils

mettent en lumière l'hommage ainsi rendu par Rousseau aux droits
individuels ; ils saluent en lui l'idéalisme juridique et l'aurore de 1789.

Pour décider entre ces antagonistes, je ne saurais entreprendre
ici aucune exégèse ; je me borne à formuler brièvement mon
sentiment. Dans l'esprit de Rousseau, sa république idéale devait sans

doute protéger la liberté et les biens des citoyens ; mais le système

qu'il propose, faussé par une sorte de sanctification gratuite de la
volonté générale, y est foncièrement inapte. L'idée de droit subjectif
est sous-jacente à son inspiration, mais elle se fane avant que de

s'épanouir.

Et voilà que, sans y prendre garde, j'ai effleuré un problème autrement

vaste : l'origine de la Déclaration des droits de l'homme et du

citoyen. Point n'est besoin de rappeler ce solennel énoncé des principes

que la Révolution de 1789 mettait à la base de la nouvelle

organisation nationale ; c'est par excellence la charte de

l'individualisme politique. On y lit, entre autres, à l'article 2 : « Le but de

toute association politique est la conservation des droits naturels et

imprescriptibles de l'homme. Ces droits sont la liberté, la propriété,
la sûreté et la résistance à l'oppression ». L'article 4 définit la liberté
et n'admet comme limite aux droits naturels de chaque homme que
ceux d'autrui. L'article 5 contient cette curieuse formule qui
implique clairement l'asservissement du législateur au droit naturel :

«La loi n'a le droit de défendre que les actions nuisibles à la société.»

Or donc la paternité de ce document a mis les historiens en

effervescence, non pas sans doute la paternité immédiate du texte, mais

celle, plus lointaine, de la substance. Voici d'abord ceux qui
s'arrêtent à son style tout imprégné de Rousseau ; puis ceux qui, comme
Faguet, le rattachent surtout au libéralisme de Montesquieu ; les

amateurs de synthèse l'imputent à l'esprit du dix-huitième siècle, à

la marche des idées sous la commune impulsion des Encyclopédistes



IDÉE DE DROIT 123

de Rousseau et des libéraux. Mais il en est aussi qui remontent plus
loin dans le passé et qui découvrent dans le Réforme le premier
ébranlement de l'autorité, la première affirmation de la personnalité.
Certains de ces derniers, en particulier le professeur allemand Jel-
linek*1), considèrent même la Déclaration comme inspirée par les

Bills of rights qu'avaient adoptés au dix-huitième siècle divers Etats
d'Amérique et, par conséquent, comme une transfusion du puritanisme

anglo-américain.
Nous dirons plus loin ce que nous en pensons.

La Méthaphysique des mœurs, où Kant expose sa philosophie du

droit, est de huit ans postérieure au début de la révolution française.
On sait combien le philosophe de Kœnigsberg avait de sympathie

pour l'idéal révolutionnaire. Aussi peut-on dire qu'il a formulé en

profondeur la philosophie de l'individualisme de 1789 comme Locke
avait formulé celle du libéralisme anglais de 1688.

Chez Kant la notion de liberté irradie celle de droit. Le rôle du

droit consiste à délimiter les libertés individuelles l'une par l'autre
afin de les mieux sauvegarder. C'est donc dans la personnalité
humaine et non dans la société que réside le centre de gravité du droit.
Mais on sait que, d'autre part, Kant, par sa morale, dirige l'usage de

cette liberté non pas vers l'individu lui-même, mais vers l'universel ;

et dans sa politique il soumet étroitement le sujet à l'autorité.
Or la formation protestante de Kant est indéniable ; il fut élevé

par sa mère dans le piétisme, mouvement qui accentuait le caractère

individualiste de la religion tout en insistant sur la rigueur du
devoir moral.

Ainsi s'est implantée, sous la double influence de la proclamation
des droits de l'homme et de la philosophie kantienne, la conception

que l'on a appelée l'idéalisme juridique et qui fonde le droit sur
« l'éminente dignité de la personnalité humaine ». Cette doctrine
désormais classique rayonne sur tout le dix-neuvième siècle malgré
les attaques convergentes de l'Ecole historique et du positivisme.
C'est elle qui s'exprime dans de nombreuses constitutions modernes,
et particulièrement dans notre Constitution fédérale, par l'affirmation

(1) La déclaration des Droits de l'homme et du citoyen, trad. Fardis.



124 CLAUDE DU PASQUIER

de l'égalité devant la loi et de diverses libertés comme celle de la

pensée et de la presse.
Si on néglige les nuances, on peut y rattacher deux grands

penseurs protestants, Vinet et Secrétan. Le premier, comme Kant, fait
de la liberté le pivot de la notion de droit, mais l'appuie sur la dignité
de la conscience chrétienne*'). Secrétan suit la même direction ; il
voit aussi le droit sous l'angle subjectif puisqu'il le définit : « une
sphère d'action dans laquelle chaque individualité soit respectée ».

Mais il précise : « La foi sans liberté ne peut nous suffire ; la liberté sans

foi se détruit de ses propres mains. Reste la liberté dans la foi»*2).

Quant au catholicisme, il a fourni à la fin du siècle dernier et au
début de celui-ci, un grand effort pour fixer sa philosophie juridique
et opposer au chaos des discussions contemporaines les arêtes vives
d'une doctrine cohérente. On trouve sa position définie dans divers
traités de droit naturel et surtout dans plusieurs encycliques du

pape Léon XIII.
D'une manière générale, il s'en tient à un thomisme élargi. La

colonne maîtresse du système est le droit naturel gravé par Dieu dans

la raison et le cœur de l'homme, mais manifeste pour l'esprit humain
même sans le secours de la religion. C'est le droit naturel qui enjoint
à l'homme de se soumettre à l'autorité politique, mais c'est lui aussi

qui l'autorise à résister si les ordres du pouvoir civil heurtent la
loi naturelle et divine.

Les gouvernements, quelle qu'en soit la forme, sont investis de

leur autorité par Dieu ; l'idée que tout pouvoir vient du peuple est

une dangereuse erreur éclose au seizième siècle. Pour maintenir les

puissances politiques dans leur devoir et assurer ainsi la tranquillité
des peuples, il n'est que l'Eglise, forte des principes chrétiens.

A l'encontre de cette saine doctrine, ajoute Léon XIII, s'est
développée un jus novum, un tissu de prétentions modernes aussi
blâmables que pernicieuses : l'on se targue d'égalité et l'on ne veut
relever que de soi-même ; on invoque la liberté de la parole et celle

(') Philippe Bridel, La philosophie sociale et politique d'Alexandre Vinet,
Lausanne 1929. —(2) Philosophie de la liberté, leçon XXXVI. Cf. Les idées sociales et

politiques de Ch. Secrétan, article de M. Jean de la Harpe, professeur à l'Université
de Neuchâtel, dans les Cahiers protestants 1927, p. 194 et suiv.



IDÉE DE DROIT 125

de la presse qui, bien vite, dégénèrent en licence ; on établit une
liberté d'enseignement qui ruine l'éducation morale de la jeunesse ;

on proclame une liberté de conscience et de culte qui place sur le
même pied l'erreur et la vérité. Tout en reconnaissant que, dans
certaines situations, la tolérance peut être opportune, le souverain

pontife répudie le libéralisme laiciste.
Mais il ne s'ensuit pas que l'Eglise condamne la liberté. Bien au

contraire, elle se regarde comme le plus ferme soutien de la « vraie
liberté », de celle qui nous affranchit de nos erreurs et de nos
passions. « La liberté », dit l'encyclique Liberias prœstantissimum en

une fort belle définition, « consiste en ce que, par le secours des lois

civiles, nous puissions plus aisément vivre selon les prescriptions
de la loi éternelle. » Il y a donc des droits individuels ; l'Etat doit
les assurer à tous les citoyens, en prévenir ou en venger la violation ;

il doit aussi protéger les faibles et les indigents. La propriété est un
droit naturel inné. Ni la famille, ni l'individu ne doivent être absorbés

par l'Etat. Mais ces libertés sont bornées par les lois naturelles

que Dieu a établies. « Une liberté ne doit être réputée légitime qu'en
tant qu'elle accroît notre faculté d'agir honnêtement ; hors de là,
jamais. »

Après cette rapide revue, il est temps d'en confronter les résultats

avec la question que nous posions en commençant.
Constatons d'abord que l'attitude contemplative et détachée

décrite par Jacques Rivière n'est point celle de l'Eglise romaine. Il
a d'ailleurs pris soin de nous en avertir. Tout en analysant les

conséquences extrêmes que peut produire la foi dans les âmes éprises de

renoncement, il en reconnaît le caractère anti-social et il montre
comment l'Eglise romaine, mettant en valeur certains autres
préceptes de l'Evangile, a neutralisé ces tendances pour faire du chrétien

un membre actif de la société.

Aussi, parmi les auteurs catholiques dont nous nous sommes

occupés, n'avons-nous trouvé que Pascal qui se rencontre avec

Jacques Rivière. C'est que l'un et l'autre ont embrassé l'idéal
monastique qui n'est qu'une des faces de la piété catholique. L'Eglise
se devait d'y donner un contrepoids si elle voulait accomplir sa

mission régulatrice dans le monde.

Loin d'afficher à l'égard du droit une pieuse indifférence, l'Eglise

REV. DE THÉOL. ET DE PHIL. N. S., t. XIX (N° 79, I931). 9



126 CLAUDE DU PASQUIER

a donc édifié la philosophie du droit que nous résumions à l'instant
et dont plusieurs racines, par l'intermédiaire de saint Thomas,
plongent dans Aristote.

La Réforme est-elle venue jeter dans ce système la bombe d'un
individualisme explosif? Il suffit de se reporter à Luther et à Calvin
tels- que nous les avons présentés tout à l'heure pour se convaincre
du contraire. Si, en se séparant de l'Eglise romaine, ils ont institué
la religion personnelle, ils se sont tenus sur le terrain spirituel et
n'ont bouleversé en rien les rapports entre l'homme et la société*1^.

La manière dont ils harmonisent les deux préceptes apostoliques
« Tout pouvoir vient de Dieu »*2) et « Il faut obéir à Dieu plutôt
qu'aux hommes »*3), est conforme à la théorie de saint Thomas et
du catholicisme contemporain.

On objecte alors le mouvement puritain, qui a allumé la torche du
fanatisme individualiste. Je ne saurais contester le caractère religieux
des deux révolutions d'Angleterre. Mais il ne faut pas oublier que
dans ce pays, certains principes individualistes étaient dès

longtemps implantés dans la vie nationale. Au rebours de la Révolution
française, la première révolution anglaise — question religieuse
mise à part — n'a pas prétendu innover ; elle réclamait seulement
la remise en vigueur d'anciennes coutumes ou ordonnances protégeant

les sujets contre divers abus de la royauté. Déjà la Grande
Charte de 1215 n'avait-elle pas été obtenue pour limiter l'omnipotence

des agents royaux, pour couper court aux arrestations
illégales, pour assurer aux marchands la libre circulation Et le principe

de l'habeas corpus n'est-il pas bien antérieur à la Réforme

J'attribue donc à l'esprit d'indépendance personnelle qui pénètre
toute l'histoire d'Angleterre la part prépondérante dans l'élaboration

de l'idée de droit instaurée par les deux révolutions anglaises.
Et puis — mais ici je m'exprime avec prudence, n'étant pas

historien — même sur le continent, le moyen âge n'a-t-il pas entretenu

certains foyers d'individualisme Il me semble que ce vif
sentiment de leurs droits dont M. de Reynold nous montre la vivacité

(') Dans la conférence qu'il a publiée sous le titre : Le démocratie et le protestantisme,

Nath. Weiss nous semble faire la part trop large au caractère novateur de la
Réforme en matière politique. C'est ainsi qu'au sujet de Calvin, il met en lumière
le passage de l'Institution chrétienne qui autorise la désobéissance à l'autorité dont
les ordres se dressent contre les voies de Dieu, mais il passe sous silence les passages
beaucoup plus étendus où Calvin recommande le respect de l'ordre légal. — (^Romains

xm, 1. — (3) Actes iv, 19.



IDÉE DE DROIT 127

chez les paysans des Waldstsetten au treizième siècle*1^, cette
constante aspiration vers des franchises écrites garantissant les sujets
contre l'arbitraire des seigneurs, ces efforts des villes vers l'émancipation

manifestent fermement une idée de droit subjectif. Et la
notion de contrat entre peuple et souverain, sur laquelle les

monarchomaques et l'Ecole du droit naturel ont assis leurs thèses, n'a-t-
elle pas son origine dans l'hommage féodal par lequel un vassal

offrait son épée à son suzerain en échange de sa protection Ne la

retrouve-t-on d'ailleurs pas dans de nombreuses chartes comme
celle d'Ulrich et de Berthold de Neuchâtel, dont le préambule
mentionne spécialement « l'aveu et le consentement des bourgeois »

On voudra peut-être attribuer à l'Ecole juridique protestante de

Grotius et de ses disciples l'éclosion de l'individualisme. Ce sont

pourtant des gens bien assimilés à leur milieu Graves et emper-
ruqués, ils prêchent une doctrine de tout repos, préoccupés de maintenir

les sujets dans l'obéissance et ne consacrant qu'une seule

exception à ce devoir, toujours la même, celle qu'admet aussi l'Eglise :

le cas de tyrannie manifeste. Il est vrai que, de Grotius à Burlamaqui,
une évolution se marque vers une affirmation plus nette des droits
individuels ; mais il faut l'attribuer au mouvement provoqué dans

les esprits par les événements d'Angleterre plus qu'à une emprise
du protestantisme continental.

Cette influence anglaise est plus évidente encore lorsqu'on lit les

Lettres pastorales de Jurieu, qui ne se cache nullement de préférer
le constitutionnalisme britannique à la théorie française du droit divin.

Où que nous regardions, nous ne voyons donc, avant la Révolution
anglaise, aucun individualisme doctrinal et, après elle, aucune mention

des garanties individuelles qui ne porte son reflet. Ce n'est
d'ailleurs pas un hasard que les deux premiers auteurs qui aient
formulé la théorie des droits individuels — Locke en philosophie,
Blackstone en jurisprudence*2) — soient précisément des Anglais.

Dirons-nous alors que l'idéal de 1789 est lui aussi d'origine
anglaise Non, pas directement. D'abord je ne crois pas, comme Jel-
linek, à la germination américaine de la Déclaration des droits de

l'homme. Il paraît bien artificiel d'imaginer ce voyage aller et retour
de l'individualisme puritain à travers l'Atlantique, comme ces pièces
de gramophone que l'on fabrique à Sainte-Croix pour les exporter

(') La démocratie et la Suisse, p. 108. — (2) Commentaires sur les lois anglaises.



128 CLAUDE DU PASQUIER

en Amérique et qui reviennent ensuite en Europe avec la marque :

« Made in U. S. A. » Pour déterminer la part anglaise de la mentalité
révolutionnaire, il me paraît beaucoup plus juste de rappeler la

grande admiration que Montesquieu et les Encyclopédistes nouris-
saient pour les institutions britanniques et le rôle qu'ils jouèrent
dans l'éveil des aspirations novatrices.

Seulement, en passant la Manche, le libéralisme anglais s'est

dépouillé de son ambiance religieuse, car ses apôtres français étaient
libres penseurs. En même temps, l'exaltation de Rousseau entourait
les idées nouvelles d'un nimbe mystique. Ainsi se substitua à

l'individualisme chrétien un subjectivisme humanitaire et sentimental.
Cette transformation a projeté une ombre qui, aujourd'hui encore,

n'est pas dissipée. Le sentiment du droit subjectif ne tarda pas à

s'enfler et celui de l'obligation à s'affaisser. Le décret du 18 floréal

an II mettait au premier rang des devoirs de l'homme «la haine de

la mauvaise foi et de la tyrannie, la punition des tyrans et des traîtres

» ; ensuite seulement venaient les devoirs de charité et de

solidarité. C'était déjà un symptôme du renversement des valeurs.

Le mal dont souffrent aujourd'hui plusieurs nations n'a pas d'autre
cause. Il est d'autant plus aigü que les masses sont plus déchristianisées.

L'Angleterre, berceau de l'individualisme, y résiste peut-être
mieux que d'autres parce que l'élasticité des consciences y est encore
limitée. Partout la revendication des droits a pris une ampleur
nouvelle. Ne légitime-t-on pas les pires débordements par le droit
au bonheur, le droit à l'amour

Je m'excuse de ces banalités. Mais en présence des efforts que
font quelques-uns pour établir un lien entre la Réforme d'une part
et le relâchement actuel des mœurs publiques et privées, voire même
les tendances ploutocratiques de notre civilisation d'autre part, il
fallait bien rattacher les effets à ce qui, selon nous, constitue leur

cause véritable.
Je ne songe pas à nier que la Réforme n'ait eu une influence

indirecte sur la transformation des esprits du seizième à la fin du
dix-huitième siècle et n'ait ainsi contribué à la mise en vedette de la

dignité personnelle dans le droit. Mais ce que je tiens à relever c'est

que, tant chez les réformateurs que chez les jurisconsultes protestants

et chez Kant, la pensée juridique a toujours été imprégnée



IDÉE DE DROIT 129

d'un certain ascétisme moral, apte à maintenir en respect les
tendances égocentristes de notre pauvre humanité.

C'est à cet équilibre qu'il nous faut revenir. La jeune génération
l'a si bien senti qu'elle a vu dans un retour à l'autorité l'unique moyen
de raffermir les vertèbres de la vie politique. Je ne veux pas examiner
ici ce problème complexe. J'entends simplement présenter en
terminant quelques observations d'une philosophie toute pratique sur
l'idée de droit dans la société contemporaine.

C'est sous l'angle du devoir qu'il convient d'envisager désormais
les besoins de la société et c'est à l'idée d'obligation morale que nous

avons à nous assujettir. La jeunesse universitaire en a d'ailleurs
l'occasion bienvenue dans un milieu où les devoirs l'emportent sur
les droits et dont on méconnaît trop souvent l'austère grandeur :

notre armée.

Le dix-huitième et le dix-neuvième siècle ont assuré la victoire
des droits individuels et réalisé ainsi un incontestable progrès. Cette

œuvre est accomplie ; il n'y a plus, en Suisse, de conquête à

entreprendre dans ce domaine. Certes les libertés individuelles restent
incorporées à notre idéal dans la mesure où elles s'harmonisent

avec les intérêts supérieurs de l'ensemble. Assurément nos organismes

publics ont encore à bénéficier d'améliorations ; mais c'est le sentiment

de solidarité et non la poussée des appétits qui devrait en être

l'artisan. Il ne s'agit d'ailleurs pas ici d'un programme politique,
mais uniquement de l'orientation des esprits. Or ce qu'il faut
restaurer pour que les bienfaits de l'individualisme soient réels, c'est
l'idée de la règle objective imposée non pas tant par l'Etat que par
la conscience. Servir, disons-nous, et non jouir. Le catholicisme et
le protestantisme peuvent s'unir à cet effet sans faillir aucunement
à leurs traditions. L'idée de droit subjectif a sa place dans leurs

systèmes, mais non pas son hypertrophie.

Claude DU PASQUIER.


	Idée de droit catholicisme, protestantisme

