Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1931)

Heft: 79

Artikel: Idée de droit catholicisme, protestantisme
Autor: Du Pasquier, Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IDEE DE DROIT
CATHOLICISME, PROTESTANTISME *

Le jour de Noél 1913 s’agenouillait aux pieds du curé de Clichy
un jeune écrivain qui, depuis lors, vécut en catholique fervent et
qu’une mort prématurée arracha aux lettres frangaises: Jacques
Riviere. Prisonnier en Allemagne pendant la guerre, il rédigea des
notes personnelles dont la publication posthume sous le titre de:
A la trace de Dieu fut, en 1925, un véritable événement dans le monde
de la pensée. Parmi ces pages, il en est une qui ne pouvait manquer
de frapper un juriste :

« Toute la vie moderne repose sur 'idée de droit ; s’y intéresser,
~’est s’intéresser a la reconnaissance extérieure et officielle de cer-
tains droits dont la conscience nous avertit que nous sommes pour-
vus ; c’est s’intéresser aussi sans doute 4 la fixation de certains
devoirs, mais qui n’ont d’intérét et d’importance que parcé que
Paccomplissement en est nécessaire pour assurer la protection de
certains droits... Or cette notion de droit n’existe pas, n’a pas de
sens pour un chrétien tant soit peu conséquent, tant soit peu im-
prégné du véritable esprit de I’Evangile. Il faut bien comprendre de
quel regard il se voit lui-méme ; au bout de peu de temps, lorsqu’il
est bien pénétré de sa misere, je ne parle pas seulement de ses péchés,
mais de son insuffisance radicale, de son manque d’étre, de réalité,
- de perfection, il ne peut plus se prendre pour quelque chose. La
seule idée qu’il peut avoir des droits lui semble quelque chose de
tout fantastique, de presque risible. Ou, tout au moins, c’est une

(r) Discours d’installation du recteur de I'Université de Neuchatel, le 28 octobre
1929.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xix (N° 79, 1931). 8



110 CLAUDE DU PASQUIER

idée a laquelle 1l ne s’arréte pas, qui n’a pas de prise sur son esprit,
une idée d’un autre monde. »

«...Que Pon mesure par la pensée I'intervalle qu’il y a entre le
citoyen, au sens antique ou révolutionnaire du mot, armé de ses
droits jusqu’aux dents... et le chrétien sans cesse acculé, sans cesse
aux abois, ne voyant d’autre recours que le martyre, poussé jusqu’aux
confins extrémes de cette vie et prét a chaque instant, sur le moindre
signe de Dieu, & la quitter. Que l’on comprenne bien quel autre
régne de préoccupations habite ce dernier. » ‘

Ces réflexions de Jacques Riviere font monter a I’esprit un monde
de questions. Tout d’abord I’on s’étonne de leur aspect paradoxal et
P’on se demande si elles concordent vraiment avec les enseignements
de PEglise catholique. Puis 'on en vient a envisager Pattitude du
protestantisme en face du méme probleme.

La réponse a ces questions peut étre recherchée a deux points
de vue différents :

Op peut se placer sur le terrain de la doctrine et examiner quel
sort les dogmes catholiques, puis les dogmes protestants, réservent, en
bonne logique, a I’idée de droit. Mais ce serait entreprendre une étude
de théologie comparée qui échappe complétement a nos aptitudes.

'On peut en second lieu embrasser les sitcles passés pour examiner,
dans Phistoire de 1'idée de droit, Papport du catholicisme et celui
du protestantisme. C’est ce que nous voudrions tenter d’esquisser ici.

Mais auparavant, que faut-il entendre exactement par «idée de
droit » ? ’

Dans le sens o 'emploie Jacques Riviere, il ne s’agit pas du droit
objectif, de la régle juridique, mais du droit subjectif, des préro-
gatives auxquelles peut prétendre 'individu en vertu de la regle.
Consacrer I’idée de droit, c’est dés lors reconnaitre a tout homme,
en sa qualité d’étre humain, des droits primordiaux comme la liberté
et la vie, dont la législation a pour mission d’assurer la sauvegarde.

Cette idée, qui trouve son couronnement en 1789 par la Décla-
ration des droits de ’homme et en 1804 par le Code civil, ne s’est
dévoilée que progressivement. Nous allons rechercher si et dans
quelle mesure ’Eglise et la Réforme y ont contribué. Vaste sujet,
auquel un simple juriste est bien téméraire de s’attaquer, mais
qui — j’insiste bien sur cette distinction — ne se confond, malgré
ses points de contact, ni avec la question de 1’égalité civile, ni avec
celle de la démocratie.



IDEE DE DROIT 11

Le moyen 4ge est dominé par la pensée de saint Thomas d’Aquin.
Avec un auteur aussi lucide, on peut étre assuré que les questions
sont nettement posées et clairement résolues. Tout d’abord celle de
Pessence du droit. Le principe réside dans le droit naturel, qui cor-
respond 4 la justice et qui refléte la loi divine en se révélant 4 ’homme
a travers la nature par ’intermédiaire de la raison. La loi humaine,
c’est-a-dire le droit positif, adapte le droit naturel aux nécessités
pratiques et précise les détails ; elle doit tendre au bien commun de
tous les hommes. | ,

Si le gouvernement a édicté une loi positive contraire au droit
naturel, qui Pemportera, dans P’4me chrétienne, du devoir de sou-
mission a P’égard du pouvoir ou de la force impérative du droit
naturel ? Saint Thomas se prononce résolument en faveur de ce
dernier : une loi injuste ne saurait étre obligatoire ; elle dépasse les
bornes du pouvoir conféré par Dieu ; il est licite d’y résister, si du
moins ’on ne cause pas de scandale ou de maux plus graves (1,

Et quels sont maintenant les droits de I’individu & I’égard de la
société ? Ils sont, comme nous venons de le voir, sauvegardés par le
principe de justice, qui a le pas sur les volontés gouvernementales. -
Mais c’est ’ensemble du systéme qui éclaire leur valeur ; saint Tho-
mas ne les place pas sous une lumitre particulitre ; il en traite en
méme temps que des devoirs et les envisage comme une exception a
I’obligation d’obéir plutét que comme une juste revendication de la
personnalité. De 1’égalité (zqualitas) saint Thomas fait mention
comme d’un élément inhérent a 1’idée de justice ; mais il s’agit 13 de
la loyauté qui nous interdit de favoriser Pune des parties au détri-
ment de Dautre; et aussi de Iégalité dans les échanges, selon la
notion aristotélicienne de la justice commutative ; il n’est pas ques-
tion de P’égalité politique.

D’autre part, tout en déclarant que la fin supréme de I’homme
est la vie éternelle, saint Thomas n’en fait pas, sur cette terre, 'unique
préoccupation du chrétien ; il ne s’abstrait pas du monde selon
Pidéal de Jacques Riviere. Il considére la propriété individuelle

comme légitime, bien qu’elle ne soit pas une donnée du droit naturel,

(x) Somme, 1© partie de la II® partie, quest. 96, art. 4.



112 CLAUDE DU PASQUIER

mais résulte des conventions humaines () et il ne méprise pas a ce
point notre propre vie qu’il interdise de tuer, pour la défendre,
Padversaire qui la menace (3,

¥* *

Aucun courant vraiment nouveau n’est venu altérer la belle
ordonnance de cette dogmatique lorsque se léve la Réforme.

Si, par sa fi¢re intransigeance, Luther a affirmé ’indépendance
religieuse de la conscience individuelle, il n’a cependant émis aucune
théorie systématique de la liberté. Ses opinions sur le droit sont
éparses dans de nombreux écrits dont aucun n’expose une conception
d’ensemble ®). Il n’avait d’ailleurs pour la science du droit aucune
particuliére estime, puisqu’on cite de lui ce mot tranchant : Furisten :
bése Christen. Apres avoir tout d’abord préché la non-résistance a
Pinjustice par dédain des biens et de la vie de ce monde, Luther dé-
clara plus tard qu’a souffrir les pires excés sans protester, on encou-
rage les fripons ; il permit donc de se défendre contre la violence,
mais avec le secours des autorités. Comme d’autre part il proclamait
la pleine légitimité de PEtat, il condamna séveérement toute rebellion.
Il admettait méme si bien l'intervention du pouvoir civil pour
régler les affaires religieuses qu’il voulut le mobiliser contre les ana-
baptistes. En matiere de propriété, il se montre nettement conser-
vateur. '

Ainsi c’est derriere sa conviction de la vérité et non pas derriere
une doctrine de la liberté que Luther entendit abriter son message.
Nous ne trouvons chez lui, en matiére sociale, aucune déclaration
qui dresse ’individu contre ’autorité.

Calvin nous instruit plus clairement de son idée du droit dans un
chapitre de I’Institution intitulé: « Du gouvernement civil». Apres
avoir proclamé que les puissances civiles — donc les princes et les
rois — sont établies par Dieu et que le chrétien leur doit obéissance,
il se demande §’il est licite de «s’ayder des loix, des jugements et
des magistrats ». Oui, répond-il, les magistrats sont ministres de
Dieu et «nous entendons la volonté de Dieu étre telle que soyons,
par leur puissance et confort, défendus contre la mauvaiseté et

(r) 2¢ partie de la II® partie, quest. 66, art. 1 et 2. — (2) 2¢ partie de la II° partie,
quest. 64, art. 7. — (3) Eug. EuruarDT, La notion de droit naturel chez Luther,
dans les Etudes de théologie et d’histoire, publiées par la Faculté de théologie de
Paris, 1901.



IDEE DE DROIT 113

injustice des iniques, et que, sous leur sauvegarde, nous vivions
paisiblement ». « Mais il ne s’ensuit pas», ajoute-t-il, « que s’il est
permis a quelqu’un de contraindre son prochain par jugement de
faire raison, il lui soit pourtant licite de le hair, de lui porter affec-
tion de nuisance, de le poursuivre obstinément sans miséricorde.
Que telles gens donc apprennent cette maxime : que les jugements
sont légitimes 4 ceux qui en usent droitement. » Si ’on objecte que
Jésus-Christ défend de résister au mal et commande de présenter
la joue droite & qui nous a frappé la gauche, Calvin admet bien que
le devoir des chrétiens est d’endurer Pinjure des méchants et de
prier pour ses persécuteurs ; il développe méme abondamment ce
principe de résignation ; « néanmoins », poursuit-il, « cette douceur et
modération de leurs courages n’empéchera point que, en gardant
entiére amitié envers leurs ennemis, ils ne s’aident du confort du
magistrat 4 la conservation de leurs biens ou que, pour Paffection
du bien public, ils ne demandent la punition des pervers et pesti-
lents, lesquels on ne peut autrement corriger qu’en les punissant ».
Et si Pon invoque encore les exhortations de saint Paul qui blame
les procés entre fréres, Calvin réplique qu’il s’agissait pour P’apotre
de réprimer chez les Corinthiens «une cupidité enragée de plaider ».
Certes, les chrétiens doivent abandonner leurs droits plutét qu’en-
tamer un proces qui enflammera la haine. « Mais quand quelqu’un
verra qu’il pourra défendre son bien sans offense ni dommage de
charité, ¢’il le fait ainsi, il ne commet rien contre la sentence de Paul.
Principalement si c’est une chose de grande importance et dont le
dommage lui soit grief a porter. En somme, charité donnera tres
bon conseil & un chacun : laquelle est tellement nécessaire en tout
plaidoyer que tous ceux par lesquels elle est violée ou blessée sont
iniques et maudits. »

Ainsi Calvin 1égitime aussi bien le pouvoir politique que le recours
a Pautorité judiciaire. Il insére ses disciples dans la société et ne
leur enjoint nullement de s’offrir en perpétuel holocauste. Mais il
n’exalte en rien le sentiment de leurs droits. Bien au contraire, c’est
sous Pempire des devoirs moraux qu’il place les rapports du chrétien
et de 'autorité. En présence d’un gouvernement tyrannique, il com-
mande méme P’obéissance, sous une seule exception : que cette sou-
mission ne détourne pas des voies de Dieu.

On sait d’autre part avec quelle énergie consciente du prestige de
Pautorité Calvin gouverna Geneve pendant de longues années.



114 CLAUDE DU PASQUIER

* *
Si les réformateurs — révolutionnaires en matitre religieuse et
ecclésiastique — appuient cependant en bons loyalistes le pouvoir

des princes et des gouvernements, en revanche le dernier quart du
seizi¢me siecle et les premieres années du dix-septidme voient surgir
une pléiade d’écrivains politiques qui entendent fonder Pautorité
royale sur le consentement populaire ; ils sont connus sous le nom de
« monarchomaques ». Ils expliquent 1’origine des monarchies par une
convention conclue entre le peuple et le roi, qui recoit la mission de
gouverner en vue du bien général; c’est 1a un pactum subjectionis
parlequelle peuple, envisagé comme collectivité, déclare se soumettre
au monarque ; il ne faut pas le confondre avec le pactum societatis, con-
trat social conclu entre les membres de la société. On se représente
aisément ce que cette thése avait alors de subversif. Sans doute
les monarchomaques admettaient en général que les pouvoirs ac-
cordés originairement au roi par le peuple n’étaient plus révocables.
Il n’en reste pas moins que la notion de consentement populaire
placée a la base du systtme monarchique devait naturcllement
ébranler la majesté des trones.

De ces monarchomaques, les uns étaient protestants, notamment
Hotman, professeur a 1’Académie de Lausanne, qui se plaga sur-
tout sur le terrain de P’histoire de France et, en Allemagne, Althusius,
qui invoque au contraire des principes généraux ; mais il y en eut
aussi de catholiques et, parmi eux le Jésuite espagnol Suarez qui
n’abaissa les rois au profit des peuples que pour mieux justifier la
suprématie du pape.

Comme ce sont les droits du peuple que les monarchomaques
mettent en évidence et non pas ceux des individus, ils n’intéressent
pas directement notre étude. Il fallait cependant les signaler comme
marquant une étape de la pensée politique entre I’époque des réfor-
mateurs et ’école du droit naturel.

1625. Date mémorable dans Phistoire de la théorie juridique!

Grotius publie son Droit de la puerre et de la paix. Ce savant est un
P g

protestant authentique et se rattache au calvinisme hollandais. Les



IDEE DE DROIT g

dogmes religieux le passionnent puisqu’il est ’auteur d’un traité De
la vérité de la religion chrétienne et que, dans la querelle des goma-
ristes, théologiens affirmant la prédestination, et des arminiens,
adeptes de la liberté dans ’acceptation de la gréce, il se rangea réso-
lument du c6té de ces derniers. Ces convictions lui valurent d’ailleurs
un emprisonnement prolongé. Vers la fin de sa vie, lassé peut-étre
de tant de stériles disputes, il s’éloigna de la Réforme sans cepen-
dant embrasser le catholicisme. Comme cette évolution est posté-
rieure 4 la publication du De jure belli ac pacis, c’est bien la pensée
d’un protestant qu’il faut envisager dans cet ouvrage.

Au cours des premiers chapitres, Grotius expose ses idées géné-
rales sur le droit et particuliérement sa célebre théorie du droit
naturel; ce qu’il appelle ainsi, c’est ’ensemble des regles que la
raison déduit de la nature essentiellement sociable de ’homme et
qui découlent d’ailleurs de la volonté divine, puisque Dieu est ’au-
teur de la nature. Le droit naturel est ainsi le guide du droit positif.
Cette conception n’est pas nouvelle; saint Thomas, nous ’avons
vu, Pavait déja empruntée a P’antiquité; mais Grotius lui donne
une ampleur imprévue en ’appliquant au droit international. De
plus il I’a «laicisée » en’édifiant a1’aide de la seule raison humaine et
en ne faisant intervenir la divinité qu’a titre confirmatif.

J’ai hate d’en arriver au point qui nous intéresse spécialement
ici. Y a-t-il un individualisme grotien ? Or je n’en vois aucun. Assu-
rément lorsqu’il définit les diverses significations du mot «droit »,
Grotius s’arréte bien au sens subjectif, «faculté», dit-il, « qui em-
brasse la puissance tant sur soi-méme — qu’on appelle liberté —
que sur les autres, telle que la puissance paternelle, la puissance
dominicale »(. Mais il s’empresse d’opposer ensuite les droits du
pouvoir public 4 ceux des individus pour en arriver a cette conclu-
sion : « La puissance royale a sous elle les pouvoirs du pere et ceux
du maitre ; le monarque a, pour le bien commun, un droit de pro=-
priété plus étendu sur la fortune des particuliers que les particu-
liers eux-mémes ; chaque citoyen est plus obligé vis-a-vis de I’Etat
pour les besoins publics qu’il n’est lié envers son créancier »@. On
ne saurait affirmer plus nettement la prééminence de I’Etat sur les
individus.

Ailleurs Grotius rejette catégoriquement lopinion de ceux qui

(1) Livre I, chap. I, v. — (2) Livre I, chap. I, vi.



116 CLAUDE DU PASQUIER

font résider la souveraineté dans le peuple; il refuse aux sujets le
droit de s’insurger contre le roi qui les gouverne mal, n’admettant
la désobéissance que si le roi a commandé «un acte manifestement
injuste»(®), Il y a ici une réaction marquée contre les monarchomaques
dans le sens des principes calviniens.
*
* *

Au temps méme ou Grotius dissertait gravement de la situation de
Phomme dans le milieu social, d’autres fondaient des sociétés nou-
velles en reconnaissant a I’individu des droits que ne lui accordaient
pas encore les juristes et les philosophes européens. En 1620 un
groupe de puritains anglais s’embarque sur le Mayflower pour fuir
les persécutions et établir la premitre colonie de I’Amérique du
nord. Le pacte par lequel ils se lient est célebre : c’est un véritable
contrat social. « Devant Dieu et en présence les uns des autres»
ils promettent d’instituer «telles lois justes, telles constitutions
qu’il pourrait étre jugé opportun pour le bien général de la colonie,
de s’y soumettre et d’y obéir.»

Les divers groupements puritains qui s’organisent en Amérique au
cours des années ultérieures se constituent également en régime répu-
blicain. Remarquable est la fondation de Providence en 1641 par le
prédicateur Roger Williams, qui y fait régner la pleine liberté de
consclence ; en 1647, les colons y adoptent une sorte de déclaration
des droits ou figure ’article suivant :

Nul, dans cette colonie, ne sera arrété, emprisonné, dépouillé de ses biens
ou de ses droits, molesté en aucune maniére, ou privé de sa vie, si ce n’est
en vertu d’un jugement légalement rendu par ses pairs ou de Papplication

stricte d’une loi connue, ratifiée et confirmée par la majorité de Passemblée
générale légalement réunie et réguliérement connue.(2)

C’est la parfaite formule du légalisme individualiste.

Alors que, parmi les puritains britanniques, les uns s’expatrient,
les autres restent dans leur ile et combattent pour leur foi. Alliés tout
d’abord aux presbytériens qui, comme eux, rejettent toute hiérarchie
ecclésiastique et ne concedent qu’a I’assemblée des fideles le droit de

(1) Livre I, chap. III, 1x. — (2) Ces renseignements sont empruntés a deux
études de M. le professeur Charles BorGEauD, parues dans les Annales de I'Ecole
libre des sciences politiques, 18go et 1891 : Premiers programmes de la démocratie
maoderne en Angleterre et Premiéres constitutions de la démocratie américaine.



IDEE DE DROIT 117

gouverner la communauté, ils soutiennent la lutte du Parlement
contre le roi. Le mouvement religicux prend alors une allure poli-
tique. Un premier document de leurs revendications nous est fourni
par la Péiition des droits dont ’acceptation fut obtenue, non sans
peine, de Charles IeT : elle remet en vigueur d’anciennes ordonnances
interdisant les emprisonnements arbitraires, les taxes illégales, les
confiscations irréguli¢res. BientSt apres éclate la guerre civile qui
occasionne plusieurs manifestes présentés par les troupes puritaines
pour réclamer des institutions démocratiques et des garanties indi-
viduelles. ;

Apres 'intermede de Cromwell et la Restauration, voici la deuxiéme
révolution, qui installe Guillaume III d’Orange sur un tréne étroi-
tement assujetti a la Déclaration des droits de 1689 ; une fois de plus
sont confirmées les traditionnelles garanties contre les exces fiscaux ;
P’indépendance des électeurs est désormais assurée.

Ces événements tumultueux se reflétérent fort diversement dans
la philosophie anglaise du dix-septiéme si¢cle. Hobbes, excédé des
désordres dont il avait été le témoin, préconisa un absolutisme
rigoureux, expliquant que les hommes avaient, en fondant la société,
abandonné au bénéfice du pouvoir les droits qu’ils tenaient de la
nature. Il ne concerne d’ailleurs pas notre sujet puisqu’il ne pro-
fessa d’autre religion qu’un déisme hostile a la fois aux catholiques
et aux presbytériens.

Locke au contraire, grandi dans un milieu puritain, érigea en
systeme les conquétes des deux révolutions anglaises, et, le premier,
posa la théorie des droits subjectifs. Dans son Traité du gouverne-
ment civil, paru en 169o, il représente le passage de’état de nature a
Pétat social comme un contrat auquel adhére non pas le peuple in
globo, mais chaque particulier individuellement. Le citoyen n’ali¢ne
d’ailleurs pas entre les mains du pouvoir la totalité de ses droits
naturels, mais seulement la proportion nécessaire a la réalisation du
bien commun, seul but de la société. Les conseils 1égislatifs eux-
mémes sont limités par les droits individuels, qui tendent princi-
palement a une égale et stricte application de la loi et a la protection
des biens contre les taxes abusives. La propriété remonte plus haut
que les conventions sociales ; elle est en quelque sorte congénitale a
Phumanité.



rrd CLAUDE DU PASQUIER

L’Allemagne, malgré la guerre de Trente ans, n’avait pas, comme
I’Angleterre, souffert de convulsions. Aussi est-ce une doctrine plus
sereine que développa Pufendorf, dont les ceuvres jouirent a I’époque
d’une grande faveur et dont le gros ouvrage Le droit de la nature et
des gens parut en 1672. Cest un disciple de Grotius que ce fils de
pasteur protestant. Comme lui, il édifie sur le terrain de la loi natu-
relle une théorie qui n’est en réalité qu’une morale. Il ne formule
encore aucune notion des droits individuels permanents et reste
bien en de¢a de Locke. L’idée que tout devoir a pour corrélatif un
droit de celui qui en bénéficie n’apparait encore qu’a de rares inter-
mittences ; ’obligation reste toujours au premier plan, comme le
montre le titre de I'opuscule qui résume son traité : Des devoirs de
Phomme et du citoyen. De méme, il envisage la 1égitime défense non
pas comme un droit, mais comme une exception au devoir. Question
de mots, me direz-vous. Je le veux bien, mais ces habitudes verbales
reflétent une mentalité.

L’égalité naturelle forme le sujet d’un chapitre, ce qui est sans
doute une innovation. Mais écoutez le titre de ce chapitre et vous
comprendrez immédiatement qu’il s’agit la moins d’une revendi-
~cation que d’une exhortation : « De Pobligation ol sont tous les
hommes de se regarder les uns comme naturellement égaux, second
devoir général de chacun par rapport a tout autre »(1),

Quant a la propriété, Pufendorf ne I’érige pas davantage en droit
naturel et inviolable. Comme Grotius, il y voit un dérivé des insti-
tutions humaines, la conséquence d’un partage conventionnel.

En France, ou régnait le despotisme hautain de Louis XIV et ou
toute littérature politique était tenue en bride, on congoit que le
subjectivisme juridique ne pfit éclore. Tout absolutiste qu’il fit,
Bossuet n’osa cependant pas enseigner au Dauphin, son éléve, que
les ordres des rois se confondent nécessairement avec la justice. Il
rend au contraire hommage « 4 la premiére de toutes les lois, celle
de la nature»(2), Mais ce n’est pas aux sujets qu’il incombe de la faire
respecter par les princes; ceux-ci n’ont de comptes a rendre qu’a

(v) Les devairs de I’bomme et du citoyen, livre 1, chap. VIL. — (2) Politique tirée
de I’ Ecriture sainte, livre 1, art. 4, 2® proposition.



IDEE DE DROIT 119

Dieu. Si le gouvernement opprime le peuple, on ne saurait lui op-
poser que des remontrances et des pritres. Toutefois «il n’y a qu’une
exception 4 'obéissance qu’on doit aux princes, c’est quand ils com-
mandent contre Dieu», car «il faut obéir 4 Dieu plutét qu’aux
hommes»(). Le droit de propriété est légitime et inviolable. Si les
particuliers ont a souffrir de violences, le prince est leur protectéur
naturel (2,

Bossuet eut un adversaire redoutable en Pierre Jurieu, pasteur
fugitif qui, du fond de P’exil, mena en faveur des protestants une
polémique ardente. §’il fut tout d’abord un royaliste convaincu, la
révocation de I’édit de Nantes le rejeta parmi les plus violents adver-
saires du régime. Il épousa alors les idées qu’avaient fait triompher
les révolutions d’Angleterre et les étaya par celles des monarcho-
magques. « Les peuples », proclame-t-il dans une de ses Lettres pasto-
rales, «ne donnent a leurs souverains la souveraineté que pour la
conservation de leurs biens, de leurs vies, de leur liberté et de leur
religion. » L’obéissance au monarque est un devoir dans la mesure
ou lui-méme respecte les lois fondamentales de P’Etat et la volonté
divine. 8l les viole, la résistance est légitime, mais non pas celle
d’un particulier, ni méme celle du peuple intervenant en faveur de
quelques particuliers, uniquement celle du peuple envisagé collec-
tivement et se levant pour la défense de sa propre sécurité.

Pouvons-nous quitter le siécle de Louis XIV sans interroger
brievement Pascal ? Son opinion sur le droit est celle d’un sceptique
désabusé. Il faudrait pouvoir citer tout le passage étincelant ou il
disloque la conception d’un droit naturel, permanent et immuable. A
ses yeux, la croyance du peuple en la justice n’est qu’illusion : «la
coutume fait toute I’équité » ; et ’on connait cette boutade célebre :
« Trois degrés d’élévation du poble renversent toute la jurisprudence,
un méridien décide de la vérité ; en peu d’années de possession, les
lois fondamentales changent; le droit a ses époques, Ientrée de
Saturne au Lion nous marque lorigine d’un tel crime. Plaisante
justice qu’une riviere borne ! Vérité au deca des Pyrénées, erreur au
dela »@),

Bien entendu, ce pyrrhonisme est incompatible avec I’idée d’un
droit propre a la personnalité. §’il est vrai que ’homme a une dignité
— qui consiste en la pensée —, elle ne se développe que dans sa vie

(r) Liv. 6, art. 2, 2¢ proposition. — (2) Liv. I, art. 3, 3¢ proposition. — (3) Pen-
sées, section V, n°® 294 (éd. Brunschvicg).



120 CLAUDE DU PASQUIER

intérieure et non point a ’égard d’autrui. Loin d’opposer aux autres
notre «moi haissable », 1l faut ’effacer. « La pente vers soi est le
commencement de tout désordre. »(t) Aussi doit-on «n’aimer que Dieu
et ne hair que soi». Et sa conviction s’exhale en cette magnifique
apostrophe : « Humiliez-vous, raison impuissante ; taisez-vous, nature
imbécile ; apprenez que ’homme passe infiniment ’homme et enten-
dez de votre maitre votre condition véritable que vous ignorez.
Ecoutez Dieu »(2).

Malgré les sarcasmes de Pascal, ’Ecole dite du droit naturel,
appelée aussi PEcole juridique protestante, continua a fleurir; ses
effluves, si je puis dire, flottérent dans ’atmosphere du dix-huitieéme
siecle. Grotius et Pufendorf trouveérent un continuateur illustre
dans la personne du philosophe allemand Wolf qui fut aussi, a cer-
tains égards, un disciple de Leibniz. Je ne veux pas reprendre ici
sa théorie du droit naturel. Qu’il me soit permis simplement de
noter sinon dans les fondements de sa doctrine, du moins dans ses
formules, un subjectivisme plus accusé que chez ses devanciers.
« Tout droit naturel », nous dit-il, « est un droit universel que ’homme
n’a point acquis, mais qu’il apporte avec lul en venant au monde
Tel est le droit de se défendre ; il ne faut point demander qui nous
I’a donné; il est en nous essentiellement.»® Et plus loin: «La
liberté des particuliers dans ’Etat est restreinte par rapport a tout
ce qui intéresse le bien public ; mais par rapport a tout le reste, elle
demeure en son entier »@. Néanmoins Wolf ne considére pas ces
droits comme inaliénables et exige une obéissance absolue aux
ordres émis par le monarque dans le cadre des compétences que lui
a accordées le peuple.

Le Neuchitelois Emer de Vattel, sur qui mon savant collegue
M. Edouard Béguelin vient de jeter une lumi2re nouvelle ¢5), accentue
encore la tendance subjectiviste — sans doute au souvenir des événe-
ments d’Angleterre — en prévoyant la mise en jugement du prince
qui, en violation des lois fondamentales de I’Etat, attaque les libertés

(1) Pensées, section VII, n® 477. — (2) Section VII, n° 434. — (3) Principes du
droit de la nature et des gens, liv. 1, chap. I, x1. — (4) Op. ciz., liv. VIII, chap. 1,
xx1v. — (5) En souvenir de Vattel, dans le Recueil de travaux de la Faculté de
droit de I'Université de Neuchitel, 1920.



IDEE DE DROIT _ 121

et les droits de ses sujets ; toutefois il désapprouve toute condamna-
tion & mort(),

Dans ’ceuvre de Burlamaqui, le « moi » juridique se précise encore.
Avec lui Pon est en marche vers I'inaliénabilité des droits naturels,
car, au rebours des auteurs antérieurs, il n’estime pas qu’en entrant
dans la société civile, ’individu perde tous ses droits naturels.

Burlamaqui était protestant et bon protestant, puisqu’il professa
a PAcadémie de Geneve. Clest 13 que J.-J. Rousseau le connut.

J’ai laché le nom de Rousseau. Tout aussitét s’éléve en tourbillon
un essaim de controverses. Et d’abord était-il protestant ? Sans
doute son enfance fut calviniste, mais a seize ans, a Turin, il abjura
pour embrasser le catholicisme. Plus tard pourtant, il rentra avec
émotion dans le giron de I’Eglise de Genéve qui, dans la suite, le
condamna et soutint contre lui les plus vives polémiques. Mais ce
sont 1a de simples faits. Ce qu’il faut savoir, c’est si vraiment la Ré-
forme avait modelé son esprit. Gaspard Vallette(® et Faguet® pré-
tendent trouver en lui la marque indélébile du calvinisme. M. le pro-
fesseur Neeser, au contraire, dans un remarquable article qu’a publié
la Revue de théologie et de philosophie®), le considére comme plus
paien que protestant et M. Gillouin caractérise ainsi sa doctrine :
« Le vrai nom de cette incontestable hérésie est le naturisme mys-
tique »(s),

Juger ce proces, c’est remuer toute ’ceuvre de Rousseau ; le dos-
sier est trop gros. Remarquons simplement, aprés beaucoup de cri-
tiques plus éclairés, que la bonté naturelle de ’homme — l'idée
essentielle de Jean-Jacques — est en opposition flagrante avec le
dogme chrétien du péché originel et que la personnalité de Rousseau
était si puissante qu’elle a fait refluer ’apport du protestantisme.
§1l est vrai qu’il porte des empreintes protestantes, néanmoins
Rousseau est avant tout rousseauiste.

Et puis — deuxi®me controverse — est-il vraiment individualiste ?
Déchiquetant le Comirat social, les uns font valoir les pages ou il

(x) Le droit des gens, liv. I, chap. IV, § s1. — (2) Fean-Facques Rousseau genevoss.
— (3) Rousseau penseur, chap. VIII ; Politique comparée de Montesquieu, Rousseau
et Voltaire, chap. II et III. — (4) Tome XVI, 1928, p. 213. — (5) Le prodléme de
I’Occident, Nouvelle revue frangaise, 1929, p. §522.



122 CLAUDE DU PASQUIER

exalte les vertus de la « volonté générale » ; ils y dénoncent la tyrannie
du nombre et ’étouffement de ’individu ; ils y voient les prémisses
du jacobinisme, ’annonce de 1793. Les autres rappellent apophte-
gme initial : «’homme est né libre et partout il est dans les fers»;
ils soulignent le passage qui restreint ’aliénation de la liberté, lors
du pacte social, a la mesure « qui importe a la communauté »; ils
mettent en lumiere ’hommage ainsi rendu par Rousseau aux droits
individuels ; ils saluent en lui I'idéalisme juridique et aurore de 1789.

Pour décider entre ces antagonistes, je ne saurais entreprendre
ici aucune exégese ; je me borne a formuler brievement mon sen-
timent. Dans P’esprit de Rousseau, sa république idéale devait sans
doute protéger la liberté et les biens des citoyens ; mais le systéme
qu’il propose, faussé par une sorte de sanctification gratuite de la
volonté générale, y est foncierement inapte. L’idée de droit subjectif
est sous-jacente a son inspiration, mais elle se fane avant que de

s’épanouir.

Et voila que, sans y prendre garde, j’ai effleuré un probléme autre-
ment vaste : Porigine de la Déclaration des droits de Phomme et du
citoyen. Point n’est besoin de rappeler ce solennel énoncé des prin-
cipes que la Révolution de 1789 mettait a la base de la nouvelle
organisation nationale ; c’est par excellence la charte de Pindivi-
dualisme politique, On y lit, entre autres, a P’article 2 : « Le but de
toute association politique est la conservation des droits naturels et
imprescriptibles de ’homme. Ces droits sont la liberté, la propriété,
la sfireté et la résistance a oppression ». L’article 4 définit la liberté
et n’admet comme limite aux droits naturels de chaque homme que
ceux d’autrui. L’article § contient cette curieuse formule qui im-
plique clairement I’asservissement du législateur au droit naturel:
«La loi n’a le droit de défendre que les actions nuisibles 4 la société.»

Or donc la paternité de ce document a mis les historiens en effer-
vescence, non pas sans doute la paternité immédiate du texte, mais
celle, plus lointaine, de la substance. Voici d’abord ceux qui s’ar-
rétent a son style tout imprégné de Rousseau ; puis ceux qui, comme
Faguet, le rattachent surtout au libéralisme de Montesquieu ; les
amateurs de synthése "imputent a Pesprit du dix-huitiéme siécle, a
la marche des idées sous la commune impulsion des Encyclopédistes



IDEE DE DROIT 123

de Rousseau et des libéraux. Mais il en est aussi qui remontent plus
loin dans le passé et qui découvrent dans le Réforme le premier
ébranlement de I’autorité, la premiére affirmation de la personnalité.
Certains de ces derniers, en particulier le professeur allemand Jel-
linek(), consideérent méme la Déclaration comme inspirée par les
Bills of rights qu’avaient adoptés au dix-huiti¢me siecle divers Etats
d’Amérique et, par conséquent, comme une transfusion du purita-
nisme anglo-américain.
Nous dirons plus loin ce que nous en pensons.

La Méthaphysique des meeurs, ou Kant expose sa philosophie du
droit, est de huit ans postérieure au début de la révolution frangaise.
On sait combien le philosophe de Kcenigsberg avait de sympathie
pour I’idéal révolutionnaire. Aussi peut-on dire qu’il a formulé en
profondeur la philosophie de Iindividualisme de 1789 comme Locke
avait formulé celle du libéralisme anglais de 1688.

Chez Kant la notion de liberté irradie celle de droit. Le réle du
droit consiste a délimiter les libertés individuelles I'une par I’autre
afin de les mieux sauvegarder. C’est donc dans la personnalité hu-
maine et non dans la société que réside le centre de gravité du droit.
Mais on sait que, d’autre part, Kant, par sa morale, dirige I'usage de
cette liberté non pas vers I’individu lui-méme, mais vers 'universel ;
et dans sa politique il soumet étroitement le sujet a ’autorité.

Or la formation protestante de Kant est indéniable ; il fut élevé
par sa mere dans le piétisme, mouvement qui accentuait le carac-
tére individualiste de la religion tout en insistant sur la rigueur du
devoir moral.

Ainsi s’est implantée, sous la double influence de la proclamation
des droits de ’homme et de la philosophie kantienne, la conception
que on a appelée I’idéalisme juridique et qui fonde le droit sur
«Péminente dignité de la personnalité humaine». Cette doctrine
désormais classique rayonne sur tout le dix-neuvieéme siécle malgré
les attaques convergentes de ’Ecole historique et du positivisme.
Cest elle qui s’exprime dans de nombreuses constitutions modernes,
et particuliérement dans notre Constitution fédérale, par I’affirmation

() La déclaration des Droits de I'homme et du citoyen, trad. Fardis.



124 CLAUDE DU PASQUIER

de I’égalité devant la loi et de diverses libertés comme celle de la
pensée et de la presse.

Si on néglige les nuances, on peut y rattacher deux grands pen-
seurs protestants, Vinet et Secrétan. Le premier, comme Kant, fait
de la liberté le pivot de la notion de droit, mais I’appuie sur la dignité
de la conscience chrétienne(). Secrétan suit la méme direction ; il
voit aussi le droit sous ’angle subjectif puisqu’il le définit: «une
sphere d’action dans laquelle chaque individualité soit respectée »,
Mais il précise : « La foi sans liberté ne peut nous suffire ; la liberté sans
foi se détruit de ses propres mains. Reste la liberté dans la foi» @),

Quant au catholicisme, il a fourni a la fin du siécle dernier et au
début de celui-ci, un grand effort pour fixer sa philosophie juridique
et opposer au chaos des discussions contemporaines les arétes vives
d’une doctrine cohérente. On trouve sa position définie dans divers
traités de droit naturel et surtout dans plusieurs encycliques du
pape Léon XIII.

D’une maniére générale, il s’en tient a un thomisme élargi. La
colonne maitresse du systéme est le droit naturel gravé par Dieu dans
la raison et le cceur de ’homme, mais manifeste pour P’esprit humain
méme sans le secours de la religion. C’est le droit naturel qui enjoint
a ’homme de se soumettre a ’autorité politique, mais c’est lui aussi
qui Pautorise a résister si les ordres du pouvoir civil heurtent la
loi naturelle et divine.

Les gouvernements, quelle qu’en soit la forme, sont investis de
leur autorité par Dieu ; 1’idée que tout pouvoir vient du peuple est
une dangereuse erreur éclose au seizieéme sitcle. Pour maintenir les
puissances politiques dans leur devoir et assurer ainsi la tranquillité
des peuples, il n’est que ’Eglise, forte des principes chrétiens.

A Pencontre de cette saine doctrine, ajoute Léon XIII, s’est déve-
loppée un jus movum, un tissu de prétentions modernes aussi bla-
mables que pernicieuses: ’on se targue d’égalité et 'on ne veut
relever que de soi-méme ; on invoque la liberté de la parole et celle

(1) Philippe BripEL, La philosophie sociale et politique d’ Alexandre Vinet, Lau-
sanne 1929. — (2) Philosophie de la liberté, legon XXXVI. Cf. Les idées sociales et
politiques de Ch. Secrétan, article de M. Jean DE LA HARPE, professeur a I'Université
de Neuchitel, dans les Cahiers protestants 1927, p. 194 et suiv.



IDEE DE DROIT 125

de la presse qui, bien vite, dégénérent en licence; on établit une
liberté d’enseignement qui ruine I’éducation morale de la jeunesse ;
on proclame une liberté de conscience et de culte qui place sur le
méme pied erreur et la vérité. Tout en reconnaissant que, dans cer-
taines situations, la tolérance peut étre opportune, le souverain
pontife répudie le libéralisme laiciste.

Mais il ne s’ensuit pas que ’Eglise condamne la liberté. Bien au
contraire, elle se regarde comme le plus ferme soutien de la «vraie
liberté », de celle qui nous affranchit de nos erreurs et de nos pas-
sions. «La liberté», dit Pencyclique Libertas prestantissimum en
une fort belle définition, « consiste en ce que, par le secours des lois
civiles, nous puissions plus aisément vivre selon les prescriptions
de la loi éternelle.» Il y a donc des droits individuels ; ’Etat doit
les assurer a tous les citoyens, en prévenir ou en venger la violation ;
il doit aussi protéger les faibles et les indigents. La propriété est un
droit naturel inné. Ni la famille, ni I’individu ne doivent étre absor-
bés par PEtat. Mais ces libertés sont bornées par les lois naturelles
que Dieu a établies. « Une liberté ne doit étre réputée légitime qu’en
tant qu’elle accroit notre faculté d’agir honnétement ; hors de 13,
jamais. »

Aprés cette rapide revue, il est temps d’en confronter les résultats
avec la question que nous posions en commengant.

Constatons d’abord que I’attitude contemplative et détachée
décrite par Jacques Riviére n’est point celle de PEglise romaine. Il
a d’ailleurs pris soin de nous en avertir. Tout en analysant les consé-
quences extrémes que peut produire la foi dans les dmes éprises de
renoncement, il en reconnait le caractére anti-social et il montre
comment I’Eglise romaine, mettant en valeur certains autres pré-
ceptes de I’Evangile, a neutralisé ces tendances pour faire du chré-
tien un membre actif de la société.

Aussi, parmi les auteurs catholiques dont nous nous sommes
occupés, n’avons-nous trouvé que Pascal qui se rencontre avec
Jacques Riviere. Cest que 'un et Pautre ont embrassé I’idéal mo-
nastique qui n’est qu’une des faces de la piété catholique. L’Eglise
se devait d’y donner un contrepoids si elle voulait accomplir sa
mission régulatrice dans le monde.

Loin d’afficher 4 1’égard du droit une pieuse indifférence, ’Eglise

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. 8., t. xix (N° 79, 1931). 9



126 CLAUDE DU PASQUIER

a donc édifié la philosophie du droit que nous résumions a I’instant
et dont plusieurs racines, par l’intermédiaire de saint Thomas,
plongent dans Aristote.

La Réforme est-elle venue jeter dans ce systéme la bombe d’un
individualisme explosif? Il suffit de se reporter a Luther et 4 Calvin
tels- que nous les avons présentés tout a ’heure pour se convaincre
du contraire. Si, en se séparant de I’Eglise romaine, ils ont institué
la religion personnelle, ils se sont tenus sur le terrain spirituel et
n’ont bouleversé en rien les rapports entre Phomme et la société(),
La maniére dont ils harmonisent les deux préceptes apostoliques
« Tout pouvoir vient de Dieu»® et «II faut obéir 4 Dieu plutdt
qu’aux hommes »3), est conforme a la théorie de saint Thomas et
du catholicisme contemporain.

On objecte alors le mouvement puritain, qui a allumé la torche du
fanatisme individualiste. Je ne saurais contester le caractére religieux
des deux révolutions d’Angleterre. Mais il ne faut pas oublier que
dans ce pays, certains principes individualistes étaient dés long-
temps implantés dans la vie nationale. Au rebours de la Révolution
francaise, la premiere révolution anglaise — question religieuse
mise a4 part — n’a pas prétendu innover ; elle réclamait seulement
la remise en vigueur d’anciennes coutumes ou ordonnances proté-
geant les sujets contre divers abus de la royauté. Déja la Grande
Charte de 1215 n’avait-elle pas été obtenue pour limiter I’'omnipo-
tence des agents royaux, pour couper court aux arrestations illé-
gales, pour assurer aux marchands la libre circulation ? Et le prin-
cipe de I’habeas corpus n’est-il pas bien antérieur a la Réforme ?
Jattribue donc a P’esprit d’indépendance personnelle qui péneétre
toute l’histoire d’Angleterre la part prépondérante dans 1’élabora-
tion de I’idée de droit instaurée par les deux révolutions anglaises.

Et puis — mais ici je m’exprime avec prudence, n’étant pas
historien — méme sur le continent, le moyen 4ge n’a-t-il pas entre-
tenu certains foyers d’individualisme ? Il me semble que ce vif sen-
timent de leurs droits dont M. de Reynold nous montre la vivacité

(1) Dans la conférence qu’il a publiée sous le titre : Le démocratie et le protestan-
t1sme, Nath. Weiss nous semble faire la part trop large au caractére novateur de la
Réforme en matiére politique. C’est ainsi qu’au sujet de Calvin, il met en lumiére
le passage de l'Institution chrétienne qui autorise la désobéissance a I'autorité dont
les ordres se dressent contre les voies de Dieu, mais il passe sous silence les passages
beaucoup plus étendus ou Calvin recommande le respect de I'ordre légal. — (2) Ro-
mains x111, 1. — (3) Actes 1v, I19.



IDEE DE DROIT 127

chez les paysans des Waldstetten au treizieme sidcle(), cette cons-
tante aspiration vers des franchises écrites garantissant les sujets
contre Parbitraire des seigneurs, ces efforts des villes vers I’émanci-
pation manifestent fermement une idée de droit subjectif. Et la
notion de contrat entre peuple et souverain, sur laquelle les monar-
chomaques et ’Ecole du droit naturel ont assis leurs theses, n’a-t-
elle pas son origine dans ’hommage féodal par lequel un vassal
offrait son épée a son suzerain en échange de sa protection ? Ne la
retrouve-t-on d’ailleurs pas dans de nombreuses chartes comme
celle d’Ulrich et de Berthold de Neuchitel, dont le préambule men-
tionne spécialement « ’aveu et le consentement des bourgeois » ?

On voudra peut-étre attribuer a ’Ecole juridique protestante de
Grotius et de ses disciples I’éclosion de Pindividualisme. Ce sont
pourtant des gens bien assimilés & leur milieu! Graves et emper-
rugués, ils préchent une doctrine de tout repos, préoccupés de main-
tenir les sujets dans Pobéissance et ne consacrant qu’une seule
exception a ce devoir, toujours la méme, celle qu’admet aussi’Eglise :
le cas de tyrannie manifeste. Il est vrai que, de Grotius a4 Burlamaqui,
une évolution se marque vers une affirmation plus nette des droits
individuels ; mais il faut Pattribuer au mouvement provoqué dans
les esprits par les événements d’Angleterre plus qu’a une emprise
du protestantisme continental.

Cette influence anglaise est plus évidente encore lorsqu’on lit les
Lettres pastorales de Jurieu, qui ne se cache nullement de préférer
le constitutionnalisme britannique 2 la théorie frangaise du droit divin.

Ou que nous regardions, nous ne voyons donc, avant la Révolution
anglaise, aucun individualisme doctrinal et, apres elle, aucune men-
tion des garanties individuelles qui ne porte son reflet. Ce n’est
d’ailleurs pas un hasard que les deux premiers auteurs qui aient
formulé la théorie des droits individuels — Locke en philosophie,
Blackstone en jurisprudence(® — soient précisément des Anglais.

Dirons-nous alors que I’idéal de 1789 est lui aussi d’origine an-
glaise ? Non, pas directement. D’abord je ne crois pas, comme Jel-
linek, a la germination américaine de la Déclaration des droits de
Phomme. 1l parait bien artificiel d’imaginer ce voyage aller et retour
de Pindividualisme puritain a travers ’Atlantique, comme ces pitces
de gramophone que 'on fabrique a Sainte-Croix pour les exporter

(Y) La démocratie et la Suisse, p. 108. — (2) Commentaires sur les lois anglaises.



128 CLAUDE DU PASQUIER

en Amérique et qui reviennent ensuite en Europe avec la marque :
«Made in U. S. A.» Pour déterminer la part anglaise de la mentalité
révolutionnaire, il me parait beaucoup plus juste de rappeler la
grande admiration que Montesquieu et les Encyclopédistes nouris-
salent pour les institutions britanniques et le role qu’ils jouerent
dans 1’éveil des aspirations novatrices.

Seulement, en passant la Manche, le libéralisme anglais s’est de-
pouillé de son ambiance religieuse, car ses apotres frangals étalent
libres penseurs. En méme temps, exaltation de Rousseau entourait
les idées nouvelles d’un nimbe mystique. Ainsi se substitua a I’indi-
~ vidualisme chrétien un subjectivisme humanitaire et sentimental.

Cette transformation a projeté une ombre qui, aujourd’hui encore,
n’est pas dissipée. Le sentiment du droit subjectif ne tarda pas a
s’enfler et celui de lobligation & s’affaisser. Le décret du 18 floréal
an IT mettait au premier rang des devoirs de ’homme «la haine de
la mauvaise foi et de la tyrannie, la punition des tyrans et des trai-
tres » ; ensuite seulement venaient les devoirs de charité et de soli-
darité. C’était déja un symptéme du renversement des valeurs.

Le mal dont souffrent aujourd’hui plusieurs nations n’a pas d’auntre
cause. Il est d’autant plus aigii que les masses sont plus déchristia-
nisées. L’Angleterre, berceau de P'individualisme, y résiste peut-étre
mieux que d’autres parce que ’élasticité des consciences y est encore
limitée. Partout la revendication des droits a pris une ampleur
nouvelle. Ne légitime-t-on pas les pires débordements par le droit
au bonheur, le droit 4 Pamour ?

Je m’excuse de ces banalités. Mais en présence des efforts que
font quelques-uns pour établir un lien entre la Réforme d’une part
et le reldichement actuel des meeurs publiques et privées, voire méme
les tendances ploutocratiques de notre civilisation d’autre part, il
fallait bien rattacher les effets a ce qui, selon nous, constitue leur
cause véritable,

Je ne songe pas a nier que la Réforme n’ait eu une influence
indirecte sur la transformation des esprits du seizitme a la fin du
dix-huitiéme sitcle et n’ait ainsi contribué a la mise en vedette de la
dignité personnelle dans le droit. Mais ce que je tiens a relever c’est
que, tant chez les réformateurs que chez les jurisconsultes protes-
tants et chez Kant, la pensée juridique a toujours été imprégnée



IDEE DE DROIT 129

d’un certain ascétisme moral, apte a maintenir en respect les ten-
dances égocentristes de notre pauvre humanité.

C’est a cet équilibre qu’il nous faut revenir. La jeune génération
I’a si bien senti qu’elle a vu dans un retour a ’autorité 'unique moyen
de raffermir les vertebres de la vie politique. Je ne veux pas examiner
ici ce probléme complexe. J’entends simplement présenter en ter-
minant quelques observations d’une philosophie toute pratique sur
P’idée de droit dans la société contemporaine.

C’est sous I’angle du devoir qu’il convient d’envisager désormais
. les besoins de la société et c’est a I'idée d’obligation morale que nous
avons a nous assujettir. La jeunesse universitaire en a d’ailleurs
Poccasion bienvenue dans un milieu ou les devoirs emportent sur
les droits et dont on méconnait trop souvent l’austere grandeur :
notre armée.

Le dix-huiti¢me et le dix-neuviéme siécle ont assuré la victoire
des droits individuels et réalisé ainsi un incontestable progres. Cette
ceuvre est accomplie ; il n’y a plus, en Suisse, de conquéte 4 entre-
prendre dans ce domaine. Certes les libertés individuelles restent
incorporées a notre idéal dans la mesure ou elles s’harmonisent
avec les intéréts supérieurs de ’ensemble. Assurément nos organismes
publics ont encore 4 bénéficier d’améliorations ; mais c’est le senti-
ment de solidarité et non la poussée des appétits qui devrait en étre
Partisan. I1 ne s’agit d’ailleurs pas ici d’un programme politique,
mais uniquement de orientation des esprits. Or ce qu’il faut res-
taurer pour que les bienfaits de I’individualisme soient réels, c’est
Pidée de la régle objective imposée non pas tant par I’Etat que par
la conscience. Servir, disons-nous, et non jouir. Le catholicisme et
le protestantisme peuvent s’unir a cet effet sans faillir aucunement
a leurs traditions. L’idée de droit subjectif a sa place dans leurs
systémes, mais non pas son hypertrophie.

Claude DU PASQUIER.



	Idée de droit catholicisme, protestantisme

