Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie
Band: 19 (1931)

Heft: 78

Artikel: La finalité d'apres Aristote

Autor: Werner, Charles

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380191

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA FINALITE D’APRES ARISTOTE

La philosophie grecque, dans son effort pour comprendre le monde,
a eu le privilege de pouvoir mettre en lumiere la vérité, qui est la
vérité philosophique par excellence, que les choses dépendent avant
tout d’un principe absolu de perfection.

Cette vérité avait été déja proclamée, a P’issue de la premiere phi-
losophie de la nature, par Anaxagore. Recherchant le principe pre-
mier qui a mis en mouvement I'univers, Anaxagore avait déclaré
que ce principe n’est autre que l'intelligence, et il avait énoncé la
sentence mémorable : intelligence a mis en ordre toutes choses.

Nous savons, par le Phédon de Platon, I'impression que cette
idée produisit sur Pesprit de Socrate, alors qu’il se demandait, dans
sa jeunesse, quelles sont les causes des choses. Lui qui avait été pro-
fondément dégu par les théories des philosophes naturalistes, expli-
quant les choses par les éléments matériels dont elles sont faites, il
salua avec enthousiasme la théorie d’Anaxagore, et il en tira cette
conséquence que Pintelligence, du moment qu’elle est la vraie cause,
a disposé les choses de la meilleure maniere qu’elles pussent étre.
Xénophon nous rapporte d’ailleurs, sous une forme quelque peu
naive, comment Socrate démontrait que les étres vivants sont ceuvre
d’un sage ordonnateur, auquel nous sommes redevables de I’har-
monie qui existe entre ’homme et la disposition généra’e des choses
dans 'univers.

Mais c’est Platon qui a donné toute son ampleur a la théorie des
causes finales. Le sens de la philosophie de I’Idée est que la vraie
réalité, ce ne sont pas les choses elles-mémes, dans leur devenir,
mais le type éternel et parfait auquel les choses répondent. Et si nous



6 CHARLES WERNER

essayons de remonter jusqu’au principe supréme dont tout dépend,
nous devons concevoir ce principe comme étant I’absolue perfection.
Platon s’est d’ailleurs persuadé de plus en plus que le monde sen-
sible, qu’il avait d’abord considéré comme le thédtre d’un change-
ment désordonné, est soumis a des lois d’harmonie. Dans le Timée,
il a voulu montrer que le monde sensible est une belle image du
monde intelligible. Sa derniere pensée, telle qu’elle s’exprime encore
dans les Lois, a été la pensée de Pintelligence divine, qui gouverne
les choses et qui produit Pordre du monde.

Cependant la philosophie de Platon renfermait certaines difficul-
tés : d’une part, elle avait trop souvent présenté I’'Idée comme un
simple concept abstrait, sans vie et sans efficacité; d’autre part,
elle avait paru séparer le monde intelligible du monde sensible, de
telle sorte qu’il devint malaisé de comprendre comment la perfec-
tion de P’'Idée se réalise dans les choses. Il était réservé au grand
disciple de Platon, Aristote, de faire descendre I'Idée du ciel sur la
terre, et de la concevoir comme le principe interne qui donne aux
étres le mouvement et la vie. La philosophie d’Aristote est fondée,
non plus sur les mathématiques, comme celles de Pythagore et
de Platon, mais sur la biologie : c’est en observant les étres vivants
qu’il a congu I'Idée comme la forme active, qui donne au corps son
organisation, et qui pousse les é&tres vers la perfection a laquelle
ils sont destinés. Charles Secrétan 1’a trés bien dit: « Aristote, le
grand observateur, avait trouvé dans la nature les secrets de sa
métaphysique ; c’est étude de la réalité vivante qui lui révéla
les vrais rapports de la cause finale et de la cause efficiente ».

C’est donc la doctrine d’Aristote qu’il faut étudier pour avoir
Pexpression la plus achevée de la pensée grecque sur la finalité dans
la nature. Effor¢ons-nous d’en exposer les traits essentiels. @

I

Cest au deuxitme livre de la Physique qu’Aristote a traité le plus
completement de la finalité, et de son opposé, le hasard. Il a 1ié
étroitement la notion de finalité a la notion de nature, en conce-
vant la nature comme le principe interne de mouvement qui dirige
les étres vers leur fin.

(z) L’exposé suivant de la théorie d’Aristote est emprunté, en grande partie,
% un ouvrage que nous préparons sur la philosophie grecque.



LA FINALITE D'APRES ARISTOTE 7

Au début de son exposé, Aristote déclare que les étres produits
par la nature ont ce caractére, qui les distingue de tous les autres
étres, qu’ils portent en eux-mémes un principe de mouvement : ce
principe interne de mouvement constitue ’essence des étres naturels
et c’est justement Iui que nous appelons la nature (),

Certains phllosophes, dit Aristote, ont pensé que la nature des
choses consiste dans la matitre. D’aprés eux, la nature du lit; si
’on peut encore parler de nature 3 propos d’une chose produite par
Part humain, c’est le bois. Antiphon en donnait cette preuve que,
si P'on enfouissait un lit dans la terre et que la putréfaction en fit
germer un rejeton, ce n’est pas un lit qui serait reproduit, mais du
bois : ainsi la forme du lit ne serait qu’un accident, tandis que la
matiere serait la nature permanente des choses. Mais, en vérité, la
nature est la forme. De méme que les choses produites par I’art ne
portent la marque de Part et ne sont ce qu’elles sont que par leur
forme (un lit n’est un lit que par sa forme), de méme les étres pro-
duits par la nature ne portent la marque de la nature et ne sont ce
qu’ils sont que par leur forme : un animal est constitué par la forme
qu’ont revétue la chair et les os. Et c’est précisément cette forme
qui est la nature. La matiére n’est jamais que I’étre en puissance :
or une chose n’est ce qu’elle est que lorsqu’elle est en acte ; mais
Pétre en acte est constitué par la forme, réalisée dans la matiere.
C’est donc par leur forme que les étres naturels sont ce qu’ils sont ;
c’est la forme seule qui mérite le nom de nature .

Or la nature, comme principe de mouvement, est une cause finale @),
Cest a ce titre qu’elle produit les étres naturels : tout devenir, toute
génération a lieu pour une fin; la vraie cause de Pexistence des
choses, c’est la cause finale @. La forme n’est le principe constitutif
du réel que parce qu’elle est le but auquel tend le devenir; nous
savons que la cause formelle et la cause finale sont identiques. Voila
pourquoi la nature, en tant qu’elle est la cause finale qui produit
les étres naturels, se confond avec la forme (5). Cependant nous
pouvons considérer la nature comme étant plutdt la tendance au
but, que le but lui-méme. De ce point de vue, elle nous apparait,
non plus comme la forme achevée, mais comme ’art souverain par
lequel la forme se réalise elle-méme dans la mati¢re. La nature est

(1) Phys, 11, 1, 192b, 8-1933, 9. — (2) Pbys., 11, 1, 19323, g-b, 18. Cf. Mez.,, V,
4, 10152, 3-5. — (3) Pbys., II, 8, 198b, 10; 199b, 32 ; cf. 2, 1942, 28-30; 8, 199b,,
15-17. — (4) Mee., IX, 8, 1050a 7-9. — (5) Cf. Pbys., II, 8, 1992, 30-32.



8 CHARLES WERNER

le principe interne de mouvement qui dirige les étres vers leur per-
fection. Si donc nous entendons la notion de nature d’une maniére
universelle, en appelant nature la cause de tous les phénomenes
naturels, nous pouvons poser le principe de la finalité de la nature :
la nature poursuit toujours une fin ; tout ce qui est produit par la
nature, est produit en vue d’une fin .

Il est vrai, remarque Aristote, que le principe de la finalité de
la nature a été contesté. On a soutenu que les phénomenes naturels
se produisent sans aucun but, et que ’adaptation des choses a quel-
que fin n’a lieu que par accident, c’est-a-dire par hasard. Ainsi,
dit-on, la pluie ne tombe pas pour nourrir le blé : la vapeur, en s’éle-
vant, se refroidit ; en se refroidissant, elle devient de P’eau, et elle
retombe ; que si le blé en profite pour se développer, c’est un acci-
dent. Il en est de méme pour la conformation des étres vivants :
si les organesse trouvent adaptés a leur fonction, ce n’est pas qu’ils
alent été produits en vue de cette fonction, mais leur adaptation a
une fonction n’a été qu’un accident. Nous pouvons supposer que
toutes choses ont été produites par le hasard, exactement comme
si elles avaient été produites en vue d’une fin : parmi les étres, ceux-
la se sont conservés qui avaient acquis spontanément une structure
appropriée aux fonctions vitales, tandis que les autres, n’étant pas
viables, ont péri, comme Empédocle le dit de ses beeufs a face
humaine (),

Aristote répond que cette théorie, qui prétend tout expliquer par
le hasard, est inadmissible, pour cette raison tres simple que les
phénomenes naturels se produisent constamment les mémes. Les
choses de la nature, en effet, se reproduisent, identiques a elles-
mémes, toujours, ou du moins le plus souvent. Or ce qui est produit
par le hasard, n’arrive pas constamment. D’aprés opinion de tout
le monde, ce n’est pas par hasard qu’il fait chaud au temps de la
canicule, mais c’est par hasard qu’il fait chaud en hiver. Les phéno-
meénes que Pon rapporte au hasard sont des phénomenes rares,
exceptionnels. Mais, également de 'aveu général, nous sommes placés
devant une alternative : les choses de la nature existent ou bien par
hasard, ou bien en vue d’une fin. Puisque donc il est impossible,

(x) De gen. an., 1, 1, 7155, 15: 1 d¢ Uoic del InTel Téhoc. — Aristote exprime
cela trés souvent par la formule : 1) @Uoig oUdév pdtnv woel. — (2) Pbhys., 11, 8,
198 b, 16-32.



LA FINALITE D’APRES ARISTOTE 9

vu leur constance, qu’elles existent par hasard, nous devons recon-
naitre qu’elles existent en vue d’une fin (0,

Il en est donc des productions de la nature comme des productions
de Part humain : les unes et les autres existent en vue d’une fin.
L’art procéde comme la nature, et la nature procéde comme I’art.
Si la maison était une chose que fit la nature, la nature la ferait
exactement telle qu’elle est faite par ’art. Et si ’art pouvait pro-
duire les &tres naturels, il les produirait exactement tels que la
nature les produit. En fait, Part imite la nature: si donc les choses
produites par l’art existent manifestement en vue d’une fin, les
choses de la nature, elles aussi, existent en vue d’une fin. La nature
est comme un art qui serait intérieur a la chose méme qu’il produit :
pensons au cas d’un médecin qui se soigne lui-méme, et nous aurons
une image assez exacte des opérations de la nature @,

Dira-t-on que la nature agit sans délibérer, et que sans délibéra-
tion il n’y a pas de finalité ? Mais il n’est pas nécessaire, pour que
Paction soit dirigée vers un but, qu’il y ait délibération. L’art, trés
souvent, ne délibere pas : il en est de méme pour la nature. Comment
douter que la spontanéité naturelle, sans aucune réflexion, agisse en
vue d’une fin ? Il est évident que les travaux de certains animaux
répondent 4 un but, tout comme les travaux de Part : c’est en vue
d’une fin précise que I’hirondelle construit son nid, que I’araignée
tisse sa toile, que la fourmi amasse des matériaux ; cela tellement
qu’on s’est parfois demandé si tous ces animaux n’étaient pas doués
d’intelligence. Des faits de ce genre démontrent irrésistiblement que
la nature, de méme que art, tend a des fins, sans qu’elle ait besoin,
pour cela, d’aucune intention réfléchie .

Mais c’est avant tout la structure des étres vivants qu’il faut con-
sidérer, pour se persuader des fins de la nature. De méme que I’objet
fabriqué par Partisan existe en vue d’un certain usage, de méme
Pétre vivant existe en vue d’une certaine fonction, et toutes les
parties de sa constitution répondent a cette fonction : on exprime
cela en disant que les parties de I’étre vivant sont des organes,
c’est-a-dire des instruments, au service d’une fonction déterminée(®),
Cest surtout dans ’homme et dans ’anima’ que se révele 'organi-

(r) Phys., 11, 8, 198b, 32-199a, 8. Cf. De gen. et corr., 11, 6, 333D, 4-20. —
(2) Phys., 11, 8, 1992, 8-20; b, 28-32. — (3) Pbhys., 11, 8, 199a, 20-30; b, 26-28.

Cf. De part. an., 11, 13, 6574, 35-b, 1. — (4) De part. an., 1, 5, 645b, 14-20; 1, 642 a,
11-12 ; cf. De an., II, 4, 415 b, 18-20.



10 CHARLES WERNER

sation (). Mais elle apparait aussi chez la plante, dont les parties
servent aux fonctions élémentaires de la vie (. Du haut en bas de
I’échelle des étres, la nature nous apparait comme une force organisa-
trice, déterminée par des fins. — Il est vrai que ces fins ne se réalisent
pas infailliblement. Sur ce point encore, ’analogie se retrouve entre
la nature et Part. Dans les productions de I’art, erreur est possible :
le grammairien peut faire une faute d’orthographe, et le médecin
peut se tromper en ordonnant un remeéde. De méme, la nature peut
manquer le but qu’elle poursuivait :les monstres sont des erreurs de
la nature. Mais les monstres ne sont qu’une exception, et les beeufs
d’Empédocle, dont nous avons parlé, ces beeufs 4 face humaine, bien
loin de pouvoir étre cités comme un exemplenormal des productions
de la nature, n’expriment qu’un défaut de la puissance créatrice @,

Ainsi la nature est un principe analogue a P’intelligence. En effet,
Pintelligence a ceci de propre qu’elle agit toujours en vue d’une fin :
or la nature, elle aussi, agit toujours en vue d’une fin @. C’est donc
a juste titre, dit Aristote, qu’Anaxagore a proclamé que lintelli-
gence est le principe universel de Pordre qu’il y a dans les choses ;
son tort a été de ne faire intervenir Pintelligence qu’une fois pour
toutes, a origine du monde, au lieu de la concevoir comme la cause
de tout ce qui arrive dans le monde ). La vérité, c’est que I'intelli-
gence existe dans le monde sous la forme de la nature, partout
présente, partout agissante. De la, Pordre admirable qui se manifeste
dans toutes les parties de 'univers, depuis les étres périssables qui
vivent sur la terre, jusqu’aux étres éternels qui poursuivent dans le
ciel leur course glorieuse. Tout tient a tout : 'univers n’est pas com-
posé de pitces et de morceaux, comme une mauvaise tragédie. Les
étres les plus divers sont rattachés harmonieusement les uns aux
autres, et leur variété méme contribue a la beauté de ’ensemble.
Tant est grande la puissance de la nature, qui dispose toutes choses
selon des régles de convenance et de perfection ().

(r) Les traités d’Aristote sur les animaux sont remplis d’exemples montrant
la’ finalité de la nature. Nous en avons cité quelques-uns dans notre ouvrage,
Aristote et I'sdéalisme platonicien (1910), p. 100-104. — (2) Phys., 11, 8, 199 a,
23-30; De an., 11, 1.412 b, 1-4 ; 4, 415 b, 18-20; De part. an., 1V, 10, 686 b,
31- 637 a, 2. — (3) Pbys 11, 8, 199 3, 33-b, 7. — (4) De an., 11, 4, 415 b, 16:
Womep Tap 6 volg €vekd Tou wotEl, TOV aU‘rov TpémOV Kal N q)umg — Cf. Pbys.
11, 5, 196 b, 21-22; 6, 198 a, 6 ; Mer., XI, 8, 1065 a, 26-27. — (5) Mer., 1, 3, 984D,
15-19; 4, 985 a, 18-21 s ks Pbys., 11, 8, 198 b, 14-16. — (6) Met., XII, 1o, 1074 a,
16-25 5 1076 a3, 1 ; XIV, 3, 1090 b, 19-20. ‘



LA FINALITE D'APRES ARISTOTE 1E

I1

Clest donc la finalité qui décide de P’existence des étres naturels,
et non pas le hasard. Est-ce & dire, cependant, que le hasard n’ait
point de place dans les choses ?

Quelques-uns, observe Aristote, 'ont pensé, et ils ont soutenu
que rien n’arrive par hasard, attendu que tout a une cause. Mais
c’est la, manifestement, une opinion outrée: il est évident que
beaucoup de choses arrivent par hasard, et ’opinion commune ne
se trompe point en estimant que certaines choses viennent du hasard,
et que certaines autres n’en viennent pas. Qu’est-ce donc que le
hasard ? (0

Le hasard, répond Aristote, est une cause accidentelle, une cause
fondée sur ’accident. De méme qu’il y a I’étre en soi, Pessence, et
I’étre par accident, de méme il y a la cause en soi et la cause par
accident. Ainsi la cause en soi de la maison, c’est ’architecte en tant
qu’il posseéde P’art de batir, tandis que la cause par accident, c’est
Parchitecte en tant qu’il est, par exemple, musicien : c’est par hasard
que la maison a été construite par un musicien. Le hasard est donc
une cause accidentelle. Plus précisément, c’est une cause produi-
sant par accident quelque chose qu’on aurait pu produire en vue
d’une fin. Nous rapportons au hasard les choses qui, tout en étant
telles qu’elles auraient pu répondre a un but, ont été produites sans
que ce but ait été visé. Voici, par exemple, un homme qui se rend
au marché pour y faire une emplette ; il y rencontre un débiteur,
et rentre en possession de son argent : il aurait pu se rendre au marché
dans Vintention de rencontrer son débiteur, mais en fait il y est
allé dans un autre but, afin de faire une emplette, et c’est par acci-
dent qu’il a rencontré son débiteur ; nous disons que c’est par hasard.
Ainsile hasard appartient au domaine de la cause finale, et c’est dans
ce domaine qu’il se manifeste comme une cause par accident 3.

Le hasard est donc indéterminé: si la cause en soi est toujours
déterminée, la cause par accident est indéterminée, car un étre peut
avoir un nombre infini d’accidents. Le domaine du hasard est le
domaine de I'indétermination, et c’est pourquoi le hasard reste pour
nous quelque chose d’obscur ®. Le hasard est contraire a la raison,

- (2) Phys., 11, 4. — (2) Phys., 11, 5; cf. Met., V, 30. — (3) Pbhys., 1, 5, 197 a,
8-21; cf. Met.,, V, 30, 1025 a, 25; XI, 8, 1065 a, 33.



12 CHARLES WERNER

puisque la raison se trouve dans les choses qui demeurent toujours
les mémes, ou du moins qui se produisent le plus souvent de la
méme manitre, tandis que le hasard ne se trouve que dans les choses
qui arrivent par exception (. De cette inconstance du hasard vient
Pinconstance de la fortune, si ’on veut appeler de ce nom le hasard
heureux : nulle fortune n’est stable, puisque rien ne peut durer de
ce qui est fondé sur le hasard, dont P’essence méme est de ne pas
durer ®. — Qu’on se garde, d’ailleurs, sous le prétexte que le hasard
est irrationnel, de le considérer comme antérieur au principe ra-
tionnel, antérieur a Pintelligence et la nature. Tout au contraire, le
hasard ne vient qu’apres P’intelligence et la nature, puisqu’il a lieu
précisément dans les choses qui peuvent exister en vue d’une fin.
Ainsi la notion de hasard suppose la notion de finalité, bien loin
de la précéder .

Que si nous recherchons quel est le fondement dernier du hasard,
nous le trouvons dans la matitre. Nous ne devons pas oublier, en
effet, que les choses naturelles ne sont pas constituées par la forme
seule, mais par la forme unie 4 la matiere @. Or, de méme qu’a la
forme correspond la finalité de la nature, 4 la matitre correspond
un principe opposé, qu’Aristote appelle du méme nom que Platon
ui avait donné dans le Timée : la nécessité. Lorsque nous disons
qu’a la matitre appartient la nécessité, nous voulons dire que cer-
tains ¢éléments matériels sont nécessaires pour qu’une certaine fin
se réalise: une maison, pour exister, suppose nécessairement des
pierres et des briques ; une scie doit étre en fer, et non pas en laine
ou en bois. Il ne s’agit pas d’une nécessité absolue et primordiale,
maisd’une nécessité chypothétiquen,qui tient a ce qu’unefin, étant po-
sée, ne peut &tre réalisée que par le moyen d’une certaine matiere(s).
Cettenécessité-laesttellementle contraire de la nécessité véritable, que
c’est elle qui s’exprime dans le hasard (©). Nous avons dit que le hasard
est une cause par accident. Or, tandis que les caractéres essentiels
d’un étre, qui sont réalisés par la cause finale, proviennent de la
forme, les caractéres accidentels, qui sont réalisés en dehors de la
cause finale, proviennent de la matitre. Ainsi s’explique P’indéter-

(r) Pbys., 11, 5, 197 a, 18-20; cf. An. post, 1, 30, 87 b, 19-22. — (2) Pbhys.,
11, 5, 197 a, 25-32. — (3) Pbys I, 6, 198 a, 5-13. — (4) Cf. Phys, II, 2. —
(5) Pbys., 11, 9. — (6) Ce point a été mis en lumiére par Alexandre dAphrodl—
sias, qui oppose la nécessité matérielle d’Aristote a I'eipappévn des stoiciens. (De
fato, éd. Bruns, p. 169 ss.)



LA FINALITE D'APRES ARISTOTE 13

mination du hasard : Paccident provient de la matitre, en tant qu’elle
est indéterminée, et c’est justement 1’indétermination de la matiére
qui se retrouve dans 'indétermination du hasard. De ce point de vue,
ce n’est pas seulement le hasard proprement dit que nous devons
rapporter a la matiere : ce sont tous les phénomenes qui se produisent
indépendamment d’un but, y compris ceux-la qui ne sauraient en
aucun cas représenter une fin que pfit viser le principe intelligent.
Par exemple, s’il est vrai que P’ceil est fait pour la vision, la couleur
particuliere de tel ceil, qui ne répond a aucun but déterminé, pro-
vient de la mati¢re (). La matitre est ainsi le principe de tout ce
qu’on pourrait appeler le «hors nature ». Bien plus, elle est le prin-
cipe du «contre nature»: ainsi les monstres, que nous avons dit
marquer un échec de la nature, sont produits par cette aveugle
nécessité, qui se révtle comme étant capable de contrarier bruta-
lement les desseins de P'intelligence (2,

Il n’en reste pas moins que la cause finale garde la suprématie
sur la nécessité matérielle. La fin est cause de la matitre, qu’elle
appelle 4 son service, mais la matitre n’est pas cause de la fin:
le principe dont tout le reste dépend, c’est le but, le bien®. Clest
donc Pintelligence, et non pas le hasard, qui régne souverainement
sur univers. D’ailleurs, le hasard s’efface, 2 mesure qu’on s’éleve
dans la hiérarchie des é&tres. Chez les étres inférieurs, ot la part de
la matitre est la plus grande, Paction de la cause finale est & peine
visible. Au contraire, chez les étres supérieurs, cette action apparait
de fagon toujours plus éclatante. C’est seulement dans le fond téné-
breux du réel que le hasard semble avoir établi sa prépondérance.
Mais, plus haut, la vraie cause de ’étre se manifeste dans toute
son ampleur, et les choses, ordonnées par lintelligence, ne sont
quharmonie et beauté @,

III

Aristote a d’ailleurs estimé que la raison dernidre de la finalité
dépasse la nature et doit étre cherchée dans un principe supérieur
au monde. On connait les considérations par lesquelles il a posé,
pour expliquer le mouvement de ’univers, un premier moteur im-

(r) De gen. an., V, 1, 778 a, 32-35. — (2) Cf. De gen. an., 1V, 4, 770 a, 6-7,
30-31 ; b, 15-17. — (3) Pbhys., 11, g, 200 a, 32-35; cf. De part. an., I, 1, 642 a,
17. — (4) Met., X1I, 10, 1075 a, 18-23; cf. Meteor., IV, 12, 390 a, 3-4.



14 CHARLES WERNER

mobile, consistant dans Pacte pur de la pensée. Cet étre souveraine-
ment parfait, auquel convient le nom de Dieu, meut en tant qu’il
est ’objet du désir : il meut, nous dit Aristote, en tant qu’il est aimé.
A lui sont suspendus, par une aspiration éternelle, le ciel et la nature
tout entiere (1),

La perfection divine, qui attire le monde a soi, se manifeste dans
ordre du monde. Sans doute, le premier moteur immobile est séparé
du monde ; mais sa perfection ne laisse pas d’étre présente dans le
monde. Il en est, d’aprés Aristote, du monde comme d’une armée :
le bien existe a la fois dans ’ordre de ’armée et dans le chef ; davan-
tage, il est vrai, dans le chef, car ce n’est pas le chef qui existe par
Pordre de P’armée, mais lordre par le chef. Cest donc en Dieu,
comme distinct du monde, que réside principalement la perfection.
Cependant elle s’exprime aussi dans ordre du monde. N’avons-
nous pas dit, en effet, que le monde est ordonné d’une maniére admi-
rable ? Il y a de Pordre jusque dans les étres périssables, quoique
ce ne soit pas le méme ordre qui existe dans le ciel. 8’11 est vrai que
Punivers n’est pas comme une mauvaise tragédie, sans lien entre
ses parties, cela provient de ce que les choses ne supporteraient pas
d’étre mal gouvernées : elles réclament ’ordre qui résulte d’un chef
unique @,

Mais ce n’est pas seulement dans 'ordre du monde que la per-
fection divine se manifeste : c’est encore dans la tendance de tous
les étres que le monde renferme. De méme que le monde, dans son
ensemble, est suspendu a Dieu par un désir éternel, de méme ce désir
anime les étres particuliers. Assurément, chacun de ces étres répond
4 une perfection qui lui est propre ; mais aussi tous répondent, par
leur aspiration la plus intime, au Bien universel. La tendance au
divin se marque jusque dans la plus élémentaire des fonctions de
la vie : la reproduction, par laquelle ’étre vivant engendre un autre
étre semblable a lui, est Peffort des étres mortels vers la divine im-
mortalité 3). Sous des formes diverses, la recherche du plaisir, cette
recherche par laquelle tous les étres tendent a leur perfection, n’est
au fond jamais autre chose que la recherche du plaisir supréme,
qui couronne la vie divine de la pensée. A vrai dire, ’homme seul
peut réaliser le veeu de la nature et s’élever jusqu’a la jouissance

(1) Met. XI11, 7, 1072 a, 26-b, 4; b, 13-14; praes., 1072 b, 3 : Kivel d¢ Wg
épuopevoy. — (2) Met., XII, 10, 1075 a, 11-25; 1076 a, 1-4; XIV, 3, 1090 b,
19-20. — (3) De an., 11, 4, 415 a, 26-b, 2.



LA FINALITE D'APRES ARISTOTE Ig

attachée a Pacte de la pensée. Il n’en est pas moins vrai que le grand
ressort de 'activité de tous les étres reste le désir qu’ils éprouvent
pour le plaisir divin ®.

C’est ainsi que, d’apres Aristote, la finalité qui se manifeste dans
le monde, a sa source, au deld du monde, en Dieu. Assurément, c’est
la nature qui produit lordre du monde et qui dirige les étres vers
leur fin. Mais toute cette opération de la nature découle d’un prin-
cipe supérieur 4 la nature. Comme la révolution du ciel a sa cause
dans le désir suscité par la perfection divine, ainsi ’ordre du monde
exprime cette méme pefection; et c’est elle aussi qui produit P'irré-
sistible tendance de tous les étres au plaisir. Quel que soit I’aspect
sous lequel on Penvisage, la finalité dans la nature est la marque
que les étres obéissent a Iattrait qu’exerce sur eux la Vie éternelle
et parfaite.

La notion de ﬁnalifé, élaborée par Aristote, a soutenu jusqu’au
bout la pensée grecque. Elle a été reprise par les stoiciens, qui n’ont
d’ailleurs pas admis de principe supérieur a4 la nature, entendue
comme la raison universelle. A vrai dire, Epicure a voulu renoncer
a la finalité, et tout expliquer par le mécanisme ; mais la cause finale
a été victorieusement rétablie par Plotin. Le dernier mot de la phi-
losophie grecque a été Paffirmation que 'univers est régi par 'intel-
ligence, et que toutes les choses dépendent du Bien.

Cette grande vérité s’est trouvée obscurcie dans les temps mo-
dernes. Descartes a rejeté la notion de cause finale, dans laquelle
il n’a vu qu’une erreur d’Aristote. A sa suite, Spinoza a dénoncé
le «préjugé» des causes finales comme le principal obstacle au
progrés de la philosophie. C’est en vain que Leibniz a voulu réagir
contre le mécanisme cartésien et restaurer le théorie de Platon et
d’Aristote. Dans la Critigue de la raison pure et dans la Critique de
la raison pratique, la nature est réduite au seul mécanisme. Il est
vrai que Kant s’est efforcé de faire une place 4 la finalité dans sa
Critique du jugement, qui devait ouvrir la voie a la philosophie de la
nature de Schelling. Cependant la pensée moderne ne s’est pas déci-
dée a marcher fermement dans cette voie. Le dernier venu des grands

(1) Eth. N., VII, 14, 1153 b, 30-32.



16 CHARLES WERNER

philosophes, M. Bergson, a fait de nouveau la critique de la finalité,
et toute la question reste en suspens.

La raison de ce changement est bien claire: c’est ’avénement
de la physique mathématique, avec ’idée, qu’elle implique, du dé-
terminisme physique. Cette idée que la matiere, dans laquelle Aristote
avait vu le sitége de I'indétermination et du hasard, est régie par
des lois qui manifestent une nécessité géométrique, parut exclure
la notion de cause finale, en méme temps que la notion de liberté.
Cela tellement que de nos jours, la théorie d’apres laquelle les lois
physiques exprimeraient, non pas une véritable nécessité, mais
seulement une trés grande probabilité, admettant de rares excep-
tions, a été tenue pour favorable a la thése de la liberté. Comme si la
liberté pouvait étre quelque chose d’exceptionnel et trouver son
fondement dans le hasard !

Il faut reconnaitre que la vraie opposition avait été marquée
par Aristote : d’un c6té, la finalité et la liberté ; de P’autre c6té, le
hasard. Or le déterminisme physique, lui aussi, s’oppose au hasard,
et vient se ranger du c6té de Pintelligence. L’ordre qu’expriment les
lois physiques est comme ’annonce et le symbole d’un ordre supé-
rieur. La régularité dont la matiére est le théitre sert de base aux
lois d’harmonie et de perfection qui gouvernent souverainement
PPunivers.

Ainsi, sans rien abandonner des conquétes de la science moderne,
nous devons revenir aux vérités fondamentales découvertes par la
philosophie grecque. Quelle que soit la part, dans ’univers, du dé-
terminisme physique, la place demeure pour une détermination
d’un autre ordre. Les lois de la nature ne portent aucun préjudice
a la liberté, qui est la loi de Pesprit. La vraie cause reste I’intelli-
gence ; ou, si on veut remonter plus haut encore que lintelligence,
la vraie cause est le Bien, dans son unité premiere, dans son inson-
dable absoluité. Les choses existent de par ’absolue perfection,
qui a donné naissance au monde, et que le monde est destiné 4 mani-
fester.

Charles WERNER.



	La finalité d'après Aristote

