Zeitschrift: Revue de Théologie et de Philosophie

Herausgeber: Revue de Théologie et de Philosophie

Band: 18 (1930)

Heft: 74

Artikel: La théologie de Karl Barth : et le retour a la christologie orthodoxe
Autor: Lemaitre, Auguste

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-380177

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-380177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LLA THEOLOGIE DE KARL BARTH

ET LE RETOUR A LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE

Lorsque vous m’avez fait I’honneur de me convier a ces confé-
rences pastorales (1), je n’ai pas été trop surpris de me trouver solli-
cité a venir de Suisse vous parler de quelqu’un des aspects de la théo-
logie de Karl Barth. Cet illustre professeur est un Suisse dont la pen-
sée a trouvé un puissant écho dans sa petite patrie. Sur la question
christologique c’est un Suisse aussi, Emil Brunner, de Zurich,
qui a publié Pceuvre la plus considérable qui soit sortie de cette nou-
velle école. Vous savez sans doute que, dans son intérét pour les
réformateurs, Barth regarde plus volontiers encore a Calvin qu’a
Luther. Et alors méme que Geneéve est, intellectuellement parlant,
plus proche de Paris que de Zurich ou Miinster, j’espére vous étre
utile en vous parlant de la manifestation la plus célebre de la théo-
logie germanique d’aujourd’hui.

S’il était vrai que nul ne peut présenter une pensée sans se ’étre
appropriée intérieurement par une adhésion personnelle sincere,
j’aurais dit me récuser. Soyez en tout cas certains que je ferai un
sincére effort d’impartialité dans ’exposé de propositions auxquelles
je me sens incapable de souscrire, et que je ne manquerai pas de recher-
cher a quelles préoccupations religieuses profondes elles veulent
répondre. Quant a mes critiques, je désire les formuler en invoquant
non pas mes seules convictions personnelles, mais bien les motifs

{(*) Etude présentée aux Conférences pastorales de Paris, le 21 mai 1929.



LE RETOUR A LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 63

de sincérité intellectuelle et de piété qui peuvent nous inspirer, vis-
a-vis de Karl Barth, une tout autre attitude que celle de ses disci-
ples enthousiastes.

Notre but précis est de dégager I'idée que Barth nous propose de
la personne de Jésus. Nous prenons donc le terme «christologie
dans son sens restreint, sans examiner dans le détail les théories
relatives 4 Pceuvre du Sauveur. Cette restriction correspond a la
méthode méme que préconisent Barth et Brunner. Certes, personne
et ceuvre sont intimement liées, quand il s’agit de Jésus ; et I'impor-
tance cardinale de la croix et de la résurrection domine tout ce que
nous savons et disons du Sauveur. Mais, pour nos auteurs, la chris-
tologie proprement dite — la doctrine de la personne du Christ — doit
étre développée la premiere, indépendamment de toute considération
de son ministére, de son caractére, de son enseignement. Cette chris-
tologie prendra son point de départ non pas dans I’histoire de Jésus,
mais dans Paffirmation de la trinité divine, qui sert de portique a
la dogmatique de Barth. Brunner envisage d’abord la divinité de
Jésus (la parole divine, la nature divine, la personne divine), puis
Pincarnation du Fils de Dieu, puis, dans un troisitme chapitre,
Phumanité de Jésus, pour arriver enfin a son ceuvre.

C’est bien la le renversement de la méthode historique et psycho-
logique, qui nous présente au contraire tout d’abord ce que Jésus a
fait, ce qu’il a voulu, ce qu’il a été, ce qu’il a opéré dans l’histoire et
dans les 4mes, pour parvenir ensuite a certains postulats relatifs au
mystere de sa personne et de son origine. Nous saisissons ici cette
volonté avérée de réaction contre la théologie moderne anthropo-
centrique, Celle-ci part du connu pour s’élever a linconnu, de
la conscience du fidele, ou des données historiques, pour pénétrer
ultérieurement jusqu’a un au-dela de la conscience, jusqu’a un au-dela
de Phistoire. Cette méthode n’a pas du tout été utilisée uniquement
par des rationalistes ; un Secrétan ou un Frommel n’en ont pas
employé d’autre. La nécessité, qui parait si étrange 4 nos esprits,
de prendre d’emblée son point de départ dans le transcendant,
s’impose-t-elle 4 Barth comme une nécessité religieuse, ou comme
une nécessité philosophique ? Grave question a laquelle nous répon-
drons tout a I’heure.

A premiere vue, il n’est pas difficile de dire ce que Barth et Brunner
pensent de la personne de Jésus, pour autant du moins que nous
gardons présentes a la mémoire les définitions des conciles. L’Eglise,



64 AUGUSTE LEMAITRE

a les en croire, a été mal inspirée en ne s’attachant pas fid¢lement —
comme le surent faire encore les réformateurs — aux formules para-
doxales, mais seules vraies, de Nicée et de Chalcédoine. Jésus est
I’'Homme-Dieu, qui n’opere le salut de ’humanité qu’en tant qu’il
est revétu d’une double nature.

I1

Interrogeons avant tout Barth lui-méme. II est le prophéte de la
théologie dialectique ; ses disciples ont fait parfois figure, vis-a-vis
de lui, de scolastiques pédants. A vrai dire ce jugement de valeur
put sembler légitime, alors que nous connaissions surtout le Barth
du Remerbrief . Par ce commentaire, Barth, doué d’une fougue
intellectuelle impressionnante, s’impose comme un chercheur avide
avant tout de vie spirituelle authentique. Barth tente au vingtiéme
siecle un effort audacieux, comparable a celui des réformateurs,
pour pénétrer ’Ame ardente de saint Paul, pour repenser inté-
rieurement cette théologie paulinienne, hérissée de paradoxes et
riche des plus surprenantes hardiesses. Malgré la fatigue qu’im-
pose au lecteur le Reamerbrief (ou s’affirme déja une recherche
de DTexpression paradoxale qui devait devenir plus tard systéme
ou manie) malgré ses répétitions et ses longueurs, ce livre demeure
un grand livre. Une sorte de passion sainte I’anime. On y sent le
désir impérieux de 'auteur d’imposer aux croyants actuels un retour
énergique au christianisme apostolique, au christianisme de la
«crise », de la décision - totale. Partout, dans cette ceuvre tumul-
tueuse, s’affirme la protestation de la foi contre les platitudes du
rationalisme, contre la mesquinerie d’une exégese trop exclusive-
ment philologique, qui s’arréte aux mots sans discerner la réalité
formidable qu’ils signifient. Partout s’exprime Ieffort — qui souvent
réussit — de faire revivre pour nous et en nous le drame chrétien tel
que saint Paul’a connu et traduit. De ’étude de I’épitre aux Romains
se dégage, a travers Barth, a ’adresse de nos 4mes, un appel a la
conversion ; un appel 4 une mort et a une résurrection, qui nous
permettraient cette chose impossible : jeter notre ancre dans I’éter-
nel et dans le transcendant, en nous soumettant au Dieu manifesté
en Christ.

(*) 1® éd., 1918 ; 2¢ éd., 1921. Les éditions subséquentes reproduisent le texte de
la deuxiéme.



LE RETOUR A LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 63

Devenu professeur, ’ancien pasteur de Safenwil a, dans maint
article de sa revue Zwischen den Zeiten, puis dans ses prolégomenes
a la dogmatique @, développé a Pextréme les qualités et les défauts
qu’il avait montrés dés sa premiere publication, et par-dessus tout
cette subtilité dans la dialectique, qui tend a faire de lui un type
accompli de scolastique protestant. Ce n’est plus que de loin en loin
que réapparaissent désormais l'intuition, créatrice de pensées neu-
ves, et accent prophétique. Nous ne saurions faire grief 4 un homme
qui a eu lincontestable mérite de déclencher un véritable mouve-
ment d’idées, de ne pouvoir persévérer, sans danger, dans son role
d’initiateur spirituel. Nous pouvons seulement réclamer un peu plus
de modération de la part de ceux qui ont salué en Barth un témoin
direct de Dieu, une sorte de révélateur attendu, un Messie théolo-
gique dont la gloire devait dissiper celle de Schleiermacher.

La langue de Barth est devenue de plus en plus difficile et obs-
cure. Faut-il y voir un résultat de la pratique de l’enseignement
qui oblige ’4me prophétique elle-méme a recouvrir ses inspirations
du vétement disgracieux des formes didactiques ? Ou faut-il admettre
que Desprit de Barth (qu’il s’en doute ou non) est tributaire a la
fois de la révélation divine a qui il veut rendre témoignage, et d’une
conception philosophique de la vie et du monde qu’il serait diffi-
cile d’accorder avec Pesprit de PEvangile, autrement qu’a travers
les jeux illusoires d’un formalisme abstrait ?

Revenons au Ramerbrief, pour en citer quelques passages carac-
téristiques :

« Jésus-Christ, notre Seigneur ! Tel est le message du salut ; tel est le sens
de P'histoire. Deux mondes se rencontrent ici, et ici se séparent ; ici: dans le
nom de Jésus-Christ. Le premier est le monde que nous connaissons, le monde
créé par Dieu, mais déchu, qui a perdu le lien qui unissait 4 Dieu. Clest le
monde de la chair, qui a besoin d’étre sauvé, c’est le monde du temps, des
choses, et de 'homme; c’est «notre monde ». Mais ce domaine connu est coupé
par un autre monde : le monde inconnu, celui du Pére, de la création pri-
mitive et du salut final. Il y a un point ot nous devient visible la ligne d’in-
tersection de ces deux mondes : Jésus., En lui il y a une rupture ; en lui une
verticale tombe sur le monde horizontal de Ihistoire... La résurrection du
Christ manifeste le monde nouveau, celui du Saint-Esprit, qui devient ici
tangent au monde ancien, celui de la chair, mais qui le touche, sans y entrer,
en lvi posant sa limite, comme la tangente touche le cercle. Ce qui est venu

(Y) Die christliche Dogmatik im Entwurf. 1: Die Lebre vom Worte Gottes. Prolego-
mena zur christlichen Dogmarik. 1927.

REV. DE THEOL. ET DE PHIL. — N. S., t. XVIII (NO 74, 1930). 5



66 AUGUSTE LEMAITRE

jusqu’a nous en Jésus, c’est le Royaume du Dieu Créateur et Sauveur. En
Christ, la parole du Créateur marque la fin de I’histoire. Ici est le lieu ou Dieu
se révéle — tout en demeurant caché. (Avec plus de précision :) La croix san-
glante est ce lieu, comparable au propitiatoire de P’ancienne alliance. Le
radicalisme du salut, ’absolue nouveauté du monde nouveau ne sont pro-
clamés que par la croix du Christ. L’homme nouveau vit par la foi; il vit
du Saint-Esprit que la fol seule assure.

» On peut dire aussi : il vit de la mort du Christ. Car la vie de Jésus et sa
résurrection (source de la foi) ne nous deviennent objets d’intuition salva-
trice que par la croix. Tout est éclairé par cette seule croix : aussi bien le
sermon sur la montagne que les guérisons, aussi bien la personnalité de Jésus
que son amour pour Dieu et pour les fréres, et que son message de pardon.
Pas une ligne de la synopse n’est éclairée hors de la croix. Le Royaume de
Dieu commence au dela de la croix, au dela de toutes ces possibilités humai-
nes que désignent nos notions: religion et vie, métaphysique et morale.
Jésus se détourne de toutes ces humaines réalités, les laisse de cdté. A la
lumiére de sa mort, ces choses terrestres apparaissent sous leur vrai jour,
dans leur réalité, mais aussi avec la vraie signification préparatoire qu’im-
pliquent leurs relations mutuelles. Elles apparaissent ceuvres du Dieu Créa-
teur et réclamant le Dieu Sauveur. Le croyant vit d’une vie qui n’est que la
mort de notre vie. Dans la mort avec le Christ s’offre a nous le Dieu jusqu’ici
insaisissable ; car la mort du Christ est le lieu ou s’opére la réconciliation avec
Dieu. Créatures perdues, parce qu’éloignées sans reméde du Créateur, nous
nous retournons vers Lui avec amour, nous saisissons comme une vérité qui
devient noétre le paradoxe de la justice divine: Pidentité de la sainteté
irritée de Dieu et de sa miséricorde qui nous affranchit.

» L’attitude de Phomme nouveau est avant tout une négation de tout
ce qui remplit la vie. Il ne faut pas supposer que le converti va s’appuyer
sur ses expériences religicuses. Il ne vit que par la foi. Il n’y a pas par la
communication directe avec de nouvelles valeurs de vie. Nous ne devenons
des hommes nouveaux qu’indirectement, que dialectiquement. En vivant
dans la foi et dans la crainte de Dieu, a la lumiére de la résurrection, nous
sommes réconciliés, nous avons le privilége d’espérer en Dieu. Par la mort
du Christ, notre présent est plein de I’avenir de Dieu. » (1

Essayons de dégager de ce texte quelques pensées centrales.

L’ceuvre du Christ ne se comprend que située au centre d’une
histoire des actes de Dieu, dont le début est marqué par la création,
puis par la condamnation de ’homme déchu, et dont la fin sera donnée
par la consommation future du salut. Nous voila en face d’un schéma
trés conforme a la tradition, celui-la méme qu’emploie Loisy @),
quand 1l résume la doctrine chrétienne dans affirmation solidaire

(*) Ramerbrief (1924, 4@ éd.) p. 5., 798., 136 & 141. — (2) Dans La religion
(Paris 1917).



LE RETOUR A LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 67

des trois mythes: cosmogonique, christologique et eschatologique.
Cependant, de par ses prémisses philosophiques, Barth risque de
ne rejoindre la pensée des apdtres qu’en apparence et que sur cer-
tains points. Il est d’accord avec elle lorsqu’il voit dans la chute
Porigine d’une réelle inimitié entre I’homme et Dieu, d’une sainte
colére divine contre la race coupable. A la lumiere de cette conviction
Peeuvre du salut sera bien, essentiellement, une réconciliation ;
c’est ainsi qu’elle fut envisagée, sinon par Jésus lui-méme, au moins
par saint Paul et par les réformateurs.

Mais si nous nous arrétons a "importance accordée par Barth a
Peschatologie, nous surprendrons derriére les analogies verbales
la distance qui sépare la théologie dialectique de la pensée chrétienne
primitive. Pour cette derniére, la série des efforts de Dieu en vue du
salut du monde constitue, au sens propre du terme, une histoire.
Ce n’est pas par un point que la tangente divine effleure le monde.
C’est au sein du temps qui s’écoule que, a une heure déterminée,
il y a eu chute de la créature, et, plus tard, apparition de la Promesse,
puis de la Loi, et enfin de la carritre humaine de Jésus jusqu’a sa
mort et a sa résurrection. C’est encore un chapitre de I’histoire, et
le chapitre définitif, qui s’ouvrira sous peu par le glorieux retour du
Christ, venant instaurer son régne ici-bas.

Barth, de par sa philosophie premiére, ol se marient scepticisme
et pessimisme, oppose métaphysiquement le monde divin éternel
au monde humain temporel. Ces deux mondes sont définis, a priori,
comme incapables de se croiser autrement que pour se limiter et
s’exclure I'un Pautre ; ils sont a ce point la négation 'un de Pautre
que ’homme ne peut rien dire, rien savoir, rien pressentir de Dieu.
Et cela Barth ne ’a certes pas appris dans la Bible ; mais c’est chez
lui la conséquence d’une dialectique de concepts qui n’est en rien
dialectique religieuse, puisque la religion vit de ’affirmation immé-
diate d’un rapport possible entre Dieu et Phomme. Dés qu’est posée
Pabrupte opposition de Péternel et du tempore], Barth doit oser
dire que toute l’histoire, qui a pour cadre le temps, est également
éloignée (ou sil’on veut également proche) de ’éternité qui la domine.
Sur la ligne du temps, tous les points sont a une égale distance de
’éternel. Ce n’est jamais de I’historique que pourra venir le salut,
la révélation de Dieu. Si Jésus est Sauveur, c’est que, comme
Sauveur, il est non point un étre de la série humaine, mais bien
Dieu lui-méme, qui, dans sa souveraineté, peut accomplir Pinat-



68 AUGUSTE LEMAITRE

tendu, le logiquement exclu, et venir s’approcher du monde a Poc-
casion d’une vie humaine, et a travers une personne historique.
Cette distinction tranchée entre ’histoire qui n’est que pur déve-
loppement humain, et une «surhistoire » qui est acte pur de Dieu,
ameéne parfois Barth 4 une position d’indifférence intellectuelle vis~
a-vis des questions d’authenticité des témoignages. La naissance
miraculeuse ? La résurrection du Christ ? Voila des données qui
demeurent dogmatiquement essentielles aux yeux de Barth, mais
qui, déclare-t-il, se rapportent a 'Urgeschischte et ne sont plus du
ressort de ’histoire ; 1a foi seule peut les saisir. (Et la croix ? deman-
derions-nous volontiers.) L’espérance chrétienne devient le chapitre
capital dans une théologie qui nous invite a nous contenter ici-
bas d’une foi — qui n’est en rien une possession — et d’une attente
obéissante, dont la certitude ne s’appuie pas sur des expériences
intimes, mais sur le seul attachement a la parole de la promesse. La
période du triomphe n’est plus une période historique ; elle marque
Pabolition de I’histoire, la suppression du temps, 'accession a 1’au-
dela radical, au monde de la pure transcendance.

Nous touchons ici a un conflit latent qui confere a la pensée de
Barth une certaine profondeur attirante, mais aussi une ambiguité
décevante. Dieu sauve par Phistoire : telle est la base de la foi et de
la vie chrétiennes ; mais aux yeux de Barth Thistoire est, par défi-
nition, vide de tout contenu divin positif.

I11

Les difficultés impliquées dans une telle position initiale éclatent
— bien plus que dans le Ra@merbrief — dans les interprétations chris-
tologiques fournies par Barth dans son Introduction a la dogmatique.

Dieu est transcendant, au sens plein, insaisissable a notre esprit,
rebelle a toutes les prisons conceptuelles dans lesquelles nous préten-
drions l'enfermer. C’est ce Dieu, sujet pur, qui ne sera jamais un
objet pour nous, que nous invite a proclamer le dogme trinitaire.
Mais ce dogme, tout en soulignant 'incompréhensibilité de Dieu,
le proclame sorti de son inaccessible au-deld, pour se manifester en
Christ.

Toute prétention de comprendre le «comment» de cette révélation
est insolente, puisque nous demeurons en deca du lieu fictif d’ou
Popposition entre ’homme et Dieu pourrait étre dominée. Il faut



LE RETOUR 4 LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 69

nous en tenir au fait brut: il a plu a Dieu de devenir, sans cesser
d’étre Dieu en soi et pour soi, Dieu pour nous. Il a fallu qu’il vint
nous atteindre 14 ol nous sommes. Nous vivons, étres déchus, dans
un monde de péché et de mort au sein duquel nous sommes enfer-
més dans une contradiction fondamentale, et avec Dieu et aussi
avec nous-mémes. Mais cette contradiction, manifestation du péché,
ne nous est ni douloureuse ni méme consciente, tant que Dieu ne
nous a pas parlé. Que Dieu parle! Et alors seulement me sont
simultanément révélés et ma désespérante misére et son remede.
Dieu se révele en apportant 4 ’homme et la question et la réponse.
Sa parole vise a4 me replacer dans le rapport normal avec le Créa-
teur, aboli par la chute ; elle est donc bien la parole de la récon-
ciliation. Toute la signification du Christ réside dans sa croix, et
toute la portée de la croix est dans la réconciliation opérée entre les
deux mondes par un Dieu incarné.

Demeuré dans 1’état paradisiaque, ’homme n’elit pas eu besoin de
cette réconciliation ; entre Dieu et lui aurait subsisté cette relation
immédiate que la théologie de optimisme romantique s’est imaginé
retrouver dans ’humanité historique. Supposition erronée ! L’huma-
nité adamique est radicalement incapable de connaitre aucun che-
min qui la rapproche de son Dieu perdu. De par la chute, la réalité
de Dieu lui est problématique ; et toute issue est fermée — hors la
réconciliation — vers un salut que P’dme pourrait attendre dans la
joie et la paix comme un simple épanouissement de sa propre exis-
tence harmonieuse. Parce que nous ne sommes plus qu’humanité
déchue, Dieu ne peut nous visiter qu’a la faveur d’un acte nouveau,
indépendant de l’acte créateur initial. Celui qui, par la foi, salue en
Christ le Dieu incarné qui lui parle, croit 4 la possibilité de retrouver
la patrie perdue. Il entend sonner ’heure de la fin de son existence con-
tradictoire de pécheur, dont le vrai caractere vient de lui étre dévoilé ;
il sent sourdre en lui les sources d’une vie nouvelle que Dieu seul
peut faire jaillir. Car Dieu peut seul dominer de I’intérieur nos
luttes, il peut descendre Lui-méme au milieu d’elles pour en triom-
pher pour nous.

Ce n’est d’ailleurs qu’a travers ’ceuvre du Dieu Fils et Sauveur
que nous est 1évélé le Dieu Pere et Créateur. Cest en tant qu’ll
opere la réconciliation du pécheur avec lui que Dieu s’affirme le
Maitre, le Souverain. Il nous faut résolument abandonner l’idée
vulgaire d’une Paternité divine, que notre esprit affirmerait en



70 AUGUSTE LEMAITRE

dehors de la foi en ’ceuvre de la croix. Le Dieu qui réconcilie, voila
celui que le croyant rencontre d’emblée ; voila celui dont la parole
décisive constitue la révélation méme. Nous n’appelons Dieu Notre
Pere que parce qu’il est d’abord, et de toute éternité, le Pére du Fils
et Seigneur, le Christ. C’est en Lui qu’il a plu a Dieu de nous visiter
en prenant une forme humaine, afin de pouvoir nous atteindre su
notre terre d’exil.

Désormais s’impose a nous Padhésion aux formules des conciles
grecs. Ce n’est pas seulement celui de Nicée qui a eu raison d’affir-
mer P’unité de substance entre le Fils et le Pére; c’est aussi celui
de Chalcédoine qui a trouvé les expressions les plus heureuses pour
préciser la doctrine des deux natures de I'Homme-Dieu. Compre-
nons qu’a parler rigoureusement Dieu ne peut se révéler qu’a lui-
méme ; il doit nous demeurer un Dieu caché. Donc §’il se révile,
tout en restant Dieu et comme Dieu, la possibilité de saisir une telle
révélation semble devoir étre refusée a ’homme.

La doctrine de P’incarnation et celle du Saint-Esprit sont la pour
nous montrer la possibilité de I’'impossible, pour nous définir les
conditions — objectives et subjectives — d’une solution du probléme
de la révélation.

L’incarnation était nécessaire d’une nécessité absolue, dés P’ins-
tant ot Dieu voulait se révéler 4 ’homme. Dieu est souverain absolu,
maitre de toutes choses et aussi de sa propre divinité. Il a donc le
droit et le pouvoir non certes de renier sa qualité divine, mais de
la voiler. Il peut aussi prendre une forme étrangere ; et ce n’est que
par la qu’il pourra me rencontrer et se poser comme un moi vis-a-vis
de mon moi. Dieu devait se faire homme pour nous chercher entre
les murs mémes de notre prison : le temps. Sans doute cela ne va-t-il
pas sans difficulté. Pour rester vraiment Dieu tout en devenant un
homme authentique, il a fallu que le Fils éternel, Verbe divin en
qui le Pére a créé le monde, revétit une chair humaine et se fit lui-
méme un second Adam. Il a fallu que se produisit, événement unique
par sa définition méme, l'incarnation de Dieu dans une personne
douée des deux natures, I’humaine et la divine, a la fois insépara-
bles en lui et distinctes. Barth n’admet aucune kénose, au sens
négatif du terme, évidement de la divinité. Le Fils, seconde per-
sonne de la trinité, a pris la nature humaine, sans qu’il s’ensuive au-
cune altération de son existence éternelle. Nous dirons plutét que,



LE RETOUR 4 LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 7L

par une action positive, le Fils de Dieu a ajouté a ’existence divine
qui lui appartient en propre de toute éternité ’existence humaine
dansle temps. Dieu est tellement Dieu qu’Il peut étre aussi un homme.
Nous ne parlerons d’un dépouillement qu’en tant que ce supplément
d’existence que Dieu se confére en s’incarnant, ne lui assure aucun
accroissement de gloire, mais lui impose au contraire cet abaissement
d’accepter la misere des hommes et de porter en lui la culpabilité
et la punition de leur péché.

Il nous est impossible de considérer Phumanité du Christ séparée
de sa divinité ; Phumanité n’est que le prédicat du sujet, qui demeure
Dieu. La personne du Christ est a ce point divine que sa vie indivi-
duelle, méme physique, n’est pas la vie de Jésus homme, mais la vie
du Verbe qui s’est incarné. Logiquement, nous ne devrions pas reculer
devant la fameuse formule controversée : Marie, mere de Dieu. Celui
que Marie a enfanté n’était personne d’autre que Dieu dans une na-
ture humaine. Mais dés ’instant ol Dieu veut revétir notre humanité,
il se prépare a porter nos péchés et ses conséquences, il se prépare a
la croix. Une seule chose est impossible 4 ’'Homme-Dieu : I’accom-
plissement volontaire du péché; il sera ’homme saint, parce que
I’Homme-Dieu.

Le paradoxe de cette trés réelle incarnation justifie le fait que Dieu
est a la fois manifesté et caché en Christ. Il fallait — et Barth fait
ici écho a certaines réflexions de Pascal — que le Dieu incarné s’offrit
en méme temps a la foil des uns et a Pincrédulité des autres. Occa-
sion de conversion ou de scandale, Dieu ne s’offre a ’homme qu’en
se dérobant a lui.

Barth dénonce Perreur que la piété moderne commet volontiers
en voulant déifier Phomme Jésus. Aucune créature n’est Dieu ; 'hu-
manité de Jésus ne mérite ni culte, ni adoration, aussi longtemps
qu’elle n’est pas saisie comme l’attribut de la Parole éternelle. Un
seul est Seigneur: Dieu ; le Christ-Seigneur ne peut étre adoré que
par celui qui affirme la déité de sa personne.

L’humanité vraie de Jésus ne sera toutefois point compromise
si nous adhérons a D’wextra calvinisticumy, et si nous disons avec
Calvin :

«Le Fils de Dieu est merveilleusement descendu du ciel, de telle sorte
cependant qu’il n’a point quitté le ciel. Il a voulu merveilleusement naitre
dans le sein de la Vierge et habiter sur la terre, mais cependant sans cesser -
de remplir le monde comme dés ’origine. »



72 AUGUSTE LEMAITRE

Le luthéranisme a pu effacer ’humanité de Jésus par sa doctrine
de 'ubiquité du corps de Christ, doctrine qui confére aussi a la nature
humaine du Christ tous les attributs métaphysiques du verbe divin.
Le calvinisme distingue davantage le Logos incarné du lLogos
doapkog. Le Fils de Dieu est et demeure la Parole divine sous ses
deux formes, créatrice et rédemptrice, tout en demeurant un. La
Parole de Dieu peut prendre la forme humaine tout en subsistant
d’autre part dans son indépendance.

Tout cela nous redit assez que incarnation est un miracle, un évé-
nement qui a Dieu pour auteur direct et qui n’appartient plus a I’his-
toire. Aussi bien cette incarnation ne peut-clle étre saisie qu’encadrée
dans les deux affirmations de la naissance miraculeuse du Christ et
de sa résurrection. La Parole divine, en voulant revétir les caractéres
de la créature humaine, n’a pas voulu recevoir cette caractéristique
individuelle, particularisée, que lui cfit assurée une génération natu-
relle. L’absence du facteur masculin dans la génération du Christ
devait, par une fort bizarre interprétation de Barth, garantir cette
humanité générique, non spécifiée, qui convenait seule au Fils de Dieu.

« Au moment ol cette particule de la nature humaine devient homme,
par Popération du Saint-Esprit, le Logos divin s’empare de ce nouveau-né,
lui donne sa réalité, devient son sujet, sa personne, en fait son organe et
son temple. »

Dieu le Fils est devenu une créature finie, située dans le temps et
dans ’économie du monde pécheur. Ainsi sont objectivement réali-
sées du c6té de Dieu les conditions de la révélation.

A cela répond, dans la théologie de Barth, I’étude complémentaire
de la possibilité subjective de la révélation, a laquelle nous avons déja
fait allusion. L’homme est incapable de porter attention au message
divin, qui ne peut d’ailleurs parvenir jusqu’a lui puisqu’il vit dans une
absolue opposition a sa vraie destinée (qu’il ignore) de vivre pour Dieu
et en Dieu.

Mais ’lhomme ne pourra-t-il, en face de I’appel de Dieu, sortir de
son faux optimisme, éprouver sa totale misére et désirer mourir a lui-
méme en donnant raison a Celui qui le condamne? Il le peut par la
foi, ceuvre du Saint-Esprit dans son cceur. Ainsi le cercle se ferme,
puisque c’est encore Dieu (le Saint-Esprit) qui dans ’Ame du fidele
vient répondre a Dieu, manifesté par sa parole. Le tragique déchire-
ment intime de la conscience est levé, bien que la réalisation du salut
demeure future et que ’accés 4 la vie divine doive étre constamment



LE RETOUR A LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 73

retrouvé. Ne cherchons ni a posséder Dieu, ni 4 jouir de lui, ni 4 nous
parer du manteau de prétendues expériences qui nous permettraient
de saisir l'insaisissable! Il n’y ala qu’illusion ou blasphéme. Qu’il nous
suffise de nous laisser saisir par Dieu et de nous saisir en Lui, a la
lumiére de sa parole qui nous révele notre dénuement et notre mort.
Accrochons-nous avec foi et espérance a la Parole divine qui nous par-
vient, adressée 4 notre propre moi, par le baptéme puis par la prédi-
cation de ’Eglise. L’Eglise en préchant Christ reproduit la parole de
la réconciliation. Le miracle de la révélation se répete 13 ou I’dme
adhere, dans la foi et ’'obéissance, au message unique de Dieu;etil y
a 1a un miracle psychologique tout aussi incompréhensible que celui
de Pincarnation, dont il est la réplique actuelle et la suite nécessaire.
Par Paction du Saint-Esprit, je puis mourir et ressusciter, et ce qui
'se passe en moi me conduit 2 mon tour jusqu’a cette frontidre de
Phistoire et de I’au-dela, qui marque la fin de mon existence et m’ou-
vre les portes du nouveau monde: celui de I’achevé, de D’éternel,

de Dieu.

IV

C’est la méme atmosphere intellectuelle que nous respirons en lisant
le copieux ouvrage que Brunner a consacré au Christ (). Qu’il nous
suffise d’en retenir ici quelques pensées directrices.

C’est en plein accord avec Barth que Brunner affirme, avec une in-
sistance marquée, le caractére unique de la révélation (einmaliyg) ;
Pimpossibilité dans laquelle demeure ’humanité pécheresse de faire
un pas qui la rapproche de Dieu, par quelque voie que ce soit (philo-
sophique, morale ou mystique); la distinction entre le prétendu
Jésus historique et la réalité transcendante en lui manifestée, et a
laquelle rendent témoignage et P’Ecriture sainte dans son imposante
unité et la foi traditionnelle de ’Eglise.

En Christ nous parvient, émergeant de ’au-deld du monde, ce
Verbe de Dieu en qui les chrétiens, & la différence des penseurs grecs,
reconnaissent non point une idée, mais un acte de Dieu, un acte per-
sonnifié. Le Christ posséde, directement, de plein droit et de par sa
nature, ’autorité de Dieu. Qui donc pourrait, hors de Dieu, se donner
comme P'auteur du pardon et du salut, et s’offrir comme objet de la
foi et de la pritre? La dogmatique a tout a perdre 4 s’attarder sur le

(%) Der Mitler (1927).



74 AUGUSTE LEMAITRE

terrain mouvant de I’histoire, a se demander: «Comment a été Jésusi»
au lieu d’aller droit a la question fondamentale : « Qui est-il?» — Up
étre divin, de par sa disposition morale, de par la perfection de sa vie
intérieure? Mais il n’y a pas de passage permis du jugement moral por-
tant sur la sainteté de Jésus au jugement religieux affirmant sa divi-
nité. Jésus est Dieu en ce qu’il posstde le mode divin de I’étre, la
nature de Dieu. Jésus ne cherche pas Dieu, Il Papporte ; en lui nous
trouvons non la créature, mais le Créateur méme.

Brunner développe avec pénétration cette pensée que le Dieu per-
sonnel nous est inaccessible hors de la révélation chrétienne, réflexion
‘qui doit corroborer ’identité entre la personne de Jésus et la personne
de Dieu. Ce n’est que sous I’incognito de cette personne historique de
Jésus que le Dieu personnel nous atteint et nous dit son nom. Des que
nous voulons, avec la théologie moderne, discerner et distinguer une
certaine révélation de Dieu au sein de la personne humaine de Jésus,
théatre ou instrument de P’action divine, nons recherchons, au dela du
transparent de ce Jésus historique, ou un principe qu’il représente, ou
un élément éternel, séparé de lui, distinct de lui, et vers lequel nous
nous éléverions 2 travers lui. Nous retombons dans les errements d’un
idéalisme grec opposé a la folie chrétienne qui se contente de dire :
Ici, en Christ, Dieu parle. Il appelle. Et nous ajouterons : Il répond, dés
Pinstant ou le Saint-Esprit en nous dit oui & ’appel du Christ Dieu.

Avec Barth, Brunner tient le dogme de la trinité pour essentiel.
I1lui reconnait un double mérite: celui de désigner (et non d’expliquer)
le mystére du Dieu insondable, et celui de souligner le caractére non
pas immobile, mais vivant du vrai Dieu. Dieu, parce qu’il est amour,
est déja en soi, et indépendamment de toute relation avec notre monde,
un Dieu en mouvement. Le Fils (ou le Verbe), c’est Dieu en tant qu’ll
se dirige vers le dehors, qu’ll se communique au monde, par la créa-
tion et par la révélation. Dieu vient ! Tel est le theme perpétuel de
la Bible. Il vient dans une parole (prophétisme) ; il vient dans la parole
faite chair (Jésus) ; il viendra en puissance (le régne de Dieu).

Tout le mouvement divin, auquel la Bible rend témoignage, est
dirigé de haut en bas. L’obéissance premitre du Fils de Dieu est une
obéissance transcendante; c’est acte parlequel il a voulu étre envoyé
pour sauver le monde, placé par sa faute sous le signe de la colere di-
vine. Et c’est par un processus tout aussi impénétrable que celui de la
création, que le Fils éternel de Dieu a revétu volontairement la nature
humaine (sans que Brunner précise le mode de la naissance de Jésus).



LE RETOUR A LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 75

Notre salut est donc fondé sur une incarnation qui a son prélude dans
’ordre des réalités métaphysiques, et qui est plus qu’un fait de I’his-
toire. Seulement depuis que I’éternel et le temporel se sont rencontrés
en un point unique: Jésus-Christ, ’histoire peut devenlr pour les 4mes
le lieu de leur décision. :

Comment cette décision salvatrice s’opere-t-elle? Méme par la foi,
la communication de ’homme & Dieu demeure indirecte. La personne
du Dieu-Sauveur n’est pas de ’ordre du visible ou du sensible. Le Jé-
sus selon la chair voile le Christ-Dieu. Le Christ a di porter le masque
de ’humanité pour pouvoir pénétrer dans notre mascarade de pécheurs,
Mais quand nous enlevons notre masque sous I’influence bénie de sa
parole, lui aussi enléve le sien, et nous le reconnaissons. La person-
nalité divine de Jésus, impénétrable a la psychologie, transparait a
travers sa carriére toute entiére (enseignement, miracles, etc.) en
méme temps que son autorité qui dépasse celle du prophite. Elle
triomphe dans son ceuvre de réconciliation, dans sa mort.

Nous n’avons assurément pour parler du Christ que les ressources
inadéquates d’un langage qui semblera volontiers soit métaphysique,
soit mythologique. Mais la foi sait qu’en opposant radicalement Dieu
au monde elle condamne 4 P’avance tout systéme intellectuel qui
prétendrait circonscrire un au-deld, qu’elle seule peut appréhender.
Sans doute la Parole de Dieu s’offre-t-elle & nous, dans la Bible,
comme un mythe 4 plusieurs épisodes: la création, la chute, la révé-
lation, ’accomplissement. Mais il ne s’agit pas la d’'un mythe d’idées
ou de concepts que ’on pourrait étaler dans I’espace, mais bien d’un
mythe qui prend au sérieux la dimension du temps. Le divin n’est pas
-devant nous, objet a saisir ou 4 contempler. C’est un divin qul vient
4 nous, qui traverse le temps qu’il ne cesse de dominer, mais au sein
duquel il pénetre par sa propre décision. Ce mythe biblique est cou-
ronné par 'incarnation personnelle de Dieu qui confére leur sens défi-
nitif & PUr-et a1’ Endgeschichte. Ce mythe de la Bible, a certains égards
enfantin, c’est la parole que Dieu nous a donnée et nous redonne.
Le conserver, le rendre actuel, 'interpréter, c’est la tiche a laquelle
toute théologie doit s’appliquer.

Peut-étre Brunner concéderait-il plus résolument que Barth la
portée tout approximative et symbolique des expressions de la chris-
tologie orthodoxe. Mais, d’autre part, il les défend avec une méme
insistance, et un et ’autre sont également convaincus que I’adhésion
au dogme des deux natures et de la déité éternelle de la personne de



76 AUGUSTE LEMAITRE

Jésus est impliquée déja dans la foi au témoignage biblique : Jésus
est le Seigneur. Jésus est a tel point Dieu, que nous avons quelque
peine & comprendre que Brunner ait intitulé : Der Mittler une étude
qui ne semble gudre aboutir 4 la notion d’un Médiateur véritable,
c’est-a-dire d’un étre intermédiaire, capable d’établir le pont entre
Phomme et ’au-dela. L’humanité du Christ n’est qu’un masque pro-
visoire d’une personne purement divine.

A

Cette réaction néo-orthodoxe ne connaitrait pas aujourd’hui un
succes si marqué, si elle ne dénongait quelques lacunes sérieuses de
la théologie d’hier.

En face des travaux minutieux et subtils de I’exégese scientifique,
le croyant court parfois le risque de perdre ’exact sentiment de
Punité du témoignage biblique. Or voila une théologie qui, volontai-
rement ignorante des nuances et des distinctions de détail, nous redit
avec force : L’Eglise a été fondée sur P’affirmation de la divinité du
Christ Seigneur.

L’école historique s’est appliquée — et c’était bien la une de ses
tiches — a situer le christianisme primitif dans le cadre de son épo-
que, & noter les points de contact et les influences réciproques qui per-
mettent de le rapprocher d’autres formes religieuses. L’histoire du
dogme a su montrer tous les apports extérieurs que la philosophie,
la pensée morale, hélas! la politique méme, ont fournis 4 la doctrine
ecclésiastique. Or voici une dogmatique qui ne se lasse pas de répéter :
Le Christ est I’Unique. Elle élargit ’abime entre lui et tout ce qui
n’est pas lui. Elle dégage les racines essentielles, décidément religieuses
du dogme chrétien. L’absoluité dans laquelle le Christ se dresse dé-
sormais dans son isolement, A la frontiére de I’histoire et de I’éter-
nité, lui restitue sa couronne royale et nous aide a retrouver la superbe
intransigeance, la féconde étroitesse des premiers missionnaires :
« Aucun autre nom n’a été donné aux hommes par lequel ils puissent
étre sauvés ». Toute ’école évolutioniste, qui ne voit en Christ que le
point culminant de I’ascension normale de ’humanité, que ’accom-
plissement parfait de son aspiration séculaire, ne vient-elle pas com-
promettre ’exclusivisme dont vit ’Eglise conquérante, et sa convic-
tion de saisir en Christ un absolu?

Tres souvent le piétisme évangélique a favorisé une jésulitrie mé-



LE RETOUR A LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 77

diocre ou fade. Et plusieurs ont su d’autant plus s’attacher au culte
du Jésus de ’histoire qu’ils se sentaient plus incapables de garder une
notion claire et vivante du Dieu souverain. Or voici une théologie
vraiment théologique qui nous rappelle que la seule puissance qui
assure notre salut et notre résurrection est la puissance de Dieu méme.
Si Christ sauve, c’est qu’en lui Dieu réside, c’est qu’en lui Dieu parle
et agit. Et pour que cela soit possible, il faut, nous dit-on, que Dieu
soit cela méme que désigne le dogme trinitaire: une vie d’amour,
transcendante au monde, et dont nous ne pouvons rien savoir et rien
dire, aussilongtemps que nous ne sommes pas saisis et intérieurement
transformés par elle. Cette souveraineté de Dieu, principe de la piété
calviniste, a été négligée par un christianisme trop raisonnable qui a
atténué le sens du péché, a privé par la-méme la vie chrétienne de
son caractere dramatique, et a enlevé a la conversion sa portée décisive.
Or, voici une école qui insuffle une vie nouvelle aux dogmes les plus
irrationnels ; elle rabaisse ’orgueil humain, favorise I'humilité et
répond au besoin de ’4me religieuse de s’incliner devant un mystere
qui la dépasse.

Mais ce n’est pas le rationalisme seul qui est jugé ; Cest aussi cette
théologie de Pexpérience qui a amené les chrétiens a vouloir enfermer
Dieu dans la conscience humaine et 4 interdire a la foi de s’attacher
avec sécurité aux réalités qui dépassent cette conscience. Voici réin-
tégrées, avec la pensée de Barth, ’espérance chrétienne, attente pas-
sionnée de ’au-dela. Dés que le Saint-Esprit agit en nous, nous pou-
vons saisir par la foi bien plus que ce que nous avons expérimenté et
vécu (nos Erlebnisse) ; élevés au-dessus de nous-mémes et au-dessus de
ce monde transitoire, nous voici transportés avec Christ dans le
monde de Dieu ; et nous vivons, par anticipation, a la lumi¢re de sa
gloire qui doit advenir, sous le signe de la résurrection.

VI

Mais, remarquons-le, dés que j’essaie de reconnaitre les mérites de
cette théologie, je m’écarte involontairement de mon sujet. J’y reviens
en me demandant sil’idée du Christ qu’elle nous propose est de nature
a nous satisfaire.

Ne nous attardons pas — ce travail a été fait maintes fois — a
énumérer les difficultés considérables qu’offre a Pintelligence la chris-
tologie des deux natures. Tachons de nous affranchir des débats sco-



78 AUGUSTE LEMAITRE

lastiques, alors méme que cet effort nous est difficile en face d’auteurs
qui semblent travailler a nous y ramener. La question centrale que
nous -devons nous poser maintenant est celle-ci: Y a-t-il des mo-
tifs religieux suffisants a justifier le retour a une doctrine a laquelle
semble bien s’opposer notre exigence de loyauté intellectuelle? Et ce
retour nous rendrait-il aujourd’hui le service de nous assurer une plus
parfaite intelligence du Christ?

La loyauté intellectuelle? C’est le double progres des études histo-
riques et de la philosophie générale qui ont amené les croyants a une
revision des dogmes classiques. C’est sacrifier la fidélité 2 Pesprit des
réformateurs que de prétendre nous rapprocher d’eux en souscrivant
a la teneur littérale de telle ou telle de leurs déclarations. Leur esprit
fut celui d’une probité intérieure qui n’aurait certes pas consenti a
faire de la beauté ou de la sublimité d’une doctrine un sfir et suffisant
critere de sa vérité. Eux-mémes ont parfois dénoncé les insuffisances
d’une terminologie traditionnelle dont ils se sentaient les esclaves ;
ils ignoraient la méthode de pensée qui efit pu les en affranchir. Mais
serait-il vrai aujourd’hui que nous ne puissions confesser la grandeur
unique et divine de Jésus qu’en reprenant les termes des conciles
grecs?

L’histoire montre a ’évidence que les doctrines des conciles n’ont
pas été analytiquement dégagées du « Jésus-Christ Seigneur» de la foi
primitive. Elles sont des produits synthétiques de esprit grec et du
christianisme. Certes nous admettons (et avec plus de logique que
Barth) que tout dans cette rencontre n’a pas été néfaste et ficheux.
Les premiers apologistes n’ont pu défendre ’Evangile qu’en le faisant
entrer dans les cadres de la théorie du Logos Divin. Athanase n’a pu
revendiquer les droits de la prédication du salut qu’en faisant voter
a Nicée la consubstantialité du Pere et du Fils. Les Peres ont fait ce
que nous faisons a notre tour ; ils ont voulu répondre aux nécessités
de leur époque, et présenter Jésus a leurs contemporains sous une
forme qui leur fat accessible. Les résultats de leurs efforts peuvent
nous inspirer ; ils ne peuvent nous lier.

Une autre évidence nous domine : la Bible ne renferme pas une
christologie unique; elle en renferme plusieurs. Pourquoi y aurait-il
infidélité a vouloir, avant que de nous associer a toutes les déclara-
tions du christianisme des épitres, nous poser tout d’abord la question :
Qu’est-ce que Jésus a pensé de lui-méme? Quelles furent, a son sujet,
les convictions des premiers témoins de sa vie?

A cette attitude Brunner oppose avec habileté le scepticisme de



LE RETOUR 4 LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 79

Pexégése contemporaine, qu’il prétend exploiter au profit de son con-
servatisme. Personne ne peut savoir ce qu’a été le Selbstbewusstsein
de Jésus; et nous, qui vivons apres la croix et la résurrection, ne
pouvons avoir d’autre christologie que celle des chrétiens d’aprés la
Pentecéte. Certes, nous ne sommes pas insensibles & cette réflexion,
deés qu’il s’agit de fournir une explication compléte de Pceuvre ré-
demptrice. Mais nous nions qu’une théorie de la personne de Jésus
puisse étre construite, qui fasse fi des données de I’Evangile primitif,
et qui renonce a partir du Jésus de I’histoire et a tenir compte de la
vie intime du Christ. Jésus se sent en relation filiale avec Dieu, Jésus
prie le Pere. Et comment la christologie de Brunner explique-t-elle
toute la vie de pritre de Jésus, jusqu’a et y compris Gethsémané?
Les évangiles synoptiques nous montrent les relations de Jésus et de
Dieu sous une tout autre perspective que la dogmatique trinitaire.

Et pour prendre un exemple un peu différent, comment justifier
devant Phistoire, c’est-a-dire ici devant Pexigence de la vérité, cette
affirmation, familiere 4 ’orthodoxie et que Barth réédite, que la
naissance miraculeuse et les apparitions du Ressuscité sont les deux
parentheses divines également nécessaires et certaines qui encadrent
la vie terrestre du Christ? I.’une est une interprétation spéciale, qui
apparait dans un ou deux versets du Nouveau Testament et qui est
ignorée ou niée par la majorité de ses auteurs ; les autres ont servi
de pierre angulaire a I’Eglise naissante !

La prétention de la christologie dogmatique a I’autonomie vis-a-vis
de I’histoire est un non-sens, pour cette raison toute simple que le chris-
tianisme pose la révélation de Dieu dans P'histoire. La qualification
ambigué de Urgeschichte, qui devrait nous définir le caractére unique
de cette histoire-1a, chaigée de valeurs éternelles, est en vérité mal-
heureuse. Jésus appartient autrement a ce qui est histoire, pour notre
conscience, que la création du monde ou la chute d’Adam. Que la
considération prolongée de I’ceuvre du Christ ameéne certains chrétiens
a des postulats métaphysiques sur son origine, voil? ce que nous com-
prenons parfaitement. Mais que la christologie consente a étre d’em-
blée une mythologie, voila ce que nous n’admettons pas. Et les pages
aussi obscures que denses a travers lesquelles nos auteurs essaient
de nous faire comprendre Pessence de celui qui a été et qui nous de-
meure La Lumiére nous paraissent singuli¢rement peu respectueuses
du mystere de la personne du Sauveur. Cest s’inscrire en faux contre
I’Evangile, s’écarter de sa sublime simplicité, que de nous montrer un
Jésus qui ne porte que le masque de notre humaine condition, qni



8o AUGUSTE LEMAITRE

en priant Dieu se prie lui-méme. L’identité entre Jésus et Dieu ne
peut étre fondée que sur des considérations dialectiques qui abou-
tissent a I’identité de la théologie et de la christologie, indiquée par
I’adhésion au trinitarisme le plus strict. Nous n’avons pas I’intention
de montrer les difficultés d’une dialectique abstraite qui se laisse ob-
séder par des préoccupations que le Nouveau Testament ignore, par
celle-ci en particulier : comment Dieu peut-il devenir un homme?
Devant cette question, insoluble parce qu’elle pose un pseudo-pio-
bléme, Iesprit peut, par un jeu conceptuel habile, chercher a répondre:
Dieu deviendra un homme sans le devenir vraiment, en existant d’une
existence complémentaire a son existence transcendante, sous le
vétement provisoire d’un étre qui n’a rien d’humain dans ce qu’il a
de vraiment personnel.

Mais désormais on est la communion entre nos vies et celle du Dieu
incarné? Ou est le Médiateur? Au profit de ’identité réclamée du Dieu
révélant et du Dieu révélé, c’est la distance entre le Dieu sauveur et
I’ame a sauver, qui demeure entiére, infranchissable. C’est un Christ-
Dieu mythique qui supplante le Jésus sauveur de ’Evangile.

VII

La loyauté vis-a-vis de T’histoire nous rend méfiants a ’égard des
conclusions de la nouvelle théologie. Celle-ci a-t-elle des fondements
philosophiques solides? La pensée moderne est orientée vers une com-
préhension de Pesprit qui nous donne de la personnalité — considérée
soit en Dieu soit en ’homme — une notion qui ne nous ¢loigne de
la dogmatique trinitaire qu’en nous rapprochant singuliérement de
Pintuition centrale de Jésus, de sa religion du Dieu paternel, de sa par-
faite conscience de sa filialité divine. Et n’est-ce pas, pour nos géné-
rations actuelles, la premiére manitre de magnifier le Christ, que de
déclarer que la personnalité aimante de Dieu ne nous devient réalité
proche et certaine qu’en Christ? Christ: une action personnalisée
de Dieu ; voila une formule de Brunner (voisine de celle de Frommel)
qui exprime une forte vérité. Mais nous chercherions le développe-
ment de cette formule non pas en I’affaiblissant et en la noyant dans
la doctrine des deux natures, mais bien en dégageant en Dieu cet as-
pect de la volonté salvatrice qui, somme toute, est le seul aspect de la
divinité quisoit d’un intérét religieux immédiat. Croire a I'incarnation
signifie aujourd’hui croire 4 la révélation dans une personnalité his-



LE RETOUR A LA CHRISTOLOGIE ORTHODOXE 81

torique déterminée de cette volonté personnelle de Dieu de nous
sauver, c’est affirmer que Christ est unique; et qu’il demeure le
Vivant, 'organe permanent de lintention divine 4 notre égard.

Toute christologie qui exprime ces certitudes-la est sfire de répondre
aux besoins de la piété. Certains verront Dieu en Jésus sous la forme
de PEsprit du Pere qui vit en lui et le glorifie ; et ils auront pour eux
les témoignages les plus anciens de la tradition synoptique. D’autres
auront peine a concevoir la puissance actuelle du Ressuscité sur les
Ames sans affirm_r sa présxistence éternelle auprés du Pere: et ils
auront pour eux quelques-unes des affirmations spéculatives de saint
Paul ou de saint Jean. Ce qui importe par-dessus tout c’est que la
théologie maintienne la valeur des expériences, dont vit ’Eglise
militante, de communion avec le Christ et de salut par le Christ.

‘Mais cest une théologie périlleuse que celle qui pour grandir le
Christ I’éloigne décidément des 4dmes. §’il demeure en lui de 'incom-
préhensible, de lirréductible, Jésus ne saurait du moins entrer dans
notre champ spirituel que si nous avons ’espérance et I’ambition de
pénétrer respectucusement et graduellement dans son expérience
méme. Il nous faut accueillir la promesse de voir s’établir entre Dieu
et nous quelque chose de cette relation de confiance victorieuse que
Jésus le premier a réalisée a notre profit. Or, & notre époque ou les
réalités psychiques derniéres sont définies en termes d’action et de
réaction, en termes de volonté et de personnalité (bien plus que par
la terminologie des substances et des natures), un retour a la christo-
logie orthodoxe risque d’établir entre le Christ et ’Ame une distance
métaphysique qui compromet la proximité avec lui que recherche la
piété, et entre le divin et ’humain un abime auquel notre Sauveur
n’a pas voulu croire. Serait-ce par fidélité a Jésus que la théologie
de Barth part de Paffirmation exclusive de la pure transcendance de
Dieu? I’Evangile et I’Ame du Christ sont pleins de la certitude de
la présence du Pere. Qui nie Pimmanence de Dieu dans ’homme et
dans I’histoire ne pourra jamais s’assimiler, qu’au prix de jongleries
dialectiques compliquées, la religion du « Dieu est amour ».

La christologie orthodoxe nous aide-t-elle 4 comprendre vraiment
Jésus en prolongeant, dans ’ordre de la spéculation, les intuitions di-
rectes dont nos ceeurs sont illuminés a la lecture des Evangiles? Non,
dés qu’elle tend avec Barth et Brunner, complices ici de leurs adver-
saires (les sceptiques de la pensée sont les complices des sceptiques
de DPexégese), a mépriser Pimportance du Jésus historique. Nous



82 AUGUSTE LEMAITRE

aide-t-elle mieux a affirmer ’action présente du Christ glorifié sur
les cceurs? Non, car elle tend 4 rendre cette action incertaine, de
par les obstacles mémes qu’elle multiplie, sur le chemin de la commu-
nion avec un Christ qu’elle tend a dépouiller de son authentique
humanité.

Un avantage apologétique de la christologie de Barth serait de nous
permettre de répondre aux polémistes catholiques que nous parta-
geons sans réserve leur point de vue sur la déité essentielle du Christ.
Le catholicisme s’est assez chargé de nous démontrer qu’il y a loin
entre I’adhésion & cet article de foi du credo et la soumission de la
conscience a Pautorité du Sauveur et a son inspiration.

Il n’y a donc pas plus de nécessité religieuse que de nécessité phi-
ldsophique a consentir au recul auquel on nous convie. Nous ne I’ac-
cepterions que sila démonstration nous était fournie :

a) d’une adhésion loyale possible de notre esprit aux catégories
‘d’une philosophie scolastique qui appartient au passé ;

b) de I’impossibilité de sauvegarder par aucune autre méthode
la foi au Christ, unique Sauveur vivant des 4mes.

Cette double démonstration, Barth et ses amis n’ont pu nous la
donner. Les impitoyables critiques qu’ils adressent a la théologie
moderne (et au cours desquelles des pensées justes sont constamment
affaiblies par leur exagération méme) ne sauraient ici tenir lieu d’ar-
gumentation positive.

Aussi bien toute cette tendance théologique a-t-elle plus une portée
critique qu’une portée constructive. C’est dire que nous ne croyons
qu’a sa signification temporaire et relative, sans trop souhaiter que
pénetre dans le protestantisme frangais ’influence d’un penseur si
décidément germanique. J’allais dire: si étroitement germanique
(malgré son amour pour Calvin), en songeant a ’enrichissement que
ce subtil dialecticien protestant aurait pu trouver, 4 bien vouloir
lire, aprés Calvin, un Vinet ou un Frommel (9, Peut-étre efit-il alors
parlé avec plus de modération de P’infidélité religieuse de la théo-
logie du dix-neuvieme siecle.

Avcuste LEMAITRE.

(*) Je signale, a titre de complément & cette étude, mes deux articles récents:
a) Sur Karl Barth : L'Evangile et la théologie du Dieu lointain. Le¢on d’ouverture,
dans Séance de rentrée de la Faculté autonome de théologie, 27 octobre 1928, au temple
de I’ Auditoire. Genéve, Kiindig, 1929. 4) Sur le probléme christologique : La divinité
de Fésus-Christ, dans les Cahiers protestants, juillet-aolt 1929.



BIBLIOGRAPHIE

Karl BarTH, professeur de théologie a Bonn.

Der Romerbrief. 18 éd. 1918, 28 éd. 1921. — Les éditions subséquentes repro-
duisent le texte de la deuxiéme.

Zur inneren Lage des Christentums. Unerledigte Anfragen an die beutige T heo-
logie. 1920. A
Die Auferstebung der Toien. Eine akademische Vorlesung iiber 1. Kor. 15. 1924,

2¢ éd. 1923,
Das Wort Gottes und die Theologie. Gesammelie Vortrege. 1924, 3¢ éd. 1929.
Vom christlichen Leben, 1926. '
Die christliche Dogmatik 1m Entwurf. Erster Band : Die Lebre vom Worte Gottes.
Prolegomena zur christlichen Dogmarik. 1927.
Erklerung des Philipperbriefes. 1928.
Die Theologie und die Kirche. Gesammelte Vortrege, z. Band. 1928.
Der beilige Geist und das christliche Leben. 1930. '

Eduard THURNEYSEN, pasteur & Bile.

Zur inneren Lage des Christentums. Die enge Pforte. 1920.
Dostojewski. 1921.

Christoph Blumbards. 1926.

Das Wort Gottes und die Kirche. 1927.

Die Aufgabe der Theologie. Referat. 1927.

Karl BarTH et Eduard THURNEYSEN, deux volumes de sermons :

Suchet Goit, so werdet ibr leben! 1918, 22 éd. 1928.
Komm Schipfer Geist! Predigten. 1924.

Emil BRUNNER, professeur de théologie a Zurich.

Das Symbolische in der religiGsen Erkenntnis. 1914.

Denken und Erleben. 1919.

Die Mayflower Pilgerveeter. 1920.

Erlebnis, Erkenntnis und Glaube. 1© éd. 1921, 28 et 3¢ éd. 1923.

Die Grenzen der Humanitet. Habilitationsvorlesung. 1922.

Die Mystik und das Wort. Der Gegensatz zwischen moderner Religionsauffassung
und christlichem Glauben dargestellt an der Theologie Schleiermachers.
1° éd. 1924, 2° éd. 1928. ‘

Philosophie und Offenbarung. Antrittsrede. 19235.

Was beisst : « Erbaut auf dem Grunde der Apostel und Propheten »? Referat. 19235.

Reformation und Romantik, Vortrag. 19235.

Die Absolutheit Fesu. Vortrag. 1926.

Religionsphilosophie evangelischer Theologie (Handbuch der Philosophie. 10.
Lieferung). 1926.

Der Mittler. Zur Besinnung iiber den Christusglauben. 1927.

The Theology of Crisis. 1929.



84 BIBLIOGRAPHIE

A

Friedrich GoGARTEN, pasteur, chargé de cours & l'université de Iena.

Fichte als religioser Denker. 1914.

Religion weither. 1917,

Die religiose Entscheidung. 1921, 28 é1. 1924,

Von Glauben und Offenbarung. Vier Vortrege. 1923,

Lllusionen. Eine Auseinanderserzung mir dem Kulturidealismus, 1926,

Ich glanbe an den dreieinigen Gou. Line Untersuchung iiber Glauben und Ge-
schichte. 1926.

Theologische Tradition und theologische Arbeit. Geistesgeschichie oder Theologie?
1927.

Glaube und Wirklichkeit. 1928.

Die Schuld der Kirche gegen die Welr. 19238.

*

Zwischen den Zeiten. In Gemeinschaft mit Karl Barth, Friedrich Gogarten,
Eduard Thurneysen, herausgegeben von Georg Merz. — Cette Revue, fondée en
1923 et tout d’abord trimestrielle, parait tous les deux mois depuis 1926 ; elle
est réservée aux publications des représentants de la « théologie dialectique ».

*

Parmi les ouvrages concernant ce mouvement théologique, il faut signaler tout
d’abord trois exposés généraux remarquables en leur genre:

Ferdinand KarrensBuscH, Die deuische evangelische Theologie seit Schletermacher.
se Aufl. 1926. — Max Stravch, Die Theologie Karl Barth’s. 1924. — Th, L.
Harrjema, Karl Barths « kritische » Theologie, deutsche Ausgabe von Peter
Schumacher. 1926.

En outre des études de caractére moins spécialement théologique :

Paul BurckHARDT, Was sagt uns die Theologie Karl Barths und seiner Freunde ?
1927. — Wilhelm Kovrruaus, Die Botschaft des Karl Barth. 1927. — Gottlob
WiesER, Friedrich Gogarten. 1930.

Puis les études critiques de :

Martin WzrnER, Das Weltanschauungsproblem bei Karl Barth und Albert Schwei-
tzer. 1924. — Wilhelm Brunwn. Pom Gott im Menschen. 1926. — Bernhard
D&rR1ES, Der ferne und der nabe Gotr. 1927 ;5 et: Am Scheidewege. Ein Wort
zu Karl Barths Dogmarik. 1928. — Torsten Bouvin, Glaube und Offenbarung.
Eine krizische Studie zur dialektischen T heologie. 1928, — Georg WOBBERMIN,
Richilinien evangelischer Theologie zur Ucberwindung der gegenwertigen Krisis.
192g. — Theodor SieGrRrIED, Das Wort und die Existenz. Eine Auseinander-
setzung mit der dialektischen Tbheologie. I. Die Theologic des Worts bei Karl
Barth. 1930.

Enfin, en langue francaise :

P. ScuerDING, La théologie de Karl Barth, in Revue d’histoire et de philosophie
religieuses, juillzt-aoGt 1926. — Adolf KeLier, La théologie dialectique de
Karl Barth et de ses amis, in Le christianisme social, décembre 1g28. —
Auguste Lemartre, L' Evangile et la theologie du Dieu lointain, Genéve 1929.






LAUSANNE — IMPRIMERIE COOPERATIVE LA CONCORDE




	La théologie de Karl Barth : et le retour à la christologie orthodoxe

